BUCHBESPRECHUNGEN

Liturgie
La Messe. Liturgies Anciennes et Tex-
tes Patristiques, choisis et présentés

par A. Hamman. Paris, B. Grasset
1964. 283 S., br. FFr 15,—.

Dieser neue Band der Sammlung ,Lettres
Chrétiennes“ gibt in der Einleitung eine
Ubersicht iiber die Entwicklung der Mef-
liturgie in Ost und West wihrend der er-
sten Jahrhunderte und {iber die Eucharistie-
lehre der Kirchenviter. Es zeigt sich, da
bei grofen Unterschieden im einzelnen
iiberall die Hauptteile der Mefliturgie die
gleichen sind. Es folgen in Ubersetzung zu-
erst die iltesten liturgischen Texte, dann
die Erklirungen biblischer, auf die Eucha-
ristie beziiglicher Texte durch die Viter und
schlieBlich die Eucharistielehre von Irenaus,
Cyprian, Hilarius, Basilius von Cisarea,
Augustinus, Petrus Chrysologus, Ps.-Fau-
stus von Rieti und Casarius von Arles, dar-
gestellt durch ihre hauptsichlichen Texte.
Die Texte der einzelnen Kirchenviter wer-
den jeweils durch eine kurze Zusammenfas-
sung ihrer Lehre eingeleitet. A. Brunner S]

Vandenbroucke, Frangois OSB: Initia-
tion liturgique. Paris, Beauchesne
(1964). 159 S., br. FFr 9,—.

Diese ,Initiation“ will keine Vollstindig-
keit bieten, sondern nur von Kernfragen
her zur Liturgie hinfithren. Ein allgemein
theologischer Uberblick zeigt die Verbin-
dung mit der Anthropologie, der Ekklesio-
logie und der Christologie. Ein pastoral-
theologischer Uberblick hebt einige Grund-
strukturen (Vielheit und Einheit, Heils-
geschichte und Heilige Schrift) und einige
Hauptmomente hervor (Ostermysterium
und Herrentag; Versammlung des Gottes-
volkes; Abstieg Gottes zu den Menschen
und Aufstieg der Menschen in Christus
zum Vater, wie sie sich in der Liturgie voll-
ziehen; Gemeinschaft der Heiligen). Ein ge-
schichtlicher Uberblick orientiert itber Wer-
den und Entwicklung der Liturgie, iber die
Jliturgische Bewegung® und die Haupt-
anliegen des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils. Eine Auswahl — meist franzésisch spre-

chender Autoren neben einigen deutsch-
sprachigen ~ leitet zur Vertiefung an; also
cine kurze und abgerundete Hinfithrung zu
den theologischen Anliegen der Liturgie.
F. Sobotta S]

Bouyer, Louis: FErneuerte Liturgie.
Geistlicher Kommentar zur Liturgie-
konstitution. Salzburg, Otto Miiller
1965. 81 S., br. DM 5,90.

Auf wenigen Seiten hat uns Bouyer einen
ganz hervorragenden Kommentar zur Li-
turgiekonstitution geschenkt. In finf Kapi-
teln behandelt er ihre zentralen Aussagen.
Grundlegend ist eine neue (erneuerte)
Sicht des Erlésungsgeheimnisses als heils-
geschichtliches Geheimnis. Das erste Kapi-
tel zeigt uns die Liturgie als Paschamyste-
rium. Nach biblischem Verstindnis ist My-
sterinm nicht Wahrheit, auch nicht Ritus,
sondern das grofle Geheimnis des gdttlichen
Erldsungsplanes, der — menschlicher Weis-
heit verborgen, aber von Gott geoffenbart
— in Kreuzestod und Auferstehung Christi
als persénlichem Einbruch Gottes in die
Geschichte, als Kundgabe seiner Liebe zu
uns und Verurteilung und Entmachtung vor
allem der Gegner unseres Geistes, seinen
Schliissel hat. Eucharistie aber ist Gegen-
wartigsetzung des Paschamysteriums zu
unserem Heil. Ein zweites Kapitel betrach-
tet die Liturgie als Mysterium der An-
betung. Ausgehend von der Frage nach der
Mysteriengegenwart weist B. darauf hin,
daf die Liturgie als wesentliche Aufgabe
habe, den Menschen zur Anbetung zu fiih-
ren, wie es schon das Wort Eucharistie
(Danksagung) nahelegt. Das dritte Kapitel
ist dem Geheimnis der Kirche gewidmet.
Die Kirche ist nicht nur der Ort des Ge-
heimnisses; ihr Sein und Leben selbst ist
Geheimnis. Darum ist der Vollzug des
Paschamysteriums in der Eucharistiefeier
ihr hochster Wesensausdruck. Denn das
Wesen der Kirche besteht ,nicht vor allem
in der Weltorganisation®, ,sondern im Zu-
sammenfinden des Menschen mit seinem
Nachsten in und durch die Eucharistie®.
Das vierte Kapitel beleuchtet die Stellung



Buchbesprechungen

der Liturgie im Leben der Kirche. Litorgie
ist nicht das ganze Leben der Kirche. Aber
auch die Missionspredigt und das lebendige
Glaubenszengnis miissen avs der person-
lichen Erfahrung der Litorgie stammen
und zu ihr hinféhren. Im letzten Kapitel
wird die Dialektik von objektiver Gabe
und subjektiver Aneignung behandelt und
die Notwendigkeit von Verstindnis sowie
bewufliter und titiger Anteilnahme am
liturgischen Geschehen begrindet. — Alles
in allem ein wertvoller Beitrag zum rech-
ten Verstindnis der Liturgie und eine
theologisch-geistliche Hinfihrung zom Mit-
vollzug (was die Ubersetzung des Unter-
titels rechtfertigt), die man nur empfehlen
kann. N. Mulde §]

Bouyer, Louis: Menschund Ritus. Mainz,
Matthias-Griinewald-Verlag 1964. 265
S., DM 17,80.

Dieses Buch des franzdsischen Oratorianers
ist der Versuch, durch eine Riickbesinnung
auf die allgemeinmenschlichen Urgrinde
des Religiésen die tragenden Prinzipien
jeglicher Erneuerung nnd Anpassung der
Liturgie zu gewinnen. Dabei werden vor
allem die jiingsten Ergebnisse der verglei-
chenden Religionsgeschichte und der moder-
nen Tiefenpsychologie herangezogen, die
von der sekundiren Beurteilung der Reli-
gion, wie sie bei ihren Vorgangerinnen im
19. Jh. iiblich gewesen war, abgeriickt sind
und das Religidse als irreduktibles Grund-
phdnomen des Anthropologischen heraus-
stellen. Der V1. zeigt, wie dadurch ein neues
Verstindnis des Rituellen, von Ritus und
‘Wort, von der Sakramentalitit, von der
Bedeutung des Wortes in der Religion ge-
wonnen werden kann. Solche Uberlegungen
konnten gerade auch fiir die notwendige
Erneuerung und Anpassung der Liturgie
an die heutige Situation von gré8tem Nut-
zen sein und einerseits ein traditionalisti-
sches Hingen an althergebrachten sinnent-
leerten Formen nnd andererseits ein ratio-
nalistisches Entriimpeln und Entmytholo-
gisieren der Liturgie verhindern helfen.

In seinem Nachwort weist der V1. daraof
hin, daf es ihm nur darum ging, einen
kurzen Uberblick iiber die Moglichkeiten zu
geben, die sich heute fir ein besseres Ver-
stindnis der christlichen Riten von der ver-
gleichenden Religionsgeschichte und der
Tiefenpsychologie ber bieten. Damit ist

471

Wert und Grenze seines Buches bestimmt:
Das Problem wird angerissen, bedeutende
Maglichkeiten der Fruchtbarmachung mo-
derner Forschungsergebnisse werden skiz-
ziert. Wertvolle Reflexionen, vor allem
iiber das Wort und seine Beziehung zum
Ritus, werden geboten. Aber an verschie-
denen Stellen verlangt man nach einer ein-
gehenderen Darstellung und Diskussion der
Ergebnisse von Religionsgeschichte und Tie-
fenpsychologie. Bei der Darstellung des
Opferritus mufl doch wohl zwischen dessen
Urform und spéiteren Ausprigungen unter-
schieden werden, soll das Wesentliche am
Opfer hervortreten. Die Problematik von
heilig und profan winschte man niher be-
handelt. Ob die Inkarnation wirklich ,nur
nach einer Wiederherstellung der anfing-
lichen, urspriinglichen Form des natirlich
Heiligen, da noch alles ohne Ausnahme als
Herrschaftsbereich Gottes angesehen wur-
de®, strebt? Gewill ist das Heilige eine
Grondbefindlichkeit der Schopfung, auch in
der urspriinglichen Beurteilung durch den
Menschen. Aber das Profane ist sein dia-
lektischer Gegensatz, den es aus sich selbst
entlaflt, zunichst freilich wider Willen, weil
Profanierung znallererst als Abfall emp-
funden wird. Aber konnte die nun beste-
hende Dialektik von heilig und profan nicht
zu einem vertieften Verstdndnis gerade auch
des Heiligen fithren, indem der Mensch
den Bereich seiner Existenz, den er durch
den Anspruch relativer Unabhangigkeit
profaniert, d. h. dem Heiligen entzogen hat,
in freiwilligem Tun wieder in den heiligen
Bereich einbringt und so den Gegensatz in
ciner neuen Einheit aufhebt? Das sind
schwierige Fragen, deren sich der Vf. sicher
bewuft ist, aber auf so engem Raum nicht
cingehender behandeln konnte. So darf also
sein Buch als ein Anfang gewertet werden,
als der Anfang eines Gesprichs dber das
Religiose, in das das Christliche mit dem
Menschlichen eintritt, nicht allein, nm sich
zu verteidigen, sondern um daraus ein tie-
feres Verstindnis seiner selbst und seiner
Besonderheit zu gewinnen.  N. Mulde S]

Volk, Hermann: Theologische Grund-
lagen der Liturgie. Erwagungen nach
der Constitutio De Sacra Liturgia.
Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag
1964. 123 S., kart. DM 6,80.



472

Das Biichlein geht auf einen Vortrag zu-
rick, den Bischof Volk von Mainz den
Priestern seiner Didzese gehalten hat. Es
will eine Einfithrung in die Liturgiekon-
stitution sein. Dem Vf. geht es dabei nicht
so sehr um die Darlegung und Erklirung
der Anderungen im Ritus; sein Fragen ist
vielmehr theologisch orientiert. Nach einem
ersten Teil dber die Bedeutung der Kon-
stitution nach der Absicht des Konzils, wen-
det er sich in einem zweiten der theologi-
schen Ebene der Liturgie zu. Die Konsti-
tution wird befragt nach ihren Aussagen
dber die Bedeutung der Liturgie, deren
ekklesiologische und christologische Dimen-
sion. Liturgie ist eine Selbstdarstellung der
Kirche, Heiligung des Menschen durch gott-
liches Wirken und 6ffentlicher Kult in
einem. Darin ist sie eminent geistlich, d. h.
in der Kraft des Heiligen Geistes gesche-
hend, und gerade auch als gemeinschaft-
liches Tun personal; denn damit sie Heils-
geschehen sei, erfordert sie unbedingt, dafl
der einzelne die duflerliche Teilnahme
durch eine innerliche Anteilnahme aus gan-
zem Herzen einholt. Pflege und Verbesse-
rung der liturgischen Formen stehen daher
im Dienste der je besseren Aneignung des
Heils. Darum schliefit der V{. seine Aus-
fithrungen — nach einem 3. Teil {iber die
Aufgabe, die dabei der Seelsorge zufallt ~
mit dem Hinweis, dafl die Liturgische Kon-
stitution nur dann ihr Ziel erreichen kénne,
wenn sich alle Glaubigen in der Liturgie
und durch die Liturgie zunehmend in An-
spruch nehmen und von der reformierten
Liturgie zur Reform durch die Liturgie
fithren lassen. N. Mulde S]

1. Pflieger, André: Liturgicae Oratio-
nis Concordantia Verbalia. Prima Pars:
Missale Romanum. Rom-Freiburg-Ba-
sel, Herder 1964. XII. 740 S., Ln.
DM 68,—.

2. Maertens, Th. — Herbecq, M.: Les
oraisons du Missel de 1’Assemblée
Chrétienne. Textes du Temporal et
Concordances. Bruges, Biblica 1964.
251 S., br. 156 FB.

1. Das Konzil hat, gerade auch durch seine
Konstitution iiber die Liturgie, die existen-
tielle Bedeutung des Wortes Gottes fiir
das Leben der Kirche herausgestellt. Das

Buchbesprechungen

Volk Gottes ist wesentlich Hérer der Heils-
botschafi. Aber es bleibt dabei nicht stehen,
sondern bekennt seinen Glauben an diese
Botschaft. Das geschieht vorziiglich in der
Eucharistiefeier. In ihren Gebeten findet
das gottliche Wort seine geistgewirkte
menschliche, ndherhin seine kirchliche Ant-
wort. Denn in der Liturgie betet nicht der
einzelne als soldher, sondern die Gemein-
schaft, die erléste Menschheit. Was in ihrem
jahrhundertelangen Gebetsringen Ausdruck
gewonnen und in die liturgischen Biicher
Eingang gefunden hat, bildet einen blei-
benden Schatz, aus dem auch in Zukunft
das Beten der Kirche immer neue Anregung
schépfen kann. Darum ist es — auch nach der
Einfithrung der Volkssprache in die Litur-
gie — zu begriiflen, dafl die reiche Gebets-
iiberlieferung der romischen Liturgie durch
eine Wortkonkordanz erschlossen wird. Ein
erster Band umfafit das Missale Romanum
und beriicksichtigt alle wichtigen Begriffe
aus dem Ordo und Canon Missae, sowie
den Tagesgebeten, Gabengebeten und
Schlufigebeten, den Prafationen, Weihen
und Gebeten vor und nach der heiligen
Messe. Dabei ist der Kontext eines Stich-
wortes so ausfiihrlich dargeboten, daf} der
Sinnzusammenhang deutlich erkennbar
wird. Weitere Binde iiber Rituale, Ponti-
ficale und Brevier sollen folgen. Eine wert-
volle Hilfe, nicht nur fiir den Historiker,
sondern auch fiir den Seelsorger.

2. Die Vertffentlichung ist ein Ausdruck
dafiir, wie ernsthaft im franzésischen
Sprachraum mit dem Problem der Uber-
setzung liturgischer Texte gerungen wird.
Dabei geht es zunichst nur um die Uber-
setzung der Mefigebete des Weihnachts-
und Osterfestkreises (Tagesgebet, Gaben-
gebet, Schlufigebet) sowie der Prifationen.
Ein zweiter Teil bietet eine Wortkonkor-
danz der franzosischen Ubersetzungen und
ihrer lateinischen Entsprechungen, dazu
eine Liste der lateinischen Wéorter. Eine
Bibliographie von Monographien zu iiber
hundert Begriffen der lateinischen Litur-
giesprache macht das Buch besonders wert-
voll. N.Mulde S]

Klauser, Theodor: Kleine Abendlindi-
sche Liturgiegeschichte. Bericht und Be-
sinnung. Mit zwei Anhidngen: Richt-
linien fiir die Gestaltung des Gottes-



Buchbesprechungen

hauses. Ausgewdhlte bibliographische
Hinweise. Bonn, Hanstein 1965. 245 S,
kart. DM 17,—; Ln. DM 22,50.

Die Konstitution des Zweiten Vatikanischen
Konzils: ,Uber die heilige Liturgie“ — hat
fraglos hinsichtlich des Kultes der Kirche
einen gewichtigen, in seinen Konsequenzen
noch uniibersehbaren neuen Anfang gesetzt.
Er ist gewif nicht gdnzlich neu und darf es
nicht sein. Denn alles Neue in der Kirche
mufl dem Urspriinglichen verbunden blei-
ben und sich als dessen Entfaltung in der
Geschichte verstehen. Die konziliare Litur-
gie-Konstitution markiert einen epochalen
Wendepunkt in der Liturgiegeschichte. Er
erlaubt nicht nur, sondern fordert sozu-
sagen, sie von daher darzustellen. Das ge-
schieht vom V. meisterlich, weil aus der
Fiille des Erforschten schépfend, als ,Be-
richt und Besinnung®. Nach einer , Einfith-
rung*, die auf die Kompliziertheit dieser
Geschichte aufmerksam macht, wird sie in
vier Schritten dargestellt: ,Die Periode der

Glauben heute

Kiister, Otto: Glauben missen? Theo-
logische Essays. Stuttgart, Ernst-Klett-
Verlag (1963). 186 S., Ln. DM 17,80.

DietheologischenEssays desprotestantischen
Rechtsanwalts (1945-1954 im Justizmini-
sterium zu Stuttgart) geben einen sympa-
thischen Eindruck vom Bemiihen des moder-
nen Protestantismus um Vertiefung und
Verlebendigung des Glaubenslebens. Es ist
auch fiir einen Katholiken wichtig, sich
immer wieder von dem Geist anrithren zu
lassen, der wegfiihrt von formulierten, kla-
ren Aussagen, die fiir Auflenstehende wie
seelenlose Schemata aussehen kénnen, zum
lebendigen Vollzug, zum Angesprochensein
und Antworten vor der Person des Herrn.
Kiister ist sich dabei vollauf bewufit, dafl
auch die formulierte Rede und der die
Wirklichkeit immer nur inadaequat aus-
driickende Satz mit zum Glauben gehért.
Eine andere, wertvolle Uberlegung ist der
fiir einen Katholiken nicht selbstverstind-
liche Versuch, die Eigenstindigkeit der
Hoffnung, des In-die-Zukunft-Schauens
gegenitber dem Glauben zu zeigen.

Daf in diesen allgemeinverstandlichen,
wenn auch nicht immer leicht geschriebenen

473

schopferischen Anfinge: Von der Himmel-
fahrt Jesu bis zu Gregor dem Groflen® —
»Die Periode der frankisch-dentschen Fiih-
rung: Von Gregor dem Groflen bis Gregor
VIL - ,Die Periode der Aufldsung, der
Waudherungen, der Um- und Mifldeutun-
gen: Von Gregor VII. bis zum Konzil von
Trient“ — ,Die Periode der ehernen Ein-
heitsliturgie und der Rubrizistik: Vom Kon-
zil von Trient bis zum Zweiten Vatikani-
schen Konzil“. Wir bemerken, dafl die pri-
zise Charakterisierung der genannten Epo-
chen im Sinne der ,Besinnung® auch eine
entschiedene Kritik enthalten. Zwei wich-
tige ,Anhidnge“ werden beigefiigt: ,Richt-
linien fiir die Gestaltung des Gotteshauses
aus dem Geist der rémischen Liturgie® und
sehr instruktive ,Ausgewdhlte bibliogra-
phische Hinweise“.

Wer eine zuverldssige, kurze, kritische
und weiterfihrende Information tiber die
Liturgiegeschichte des Abendlands wiinscht,
wird von dem angezeigten Buch nicht ent-
tduscht werden, H.WulfS]

Essays manche Fragen offenbleiben, dafl
oft nur Meinungen statt Losungen gegeben
werden, mag man als Katholik bedauern,
aber zugleich mufl man dankbar sein, in
den Dialog hineingezogen und zur Selbst-
priifung gezwungen zu werden, ob man
nicht doch in einigen Stellen seines Glaun-
benslebens verhirtet ist und die Freiheit
und personale Forderung der biblischen
Botschaft iiber toten Schemata vergifit.

C. Becker S]

Modller, Joseph: Vielleicht ist alles
anders? Gedanken eines gldubigen
Skeptikers. Mainz, Matthias-Griine-
wald-Verlag (1962). 185 S., Ln. DM
11,80.

Fiir die Verzweifelnden wie fiir die Glau-
benden (Untertitel) hat J. Méller, Profes-
sor der Philosophie in Tiibingen, seine fliis-
sig geschriebenen Essays verfafit. Er kennt
die Zeitgenossen, die gern in den Tag hin-
einleben, oder bei technischen Daten, bei
Vermutungen oder Hypothesen, bei histo-
rischen Tatsachen und Traditionen stehen
bleiben, statt nach der Wahrheit zu fragen.
Sie will er anhand der vielfachen Wider-



474

spriiche eines unverstandenen Alltags bald
spottend und leicht ironisch, bald besinn-
lich lachelnd und behutsam belehrend, mit-
unter spielerisch anregend zum Nachden-
ken bringen. Eine leichte Art zu philoso-
phieren, wird man einwenden. Dennoch
wird niemand behaupten, hier werde ober-
flichlich geredet, etwa ,von Zweifel und
Verzweiflung’, ,von Furcht und Angst’,
,von der Geduld,’ ,vom Spiel und von der
Arbeit’, ,vom Weinen und Lachen®, ,von
Undank und Dankbarkeit’, ,von der Zeit
und vom Warten’. Ausgehend von der
Frage ,Was diese Welt wohl ist‘ enden die
Gedanken bei Uberlegungen ,von Augen-
blick und Ewigkeit': ,Was aber hat Be-
stand? Und gibt es Giberhaupt etwas, was
noch Bestand hat? Es kann nur etwas Be-
stand haben, wenn etwas bestindig ist...
wenn der Bestindige ist. Sollte mensch-
liches Leben darin bestehen, dafl im Augen-
blick alles Bestindige auf uns zukommt,
weil jeder Augenblick aus dem Ewigen
kommt? Sollte uns in jedem Augenblick
Gott begegnen? Und sollte die wahre Tra-
gik menschlichen Seins darin bestehen, dafl
wir einfach weiterlaufen und damit an Ihm
und an uns selbst voritbergehen?“ (185)
Scheinbar hingeworfene Zeilen, die die
Tiefe der Gedanken erst dem Verweilen-
den und Besinnlichen enthiillen. Diese Art
gldubigen Denkens ist leider zu selten.
Hoffentlich nimmt sich manch einer Ruhe
und Mufle zu vertieftem Mitvollzug. Er
wird die eigenen Alltagsprobleme wieder-
entdecken, Aufforderungen zu immer
neuem Glauben. C. Becker §]

Hermann, Ingo: Das Experiment mit
dem Glauben. Ein bibeltheologischer
Gesprichsbeitrag. Diisseldorf, Patmos
(1963). 118 S., Ln. DM 10,80.

Der VI. legt einen, schon in weiterer Auf-
lage erschienenen Beitrag zur Vertiefung
des Glaubens vor. Es handelt sich um wis-
senschaftliche Vortrige, die auf Schlof
Pommersfelden vor studentischer Zuhérer-
schaft gehalten wurden. Ziel des Biichleins
ist es, das Tun des Glaubens aus der Lehre
der Schrift einsichtig zu machen: ,Verkiin-
digung und Glaube — Wort und Antwort®
(1); .Der Uberschritt oder: das Wagnis des
Glaubens“ (Persénliches Verhiltnis zu
Christus; Das Zeugnis; Das Wagnis der

Buchbesprechungen

Annahme von Zeuge und Zeugnis) (I1);
»Personaler Glaube“ (Vorbilder im Glau-
ben: Abraham, Moses, Job; Zwei Glau-
bensweisheiten, Eine Auseinandersetzung
mit M. Buber) (III); ,Glaube in der Be-
wihrung® (Intellektuell und existentiell)
(IV); ,Indirektes Glauben® (V); ,Glauben
in der Kirche“ (VI).

Die Schrift will anregen, will, vom bibli-
schen Denken erfillt und von der moder-
nen Philosophie geleitet, den Menschen zur
personlichen Glaubenshaltung vor dem
perséhnlichen Gott fihren, will ihn er-
mutigen, das Wagnis und das ,Experi-
ment“ des Glaubens in der Dunkelheit des
Wissens auf sich zu nehmen. Hier liegt
auch cine gewisse Schwiche der Aufsitze.
Die reichen biblischen Belege und die Viel-
zahl der Anmerkungen bieten Stoff zum
Weiterarbeiten, kdnnen aber auch verwir-
ren. Die wissenschaftlich hochbefrachtete
Sprache wirkt unruhig und vermag somit
weder einen klaren Blick auf die Bibel-
theologie freizugeben, noch eine theologi-
sche Einsicht in die Struktur unseres Glau-
bens, noch einen Weg zur glaubenden
Schriftmeditation. Der Wert des Buches
liegt also in der Anregung und Problem-
stellung, weniger in der Aufarbeitung der
Problematik. C. Becker S]

Boros, Ladislaus: Der anwesende Gott.
Wege zu einer existentiellen Begeg-
nung. Olten und Freiburg i. Br. (1964).
242 S., Ln. DM 16,—.

»Dieses Buch wendet sich an Menschen, die
— aus welchem Grund immer - in einer
,Gottesferne’ leben® (7). Damit — es ist der
erste Satz des Buches ~ ist von Anfang an
das Anliegen des Vf.s (das sein Schrifttum
und seine Vortrags- bzw. Lehrtitigkeit
iberhaupt bestimmt) klar angegeben. Thn
bewegt die Unruhe und Unsicherheit des
heutigen Menschen, dem das Leben — das
personliche und das der ganzen Menschheit
— mehr denn je fragwiirdig geworden ist.
B. weil, dafl diese Unruhe auch bei Chri-
sten zu finden ist, bei Menschen also, die
durchaus glauben wollen, aber von Zwei-
feln geplagt sind und —~ ohne sich dessen
ganz bewuflt zu sein — einer letzten Mii-
digkeit zu erliegen drohen. Ihnen allen will
er Wege weisen zu einem neuen Glauben-
kénnen, nicht durch eine lehrméiflige Wis-
sensvermittlung oder durch eine theoreti-



Buchbesprechungen

sche Daseinsanalyse, sondern indem er sie
anleitet, ihrer eigenen, tiglichen Erfah-
rung auf den Grund zu gehen, um zu er-
kennen, daBl der Mensch aus sich selbst
unvollendbar ist, notwendig und zugleich
schuldhaft hinter dem in ihm angelegten
Entwurf zuriickbleibt, aber eben von die-
sem Entwurf her, der in den Grunderfah-
rungen des Lebens greifbar wird, auf ein
GroReres hinweist, dem seine Sehnsucht
und Hoffnung gilt. In diesem Sinn werden
die Erfalirungen der Liebe, des Erbarmens,
der Reue, der Versuchung, des Sprechens
und des Schweigens und andere nach ihrer
Tiefe und Breite ansichtig gemacht, und
immer wieder zeigt sich, wie der Mensch in
ihnen an ein Ende kommt, in eine Aus-
weglosigkeit gerat, die ihm das Leben frag-
wiirdig macht. An dieser Stelle der Uber-
legung nun fithrt der Vf. jeweils die Ge-
stalt Jesu ein und zeigt, wie Jesus, obwohl
einer von uns, dem gleichen Leben ausge-
setzt wie wir, die oben geschilderte Grund-
erfahrung aller Sterblichen nicht kennt,
vielmehr — nach seinem Selbstzeugnis und
dem Zeugnis derjenigen, die mit ihm um-
gingen — im Licht steht und weder das
Bewufitsein der Briichigkeit hat noch um
eigene Schuld und um Versagen weif}. Die-
ser Mensch spricht aus einem tieferen Wis-
sen, lebt aus einer Grunderfahrung, die
zwar Trauer und Schmerz und das Gefiihl
der Vergeblichkeit menschlichen Tuns nicht

Gebet

Lotz, Joh. Bapt.: Einlibung ins Medi-
ticren am Neuen Testament. Frank-
furt am Main, Knecht 1965. 288 S,
Ln. DM 16,80.

Mag sein, daBl dem Thema der Meditation
etwas Modisches anhaftet. Es steht jedoch
aufler Zweifel, dafl die Hinfihrung zur
Meditation und ihre Einiibung zu einem
echten Bediirfnis unserer Zeit, um nicht zu
sagen, zu einer Notwendigkeit geworden
sind. Dabei verlangt man weniger nach
theoretischen Abhandlungen oder geschicht-
lichen Untersuchungen, als vielmehr nach
einer Anleitung zum Vollzug. Gerade die-
sem Anliegen will das jingste Buch des Vf.s
iiber die Meditation dienen. Es ist die reife
Frucht vieler Meditationstage, die P. Lotz
in den letzten Jahren gehalten hat, und

475

aufhebt, aber nicht jenes bohrende Fragen
zuriicklaflt, das unser Dasein so sehr kenn-
zeichnet. Er ist darum nur zu verstehen,
wenn man an jenen letzten Sinn alles Seins
glaubt, den wir Gott nennen.

Wir méchten meinen, dafl der Nachvoll-
zug der hier vorgelegten, fast meditativen
Eintibungen vielen Christen unserer Tage
eine grofle Hilfe ist und mit Freuden ge-
lesen wird. Sie werden sich in ihren eigenen
Erfahrungen bestatigt finden, und das im-
mer wieder neue Hinschauen auf die Ge-
stalt des Herrn wird ihnen die Versiche-
rung geben, dafl ihr Leben trotz aller
Wirrnis und Verhangenheit auf den glei-
chen Grund gestellt ist, aus dem Christus
ganz selbstverstindlich, als dem Grund
seines tiefsten Wesens, lebte. Damit aber
wire erreicht, was der V{. beabsichtigte,
der heutigen Glaubensmiidigkeit und dem
Bewufdtsein so vieler Menschen, Gott fern
zu sein, zu begegnen. Eines mdchten wir
allerdings meinen: das Buch setzt im Grund
doch glaubige Menschen voraus. Denn was
ihnen in diesem Buch vorgestellt wird, ist
nicht nur der Mensch Jesus, sondern der
Christus des Glaubens. Die wirklich Un-
glaubigen (in dem Sinn, dafl ihnen das
Christentum nichts mehr oder kaum noch
etwas besagt) wird es nicht so leicht diber-
zeugen. Das hindert aber nicht, dafl der
V{. den Ton getroffen hat, auf den der
heutige Mensch hort. F. WulfS]

darum ein praktisches Buch. Darum spricht
der Titel nicht von Meditation, sondern
von Meditieren. Wer seine theoretischen
Ansichten von der Meditation kennenler-
nen will, wird auf ,Meditation im Alltag”
verwiesen (vgl. diese Zeitschrift 28 [1955]
145), das bereits in dritter Auflage er-
scheint. Ein erster Teil fihrt in dberschau-
baren Schritten, gleichsam meditativ, in das
Wesen des Meditierens ein, genauer: er
fithrt hin zur Ubung selbst. Denn Medita-
tion ist Besinnung und Ubung zugleich.
Meditieren besagt wesentlich Selbst-werden
durch Selbst-finden, zuriickkehren zum Her-
zen, zum wahren Selbst, zur Personmitte,
um vom so ermichtigten Innen her den
Zugang zu allem andern, vorab zur per-
sonalen Einigung mit Gott, recht eigentlich
zu eroffnen: auf der Suche nach Gott zum



476

eigenen Herzen zuriickzukehren, um so ge-
rade Thn zu finden, und alles andere in
Thm. Dabei wird vor allem auch die Bedeu-
tung Christi fiir die Meditation heraus-
gestellt. Die Kapitel 18-20 versuchen u. a.,
praktische Winke fiir die Bereitung des
Vorfelds religiéser Meditation und dieser
selbst zu geben. Man liest da einiges iiber
die Bedeutung der Entspannung, des At-
mens, der Kérperhaltung, des Rhythmi-
schen und des Bildhaften fiir das Meditie-
ren. Der zweite Teil bietet eine Reihe von
Meditationensbeispielen, die die zuvor dar-
gestellten drei Grundarten der Meditation,
Wort-, Bild-, Symbol-Meditation und Me-
ditation der Begegnung, einiiben wollen,
und zwar vor allem anhand der Heiligen
Schrift. Diese Beispiele sind nicht zur Nach-
ahmung gedacht, sondern als Vorbilder
und Anregungen; denn sonst wiirden sie
das eigentliche Ziel des Meditierens, das
Selbst-finden, verhindern. — Ein wertvolles
Buch, das, auch wegen seiner verstind-
lichen Sprache, vielen den Zugang zum
Meditieren zu erschliefen vermag, soweit
das durch ein Buch iiberhaupt geschehen
kann. Oft wird der personliche Kontakt
mit einem Meditationsmeister fiir die Ein-
fihrung unentbehrlich sein. Denn allmah-
lich bricht sich die Uberzeugung Bahn, daf
Meditieren mehr ist als ein seelisch-geisti-
ges Tun; auch die leibliche Wirklichkeit
des Menschen mufl in den meditativen
Vollzug einbezogen werden. Diese Einbe-
ziechung des Leiblichen mufl aber gerade
auch in der Bereitung auf die Meditation
selbst geschehen; ja sie ist ihre erste not-
wendige Phase. Hier liegt vermutlich eine
der Hanptschwierigkeiten, die der heutige
Mensch vor der Stille des Betens empfindet.
Darum ist eine Anleitung und Hinfithrung
zu leibseelischer Entspannung und zur
Sammlung aller Krifte in die Einheit des
Selbstbesitzes auch fiir christliches Medi-
tieren dringend vonnéten. Das kann aber
nur im Kontakt mit einem Meister erlernt
werden. So niitzlich also das Buch des Vf.s
ist, es macht den Wunsch nach erfahrenen
Meditationsmeistern nur noch dringlicher.
N.Mulde S}

1. Vom rechten Beten. 2. Der Mensch
im Gebet. Aus der Zeitschrift ,,Chri-
stus®, Paris, ausgewdhlt und hrsg. von
Peter Henrici. Frankfurt am Main.

Buchbesprechungen

Josef Knecht (1965). 168 und 154 S.,
Linson je DM 7,80.

Besonders das erste dieser beiden Bind-
chen, dessen Aufsitze fast ausschlieflich
von franzésischen Jesuiten verfallt sind,
wird man wohl neben die Schriften iiber
das Gebet von R. Guardini, K. Rahner und
H.U. v. Balthasar stellen diirfen. Aus ihnen
spricht eine Spiritualitit, die in ihrer viel-
leicht typisch franzésischen Vergeistigung
konkreter und realistischer ist als manche
~realistische“ Literatur iiber das Gebet. Die
einzelnen Aufsdtze sind bewuflt ,igmatia-
nisch“, um ein wenig schdnes und auch nicht
ganz treffendes Wort zu gebrauchen, und
sind auch - vielleicht weniger bewufit —
aus dem Geist der Sprache und der Tradi-
tion ihrer franzésischen V. geboren. Thre
Leser sollten geistlich anspruchsvolle Chri-
sten sein, doch — wie es bei guter Literatur
in dieser Gattung ist — wird jeder ehrliche
Christ von ihnen angezogen werden. Die
aufrichtige Sprache, die nicht an den Pro-
blemen vorbeigeht und keine ,erbaulichen®
Phrasen, verdorrten Schemata und altklu-
gen Lehren an die Stelle vollzogener Ge-
halte setzt, stammt aus dem psychologi-
schen, wirklichkeitsbezogenen Ansatz, den
die Autoren zu einer geistlichen Theologie
vertiefen. Wenige Male allerdings hat man
den Eindruck, dafl die Integrierung des
psychologischen Ansatzes in eine moderne
Theologie nicht voll gelungen und eine
nicht ganz aufgearbeitete scholastizierende
Sprache das vom Autor Gemeinte eher ver-
deckt als enthiillt. Kann und soll man im
Gebet wirklich ,iiber das Stadium der Bit-
ten um irdische Gunsterweise“ (IT 40) hin-
auskommen? Gilt die Definition des Ge-
hets ,als Zwiegesprich mit Gott“, wie der
Vi. mit Einschrinkung sagt, ,vor allem fiir
die ersten Schritte geistlichen Lebens“ (I
102)? Kann es ,bei einem Siinder durchaus
aufrichtige und iibernatiirliche (1) wert-
volle Gebetsakte geben .. ., obwohl ihm die
fibernatiirliche Liebe fehlt“ (I 159)? Hat
ein Christ ,das Recht, seine religitse Be-
titigung auf die Sonntagsmesse zu be-
schrinken“ (I 162)? Bleibt die Seelenkraft
des Gedéchtnisses bei Ignatius ,gewisser-
maflen an der Oberfliche* (IT 30)? Doch
solche Zitate stehen im Gesamt der Auf-
sdtze meist schon im rechten Licht und sind
eher ein Indiz fir sprachliche als fiir sach-



Buchbesprechungen

liche Unebenheiten: das zeigt ein Uberlick
iiber die einzelnen Themen: ,Christus be-
tet in mir“ (eine bibeltheologische Stndie,
deren Tiefgang man wegen der zuriichal-
tenden Sprache leicht iberliest); ,Gemein-
schaftsgebet und personliches Beten®; ,,Ge-
bet und Einiibung® (Ubung als Konkreti-
ierung geistiger Vollziige); ,Die Selbstver-
leugnung im Gebet“; ,Die ,verlorene Zeit*
des Gebetes“; ,Das Gebet der ganzen See-
le*; ,Die Betrachtung des Lebens Jesu®;
»Das Herzensgebet“ (dem bei Ignatius die
Anwendung der Sinne entspricht); ,Die
Gewissenserforschung® (als Finden des
Willens Gottes im Jetzt des Augenblicks);
»Unser Leben als Gebet“. Der Ubersetzung
gebiihrt ein eigenes Lob, nur hitte ich auf
den Gebets-,akt“ und andere ,Akte“ ver-
zichtet. Die etwas scholastizierenden Ein-
leitungen und Bemerkungen des Heraus-
gebers (zuvorkommende Gnade kommt nur
bei ihm vor: 1 7,99) treffen nicht ganz den
Ton der Aufsitze. Diese ndmlich sind eine
echte Gabe des franzosischen Geistes an
uns. J. Sudbrack S]

Charmot, Frangois S]: Gebet ist Dia-
log. Wien-Miinchen, Herold (1963).
202 S., Pappbd. DM 15,50.

Diese Einfithrung méchte nicht wie ,die
meisten (sic!) Biicher iiber das Beten“ ,nur
vom Menschen her“ das Gebet definieren,
sondern ,von Gott her” beginnen, das Ge-
bet ,als eine Liebeslodkung, eine Initiative
der Heiligen Dreifaltigkeit” (9) beschrei-
ben. So bringt der erste Teil gleichsam eine
Theologie und Anthropologie des Betens,
wahrend der zweite in aufsteigender Weise
die Methoden, oder besser die Formen des
Betens beschreibt. Mit vielen Zitaten aus
der klassischen Literatur wird in etwa die
Gebetslehre der groflen Aszetiken usw. ge-
boten. Ich glaube nicht, daf moderne Leser
von diesem Buch ergriffen werden; allzu
viele Worte klingen, wie auch immer der
Vi. sie empfunden haben mag, banal, und
manche Ausfithrungen kommen einem wie
abgegriffene Miinzen vor: kann man z. B.
den iiberlangen Ps. 118 als , das Gebet aller
Seelen® (70) bezeichnen; wie soll man das
Bedauern verstehen, dafl ,der Augenblick
der Wandlung so kurz (ist), daf auch die
Andichtigsten nicht Zeit haben, sich der
unbegrenzten Ausmafle des Geschehens be-

477

wuflt zu werden® (134); der Vergleich, dafl
ebenso, wie ,ein Konzert, ein Krieg, cine
Rede, ein Examen, ein Bau® langer Vor-
bereitung bedirfen, auch ,Gott... Jahr-
hunderte voriibergehen (lief), ehe die
Menschwerdung seines Sohnes zur rechten
Stunde sich vollzog® (111), hinkt auf mehr
als einem Bein. Doch vielleicht blieben wir
bei solchen sich hiufenden Stellen mehr an
der Sprache der Ubersetzung als an dem
vom V{. eigentlich Gemeinten hingen.

J. Sudbrack S]

Butler, Basil Christopher OSB: Der
Alltag des Gebets. Diisseldorf, Patmos
(1963). 137 S., Ln. DM 8,80.

Der deutsche Titel gibt recht gut den Ge-
halt des Biichleins wieder, das aus der Fe-
der des im Konzil oftmals hervorgetretenen
englischen Abtes stammt. Wir haben keine
neuartigen Lehren und letzten Erkennt-
nisse zu erwarten, aber alles das, was Abt
Butler iiber die Voraussetzungen, die Arten,
den Fortschritt und den Héhepunkt des
Betens, iiber Biicher, Seelenfithrung, Krise
des Gebets usw. zu sagen hat, ist so sach-
lich, so klug, so ohne jedes Pathos und
doch so christlich empfunden und auf Gott
hin dridngend, dafl man das Biichlein je-
dem, der beten will, empfehlen kann; er
wird all das erfahren, was die christliche
Tradition an Gultigem iber das Beten zu
sagen weill, und zwar in einer Form, die
jede Abweichung von vorneherein verbie-
tet. J. Sudbrack §]

Ott, Wilhelm: Gebet und Heil. Die
Bedeutung der Gebetsparinese in der
lukanischen Theologie. (Studien zum
Alten und Neuen Testament, Bd. XII.)
Miinchen: Késel 1965. 160 S., kart.
DM 25,—.

Der Vi. macht es dem Leser gewifl nicht
leicht, sich seine Studie mit den vielen Ex-
kursen, der stindigen Auseinandersetzung
mit der Fachliteratur und den subtilen Ana-
lysen von Sétzen, Worten oder Sinnzusam-
menhéngen zu eigen zu machen. Sein Ziel
ist es, sich fachexegetisch zu erarbeiten, was
Lukas iber das Gebet gedacht und in sei-
nem Evangelium (als Anhang auch in der
Apostelgeschichte) dargestellt hat. Es geht



478

also nicht um die ,ipsissima vox“ Jesu, son-
dern um die lukanische Theologie. Die Zen-
tralstellen, die - natiirlich immer im synop-
tischen Vergleith — behandelt werden,
sind: Die Parabel vom gottlosen Richter
und der Witwe mit ihrer Anwendung (18,
1-8), die Gebetsmahnung in Kapitel 21
und 22 und die Gebetsunterweisung in Kp.
11, 1~13 mit der Parabel von dem mitter-
nachts bittenden Freund, einer Parallele zu
18, 1-8, und dem Vaterunser.

Als Ergebnis fur den Aufgabenbereich
unserer Zeitschrift kann zuerst gebucht
werden, dafl Luokas (gegeniber Matthaus
heransgearbeitet) dem Gebet cine beson-
dere Stelle zuweist. Dieses Beten kann
dann weiter mit zwei (verkiirzt gesagt)
lukanischen Spezifika nmschrieben werden:
Es ist nicht ein Beten um konkrete irdische
Gaben, sondern die Haltung des stindi-
gen Betens, ein Beten um den Geist, ein
Beten, das das ganze Leben durchzieht
(wiederum in einem deutlich sichtbaren
Gegensatz zu Matthius). Im Zusammen-
hang damit ist dies Beten eschatologisch
gerichtet, aber nicht auf eine bald zu erwar-
tende Parusie des Herrn, sondern anf das
in ungewisse Ferne sich verschiebende Ge-
richt. Von hier her ist wiederum ein nunab-
lassiges Beten erforderlich (nicht so schr
einzelne Akte), damit die Gemeinde in den
Versuchungen standhalte, nicht den Glan-
ben verliere, und vor dem Menschensohn
bei seiner Wiederkunft bestehe. Wichtig ist
auch der auf wenigen Schlufiseiten kurz
angezeigte Unterschied zur paulinischen
Gebetstheologie, die auf dem Schon-Be-
sitzen des Heils Jesu Christi (wenn auch
in Hoffnung) aufruht, wihrend Lukas eher

Textausgaben

1. Deutsche Augustinusausgabe im Ver-
lag F. Schoningh, Paderborn: Aurelius
Augustinus: Uber den Wortlaut der
Genesis. De Genesi ad litteram libri
duodecim. Der grofle Genesiskommen-
tar in zwolf Biichern. Zum erstenmal
in deutscher Sprache von Carl Johann
Perl. I1. Band, Buch VII bis XII. 1964.
348 S., Ln. DM 24,

—: Die Auslegungen der Psalmen
(Enarrationes in psalmos). Zweispra-

Buchbesprechungen

zu diesem Ziel ausblickt, als es schon er-
reicht zu haben weify.

Erst wenn man sich solche subtile Unter-
scheidungen erarbeitet hat, wird man erken-
nen, welche wichtigen Erkenntnise anch die
vielfdltigen Exkurse des Vf.s vermitteln.
Ein biblisches Stellenregister nebst einem
griechischen Wortregister vermitteln den
Zugang zn ihnen. Das reiche Literaturver-
zeichnis kann auch unabhingig von der
Arbeit von Wert sein. Im Ganzen also ein
wertvolles, wenn auch nicht leicht zu hand-
habendes Werkzeug zur Erarbeitung einer
Spiritnalitit des Gebets.  J. Sudbrack S]

Caffarel, Henri: Briefe iber das Beten.
Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag
(1963). 184 S., Ln. DM 9,80.

Der Generalsekretir der franzésischen CAJ
und Griinder der Familienbewegung offen-
bart in diesen etwa 60 ,Briefen® (darunter
auch knrze von kaum eciner Seite) ctwas
vom Geheimnis seiner Personlichkeit. Es
sind Aphorismen, Beispiele, Geschichten,
Anregungen, Fragen, Antworten, alles auf
das Thema ,beten“ ausgerichtet und mit
warmen, ans tiefer eigener Erfahrung
emporsteigenden Worten interpretiert. Viel-
leicht wird einem manches zu ,spirituali-
stisch® vorkommen (,Ich glaube, dafl es
falsch ist, wihrend des Betens zu lesen 47;
Beten heifit ,man muof sich nur der ,Sonne
aussetzen' 58); aber es ist je keine Syste-
matik, sondern ein lockeres ,Gesprich®
oder besser noch ,Gesprichsansitze, die
aufzugreifen, weiterzubedenken und wei-
terzubeten Freude macht und sich auch
»lohnt“! J. Sudbrack S}

chige, lateinisch-deutsche Ausgabe.
Ubertr. v. Hugo Weber. 1. Lieferung.
1964. 320 S., brosch. DM 20,—.

—: Dreizehn Biicher Bekenntnisse.
Ubertr. v.C. J. Perl. Mit Anmerkungen
v. Adolf Holl. 2. Aufl. 1964. 506 S.,
Ln. DM 26,-.

2. Oeuvres de Saint Augustin (Biblio-
théque Augustinienne, tome 29): Trai-
tés anti-donatistes. Vol.1I. De baptismo
libri VII. Trad. de G. Finaert. Introd.



Buchbesprechungen

et notes par G. Bavaud. Bruges, Desclée
de Brouwer 1964. 665 S., Ln. FB 390.

1. Mit Band II liegt die Ubersetzung des
Genesiskommentars nun vollstindig vor.
(Zu Bd. I vgl. GaL 34 [1961] 478.) Wih-
rend Bd. T (die ,Biicher” I-VI) von der
Erschaffung des Weltalls als Ganzem han-
delt, steht in vorliegendem Band (VII-XIT)
der Mensch im Mittelpunkt nachdenkender
Sdiriftauslegung. Augustins Fragen kreist
hier um die Natur der Seele, die Erschaf-
fung der Frau, die Dualitat der Geschlecht-
lichkeit, um Paradies und Siindenfall. Mit
dem 11. Buch schliefit der eigentliche Kom-
mentar der drei ersten Genesiskapitel. Das
letzte Buch bietet — im Anschluf an 2 Kor
12,92-4 — Reflexionen iber das Paradies
und den dritten Himmel. Genauer geht es
Augustinus um das Verstindnis und die
Deutung der Entriickung, von der Paulus
an die Korinther schreibt. Zu diesem Zweck
unterscheidet er drei Weisen menschlichen
Schauens, die kérperliche (corporalis), die
geistige (spiritualis) oder ,geisthafte® (H.
U. v. Balthasar) und die verstandesmifiige
(intellectnalis), die man jedoch, entspre-
chend der Unterscheidung von intellectus
und ratio im modernen Sprachgebrauch,
mit U. v. Balthasar besser die einsichthafte
Weise nennen sollte. Nach einer genanen
Analyse der drei Weisen fragt er nach dem
Wesen der Weissagung, nach dem Zusam-
menspiel von Natiirlichem und Ubernatiir-
lichem bei Erscheinungen und nach deren
Ursachen. Der Traktat miindet aus in die
Probleme der Eschatologie, wie das Schick-
sal der vom Leib getrennten Secle, die Be-
zichung der kérperlosen Seele zu den Stra-
fen der Hélle und den Freuden des Him-
mels und die Notwendigkeit der Auferste-
hung des Leibes fiir das vollkommene
Gliick der Seele. So entstand ein Werk,
das man die erste systematische Schrift iiber
Mystik genannt hat.

Die Ubersetzang ist gut und 13t etwas
von dem niichternen Fragen verspiiren, das
Angustinus bei der Arbeit an diesem Kom-
mentar bewegte. Leider wird die Beniit-
zung der Anmerkungen dadurch erschwert,
daf} auf den einzelnen Seiten der Hinweis
fehlt, auf welches Buch sich die Anmerkun-
gen gerade beziehen.

Bisher fehlte im deutschen Sprachgebiet
eine vollstindige Ubersetzung von Augu-

479

stins Psalmenkommentar. Weber, der, wie
H. U. von Balthasar (Leipzig 1936), in der
gleichen Paderborner ,Deutschen Augusti-
nusausgabe“ 1955 schon einmal eine Aus-
wahl geboten hatte, legt nun die erste Lie-
ferung einer zweisprachigen Ausgabe vor.
Sie enthdlt auf 320 Diinndrnckseiten die
nenarrationes“ der ersten siebzehn Psalmen.
Es handelt sich dabei nicht um Homilien,
sondern um exegetische oder glossierende
Erklirungen des Psalmtextes, die Angusti-
nus im Jahre 892 diktiert und der Samm-
lung seiner Psalmenhomilien eingefiigt hat.
Die Augustinusforschung vermutet, daf
der Bischof von Hippo auch iiber diese
Psalmen Homilien gehalten hat, ohne daf§
sie in dieser Form iiberliefert worden sind.

Ein Vergleich mit dem gegeniiberstehen-
den lateinischen Text ergibt, dafl die Uber-
setzung nicht immer ganz genau ist. So darf
z.B. in Ps 1, 4 (S. 27) stabilitas wohl nicht
mit Festigung wiedergegeben werden. Die
Stelle zn Ps 1,8 (S. 25) zeigt, wie proble-
matisch es ist, bei der Ubersetzung der
Schriftzitate nicht dem Augustinustext (der
fiir gewShnlich der Text der Itala ist, vgl.
Vorwort S.7!) zu folgen. Es diirfte nicht
gleichgiiltig sein, ob man bei Mt 8, 11 ,mit
dem Heiligen Geist* oder ,im Heiligen
Geist” iibersetzt. Jo 3,27 lantet bei Augu-
stinus nur: ,Wer Durst hat, komme und
trinke.“ Bei Jo 4, 14 darf ,in eo® nicht un-
tibersetzt bleiben, da es fiir den Sinn ent-
scheidend ist. Auf S.25 fehlt die ganze
letzte Zeile, die, nach der Auswah!-Uber-
setzung von 1955, zn erginzen sein wird:
»« - - (seiner Lehre,) Frucht bringen, wie es
im Psalm weiter heifit:“.

Die Ansgabe ist sehr zu begriifien. Sie
wird den reichen Schatz an geistlicher
Theologie, aus dem die Jahrhunderte des
Mittelalters immer aufs neue geschépft ha-
ben, einem weiteren Leserkreis zuginglich
machen. Die sprachliche Kraft und Pra-
gnanz der Balthasar-Auswah! vermag sie
allerdings nicht zu erreichen.

Fiir die Ubersetzang der Confessiones,
die bereits in zweiter Auflage erscheint,
sei besonders auf die ausfithrlichen Anmer-
kungen (94 S.) von A.Holl hingewiesen.

2. Die zweisprachige Augustinusansgabe
der Etudes Angustiniennes bedarf lingst
keiner Empfehlung mehr. Das handliche
Format, das angenehme Textbild, die Sorg-
falt in Textkritik und Ubersetzung, dazu



480

die griindlichen Einfithrungen und Anmer-
kungen, die mit dem neuesten Stand der
Forschung bekanntmachen, sind vorbildlich.

N.Mulde §]

David von Augsburg: Die sieben Staf-
feln des Gebetes in der deutschen Ori-
ginalfassung. Mit einer Beilage: Les-
arten und Glossar. Hrsg. v. Kurt Ruh.
Miinchen, Wilhelm Fink 1965. 86 S.,
kart. DM 8,60.

Der kurze Text (49-71), den der Wiirzbur-
ger Ordinarius fir Germanistik herausge-
geben hat, wiegt mehr, als die Seitenzahl
anzugeben scheint. David von Augsburg
(1 1272) gehort zu den ersten Franziskanern
auf deutschem Boden. Erstaunlich ist, wie
reif (sprachlich und spirituell) mit ihm das
franziskanische Schrifttum gleich zu Beginn
der franziskanischen Bewegung in den deut-
schen Raum eingetreten ist. So blieb z. B.
sein Haupttraktat auch noch in der Devotio
moderna ein Standardwerk der geistlichen
Unterweisung. Vorliegende Gebetslehre
offenbart (mehr noch als die anderen Fas-
sungen der ,sieben Staffeln“) den bernhar-
dischen Geist des Autors, in dem er den
Leser sehr schnell {iber das miindliche Gebet
zur Meditation, zur inneren Sehnsucht nach
Gott bis zur letzten Vollkommenheit des
»Gebets® in der ewigen Seligkeit fithrt.
Typisch fiir David ist die padagogische
Logik, die seine Stellung als Novizenmei-
ster wahrscheinlich macht. Trotz sublimster
Spiritualitdt bleibt er auf dem Boden der
Niichternheit und warnt vor Ubertreibun-
gen; Grund dafiir wird seine iiberlegene
Menschenkenntnis sein.

Die vorbildliche kritische Ausgabe darf
als diplomatische Wiedergabe der Haupt-
handschrift gelten. Die Stellenbelege der
lateinischen Entsprechung ,Septem gradus
orationis“, die etwa zu drei Finfteln mit
vorliegendem Text iibereinstimmt, hat Ruh
von Heerinckx iibernommen und erginzt.
Auf das Verhiltnis beider Fassungen (es
existiert iiberdies noch eine deutsche Uber-
setzung des lateinischen Textes und eine
weitere, niher zum Latein stehende Fas-
sung) geht er nur ein, um zu zcigen, daB
der von ihm neuentdeckte Text nicht ein-
fachhin eine Bearbeitung der lateinischen
Fassung ist. Es kann unserer Meinung nach
kein Zweifel sein, dal dieser Text nicht nur

Buchbesprechungen

der Germanistik, fiir die er gedacht ist,
nicht nur der Erforschung der Frémmig-
keitsgeschichte, sondern auch dem moder-
nen Leser, der geistliche Anregung sucht,
ein wertvolles Geschenk bedcutet; nur das
Eindringen in die Sprache wird einige
Miihe kosten. J. Sudbrack S]

Spatlese des Mittelalters. I1. Religidses
Schrifttum. Aus den Handschriften
hrsg. und erldutert von Wolfgang
Stammler (Texte des spiten Mittel-
alters und der frithen Neuzeit, Heft 19).
Berlin, Erich Schmidt (1965). 167 S,
kart. DM 16,80.

Die Textsammlung des kiirzlich verstorbe-
nen Germanisten vermittelt ein eindrucks-
volles Bild einer den Theologen fast vél-
lig unbekannten Welt, die aber fiir das
Herz der Theologiegeschichte, ndmlich der
Geschichte der Frommigkeit wichtiger zu
sein scheint als die Welt der gelehrten Ab-
handlungen und Diskussionen. 27 mutter-
sprachliche Texte des Spitmittelalters sind
auf etwa 50 Seiten kritisch ediert. Ein etwa
doppelt so langer Kommentarteil erschliefit
die Texte, stellt sie in den ideengeschicht-
lichen Zusammenhang und gibt eine solche
Fiille von Belegen und Verweisen, wie sie
nur ein langes Gelehrtenleben sammeln
und sichten konnte. Wo z.B. findet man
eine iiber vier Seiten lange dichte Unter-
suchung {iber das ,durchwundete hercz®
Mariens mit einer Fiille von oft erstmals
veroffentlichten Belegen? Wo anders kann
man etwas historisch Stichhaltiges Giber den
Begriff ,Tugend iiben* (93-94) finden? Ein
Glanzstiick des Kommentars sind die 36
Seiten tber den ,Physiologus® und die
»Geistliche Einhornjagd®. Die Fille des
Stoffes verbietet eine Ubersicht des Ganzen
und ein Eingehen in Einzelheiten; es sei
nur gesagt, dafl Stammler nicht nur sein
zum Teil von ihm erst neu erschlossenes
Fachgebiet meisterhaft beherrscht und in
der Volkskunde und Kunstgeschichte zu
Hause ist, sondern sich auch in der Theolo-
gie fachminnisch auskennt. Aufler einigen
Kleinigkeiten (Stabat-Mater von Bonaven-
tura [89]? Mollen-[?]-feld [70]?) ist wohl
nur darauf hinzuweisen, dafl die Geschichte
der sieben Hauptsiinden weit vor Hugo

von St. Viktor zuriickreicht. J. Sudbrack S]





