
BUCHBESPRECHUNGEN 

Liturgie 
La Messe. Liturgies Anciennes et Tex- 
tes Patristiques, choisis et presentes 
par A. Hamman. Paris, B. Grasset 
1964. 283 S., br. FFr 15,•. 
Dieser neue Band der Sammlung •Lettres 
Chretiennes" gibt in der Einleitung eine 
Übersicht über die Entwicklung der Meß- 
liturgie in Ost und West während der er- 
sten Jahrhunderte und über die Eucharistie- 
lehre der Kirchenväter. Es zeigt sich, daß 
bei großen Unterschieden im einzelnen 
überall die Hauptteile der Meßliturgie die 
gleichen sind. Es folgen in Übersetzung zu- 
erst die ältesten liturgischen Texte, dann 
die Erklärungen biblischer, auf die Eucha- 
ristie bezüglicher Texte durch die Väter und 
schließlich die Eucharistielehre von Irenäus, 
Cyprian, Hilarius, Basilius von Cäsarea, 
Augustinus, Petrus Chrysologus, Ps.-Fau- 
stus von Rieti und Cäsarius von Arles, dar- 
gestellt durch ihre hauptsächlichen Texte. 
Die Texte der einzelnen Kirchenväter wer- 
den jeweils durch eine kurze Zusammenfas- 
sung ihrer Lehre eingeleitet. A. Brunner SJ 

Vandenbroucke, Frangois OSB: Initia- 
tion liturgique. Paris, Beauchesne 
(1964). 159 S., br. FFr 9,•. 

Diese •Initiation" will keine Vollständig- 
keit bieten, sondern nur von Kernfragen 
her zur Liturgie hinführen. Ein allgemein 
theologischer Überblick zeigt die Verbin- 
dung mit der Anthropologie, der Ekklesio- 
logie und der Christologie. Ein pastoral- 
theologischer Überblick hebt einige Grund- 
strukturen (Vielheit und Einheit, Heils- 
geschichte und Heilige Schrift) und einige 
Hauptmomente hervor (Ostermysterium 
und Herrentag; Versammlung des Gottes- 
volkes; Abstieg Gottes zu den Menschen 
und Aufstieg der Menschen in Christus 
zum Vater, wie sie sich in der Liturgie voll- 
ziehen; Gemeinschaft der Heiligen). Ein ge- 
schichtlicher Überblick orientiert über Wer- 
den und Entwicklung der Liturgie, über die 
•liturgische Bewegung" und die Haupt- 
anliegen des Zweiten Vatikanischen Kon- 
zils. Eine Auswahl - meist französisch spre- 

chender Autoren neben einigen deutsch- 
sprachigen - leitet zur Vertiefung an; also 
eine kurze und abgerundete Hinführung zu 
den theologischen Anliegen der Liturgie. 

F. Sobotta SJ 

Bouyer, Louis: Erneuerte Liturgie. 
Geistlicher Kommentar zur Liturgie- 
konstitution. Salzburg, Otto Müller 
1965. 81 S., br. DM 5,90. 

Auf wenigen Seiten hat uns Bouyer einen 
ganz hervorragenden Kommentar zur Li- 
turgiekonstitution geschenkt. In fünf Kapi- 
teln behandelt er ihre zentralen Aussagen. 
Grundlegend ist eine neue (erneuerte) 
Sicht des Erlösungsgeheimnisses als heils- 
geschichtliches Geheimnis. Das erste Kapi- 
tel zeigt uns die Liturgie als Paschamyste- 
rium. Nach biblischem Verständnis ist My- 
sterium nicht Wahrheit, auch nicht Ritus, 
sondern das große Geheimnis des göttlichen 
Erlösungsplanes, der • menschlicher Weis- 
heit verborgen, aber von Gott geoffenbart 
- in Kreuzestod und Auferstehung Christi 
als persönlichem Einbruch Gottes in die 
Geschichte, als Kundgabe seiner Liebe zu 
uns und Verurteilung und Entmachtung vor 
allem der Gegner unseres Geistes, seinen 
Schlüssel hat. Eucharistie aber ist Gegen- 
wärtigsetzung des Paschamysteriums zu 
unserem Heil. Ein zweites Kapitel betrach- 
tet die Liturgie als Mysterium der An- 
betung. Ausgehend von der Frage nach der 
Mysteriengegenwart weist B. darauf hin, 
daß die Liturgie als wesentliche Aufgabe 
habe, den Menschen zur Anbetung zu füh- 
ren, wie es schon das Wort Eucharistie 
(Danksagung) nahelegt. Das dritte Kapitel 
ist dem Geheimnis der Kirche gewidmet. 
Die Kirche ist nicht nur der Ort des Ge- 
heimnisses; ihr Sein und Leben selbst ist 
Geheimnis. Darum ist der Vollzug des 
Paschamysteriums in der Eucharistiefeier 
ihr höchster Wesensausdruck. Denn das 
Wesen der Kirche besteht •nicht vor allem 
in der Weltorganisation", •sondern im Zu- 
sammenfinden des Menschen mit seinem 
Nächsten in und durch die Eucharistie". 
Das vierte Kapitel beleuchtet die Stellung 



Buchbesprechungen 471 

der Liturgie im Leben der Kirche. Liturgie 
ist nicht das ganze Leben der Kirche. Aber 
auch die Missionspredigt und das lebendige 
Glaubenszeugnis müssen aus der persön- 
lichen Erfahrung der Liturgie stammen 
und zu ihr hinführen. Im letzten Kapitel 
wird die Dialektik von objektiver Gabe 
und subjektiver Aneignung behandelt und 
die Notwendigkeit von Verständnis sowie 
bewußter und tätiger Anteilnahme am 
liturgischen Geschehen begründet. - Alles 
in allem ein wertvoller Beitrag zum rech- 
ten Verständnis der Liturgie und eine 
theologisch-geistliche Hinführung zum Mit- 
vollzug (was die Übersetzung des Unter- 
titels rechtfertigt), die man nur empfehlen 
kann. N. Mulde SJ 

Bouyer, Louis: Mensch und Ritus. Mainz, 
Matthias-Grünewald-Verlag 1964. 265 
S., DM 17,80. 
Dieses Buch des französischen Oratorianers 
ist der Versuch, durch eine Rückbesinnung 
auf die allgemeinmenschlichen Urgründe 
des Religiösen die tragenden Prinzipien 
jeglicher Erneuerung und Anpassung der 
Liturgie zu gewinnen. Dabei werden vor 
allem die jüngsten Ergebnisse der verglei- 
chenden Religionsgeschichte und der moder- 
nen Tiefenpsychologie herangezogen, die 
von der sekundären Beurteilung der Reli- 
gion, wie sie bei ihren Vorgängerinnen im 
19. Jh. üblich gewesen war, abgerückt sind 
und das Religiöse als irreduktibles Grund- 
phänomen des Anthropologischen heraus- 
stellen. Der Vf. zeigt, wie dadurch ein neues 
Verständnis des Rituellen, von Ritus und 
Wort, von der Sakramentalität, von der 
Bedeutung des Wortes in der Religion ge- 
wonnen werden kann. Solche Überlegungen 
könnten gerade auch für die notwendige 
Erneuerung und Anpassung der Liturgie 
an die heutige Situation von größtem Nut- 
zen sein und einerseits ein traditionalisti- 
sches Hängen an althergebrachten sinnent- 
leerten Formen und andererseits ein ratio- 
nalistisches Entrümpeln und Entmytholo- 
gisieren der Liturgie verhindern helfen. 

In seinem Nachwort weist der Vf. darauf 
hin, daß es ihm nur darum ging, einen 
kurzen Überblick über die Möglichkeiten zu 
geben, die sich heute für ein besseres Ver- 
ständnis der christlichen Riten von der ver- 
gleichenden Religionsgeschichte und der 
Tiefenpsychologie  her  bieten.   Damit  ist 

Wert und Grenze seines Buches bestimmt: 
Das Problem wird angerissen, bedeutende 
Möglichkeiten der Fruchtbarmachung mo- 
derner Forschungsergebnisse werden skiz- 
ziert. Wertvolle Reflexionen, vor allem 
über das Wort und seine Beziehung zum 
Ritus, werden geboten. Aber an verschie- 
denen Stellen verlangt man nach einer ein- 
gehenderen Darstellung und Diskussion der 
Ergebnisse von Religionsgeschichte und Tie- 
fenpsychologie. Bei der Darstellung des 
Opferritus muß doch wohl zwischen dessen 
Urform und späteren Ausprägungen unter- 
schieden werden, soll das Wesentliche am 
Opfer hervortreten. Die Problematik von 
heilig und profan wünschte man näher be- 
handelt. Ob die Inkarnation wirklich •nur 
nach einer Wiederherstellung der anfäng- 
lichen, ursprünglichen Form des natürlich 
Heiligen, da noch alles ohne Ausnahme als 
Herrschaftsbereich Gottes angesehen wur- 
de", strebt? Gewiß ist das Heilige eine 
Grundbefindlichkeit der Schöpfung, auch in 
der ursprünglichen Beurteilung durch den 
Menschen. Aber das Profane ist sein dia- 
lektischer Gegensatz, den es aus sich selbst 
entläßt, zunächst freilich wider Willen, weil 
Profanierung zuallererst als Abfall emp- 
funden wird. Aber könnte die nun beste- 
hende Dialektik von heilig und profan nicht 
zu einem vertieften Verständnis gerade auch 
des Heiligen führen, indem der Mensch 
den Bereich seiner Existenz, den er durch 
den Anspruch relativer Unabhängigkeit 
profaniert, d. h. dem Heiligen entzogen hat, 
in freiwilligem Tun wieder in den heiligen 
Bereich einbringt und so den Gegensatz in 
einer neuen Einheit aufhebt? Das sind 
schwierige Fragen, deren sich der Vf. sicher 
bewußt ist, aber auf so engem Raum nicht 
eingehender behandeln konnte. So darf also 
sein Buch als ein Anfang gewertet werden, 
als der Anfang eines Gesprächs über das 
Religiöse, in das das Christliche mit dem 
Menschlichen eintritt, nicht allein, um sich 
zu verteidigen, sondern um daraus ein tie- 
feres Verständnis seiner selbst und seiner 
Besonderheit zu gewinnen.      N. Mulde SJ 

Volk, Hermann: Theologische Grund- 
lagen der Liturgie. Erwägungen nach 
der Constitutio De Sacra Liturgia. 
Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag 
1964. 123 S., kart. DM 6,80. 



472 Buchbesprechungen 

Das Büchlein geht auf einen Vortrag zu- 
rück, den Bischof Volk von Mainz den 
Priestern seiner Diözese gehalten hat. Es 
will eine Einführung in die Liturgiekon- 
stitution sein. Dem Vf. geht es dabei nicht 
so sehr um die Darlegung und Erklärung 
der Änderungen im Ritus; sein Fragen ist 
vielmehr theologisch orientiert. Nach einem 
ersten Teil über die Bedeutung der Kon- 
stitution nach der Absicht des Konzils, wen- 
det er sich in einem zweiten der theologi- 
schen Ebene der Liturgie zu. Die Konsti- 
tution wird befragt nach ihren Aussagen 
über die Bedeutung der Liturgie, deren 
ekklesiologische und christologische Dimen- 
sion. Liturgie ist eine Selbstdarstellung der 
Kirche, Heiligung des Menschen durch gött- 
liches Wirken und öffentlicher Kult in 
einem. Darin ist sie eminent geistlich, d. h. 
in der Kraft des Heiligen Geistes gesche- 
hend, und gerade auch als gemeinschaft- 
liches Tun personal; denn damit sie Heils- 
geschehen sei, erfordert sie unbedingt, daß 
der einzelne die äußerliche Teilnahme 
durch eine innerliche Anteilnahme aus gan- 
zem Herzen einholt. Pflege und Verbesse- 
rung der liturgischen Formen stehen daher 
im Dienste der je besseren Aneignung des 
Heils. Darum schließt der Vf. seine Aus- 
führungen - nach einem 3. Teil über die 
Aufgabe, die dabei der Seelsorge zufällt - 
mit dem Hinweis, daß die Liturgische Kon- 
stitution nur dann ihr Ziel erreichen könne, 
wenn sich alle Gläubigen in der Liturgie 
und durch die Liturgie zunehmend in An- 
spruch nehmen und von der reformierten 
Liturgie zur Reform durch die Liturgie 
führen lassen. N. Mulde SJ 

1. Pflieger, Andre: Liturgicae Oratio- 
nis Goncordantia Verbalia. Prima Pars: 
Missale Romanum. Rom-Freiburg-Ba- 

sel, Herder 1964. XII. 740 S., Ln. 

DM 68,•. 
2. Maertens, Th. • Herbecq, M.: Les 
oraisons du Missel de l'Assemblee 
Chretienne. Textes du Temporal et 
Concordances. Bruges, Biblica 1964. 

251 S., br. 156 FB. 

1. Das Konzil hat, gerade auch durch seine 
Konstitution über die Liturgie, die existen- 
tielle Bedeutung des Wortes Gottes für 
das Leben der Kirche herausgestellt. Das 

Volk Gottes ist wesentlich Hörer der Heils- 
botschaft. Aber es bleibt dabei nicht stehen, 
sondern bekennt seinen Glauben an diese 
Botschaft. Das geschieht vorzüglich in der 
Eucharistiefeier. In ihren Gebeten findet 
das göttliche Wort seine geistgewirkte 
menschliche, näherhin seine kirchliche Ant- 
wort. Denn in der Liturgie betet nicht der 
einzelne als solcher, sondern die Gemein- 
schaft, die erlöste Menschheit. Was in ihrem 
j ahrhundertelangen Gebetsringen Ausdruck 
gewonnen und in die liturgischen Bücher 
Eingang gefunden hat, bildet einen blei- 
benden Schatz, aus dem auch in Zukunft 
das Beten der Kirche immer neue Anregung 
schöpfen kann. Darum ist es • auch nach der 
Einführung der Volkssprache in die Litur- 
gie - zu begrüßen, daß die reiche Gebets- 
überlieferung der römischen Liturgie durch 
eine Wortkonkordanz erschlossen wird. Ein 
erster Band umfaßt das Missale Romanum 
und berücksichtigt alle wichtigen Begriffe 
aus dem Ordo und Canon Missae, sowie 
den Tagesgebeten, Gabengebeten und 
Schlußgebeten, den Präfationen, Weihen 
und Gebeten vor und nach der heiligen 
Messe. Dabei ist der Kontext eines Stich- 
wortes so ausführlich dargeboten, daß der 
Sinnzusammenhang deutlich erkennbar 
wird. Weitere Bände über Rituale, Ponti- 
ficale und Brevier sollen folgen. Eine wert- 
volle Hilfe, nicht nur für den Historiker, 
sondern auch für den Seelsorger. 

2. Die Veröffentlichung ist ein Ausdruck 
dafür, wie ernsthaft im französischen 
Sprachraum mit dem Problem der Über- 
setzung liturgischer Texte gerungen wird. 
Dabei geht es zunächst nur um die Über- 
setzung der Meßgebete des Weihnachts- 
und Osterfestkreises (Tagesgebet, Gaben- 
gebet, Schlußgebet) sowie der Präfationen. 
Ein zweiter Teil bietet eine Wortkonkor- 
danz der französischen Übersetzungen und 
ihrer lateinischen Entsprechungen, dazu 
eine Liste der lateinischen Wörter. Eine 
Bibliographie von Monographien zu über 
hundert Begriffen der lateinischen Litur- 
giesprache macht das Buch besonders wert- 
voll. N. Mulde SJ 

Klauser, Theodor: Kleine Abendländi- 
sche Liturgiegeschichte. Bericht und Be- 
sinnung. Mit zwei Anhängen: Richt- 
linien für die Gestaltung des Gottes- 



Buchbesprechungen 473 

hauses. Ausgewählte bibliographische 
Hinweise. Bonn, Hanstein 1965. 245 S., 
kart. DM 17,• ; Ln. DM 22,50. 

Die Konstitution des Zweiten Vatikanischen 
Konzils: •Über die heilige Liturgie" - hat 
fraglos hinsichtlich des Kultes der Kirche 
einen gewichtigen, in seinen Konsequenzen 
noch unübersehbaren neuen Anfang gesetzt. 
Er ist gewiß nicht gänzlich neu und darf es 
nicht sein. Denn alles Neue in der Kirche 
muß dem Ursprünglichen verbunden blei- 
ben und sich als dessen Entfaltung in der 
Geschichte verstehen. Die konziliare Litur- 
gie-Konstitution markiert einen epochalen 
Wendepunkt in der Liturgiegeschichte. Er 
erlaubt nicht nur, sondern fordert sozu- 
sagen, sie von daher darzustellen. Das ge- 
schieht vom Vf. meisterlich, weil aus der 
Fülle des Erforschten schöpfend, als •Be- 
richt und Besinnung". Nach einer •Einfüh- 
rung", die auf die Kompliziertheit dieser 
Geschichte aufmerksam macht, wird sie in 
vier Schritten dargestellt: •Die Periode der 

schöpferischen Anfänge: Von der Himmel- 
fahrt Jesu bis zu Gregor dem Großen" - 
•Die Periode der fränkisch-deutschen Füh- 
rung: Von Gregor dem Großen bis Gregor 
VII." - •Die Periode der Auflösung, der 
Wucherungen, der Um- und Mißdeutun- 
gen: Von Gregor VII. bis zum Konzil von 
Trient" - •Die Periode der ehernen Ein- 
heitsliturgie und der Rubrizistik: Vom Kon- 
zil von Trient bis zum Zweiten Vatikani- 
schen Konzil". Wir bemerken, daß die prä- 
zise Charakterisierung der genannten Epo- 
chen im Sinne der •Besinnung" auch eine 
entschiedene Kritik enthalten. Zwei wich- 
tige •Anhänge" werden beigefügt: •Richt- 
linien für die Gestaltung des Gotteshauses 
aus dem Geist der römischen Liturgie" und 
sehr instruktive •Ausgewählte bibliogra- 
phische Hinweise". 

Wer eine zuverlässige, kurze, kritische 
und weiterführende Information über die 
Liturgiegeschichte des Abendlands wünscht, 
wird von dem angezeigten Buch nicht ent- 
täuscht werden. H. Wulf SJ 

Glauben heute 

Küster, Otto: Glauben müssen? Theo- 
logische Essays. Stuttgart, Ernst-Klett- 
Verlag (1963). 186 S., Ln. DM 17,80. 

Die theologischenEssays desprotestantischen 
Rechtsanwalts (1945-1954 im Justizmini- 
sterium zu Stuttgart) geben einen sympa- 
thischen Eindruck vom Bemühen des moder- 
nen Protestantismus um Vertiefung und 
Verlebendigung des Glaubenslebens. Es ist 
auch für einen Katholiken wichtig, sich 
immer wieder von dem Geist anrühren zu 
lassen, der wegführt von formulierten, kla- 
ren Aussagen, die für Außenstehende wie 
seelenlose Schemata aussehen können, zum 
lebendigen Vollzug, zum Angesprochensein 
und Antworten vor der Person des Herrn. 
Küster ist sich dabei vollauf bewußt, daß 
auch die formulierte Rede und der die 
Wirklichkeit immer nur inadaequat aus- 
drückende Satz mit zum Glauben gehört. 
Eine andere, wertvolle Überlegung ist der 
für einen Katholiken nicht selbstverständ- 
liche Versuch, die Eigenständigkeit der 
Hoffnung, des In-die-Zukunft-Schauens 
gegenüber dem Glauben zu zeigen. 

Daß in diesen allgemeinverständlichen, 
wenn auch nicht immer leicht geschriebenen 

Essays manche Fragen offenbleiben, daß 
oft nur Meinungen statt Lösungen gegeben 
werden, mag man als Katholik bedauern, 
aber zugleich muß man dankbar sein, in 
den Dialog hineingezogen und zur Selbst- 
prüfung gezwungen zu werden, ob man 
nicht doch in einigen Stellen seines Glau- 
benslebens verhärtet ist und die Freiheit 
und personale Forderung der biblischen 
Botschaft über toten Schemata vergißt. 

C. Becker SJ 

Möller, Joseph: Vielleicht ist alles 
anders? Gedanken eines gläubigen 
Skeptikers. Mainz, Matthias-Grüne- 
wald-Verlag (1962). 185 S., Ln. DM 

11,80. 

Für die Verzweifelnden wie für die Glau- 
benden (Untertitel) hat J. Möller, Profes- 
sor der Philosophie in Tübingen, seine flüs- 
sig geschriebenen Essays verfaßt. Er kennt 
die Zeitgenossen, die gern in den Tag hin- 
einleben, oder bei technischen Daten, bei 
Vermutungen oder Hypothesen, bei histo- 
rischen Tatsachen und Traditionen stehen 
bleiben, statt nach der Wahrheit zu fragen. 
Sie will er anhand der vielfachen Wider- 



474 Buchbesprechungen 

sprüdie eines unverstandenen Alltags bald 
spottend und leicht ironisch, bald besinn- 
lich lächelnd und behutsam belehrend, mit- 
unter spielerisch anregend zum Nachden- 
ken bringen. Eine leichte Art zu philoso- 
phieren, wird man einwenden. Dennoch 
wird niemand behaupten, hier werde ober- 
flächlich geredet, etwa ,von Zweifel und 
Verzweiflung', ,von Furcht und Angst', 
,von der Geduld,' ,vom Spiel und von der 
Arbeit', ,vom Weinen und Lachen', ,von 
Undank und Dankbarkeit', ,von der Zeit 
und vom Warten'. Ausgehend von der 
Frage ,Was diese Welt wohl ist' enden die 
Gedanken bei Überlegungen ,von Augen- 
blick und Ewigkeit': •Was aber hat Be- 
stand? Und gibt es überhaupt etwas, was 
noch Bestand hat? Es kann nur etwas Be- 
stand haben, wenn etwas beständig ist... 
wenn der Beständige ist. Sollte mensch- 
liches Leben darin bestehen, daß im Augen- 
blick alles Beständige auf uns zukommt, 
weil jeder Augenblick aus dem Ewigen 
kommt? Sollte uns in jedem Augenblick 
Gott begegnen? Und sollte die wahre Tra- 
gik menschlichen Seins darin bestehen, daß 
wir einfach weiterlaufen und damit an Ihm 
und an uns selbst vorübergehen?" (185) 
Scheinbar hingeworfene Zeilen, die die 
Tiefe der Gedanken erst dem Verweilen- 
den und Besinnlichen enthüllen. Diese Art 
gläubigen Denkens ist leider zu selten. 
Hoffentlich nimmt sich manch einer Ruhe 
und Muße zu vertieftem Mitvollzug. Er 
wird die eigenen Alltagsprobleme wieder- 
entdecken, Aufforderungen zu immer 
neuem Glauben. C. Becker SJ 

Hermann, Ingo: Das Experiment mit 
dem Glauben. Ein bibeltheologischer 
Gesprächsbeitrag. Düsseldorf, Patmos 
(1963). 118 S., Ln. DM 10,80. 

Der Vf. legt einen, schon in weiterer Auf- 
lage erschienenen Beitrag zur Vertiefung 
des Glaubens vor. Es handelt sich um wis- 
senschaftliche Vorträge, die auf Schloß 
Pommersfelden vor studentischer Zuhörer- 
schaft gehalten wurden. Ziel des Büchleins 
ist es, das Tun des Glaubens aus der Lehre 
der Schrift einsichtig zu machen: •Verkün- 
digung und Glaube - Wort und Antwort" 
(I); •Der Überschritt oder: das Wagnis des 
Glaubens" (Persönliches Verhältnis zu 
Christus; Das Zeugnis; Das Wagnis der 

Annahme von Zeuge und Zeugnis) (II); 
•Personaler Glaube" (Vorbilder im Glau- 
ben: Abraham, Moses, Job; Zwei Glau- 
bensweisheiten, Eine Auseinandersetzung 
mit M. Buber) (III); •Glaube in der Be- 
währung" (Intellektuell und existentiell) 
(IV); •Indirektes Glauben" (V); •Glauben 
in der Kirche" (VI). 

Die Schrift will anregen, will, vom bibli- 
schen Denken erfüllt und von der moder- 
nen Philosophie geleitet, den Menschen zur 
persönlichen Glaubenshaltung vor dem 
persöhnlidien Gott führen, will ihn er- 
mutigen, das Wagnis und das •Experi- 
ment" des Glaubens in der Dunkelheit des 
Wissens auf sich zu nehmen. Hier liegt 
auch eine gewisse Schwäche der Aufsätze. 
Die reichen biblischen Belege und die Viel- 
zahl der Anmerkungen bieten Stoff zum 
Weiterarbeiten, können aber auch verwir- 
ren. Die wissenschaftlich hochbefrachtete 
Sprache wirkt unruhig und vermag somit 
weder einen klaren Blick auf die Bibel- 
theologie freizugeben, noch eine theologi- 
sche Einsicht in die Struktur unseres Glau- 
bens, noch einen Weg zur glaubenden 
Schriftmeditation. Der Wert des Buches 
liegt also in der Anregung und Problem- 
stellung, weniger in der Aufarbeitung der 
Problematik. C. Becker SJ 

Boros, Ladislaus: Der anwesende Gott. 
Wege zu einer existentiellen Begeg- 
nung. Ölten und Freiburg i. Br. (1964). 
242 S., Ln. DM 16,-. 

•Dieses Buch wendet sich an Menschen, die 
- aus welchem Grund immer - in einer 
,Gottesferne' leben" (7). Damit - es ist der 
erste Satz des Buches - ist von Anfang an 
das Anliegen des Vf.s (das sein Schrifttum 
und seine Vortrags- bzw. Lehrtätigkeit 
überhaupt bestimmt) klar angegeben. Ihn 
bewegt die Unruhe und Unsicherheit des 
heutigen Menschen, dem das Leben - das 
persönliche und das der ganzen Menschheit 
- mehr denn je fragwürdig geworden ist. 
B. weiß, daß diese Unruhe auch bei Chri- 
sten zu finden ist, bei Menschen also, die 
durchaus glauben wollen, aber von Zwei- 
feln geplagt sind und - ohne sich dessen 
ganz bewußt zu sein • einer letzten Mü- 
digkeit zu erliegen drohen. Ihnen allen will 
er Wege weisen zu einem neuen Glauben- 
können, nicht durch eine lehrmäßige Wis- 
sensvermittlung oder durch eine theoreti- 



Buchbesprechungen 475 

sehe Daseinsanalyse, sondern indem er sie 
anleitet, ihrer eigenen, täglichen Erfah- 
rung auf den Grund zu gehen, um zu er- 
kennen, daß der Mensch aus sich selbst 
unvollendbar ist, notwendig und zugleich 
schuldhaft hinter dem in ihm angelegten 
Entwurf zurückbleibt, aber eben von die- 
sem Entwurf her, der in den Grunderfah- 
rungen des Lebens greifbar wird, auf ein 
Größeres hinweist, dem seine Sehnsucht 
und Hoffnung gilt. In diesem Sinn werden 
die Erfahrungen der Liebe, des Erbarmens, 
der Reue, der Versuchung, des Sprechens 
und des Schweigens und andere nach ihrer 
Tiefe und Breite ansichtig gemacht, und 
immer wieder zeigt sich, wie der Mensch in 
ihnen an ein Ende kommt, in eine Aus- 
weglosigkeit gerät, die ihm das Leben frag- 
würdig macht. An dieser Stelle der Über- 
legung nun führt der Vf. jeweils die Ge- 
stalt Jesu ein und zeigt, wie Jesus, obwohl 
einer von uns, dem gleichen Leben ausge- 
setzt wie wir, die oben geschilderte Grund- 
erfahrung aller Sterblichen nicht kennt, 
vielmehr • nach seinem Selbstzeugnis und 
dem Zeugnis derjenigen, die mit ihm um- 
gingen • im Licht steht und weder das 
Bewußtsein der Brüchigkeit hat noch um 
eigene Schuld und um Versagen weiß. Die- 
ser Mensch spricht aus einem tieferen Wis- 
sen, lebt aus einer Grunderfahrung, die 
zwar Trauer und Schmerz und das Gefühl 
der Vergeblichkeit menschlichen Tuns nicht 

aufhebt, aber nicht jenes bohrende Fragen 
zurückläßt, das unser Dasein so sehr kenn- 
zeichnet. Er ist darum nur zu verstehen, 
wenn man an jenen letzten Sinn alles Seins 
glaubt, den wir Gott nennen. 

Wir möchten meinen, daß der Nachvoll- 
zug der hier vorgelegten, fast meditativen 
Einübungen vielen Christen unserer Tage 
eine große Hilfe ist und mit Freuden ge- 
lesen wird. Sie werden sich in ihren eigenen 
Erfahrungen bestätigt finden, und das im- 
mer wieder neue Hinschauen auf die Ge- 
stalt des Herrn wird ihnen die Versiche- 
rung geben, daß ihr Leben trotz aller 
Wirrnis und Verhangenheit auf den glei- 
chen Grund gestellt ist, aus dem Christus 
ganz selbstverständlich, als dem Grund 
seines tiefsten Wesens, lebte. Damit aber 
wäre erreicht, was der Vf. beabsichtigte, 
der heutigen Glaubensmüdigkeit und dem 
Bewußtsein so vieler Menschen, Gott fern 
zu sein, zu begegnen. Eines möchten wir 
allerdings meinen: das Buch setzt im Grund 
doch gläubige Menschen voraus. Denn was 
ihnen in diesem Buch vorgestellt wird, ist 
nicht nur der Mensch Jesus, sondern der 
Christus des Glaubens. Die wirklich Un- 
gläubigen (in dem Sinn, daß ihnen das 
Christentum nichts mehr oder kaum noch 
etwas besagt) wird es nicht so leicht über- 
zeugen. Das hindert aber nicht, daß der 
Vf. den Ton getroffen hat, auf den der 
heutige Mensch hört. F. Wulf SJ 

Gebet 
Lotz, Joh. Bapt.: Einübung ins Medi- 
tieren am Neuen Testament. Frank- 
furt am Main, Knecht 1965. 288 S., 
Ln. DM 16,80. 

Mag sein, daß dem Thema der Meditation 
etwas Modisches anhaftet. Es steht jedoch 
außer Zweifel, daß die Hinführung zur 
Meditation und ihre Einübung zu einem 
echten Bedürfnis unserer Zeit, um nicht zu 
sagen, zu einer Notwendigkeit geworden 
sind. Dabei verlangt man weniger nach 
theoretischen Abhandlungen oder geschicht- 
lichen Untersuchungen, als vielmehr nach 
einer Anleitung zum Vollzug. Gerade die- 
sem Anliegen will das jüngste Buch des Vf .s 
über die Meditation dienen. Es ist die reife 
Frucht vieler Meditationstage, die P. Lotz 
in den letzten Jahren gehalten hat, und 

darum ein praktisches Buch. Darum spricht 
der Titel nicht von Meditation, sondern 
von Meditieren. Wer seine theoretischen 
Ansichten von der Meditation kennenler- 
nen will, wird auf •Meditation im Alltag" 
verwiesen (vgl. diese Zeitschrift 28 [1955] 
145), das bereits in dritter Auflage er- 
scheint. Ein erster Teil führt in überschau- 
baren Schritten, gleichsam meditativ, in das 
Wesen des Meditierens ein, genauer: er 
führt hin zur Übung selbst. Denn Medita- 
tion ist Besinnung und Übung zugleich. 
Meditieren besagt wesentlich Selbst-werden 
durch Selbst-finden, zurückkehren zum Her- 
zen, zum wahren Selbst, zur Personmitte, 
um vom so ermächtigten Innen her den 
Zugang zu allem andern, vorab zur per- 
sonalen Einigung mit Gott, recht eigentlich 
zu eröffnen: auf der Suche nach Gott zum 



476 Buchbesprechungen 

eigenen Herzen zurückzukehren, um so ge- 
rade Ihn zu finden, und alles andere in 
Ihm. Dabei wird vor allem auch die Bedeu- 
tung Christi für die Meditation heraus- 
gestellt. Die Kapitel 13-20 versuchen u. a., 
praktische Winke für die Bereitung des 
Vorfelds religiöser Meditation und dieser 
selbst zu geben. Man liest da einiges über 
die Bedeutung der Entspannung, des At- 
mens, der Körperhaltung, des Rhythmi- 
schen und des Bildhaften für das Meditie- 
ren. Der zweite Teil bietet eine Reihe von 
Meditationensbeispielen, die die zuvor dar- 
gestellten drei Grundarten der Meditation, 
Wort-, Bild-, Symbol-Meditation und Me- 
ditation der Begegnung, einüben wollen, 
und zwar vor allem anhand der Heiligen 
Schrift. Diese Beispiele sind nicht zur Nach- 
ahmung gedacht, sondern als Vorbilder 
und Anregungen; denn sonst würden sie 
das eigentliche Ziel des Meditierens, das 
Selbst-finden, verhindern. - Ein wertvolles 
Buch, das, auch wegen seiner verständ- 
lichen Sprache, vielen den Zugang zum 
Meditieren zu erschließen vermag, soweit 
das durch ein Buch überhaupt geschehen 
kann. Oft wird der persönliche Kontakt 
mit einem Meditationsmeister für die Ein- 
führung unentbehrlich sein. Denn allmäh- 
lich bricht sich die Überzeugung Bahn, daß 
Meditieren mehr ist als ein seelisch-geisti- 
ges Tun; auch die leibliche Wirklichkeit 
des Menschen muß in den meditativen 
Vollzug einbezogen werden. Diese Einbe- 
ziehung des Leiblichen muß aber gerade 
auch in der Bereitung auf die Meditation 
selbst geschehen; ja sie ist ihre erste not- 
wendige Phase. Hier liegt vermutlich eine 
der Hauptschwierigkeiten, die der heutige 
Mensch vor der Stille des Betens empfindet. 
Darum ist eine Anleitung und Hinführung 
zu leibseelischer Entspannung und zur 
Sammlung aller Kräfte in die Einheit des 
Selbstbesitzes auch für christliches Medi- 
tieren dringend vonnöten. Das kann aber 
nur im Kontakt mit einem Meister erlernt 
werden. So nützlich also das Buch des Vf.s 
ist, es macht den Wunsch nach erfahrenen 
Meditationsmeistern nur noch dringlicher. 

N. Mulde SJ 

1. Vom rechten Beten. 2. Der Mensch 
im Gebet. Aus der Zeitschrift •Chri- 
stus", Paris, ausgewählt und hrsg. von 

Peter  Henrici.   Frankfurt  am  Main, 

Josef Knecht (1965). 168 und 154 S., 
Linson je DM 7,80. 

Besonders das erste dieser beiden Bänd- 
chen, dessen Aufsätze fast ausschließlich 
von französischen Jesuiten verfaßt sind, 
wird man wohl neben die Schriften über 
das Gebet von R. Guardini, K. Rahner und 
H. U. v. Balthasar stellen dürfen. Aus ihnen 
spricht eine Spiritualität, die in ihrer viel- 
leicht typisch französischen Vergeistigung 
konkreter und realistischer ist als manche 
•realistische" Literatur über das Gebet. Die 
einzelnen Aufsätze sind bewußt •ignatia- 
nisch", um ein wenig schönes und auch nicht 
ganz treffendes Wort zu gebrauchen, und 
sind auch - vielleicht weniger bewußt - 
aus dem Geist der Sprache und der Tradi- 
tion ihrer französischen Vf. geboren. Ihre 
Leser sollten geistlich anspruchsvolle Chri- 
sten sein, doch - wie es bei guter Literatur 
in dieser Gattung ist - wird jeder ehrliche 
Christ von ihnen angezogen werden. Die 
aufrichtige Sprache, die nicht an den Pro- 
blemen vorbeigeht und keine •erbaulichen" 
Phrasen, verdorrten Schemata und altklu- 
gen Lehren an die Stelle vollzogener Ge- 
halte setzt, stammt aus dem psychologi- 
schen, wirklichkeitsbezogenen Ansatz, den 
die Autoren zu einer geistlichen Theologie 
vertiefen. Wenige Male allerdings hat man 
den Eindruck, daß die Integrierung des 
psychologischen Ansatzes in eine moderne 
Theologie nicht voll gelungen und eine 
nicht ganz aufgearbeitete scholastizierende 
Sprache das vom Autor Gemeinte eher ver- 
deckt als enthüllt. Kann und soll man im 
Gebet wirklich •über das Stadium der Bit- 
ten um irdische Gunsterweise" (II 40) hin- 
auskommen? Gilt die Definition des Ge- 
bets •als Zwiegespräch mit Gott", wie der 
Vf. mit Einschränkung sagt, •vor allem für 
die ersten Schritte geistlichen Lebens" (I 
102)? Kann es •bei einem Sünder durchaus 
aufrichtige und übernatürliche (!) wert- 
volle Gebetsakte geben ..., obwohl ihm die 
übernatürliche Liebe fehlt" (I 159)? Hat 
ein Christ •das Recht, seine religiöse Be- 
tätigung auf die Sonntagsmesse zu be- 
schränken" (I 162)? Bleibt die Seelenkraft 
des Gedächtnisses bei Ignatius •gewisser- 
maßen an der Oberfläche" (II 30)? Doch 
solche Zitate stehen im Gesamt der Auf- 
sätze meist schon im rechten Licht und sind 
eher ein Indiz für sprachliche als für sach- 



Buchbesprechungen Ml 

liehe Unebenheiten: das zeigt ein Überlick 
über die einzelnen Themen: •Christus be- 
tet in mir" (eine bibeltheologische Studie, 
deren Tiefgang man wegen der zurückhal- 
tenden Sprache leicht überliest); •Gemein- 
schaftsgebet und persönliches Beten"; •Ge- 
bet und Einübung" (Übung als Konkreti- 
ierung geistiger Vollzüge); •Die Selbstver- 
leugnung im Gebet"; •Die ,verlorene Zeit' 
des Gebetes"; •Das Gebet der ganzen See- 
le"; •Die Betrachtung des Lebens Jesu"; 
•Das Herzensgebet" (dem bei Ignatius die 
Anwendung der Sinne entspricht); •Die 
Gewissenserforschung" (als Finden des 
Willens Gottes im Jetzt des Augenblicks); 
•Unser Leben als Gebet". Der Übersetzung 
gebührt ein eigenes Lob, nur hätte ich auf 
den Gebets-•akt" und andere •Akte" ver- 
zichtet. Die etwas scholastizierenden Ein- 
leitungen und Bemerkungen des Heraus- 
gebers (zuvorkommende Gnade kommt nur 
bei ihm vor: I 7, 99) treffen nicht ganz den 
Ton der Aufsätze. Diese nämlich sind eine 
echte Gabe des französischen Geistes an 
uns. /. Sudbrack SJ 

Charmot, Francois SJ: Gebet ist Dia- 
log. Wien-München, Herold (1963). 
202 S., Pappbd. DM 15,50. 

Diese Einführung möchte nicht wie •die 
meisten (sie!) Bücher über das Beten" •nur 
vom Menschen her" das Gebet definieren, 
sondern •von Gott her" beginnen, das Ge- 
bet •als eine Liebeslockung, eine Initiative 
der Heiligen Dreifaltigkeit" (9) beschrei- 
ben. So bringt der erste Teil gleichsam eine 
Theologie und Anthropologie des Betens, 
während der zweite in aufsteigender Weise 
die Methoden, oder besser die Formen des 
Betens beschreibt. Mit vielen Zitaten aus 
der klassischen Literatur wird in etwa die 
Gebetslehre der großen Aszetiken usw. ge- 
boten. Ich glaube nicht, daß moderne Leser 
von diesem Buch ergriffen werden; allzu 
viele Worte klingen, wie auch immer der 
Vf. sie empfunden haben mag, banal, und 
manche Ausführungen kommen einem wie 
abgegriffene Münzen vor: kann man z. B. 
den überlangen Ps. 118 als •das Gebet aller 
Seelen" (70) bezeichnen; wie soll man das 
Bedauern verstehen, daß •der Augenblick 
der Wandlung so kurz (ist), daß auch die 
Andächtigsten nicht Zeit haben, sich der 
unbegrenzten Ausmaße des Geschehens be- 

wußt zu werden" (134); der Vergleich, daß 
ebenso, wie •ein Konzert, ein Krieg, eine 
Rede, ein Examen, ein Bau" langer Vor- 
bereitung bedürfen, auch •Gott... Jahr- 
hunderte vorübergehen (ließ), ehe die 
Menschwerdung seines Sohnes zur rechten 
Stunde sich vollzog" (111), hinkt auf mehr 
als einem Bein. Doch vielleicht blieben wir 
bei solchen sich häufenden Stellen mehr an 
der Sprache der Übersetzung als an dem 
vom Vf. eigentlich Gemeinten hängen. 

/. Sudbrack SJ 

Butler, Basil Christopher OSB: Der 
Alltag des Gebets. Düsseldorf, Patmos 
(1963). 137 S., Ln. DM 8,80. 

Der deutsche Titel gibt recht gut den Ge- 
halt des Büchleins wieder, das aus der Fe- 
der des im Konzil oftmals hervorgetretenen 
englischen Abtes stammt. Wir haben keine 
neuartigen Lehren und letzten Erkennt- 
nisse zu erwarten, aber alles das, was Abt 
Butler über die Voraussetzungen, die Arten, 
den Fortschritt und den Höhepunkt des 
Betens, über Bücher, Seelenführung, Krise 
des Gebets usw. zu sagen hat, ist so sach- 
lich, so klug, so ohne jedes Pathos und 
doch so christlich empfunden und auf Gott 
hin drängend, daß man das Büchlein je- 
dem, der beten will, empfehlen kann; er 
wird all das erfahren, was die christliche 
Tradition an Gültigem über das Beten zu 
sagen weiß, und zwar in einer Form, die 
jede Abweichung von vorneherein verbie- 
tet. /. Sudbrack SJ 

Ott, Wilhelm: Gebet und Heil. Die 
Bedeutung der Gebetsparänese in der 
lukanischen Theologie. (Studien zum 
Alten und Neuen Testament, Bd. XII.) 
München: Kösel 1965. 160 S., kart. 
DM 25,•. 

Der Vf. macht es dem Leser gewiß nicht 
leicht, sich seine Studie mit den vielen Ex- 
kursen, der ständigen Auseinandersetzung 
mit der Fachliteratur und den subtilen Ana- 
lysen von Sätzen, Worten oder Sinnzusam- 
menhängen zu eigen zu machen. Sein Ziel 
ist es, sich fachexegetisch zu erarbeiten, was 
Lukas über das Gebet gedacht und in sei- 
nem Evangelium (als Anhang auch in der 
Apostelgeschichte) dargestellt hat. Es geht 



478 Buchbesprechungen 

also nicht um die •ipsissima vox" Jesu, son- 
dern um die lukanische Theologie. Die Zen- 
tralstellen, die - natürlich immer im synop- 
tischen Vergleich • behandelt werden, 
sind: Die Parabel vom gottlosen Richter 
und der Witwe mit ihrer Anwendung (18, 
1-8), die Gebetsmahnung in Kapitel 21 
und 22 und die Gebetsunterweisung in Kp. 
11, 1-13 mit der Parabel von dem mitter- 
nachts bittenden Freund, einer Parallele zu 
18, 1-8, und dem Vaterunser. 

Als Ergebnis für den Aufgabenbereich 
unserer Zeitschrift kann zuerst gebucht 
werden, daß Lukas (gegenüber Matthäus 
herausgearbeitet) dem Gebet eine beson- 
dere Stelle zuweist. Dieses Beten kann 
dann weiter mit zwei (verkürzt gesagt) 
lukanischen Spezifika umschrieben werden: 
Es ist nicht ein Beten um konkrete irdische 
Gaben, sondern die Haltung des ständi- 
gen Betens, ein Beten um den Geist, ein 
Beten, das das ganze Leben durchzieht 
(wiederum in einem deutlich sichtbaren 
Gegensatz zu Matthäus). Im Zusammen- 
hang damit ist dies Beten eschatologisch 
gerichtet, aber nicht auf eine bald zu erwar- 
tende Parusie des Herrn, sondern auf das 
in Ungewisse Ferne sich verschiebende Ge- 
richt. Von hier her ist wiederum ein unab- 
lässiges Beten erforderlich (nicht so sehr 
einzelne Akte), damit die Gemeinde in den 
Versuchungen standhalte, nicht den Glau- 
ben verliere, und vor dem Menschensohn 
bei seiner Wiederkunft bestehe. Wichtig ist 
auch der auf wenigen Schlußseiten kurz 
angezeigte Unterschied zur paulinischen 
Gebetstheologie, die auf dem Schon-Be- 
sitzen des Heils Jesu Christi (wenn auch 
in Hoffnung) aufruht, während Lukas eher 

zu diesem Ziel ausblickt, als es schon er- 
reicht zu haben weiß. 

Erst wenn man sich solche subtile Unter- 
scheidungen erarbeitet hat, wird man erken- 
nen, welche wichtigen Erkenntnise auch die 
vielfältigen Exkurse des Vf.s vermitteln. 
Ein biblisches Stellenregister nebst einem 
griechischen Wortregister vermitteln den 
Zugang zu ihnen. Das reiche Literaturver- 
zeichnis kann auch unabhängig von der 
Arbeit von Wert sein. Im Ganzen also ein 
wertvolles, wenn auch nicht leicht zu hand- 
habendes Werkzeug zur Erarbeitung einer 
Spiritualität des Gebets.       J. Sudbrack SJ 

Caßarel, Henri: Briefe über das Beten. 
Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag 
(1963). 184 S., Ln. DM 9,80. 

Der Generalsekretär der französischen CAJ 
und Gründer der Familienbewegung offen- 
bart in diesen etwa 60 •Briefen" (darunter 
auch kurze von kaum einer Seite) etwas 
vom Geheimnis seiner Persönlichkeit. Es 
sind Aphorismen, Beispiele, Geschichten, 
Anregungen, Fragen, Antworten, alles auf 
das Thema •beten" ausgerichtet und mit 
warmen, aus tiefer eigener Erfahrung 
emporsteigenden Worten interpretiert. Viel- 
leicht wird einem manches zu •spirituali- 
stisch" vorkommen (•Ich glaube, daß es 
falsch ist, während des Betens zu lesen" 47; 
Beten heißt •man muß sich nur der ,Sonne 
aussetzen'" 58); aber es ist je keine Syste- 
matik, sondern ein lockeres •Gespräch" 
oder besser noch •Gesprächsansätze", die 
aufzugreifen, weiterzubedenken und wei- 
terzubeten Freude macht und sich auch 
•lohnt"! J. Sudbrack SJ 

Textausgaben 

1. Deutsche Augustinusausgabe im Ver- 
lag F. Schöningh, Paderborn: Aurelius 
Augustinus: Über den Wortlaut der 
Genesis. De Genesi ad litteram libri 
duodecim. Der große Genesiskommen- 
tar in zwölf Büchern. Zum erstenmal 
in deutscher Sprache von Carl Johann 
Perl. II. Band, Buch VII bis XII. 1964. 
348 S., Ln. DM 24,-. 
-: Die Auslegungen der Psalmen 
(Enarrationes in psalmos). Zweispra- 

chige,     lateinisch-deutsche     Ausgabe. 
Übertr. v. Hugo Weber. 1. Lieferung. 
1964. 320 S., brosch. DM 20,-. 
-:    Dreizehn    Bücher    Bekenntnisse. 
Übertr. v. G. J. Perl. Mit Anmerkungen 
v. Adolf Holl. 2. Aufl. 1964. 506 S., 
Ln. DM 26,-. 
2. Oeuvres de Saint Augustin (Biblio- 
theque Augustinienne, tome 29): Trai- 
tes anti-donatistes. Vol. II.Debaptismo 
libri VII. Trad, de G. Finaert. Introd. 



Buchbesprechungen 479 

et notes par G. Bavaud. Bruges, Desclee 
de Brouwer 1964. 665 S., Ln. FB 390. 

1. Mit Band II liegt die Übersetzung des 
Genesiskommentars nun vollständig vor. 
(Zu Bd. I vgl. GuL 34 [1961] 478.) Wäh- 
rend Bd. I (die •Bücher" I-VI) von der 
Erschaffung des Weltalls als Ganzem han- 
delt, steht in vorliegendem Band (VII-XII) 
der Mensch im Mittelpunkt nachdenkender 
Schriftauslegung. Augustins Fragen kreist 
hier um die Natur der Seele, die Erschaf- 
fung der Frau, die Dualität der Geschlecht- 
lichkeit, um Paradies und Sündenfall. Mit 
dem 11. Buch schließt der eigentliche Kom- 
mentar der drei ersten Genesiskapitel. Das 
letzte Buch bietet - im Anschluß an 2 Kor 
12,2-4 - Reflexionen über das Paradies 
und den dritten Himmel. Genauer geht es 
Augustinus um das Verständnis und die 
Deutung der Entrückung, von der Paulus 
an die Korinther schreibt. Zu diesem Zweck 
unterscheidet er drei Weisen menschlichen 
Schauens, die körperliche (corporalis), die 
geistige (spiritualis) oder •geisthafte" (H. 
U. v. Balthasar) und die verstandesmäßige 
(intellectualis), die man jedoch, entspre- 
chend der Unterscheidung von intellectus 
und ratio im modernen Sprachgebrauch, 
mit U. v. Balthasar besser die einsichthafte 
Weise nennen sollte. Nach einer genauen 
Analyse der drei Weisen fragt er nach dem 
Wesen der Weissagung, nach dem Zusam- 
menspiel von Natürlichem und Übernatür- 
lichem bei Erscheinungen und nach deren 
Ursachen. Der Traktat mündet aus in die 
Probleme der Eschatologie, wie das Schick- 
sal der vom Leib getrennten Seele, die Be- 
ziehung der körperlosen Seele zu den Stra- 
fen der Hölle und den Freuden des Him- 
mels und die Notwendigkeit der Auferste- 
hung des Leibes für das vollkommene 
Glück der Seele. So entstand ein Werk, 
das man die erste systematische Schrift über 
Mystik genannt hat. 

Die Übersetzung ist gut und läßt etwas 
von dem nüchternen Fragen verspüren, das 
Augustinus bei der Arbeit an diesem Kom- 
mentar bewegte. Leider wird die Benüt- 
zung der Anmerkungen dadurch erschwert, 
daß auf den einzelnen Seiten der Hinweis 
fehlt, auf welches Buch sich die Anmerkun- 
gen gerade beziehen. 

Bisher fehlte im deutschen Sprachgebiet 
eine vollständige Übersetzung von Augu- 

stins Psalmenkommentar. Weber, der, wie 
H. U. von Balthasar (Leipzig 1936), in der 
gleichen Paderborner •Deutschen Augusti- 
nusausgabe" 1955 schon einmal eine Aus- 
wahl geboten hatte, legt nun die erste Lie- 
ferung einer zweisprachigen Ausgabe vor. 
Sie enthält auf 320 Dünndruckseiten die 
•enarrationes" der ersten siebzehn Psalmen. 
Es handelt sich dabei nicht um Homilien, 
sondern um exegetische oder glossierende 
Erklärungen des Psalmtextes, die Augusti- 
nus im Jahre 392 diktiert und der Samm- 
lung seiner Psalmenhomilien eingefügt hat. 
Die Augustinusforschung vermutet, daß 
der Bischof von Hippo auch über diese 
Psalmen Homilien gehalten hat, ohne daß 
sie in dieser Form überliefert worden sind. 

Ein Vergleich mit dem gegenüberstehen- 
den lateinischen Text ergibt, daß die Über- 
setzung nicht immer ganz genau ist. So darf 
z.B. in Ps 1,4 (S. 27) stabilitas wohl nicht 
mit Festigung wiedergegeben werden. Die 
Stelle zu Ps 1,3 (S. 25) zeigt, wie proble- 
matisch es ist, bei der Übersetzung der 
Schriftzitate nicht dem Augustinustext (der 
für gewöhnlich der Text der Itala ist, vgl. 
Vorwort S. 7!) zu folgen. Es dürfte nicht 
gleichgültig sein, ob man bei Mt 3,11 •mit 
dem Heiligen Geist" oder •im Heiligen 
Geist" übersetzt. Jo 3, 27 lautet bei Augu- 
stinus nur: •Wer Durst hat, komme und 
trinke." Bei Jo 4,14 darf •in eo" nicht un- 
übersetzt bleiben, da es für den Sinn ent- 
scheidend ist. Auf S. 25 fehlt die ganze 
letzte Zeile, die, nach der Auswahl-Über- 
setzung von 1955, zu ergänzen sein wird: 
•... (seiner Lehre,) Frucht bringen, wie es 
im Psalm weiter heißt:". 

Die Ausgabe ist sehr zu begrüßen. Sie 
wird den reichen Schatz an geistlicher 
Theologie, aus dem die Jahrhunderte des 
Mittelalters immer aufs neue geschöpft ha- 
ben, einem weiteren Leserkreis zugänglich 
machen. Die sprachliche Kraft und Prä- 
gnanz der Balthasar-Auswahl vermag sie 
allerdings nicht zu erreichen. 

Für die Übersetzung der Confessiones, 
die bereits in zweiter Auflage erscheint, 
sei besonders auf die ausführlichen Anmer- 
kungen (94 S.) von A. Holl hingewiesen. 

2. Die zweisprachige Augustinusausgabe 
der Etudes Augustiniennes bedarf längst 
keiner Empfehlung mehr. Das handliche 
Format, das angenehme Textbild, die Sorg- 
falt in Textkritik und Übersetzung, dazu 



480 Buchbesprechungen 

die gründlichen Einführungen und Anmer- 
kungen, die mit dem neuesten Stand der 
Forschung bekanntmachen, sind vorbildlich. 

N. Mulde SJ 

David von Augsburg: Die sieben Staf- 
feln des Gebetes in der deutschen Ori- 
ginalfassung. Mit einer Beilage: Les- 
arten und Glossar. Hrsg. v. Kurt Ruh. 
München, Wilhelm Fink 1965. 86 S., 
kart. DM 8,60. 

Der kurze Text (49-71), den der Würzbur- 
ger Ordinarius für Germanistik herausge- 
geben hat, wiegt mehr, als die Seitenzahl 
anzugeben scheint. David von Augsburg 
(t 1272) gehört zu den ersten Franziskanern 
auf deutschem Boden. Erstaunlich ist, wie 
reif (sprachlich und spirituell) mit ihm das 
franziskanische Schrifttum gleich zu Beginn 
der franziskanischen Bewegung in den deut- 
schen Raum eingetreten ist. So blieb z. B. 
sein Haupttraktat auch noch in der Devotio 
moderna ein Standardwerk der geistlichen 
Unterweisung. Vorliegende Gebetslehre 
offenbart (mehr noch als die anderen Fas- 
sungen der •sieben Staffeln") den bernhar- 
dischen Geist des Autors, in dem er den 
Leser sehr schnell über das mündliche Gebet 
zur Meditation, zur inneren Sehnsucht nach 
Gott bis zur letzten Vollkommenheit des 
•Gebets" in der ewigen Seligkeit führt. 
Typisch für David ist die pädagogische 
Logik, die seine Stellung als Novizenmei- 
ster wahrscheinlich macht. Trotz sublimster 
Spiritualität bleibt er auf dem Boden der 
Nüchternheit und warnt vor Übertreibun- 
gen; Grund dafür wird seine überlegene 
Menschenkenntnis sein. 

Die vorbildliche kritische Ausgabe darf 
als diplomatische Wiedergabe der Haupt- 
handschrift gelten. Die Stellenbelege der 
lateinischen Entsprechung •Septem gradus 
orationis", die etwa zu drei Fünfteln mit 
vorliegendem Text übereinstimmt, hat Ruh 
von Heerinckx übernommen und ergänzt. 
Auf das Verhältnis beider Fassungen (es 
existiert überdies noch eine deutsche Über- 
setzung des lateinischen Textes und eine 
weitere, näher zum Latein stehende Fas- 
sung) geht er nur ein, um zu zeigen, daß 
der von ihm neuentdeckte Text nicht ein- 
fachhin eine Bearbeitung der lateinischen 
Fassung ist. Es kann unserer Meinung nach 
kein Zweifel sein, daß dieser Text nicht nur 

der Germanistik, für die er gedacht ist, 
nicht nur der Erforschung der Frömmig- 
keitsgeschichte, sondern auch dem moder- 
nen Leser, der geistliche Anregung sucht, 
ein wertvolles Geschenk bedeutet; nur das 
Eindringen in die Sprache wird einige 
Mühe kosten. /. Sudbrack SJ 

Spätlese des Mittelalters. II. Religiöses 
Schrifttum. Aus den Handschriften 
hrsg. und erläutert von Wolfgang 
Stammler (Texte des späten Mittel- 
alters und der frühen Neuzeit, Heft 19). 
Berlin, Erich Schmidt (1965). 167 S., 
kart. DM 16,80. 

Die Textsammlung des kürzlich verstorbe- 
nen Germanisten vermittelt ein eindrucks- 
volles Bild einer den Theologen fast völ- 
lig unbekannten Welt, die aber für das 
Herz der Theologiegeschichte, nämlich der 
Geschichte der Frömmigkeit wichtiger zu 
sein scheint als die Welt der gelehrten Ab- 
handlungen und Diskussionen. 27 mutter- 
sprachliche Texte des Spätmittelalters sind 
auf etwa 50 Seiten kritisch ediert. Ein etwa 
doppelt so langer Kommentarteil erschließt 
die Texte, stellt sie in den ideengeschicht- 
lichen Zusammenhang und gibt eine solche 
Fülle von Belegen und Verweisen, wie sie 
nur ein langes Gelehrtenleben sammeln 
und sichten konnte. Wo z. B. findet man 
eine über vier Seiten lange dichte Unter- 
suchung über das •durchwundete hercz" 
Mariens mit einer Fülle von oft erstmals 
veröffentlichten Belegen? Wo anders kann 
man etwas historisch Stichhaltiges über den 
Begriff •Tugend üben" (93-94) finden? Ein 
Glanzstück des Kommentars sind die 36 
Seiten über den •Physiologus" und die 
•Geistliche Einhornjagd". Die Fülle des 
Stoffes verbietet eine Übersicht des Ganzen 
und ein Eingehen in Einzelheiten; es sei 
nur gesagt, daß Stammler nicht nur sein 
zum Teil von ihm erst neu erschlossenes 
Fachgebiet meisterhaft beherrscht und in 
der Volkskunde und Kunstgeschichte zu 
Hause ist, sondern sich auch in der Theolo- 
gie fachmännisch auskennt. Außer einigen 
Kleinigkeiten (Stabat-Mater von Bonaven- 
tura [89]? Mollen-[?]-feld [70]?) ist wohl 
nur darauf hinzuweisen, daß die Geschichte 
der sieben Hauptsünden weit vor Hugo 
von St. Viktor zurückreicht. /. Sudbrack SJ 




