Das neue Bild der Kirche'

Karl Rahner SJ, Miinchen

Das Zweite Vatikanische Konzil ist zu Ende. Dieses Konzil hat sich, wenn
man genau zusieht, in allen seinen 16 Konstitutionen, Dekreten und Erkli-
rungen mit der Kirche befafit: mit dem fundamentalen Selbstverstindnis
der Kirche in der Kirchenkonstitution ,Lumen gentium® und im Dekret
uber die missionarische Tatigkeit der Kirche; mit dem Lehramt der Kirche
in der Kirchenkonstitution, in der Konstitution uber die gottliche Offen-
barung und in der Erklarung tber die christliche Erziehung; mit dem
sakramental-heiligenden Amt der Kirche in der Konstitution {iber die
heilige Liturgie; mit der Regierung der Kirche in dem Dekret tiber das
Hirtenamt der Bischofe; mit den verschiedenen Standen der Kirche in den
Dekreten tiber das priesterliche Amt, das Leben und die Ausbildung der
Priester, iiber die Ordensleute, iber das Laienapostolat. Uber das Verhalt-
nis der katholischen Kirche zu den anderen christlichen Kirchen und Ge-
meinschaften hat sich das Konzil im Dekret tiber den Okumenismus und
in dem Dekret tiber die orientalischen Kirchen ausgesprochen, iiber ihr
Verhiltnis zu den nicht-christlichen Religionen in der Erklarung uiber diese
Religionen; iiber ihr Verhiltnis zur modernen profanen Kultur in der
pastoralen Konstitution tber die Kirche in der Welt von heute und im
Dekret iiber die Massenkommunikationsmittel, {iber ihr Verhiltnis zur
pluralistischen Gesellschaft in der Erklarung iiber die Religionsfreiheit.

1. Die ausdriickliche Reflexion auf das Selbstverstandnis der Kirche

Dieses Konzil war also ein Konzil der Kirche iiber die Kirche. Ein Konzil
der Ekklesiologie in einer Konzentration der Thematik, wie es bisher in
keinem anderen Konzil der Fall war, da selbst das Erste Vatikanum mit
seiner Definition iber die primatiale Gewalt des Papstes neben dieser
Frage ganz andere Themen, wie z. B. iiber Gott und sein Verhiltnis zur
Welt, behandelt hat. Wenn wir sagen, das Zweite Vatikanum sei das
Konzil der Ekklesiologie, so ist damit natirlich nicht geleugnet oder tiber-
sehen, dafl bei einer solchen Thematik notwendig auch eine grofie Fiille
anderer Wahrheiten zur Aussage kommt, Wahrheiten, die sogar innerhalb

! Vorliegender Beitrag ist die mehrfach Giberarbeitete Fassung eines Vortrages, den der
Verfasser in verschiedener Weise mitgeteilt hat: am 3.1.1966 in Koblenz, am 8. 1. in
Miilheim/Rubr, am 11.2. an der Universitat Tibingen, am 138.2. an der Katholischen
Akademie Bayerns in Minchen, am 19.2. an der Phil.-Theol. Hochschule in Paderborn.



Das neue Bild der Kirche 5

der ,Hierarchie der Wahrheiten“ in sich selbst von entscheidenderem Ge-
wicht sind als gerade in ihrer Beziehung zur Kirche. Aber das andert doch
nichts an der Tatsache, dafl in diesem Konzil die Kirche nicht nur das
Subjekt, sondern auch das Objekt der konziliaren Aussage war, dafl dieses
Konzil das Konzil der Reflexion der Kirche auf ihr eigenes Selbstverstand-
nis war.

Man konnte bei dieser zunichst harmlos klingenden Feststellung schon
erschreckt innehalten und sich bestiirzt fragen, ob denn die Kirche heute,
da eine ungeheuere, noch unbekannte Zukunft dringend und bedrohend
auf sie, auf uns zukommt, nichts Wichtigeres zu sagen hat, als wie sie sich
selbst versteht — sie, die doch nicht fiir sich, sondern fiir Gott, fiirr ihren
Herrn, fiir die Menschen, fiir deren Zukunft da ist. Natiirlich kann man
dieser Frage entgegnen, die Kirche spreche ja auch von all diesen funda-
mentaleren Wirklichkeiten und Wahrheiten, indem sie von sich selbst
rede. Freilich kann man auch sagen, dafl das Thema ,Kirche“ fillig gewe-
sen sei, weil es im Ersten Vatikanum zwar begonnen, aber durch den Ab-
bruch dieses Konzils unterbrochen worden sei und weil nun heute einmal
alliiberall in den Kirchen und in ihren Theologien die Ekklesiologie eines
der aktuellsten Themata, wenn nicht Thema Nr. 1, geworden sei. Aber
zur ersten Auskunft liefe sich ja wieder fragen, warum die Kirche diese
wichtigeren Themen indirekt ekklesiologisch verschliissle, wenn doch iiber
Gott, seinen Christus, den Menschen und seine Zukunft mit ganz neuer
Zunge gesprochen werden mufi. Und bei der zweiten Auskunft bleibt die
Frage, ob ein Konzil darum schon in seiner Thematik recht tue, weil diese
Thematik eben die der heutigen Theologie sei. Es konnte ja sein, daf} die
Theologie bei ihrem ekklesiologischen Hauptinteresse selbst einer Neigung
nachgebe, den schwereren und dringlicheren Fragen auszuweichen. Ver-
mutlich wird man auf diese erschreckende Frage, die mit der sachlichen
Gewichtigkeit der Ekklesiologie in sich nicht schon beantwortet ist, doch
letzten Endes nur zweierlei sagen konnen. Einmal ist der geschichtliche
Mensch hinsichtlich der Thematik, die er sich stellt, eben doch letztlich der
Verfiigte. Das gilt auch von der Kirche. Gerade die Selbstverstindlichkeit,
mit der ohne viel Reflexion dieses Thema der Ekklesiologie wie von selbst
zu dem Thema des Konzils wurde, zeigt, wie sehr Mensch und Kirche bei
aller reflektierenden Verantwortung die unheimlich Gefithrten und Ver-
fiigten bleiben, was Angst und Trost zugleich ist. Angst, weil man sich
fragt, wer oder was da nun eigentlich fithrt; Trost, weil auch noch der
Teufel und wir Siinder die von Gott Gefithrten bleiben. Zweitens ist jede
Erkenntnis — auch der Kirche — gerade als die ungefragt verfiigte und ge-
schichtlich zugeschickte nach vorne in die Zukunft offen. Die Glaubens-
geschichte der Kirche ist noch unterwegs und jede Aussage, die jetzt ge-



Karl Rahner 6

schieht, wahr geschieht, kann darum von der unbekannten Zukunft einst
nochmals in die Frage verwandelt werden, ob und wie diese Aussage auch
als selbige in anderen geschichtlichen Situationen und unter anderen Per-
spektiven nochmals eine ganz andere Gestalt erlangen werde; es ist dann
also die Frage, in welcher Weise eine Mehrzahl von theologischen Sitzen
strukturiert und im Vollzug der Kirche und der Glaubenden realisiert
werde. Gewifl kann auch eine wirkliche Wahrheit ihren Kairés verfehlen;
das gilt zunéchst gewifl in der Erkenntnisgeschichte des Einzelnen, doch ist
es vermutlich nicht so sicher, dafl dies sich nicht auch in der Wahrheits-
geschichte der Kirche ereignen kénne. Wie konnte sonst die katholische
Kirche vor einer Definition — abgesehen von der Sorge um die Wahrheit —
auch die Frage nach der ,Opportunitit® stellen und diese Frage offenbar
durch die Antwort auf die Wahrheitsfrage noch nicht als mitbeantwortet
betrachten? Solange also die Geschichte wihrt, bleibt auch eine jetzt aus-
gesagte Wahrheit —so es eine solche gibt, die der wahren Aufgabe der Stunde
nicht gemif ist — erlasbar durch Gottes Gnade an uns, in der wir diese
Wahrheit geduldig in die Zukunft tragen, bis sic den Augenblick der
Gnade findet, in dem sie unser Heil wird und so auch der frithere Augen-
blick gerechtfertigt wird, in dem sie — vielleicht zu friih, vielleicht zu spit,
vielleicht zu rasch und zu gewaltsam — vom Baum der Erkenntnis gepfliickt
wurde. Es soll damit nicht behauptet oder insinuiert werden, daf die
ekklesiologische Thematik des Konzils von dieser Art sei. Wie sollte auch
heute jemand das positiv behaupten kénnen? Aber es ist doch gut, wenn
wir am Anfang diese Frage stellen und sie so stehen lassen als Mahnung
zur Bescheidenheit.

Dies alles sei also zwar nicht als notwendig vorausgesetzt, aber doch
vorsichtig mitbedacht, wenn wir vom neuen Bild der Kirche nach dem
Zweiten Vatikanum sprechen sollen. Es ist auf dem Konzil so viel und
vielerlei von der Kirche gesagt worden, Altes und Neues, Wichtiges und
Zweitrangiges, Dogmatisches, blof} Kirchenrechtliches und Pastoraltheolo-
gisches, dafl es von vornherein unmdglich ist, in einem kurzen Vortrag
iber all das — gleichmifig aufsammelnd — zu berichten. So ist es von daher
wie auch von der eben bange gestellten Frage her berechtigt, ja sogar
geboten, nach einigen neuen Ziigen in dem Bild der Kirche zu fragen, das
die Kirche sich vorhilt, um das zu werden, was sie ist. ,Neu* bedeutet
dabei nicht in erster Linie das bisher Nichtgesagte. Denn es ist schwer
anzugeben, was in diesem Sinn in der konziliaren Ekklesiologie ,neu“
genannt werden konnte. Das zeigt sich z. B. sehr deutlich darin, daff das
Thema der synodalen Kollegialitit des Episkopates (also das — duflerlich
gesehen — vielleicht umstrittenste Thema des Konzils) eigentlich nur eine
Aussage beinhaltet, die in den Relationen der Verteidiger des pipstlichen



Das neue Bild der Kirche 7

Primates auf dem Ersten Vatikanum, besonders von Bischof V. Gasser und
Bischof F. M. Zinelli, nicht nur nicht bestritten, sondern ausdradklich als
selbstverstandlich ausgesagt wurde?. Es ist ja auch ganz klar: wo ein
Konzil eine zwar bisher in der Kirche gegebene, aber nicht-definierte Lehre
aufgibt, als falsch oder unzuldnglich abweist, kann gewif} nicht von einer
Entwicklung vom Impliziten zum Expliziten geredet werden. Und solche
Fille sind natiirlich denkbar. Wenn wir aber daran festhalten, daf} die
Kirche keine neuen Offenbarungen erhilt, sondern die einc christlich-
apostolische Offenbarung lebendig erhélt und auslegt, dann muf§ eine neue
positive Aussage — wenigstens implizit — in dem fritheren Glaubens-
bewuftsein gegeben gewesen sein. Es kann also nicht Aufgabe der Theo-
logen sein, nur die Neuheit einer Erkenntnis im Konzil oder in der Theo-
logie zu rithmen, als ob man etwas schlechthin Neues gefunden hatte.
,Neu“ meint darum hier vielmehr ein Doppeltes in Einheit, etwas, was
ebenso wichtig ist wie eine Neuentdeckung auf einer theoretischen Ebene:
die neu im Leben und im kirchlichen Tun lebendig gewordene Wahrheit
und die vermutlich in der Zukunfl noch besonders wirksam werdende
Wahrheit diber die Kirche.

I1. Die Gegenwart der Kirche in der Ortsgemeinde

Der erste Zug im neuen Bild der Kirche, der hervorgehoben werden muf},
bezieht sich auf die Kirche, insofern sie in der konkreten Orts- und Altar-
gemeinde da ist. Es ist ein seltsamer Text, auf den hier verwiesen werden
muf. Er steht in der Nr. 26 des dritten Kapitels der Kirchenkonstitution
und wirkt dort wie ein Einsprengsel in einem Kontext, der sonst iiber die
sakramentale Heiligungsaufgabe des Bischofs handelt. In diesem Kontext
wird, ohne dafl der Zusammenhang zwingend erscheint, gesagt: ,Die
Kirche Christi ist wahrhaft da (vere adest) in allen rechtméfligen Orts-
gemeinden von Gliubigen, die, verbunden mit ihren Hirten, im Neuen
Testament selber ,Kirchen' genannt werden. Sie sind“, so féhrt der Text
fort, ,je an ihrem Ort das neue von Gott gerufene Volk im Heiligen Geist
und in der vollen ,Plerophoria‘ (vgl. 1 Thess 1,5); durch die Predigt des
Evangeliums Christi werden in der Ortsgemeinde die Glaubigen ,ver-
sammelt‘“. Durch das Abendmahl wird die Bruderschaft gestiftet. ,In
diesen Gemeinden, mégen sie auch arm und klein sein und in der Diaspora
leben, ist Christus gegenwirtig, durch dessen Kraft die eine, heilige, katho-
lische und apostolische Kirche vereint wird.“ Soweit der Text.

2 Einzelheiten dariiber vgl. in dem Kommentar des Verfassers zum 3. Kap. der Kirchen-
konstitution (Erginzungsbinde des LThK: Bd. XII, Freiburg 1966).



Karl Rahner 8

Es ist wahr: die ganze Kirchenkonstitution sieht die Kirche zunichst als
Gesamt-, als Weltkirche, als die Einheit aller Glaubigen in dem pipstlich-
episkopalen Verband. Zwar wird damit nicht bestritten, dafl von dieser
Gesamtkirche wesentlich mehr auszusagen ist als ihre gesellschaftlich-
rechtlichen Strukturen (etwa im Sinne der Ekklesiologie Bellarmins), und
tatsachlich wird von ihr vor allem im 1. und 2. Kapitel der Konstitution
auch mehr gesagt: es ist von der Gesamtkirche die Rede als Einheit, die
im Mysterium des Dreifaltigen Gottes griindet, vom heiligen Volk Gottes,
vom Leib Christi, in dem alle am Priestertum Christi teilnehmen, in dem
jeder seine eigene Gnadengahe und Sendung hat und jeder zum Zeugnis
far die Gnade Gottes berufen ist. Aber auch so konzipiert die Konstitution
die Kirche in ihrem ausdriicklich ausgesagten Strukturaufbau nicht von der
konkreten Orts- und Altargemeinde her. Wir haben hier natiirlich nicht
die Aufgabe, die geschichts- und situationsbedingten und die theologischen
Griinde dieser Grundkonzeption zu bedenken, die zweifellos auch ihre
Legitimitdt und ihre Notwendigkeit hat. Aber dabei ist doch von vorn-
herein zu betonen: die Lehrauflerung der Kirche — auch auf einem Konzil —
ist zundchst einmal und in erster Linie verbindlich in dem, was gesagt
wird, weniger aber in der Perspektive, unter der die Aussagen gemacht
werden. Die Grundkonzeption der Kirche, die von der Gesamtkirche her
erfolgt, ist also legitim und gewifl auch nicht aufgebbar. Aber sie ist offen-
bar nicht die einzig mogliche Sicht. Denn in dieser konziliaren Konstitution
ist die andere Perspektive, die die Kirche zunichst in der Ortsgemeinde
und von ihr her sieht, in dem zitierten Text auch gegeben, wenn auch nur
im ersten Ansatz®.

Es kann hier auch nicht unsere Aufgabe sein, die Geschichte dieses Ein-
schubs darzustellen. Man merkt es ihm, wie gesagt, an, dafl er verhiltnis-
maflig spit in einen Text hineinkam, der in seiner Struktur schon im
Grofien festlag, d. h. also in einen Aufbau hinein, in dem unbefangen und
unreflektiert mit der ganzen neuzeitlichen katholischen Schultheologie und
Kanonistik der Blick zuerst wie selbstverstindlich auf die Gesamtkirche
gerichtet wird und auch die neutestamentlichen Texte iiber die Kirche
unter diesem Apriori gelesen werden. Es sei hinsichtlich der Genesis dieses
eingeschobenen Textes nur soviel gesagt: Der Einschub hingt gewifl auch
(wohl nicht ausschlieflich) mit Wiinschen zusammen, die in der Konzils-
aula, z. B. von Metropolit E. Zoghby und vom Fuldaer Weihbischof
E. Schick, vorgetragen wurden. Die letzte Tendenz dieser Wiinsche war
wohl nicht so sehr nur von dogmatischen und bibeltheologischen Uber-
legungen her inspiriert, sondern entsprach der unmittelbar praktischen

® Vgl. dazu vom Verfasser die Ausfihrungen im Handbuch der Pastoraltheologie 1
(Freiburg 1964), 179-189, Bd. II (Freiburg 1966), 2. Teil, 6. Kap. § 9 Nr. 1.



Das neue Bild der Kirche 9

Situation: man wollte die konkrete Kirche des alltaglichen Lebens da
sehen, wo sie den Tod des Herrn feiert, das Brot des Wortes Gottes bricht,
betet, liebt und das Kreuz des Daseins tragt, wo ihre Realitit wirklich
eindeutig und greifbar mehr ist als eine abstrakte Ideologie oder eine
dogmatische These oder eine gesellschaftliche Groflorganisation. Man
fiirchtete, dafl diese Kirche auch dann noch nicht deutlich genug wird,
wenn man jetzt zwar nicht mehr blof tiber den Papst, sondern auch tiber
die Bischéfe redet. Diese Interventionen wurden grundsitzlich gern und
bereitwillig aufgenommen. Es gab auch iiber den eingefiigten Text keine
ernsthaften Debatten oder Widerstinde in der theologischen Kommis-
sion oder im Plenum des Konzils. Aber man konnte — schon technisch
und von den Erfolgschancen her betrachtet — auch nicht das ganze Dekret
unter diesem Gesichtspunkt umbauen. Und so suchte man eben, wie mir
G. Philips (der Sekretar der theologischen Kommission) nachtriglich noch-
mals bestdtigte, eine Stelle, wo man diese Sache noch am ehesten unter-
bringen konnte. Ob man so den gliicklichsten Ort gefunden hat, sei dahin-
gestellt. Die Hauptsache ist, dafl der Text da ist und sagt, was zu sagen war.

Von der Ortsgemeinde selber wird das Hochste gesagt, was schlieflich
von der Gesamtkirche gesagt werden kann, namlich, daf in ihr Christus
selbst, sein Evangelium, seine Liebe und die Einheit der Glaubenden
gegeben ist. Die Konstitution sieht und sagt ausdriicklich, dafl die Orts-
und Altargemeinde nicht nur ein kleiner Verwaltungssprengel einer
religiosen Groflorganisation, Kirche genannt, ist, sondern die Konkretheit
der Kirche, ihr héchster Vollzug selbst, die Prasenz Christi, und zwar in
Wort, im Abendmahl und (das mag wohl auch in der evangelischen Theo-
logie nicht immer in aller wiinschenswerten Deutlichkeit gesagt werden)
in der Liebe, die die Horenden und Abendmahl-Feiernden verbindet.
Natiirlich konnte man nicht erwarten, dafl an dieser Stelle auch dariiber
noch gesprochen wird, wie diese drei Groflen untereinander vereint sind, um
die konkrete Aktualitdt der Kirche als Prasenz Christi zu bilden. Hier wird
aber auf jeden Fall deutlich, dafl der Begriff der Kirche als einer ,voll-
kommenen Gesellschaft“ nicht ausreicht als Grundschema eines theologi-
schen Kirchenverstdndnisses. Die Kirche ist nicht nur deswegen mehr als
eine vollkommene Gesellschaft, weil in und hinter der gesellschaftlichen
Verfafitheit der Kirche als ganzer der Geist, die gottliche Wahrheit und
die Liebe gegeben sind, und sich immer neu ereignen. Innerhalb der
Dimension der Gesellschaftlichkeit selbst wird vielmehr das Schema der
»vollkommenen Gesellschaft“ gesprengt, insofern (im Unterschied zu jeder
profanen Gesellschaft) in der Ebenc des verkindeten Wortes und des
Sakramentes, also noch in der Ebene der Gesellschaftlichkeit und des
Sakramentalen selbst, im Teil das Ganze, eben die Kirche wahrhaft gegen-



Karl Rahner 10

wirtig wird und sich vollzieht. Wenn die Konstitution in diesem Zusam-
menhang auf den Sprachgebrauch in der Apostelgeschichte und bei Paulus
zuriickgeht, dafl nimlich die Gemeinde z. B. in Ephesus ,die“ Kirche und
nicht nur eine Kirche ist (der Plural: ,Kirchen® in dem Satz hat gegentiber
der Aussage: ,haec Christi Ecclesia vere adest in omnibus... congre-
gationibus localibus“ kein Gewicht), dann sind wir ermichtigt und auf-
gefordert, dieser ortlichen Ekklesiologie weiter nachzudenken und sie
lebendig bei uns werden zu lassen.

Da ist gewifl noch unermefilich viel zu tun. Aber wir diirfen, zumal im
Blick auf die andringende Zukunft der Kirche, von der vielleicht mehr als
jetzt die hier von der Ortsgemeinde gegebene Charakteristik der Armut,
Kleinheit und Diasporaexistenz gelten wird, ruhig und unbefangen die
hier gegebene Linie auszichen und sagen: die neue, zukinftige Kirchen-
erfahrung wird sich einmal hier antizipiert finden. Die Kirche wird da
namlich als gegenwirtig begegnen, wo die Gegenwart Christi in der legi-
timen Predigt seines Evangeliums und in der Anamnese seines Todes im
Abendmahl realisiert und erfahren wird. Hier wird das religiés und
theologisch urgriindlichste und unmittelbarste Kirchen-,erlebnis“ seinen
Platz haben. Hier wird der Christ von morgen begreifen, was Kirche
eigentlich ist. Natiirlich wird eine solche Gemeinde, die sich als durch
Wort und Sakrament geschehendes Ereignis der Kirche erfahrt, sich ver-
bunden wissen mit allen anderen Gemeinden, die ebenfalls diese selbe
Kirche sind, sie wird nach Christi Willen mit diesen anderen Gemeinden
diese pneumatische Verbundenheit und Einheit auch in der Dimension des
Gesellschaftlichen als solchen konkret werden lassen und auch dazu sich
verpflichtet wissen?; sie wird glaubend erfassen, dafl sie die Wahrheit
des Wortes und seine Christus gegenwartigende Wirksamkeit nur bewahrt
in der hierarchisch verfafiten Einheit der Gemeinden Christi; sie wird also
alles anerkennen und leben, was in dieser Kirchenkonstitution von der
Gesamtkirche als solcher gesagt wird, anerkennen und leben freilich in der
Hierarchie der Wahrheiten, in der die einzelnen Glaubenslehren einen
verschiedenartigen Zusammenhang mit dem eigentlichen Grund des
Glaubens haben, wie das Ukumenismusdekret® sagt. Aber das Erste
und Letzte wird eben doch die Wirklichkeit und Erfahrung sein, dafl
Christus, der Gekreuzigte und Auferstandene, mit seinem in die Unbe-
greiflichkeit Gottes hineinerlosenden Wort gegenwirtig wird und so
Kirche immer neu sich ereignet inmitten der unbedeutenden Armseligkeit

4 Dafl dadurch der altkirchliche Gedanke der ,,Communio® in einer neuen Weise in der
kirchlichen Praxis lebendig werden kann, versteht sich von selbst. Lit.: vgl. die in der
Anmerkung 2 genannte Abhandlung.

8 Vgl. diesen wichtigen Text in Nr. 11,



Das neue Bild der Kirche 11

und Verlorenheit der Gemeinde, die an ihn glaubt in der weiten Wiiste
dieses Daseins. Alles tibrige Kirchenbewufitsein wird von diesem Grund
und dieser Mitte her leben und allein leben kénnen. Was dem neuen
Christen in seiner Gemeinde begegnet, wird er nicht mehr — wie bisher —
erfahren als Geschehen in der Kirche, sondern als das Ereignis der Kirche.

II1. Kirche als Sakrament des Heils der Welt

Sehen wie diesen neuen Zug im Bild der Kirche in seiner kiinftig geschichts-
situativen Bedeutung, dann finden wir auch plotzlich den theologischen
und den existentiellen Ort fiir eine zweite ,neue” Aussage in der konzi-
liaren Ekklesiologie. Diese Aussage droht sonst gewdhnlich ein wenig
unterzugehen in einer Ekklesiologie, die sich vor allem mit der Verfas-
sungsstruktur der Kirche zu befassen scheint. Die Kirche wird das ,Sacra-
mentum” des Heils der Welt, deren Einheit mit Gott und in sich selbst
genannt (vgl. Nr. 1; Nr. 9; Nr. 48). Um zu sehen, warum ein solches in
diesem Stichwort ausgesprochenes Kirchenverstindnis fiir heute und
morgen von unermeflicher Bedeutung ist, mufl zunichst eine dialektische
Aussage dieser konziliaren Ekklesiologie bedacht werden, die scheinbar
fast Unvereinbares zusammenzwingt. Einerseits wird gesagt, daf} jeder,
der seinem Gewissen getreu handelt, das Heil Gottes in Christo erreicht,
ob er katholisch ist, einem anderen christlichen Bekenntnis angehdrt, eine
andere nicht-christliche Religion lebt oder sogar schuldlos noch nicht zur
ausdriicklichen Anerkennung Gottes gelangt ist (vgl. Nr. 16). Anderseits
wird gesagt, daf} die Kirche Christi, die in der romisch-katholischen Kirche
gegeben ist (,subsistit®), heilsnotwendig ist (vgl. Nr. 14), fir alle Men-
schen bestimmt ist und alle Menschen fiir sie. Nehmen wir zu dieser
schwierigen dialektischen Doppelaussage hinzu, daff das Konzil im Dekret
tiber die missionarische Tétigkeit der Kirche, in der pastoralen Konstitu-
tion iiber die Kirche in der Welt von heute, in den Dekreten tiber den
Okumenismus und iiber die orientalischen Kirchen, in den Erklirungen
tiber die Religionsfreiheit und iber das Verhiltnis der Kirche zu den nicht-
christlichen Religionen gewifl nicht erwartet, daf} die Kirche in einer
irgendwie absehbaren Zeit in gesellschaftlicher Greifbarkeit effektiv die
Kirche aller Menschen werde, sondern eher weif}, daf sie die Kirche in der
Diaspora, in einer pluralistischen Gesellschaft bleibt, ja aller Voraussicht
nach noch mehr werden wird, dann wird uns durch die genannte dialek-
tische Doppelaussage in dieser Voraussetzung erst die theologische und
existentielle Situation deutlich, in der das Kirchenbewufltsein eines Chri-
sten heute und morgen leben und sich verstehen mufi.



Karl Rahner 12

Dieser Christ soll die Kirche wissen als die allein seligmachende; er
kann innerweltlich vor sich keine Kirche erblicken, die in geschichtlicher,
gesellschaftlicher Greifbarkeit die Kirche aller ist oder in absehbarer Zu-
kunft werden wird; er kann aber, ja er darf dabei nicht jenes halb aus-
driickliche, halb unterschwellige Bewufitsein der Christen friherer Zeiten
haben, die Menschen der Kirche seien, wenigstens im grofien und ganzen,
allein diejenigen, die aus einer massa damnata der iibrigen Menschheit
herausgerufen und zum Heil berufen sind; er darf auch nicht die ebenso
untergriindig bei vielen katholischen Christen gegebene Meinung eines
ekklesiologischen Relativismus vertreten, es komme letzten Endes doch
nicht auf die Kirche an, sie sei eben doch nur eine — wenn auch vielleicht
besonders empfehlenswerte — der vielen religiosen Vergesellschaftungen,
unter denen man die frei nach Belieben auswahlen konne, die einem eben
am besten zusage. In dieser Situation ist dem Christen auch nicht allein
damit geholfen, daf} er die Taufe und sein rechtgldubiges und institutionell
richtig verfafites Christentum als den ,ordentlichen“ Heilsweg versteht,
dem gegeniiber das Heil aller unzihlig vielen iibrigen Menschen auf einem
»auflerordentlichen“ Weg , gegen® die Regel geschieht. Denn dieser Christ
sieht doch gleichzeitig, dafl diese Ausnahme vom Prinzip der Zahl nach der
Normalfall ist. Wenn das Christentum Christus ist, die absolute Tat
Gottes am Menschen, in der Gott sich selbst gibt, dann kann das Christen-
tum und so die Kirche auf den Anspruch eines Absolutheitscharakters und
auf eine universale Sendung nicht verzichten. Die Kirche und der Christ
konnen aber diese Bedeutung der Kirche (iiber ein blof ideologisches
Postulat hinaus) real nicht erst in einer unabsehbaren fernen Zukunft als
gegeben erblicken; sie miisesn ein aktuelles, positives Verhiltnis der Kirche
als Heilswirklichkeit (nicht blof§ als wohlwollender und erfahrener Dialog-
partner) zur nichtkirchlichen Welt erkennen kénnen.

Hier bietet sich nun die Lehre von der Kirche als dem Grundsakrament
des Heiles der Welt zur Verséhnung und als Mitte der beiden dialektischen
Aussagen an, von denen wir ausgegangen sind. Das Wort von der Kirche
als dem Grundsakrament des Heiles der Welt will, wenn es ernst genom-
men wird, sagen: die Kirche ist die konkrete, geschichtliche Erscheinung in
der Dimension der eschatologisch gewordenen Geschichte und der Gesell-
schaft fir das Heil, das durch die Gnade Gottes in der ganzen Linge und
Breite der Menschheit geschieht. Kirche verhilt sich zu diesem Heil
der Welt wie in der individuellen Heilsgeschichte sakramentales Wort
zur Gnade. Diese beiden Groflen haben in der individuellen Heils-
geschichte einen inneren Zusammenhang, sind aber nicht identisch; jedes
kann dem anderen in der Zeitlichkeit der Geschichte vorausgehen; Gnade
kann schon gegeben sein, wo das Sakrament noch nicht gegeben ist; giilti-



Das neue Bild der Kirche 13

ges Sakrament kann noch seine Erfiillung durch die Gnade finden miissen,
die durch es angezeigt wird. Ahnlich ist die Kirche die geschichtliche
authentische Erscheinung der Gnade, die éiberall als Heil sich anbietet, die
sich zwar in sakramental-geschichtlicher Greifbarkeit und in der Reflek-
tiertheit der ausdriicklichen Predigt des Evangeliums darstellen und
bezeugen will, nicht aber erst dort geschieht, wo diese Ausdriicklichkeit,
gesellschaftliche Sichtbarkeit und worthafte Reflektiertheit sich voll, d. h.
kirchlich, gegenwirtig setzt und so selbst wieder ein Stiick Kirche als
geschichtliche Greifbarkeit ihrer selbst erwirkt. Aber eben darum ist auch
umgekehrt diese kirchliche objektivierende Erscheinung der Gnade Erschei-
nung und Verweis auf diese Gnade, wo immer sie auch geschehen mag,
sakramentales Zeichen der der Welt und Geschichte als ganzes angebo-
tenen Gnade. Welt, Menschheit und Menschheitsgeschichte konnen christ-
lich gewif8 nicht als blofe Summe der einzelnen ihr Heil besorgenden
Individuen und deren privater Heilsgeschichte verstanden werden. Sonst
hatte statt der Fleischwerdung des Logos in der Einheit des Geschlechtes
eine rein spirituelle Zusage Gottes an die Tiefe des Gewissens des je Ein-
zelnen allein erfolgen miissen, eine rein existentialistisch zu interpretie-
rende Heilsgeschichte. Die ursakramentale bzw. grundsakramentale Zu-
sage des Heiles an diese Einheit der Menschheit, die den Einzelnen und
seine Geschichte umfafit, ist aber Christus bzw. die geschichtliche Bleibend-
heit seiner Existenz, die Kirche. Diese grundsakramentale Zusage der
Gnade an die Welt wirkt sich zwar auf die Einzelnen aus; sie soll sogar
individuell sakramental im ausdricklichen Wort und im konkreten Sakra-
ment Wirklichkeit werden, wie ja auch diese grundsakramentale Zusage
der Gnade an die Welt konstituiert ist durch die Gemeinschaft derer, die
die Taufe empfangen und das Abendmahl des Herrn feiern. Aber
diese Zusage erlangt nicht erst ihre Wirkung, wo sie in dem ausdriick-
lichen Verkiindigungswort und dem Sakrament konkret wird, die auf den
Einzelnen sich beziehen. Wo immer Gnade in der Welt auflerhalb des
einzelnen Wort- und Sakramentsgeschehen sich ereignet, hat dieses Gna-
denereignis schon im Grundsakrament der Kirche seine kategorial-heils-
geschichtliche Greifbarkeit.

Von dieser eben nur angedeuteten Grundposition her ist ein neues Kir-
chen-,erlebnis® verstindlich, eben die Erfahrung, daf die Kirche das
Grundsakrament des Heiles der Welt gerade dort noch ist, wo die Welt
nicht Kirche ist. Der Christ von heute und morgen wird ein kirchliches
Christentum nicht in erster und urspriinglicher Weise erleben als eine der
vielen Weltanschauungen, die sich auf dem Markt der Welt Konkurrenz
machen, nicht als eine Summe von Theorien, die sich in der Ebene der
kategorialen Aussage als Nein zu anderen solchen Reflexionen tiber das



Karl Rahner 14

Dasein des Menschen verhalten. Der Katholik muf8 die Kirche erfahren
und erleben als den ,, Vortrupp®, das sakramentale Zeichen, die geschicht-
liche Greifbarkeit einer Heilsgnade, die weiter als die soziologisch faflbare,
die ,sichtbare® Kirche greift, einer anonymen Christlichkeit, die ,aufler-
halb“ der Kirche noch nicht zu sich selbst gekommen ist, ,drinnen® in der
Kirche aber ,bei sich® ist; nicht weil sie drauflen schlechterdings nicht
gegeben wire, sondern weil sie dort objektiv noch nicht zur vollen Reife
gelangt ist und darum sich selbst noch nicht in der Ausdriicklichkeit und
reflexen Objektivitit des formulierten Bekenntnisses, der sakramentalen
Vergegenstindlichung und der soziologischen Organisation versteht, wie
dies in der Kirche selbst geschieht.

Der Christ wird die Nichtchristen (wir lassen zur Vereinfachung des
Problems die nichtkatholischen Christen aufler Betracht) nicht als die
Nicht-Christen ansehen, die, weil sie nicht Christen sind, auflerhalb des
Heiles stehen, sondern—wenn es wahr ist, dall das Christentum das Heil ist,
und nicht Gott hinsichtlich des ewigen Heils plotzlich den guten Willen fiir
die Sache selbst gelten 1ift, was im Grunde die Lehre von der mittelhaften
und nicht blof} gebothaften Notwendigkeit der Kirche und Gnade aufheben
wiirde — als anonyme Christen, die nicht wissen, was sie in der Tiefe des
Gewissens durch die Gnade eigentlich sind, was sie nidmlich sind durch
einen vielleicht sehr impliziten, aber wahrhaften Vollzug dessen, was auch
der Christ vollzieht, indem er dabei auch in der gegenstindlichen Reflexheit
seines Bewufitseins weiff, was er tut. Kein Zweifel: dieses Wissen, dieser
ausdriickliche, satzhafte, ,bekenntnismiflig“ formulierte Glaube, der auch
eine soziologische Vergesellschaftlichung der so Glaubenden ermdglicht
und diese dazu verpflichtet, ist ein Teil des vollen Christentums und ist
eine Gnade, die wiederum erleichtert und sicherer stellt, dafl das wirklich
in der Tiefe des Daseins und des Gewissens gegenwirtig ist, was so
bekannt wird. Kein Zweifel, dal der Katholik sein ausdriickliches Zuge-
horen zur Kirche mit Recht als unverdiente Gnade, als Glidk, als Verhei-
Bung des Heiles empfindet und preist, dabei freilich aber auch bis ins
Tiefste erschreckt weif}, dafl die groflere Gnade auch die hohere Gefahr ist,
dafl von dem mehr verlangt wird, dem mehr gegeben ist, und der nicht
weif}, ob er dem gerecht wird, was von ihm — und nicht von den anderen
— verlangt wird. Er weif}, daf} auch hier gelten kann, was der Herr gesagt
hat: daf viele von Osten und Westen kommen werden, die Kinder des
Reiches aber in die Finsternis hinausgeworfen werden (Mt 8,11£.). Auch
das Kirchendekret unterscheidet mit einem Wort Augustins® (Nr. 14)

Zur Einzelexegese dieser Teile der Kirchenkonstitution vgl. K. Rahner, Sindige Kirche
nach den Dekreten des 11, Vatikanischen Konzils, in: Schriflen zur Theologie VI (Einsie-
deln 1965), 321-347 bes. S. 334 ff.



Das neue Bild der Kirche 15

zwischen einer Zugehorigkeit zur Kirche ,corde* (im Herzen) und einer
solchen ,corpore” (dem Leibe nach). Der katholische Christ wei}, dafl er
,corpore“ zur Kirche gehort; dafl er aber auch ,corde® in ihr lebt durch
die glaubende Liebe, das weif§ er nicht sicher, das kann er nur — und muf}
er — hoffen. Aber weil der Christ das Heil auch der anderen erhofft, weil er
heute theologisch genug weifl, um zu sehen, dafl er dies hoffen (wenn auch
nicht sicher wissen) kann, weil er sich heute theologisch leichter als friher
denken kann, wie man ,Christ“ (was hier heiflen will: ein in der Gnade
Gottes und seines Christus lebender Mensch) sein kann, selbst wenn man
den Namen Christi nicht kennt oder meint, ihn ablehnen zu mussen, darum
kann er sich selbst und die namentlichen Christen, die Kirche, nur sehen als
den Vortrupp derer, die auf den Strafien der Geschichte in das Heil Gottes
und in seine Ewigkeit hineinwandern’. Die Kirche ist ihm gewissermafien
der uniformierte Teil der Streiter Gottes, jener Punkt, an dem das innere
Wesen des menschlich-gottlichen Daseins der Welt auch geschichtlich und
soziologisch in Erscheinung tritt (besser: am deutlichsten in Erscheinung
tritt, weil fir den erhellten Blick des Glaubens auch auflerhalb der Kirche
die Gnade Gottes nicht aller Leibhaftigkeit entbehrt). Der Christ weifl:
Das Morgenlicht auf den Bergen ist der Anfang des Tages in den Tilern,
nicht der Tag oben, der die Nacht unten richtet.

Angesichts der christlichen Lehre, dafl es kein absolutes boses Prinzip
gibt, dafl das Bose das Nichtige ist, dafl der einzige Gott gut ist und das
Gute auch der Welt will, dafl das Wirkliche auch das Gute ist, daf} also ein
wahrer Realismus von der Wirklichkeit gut denken muf}, weil der Christ,
daf es eine Gottesldsterung wire, zu meinen, im letzten Verstand lasse
das Bose sich leichter tun als das Gute, auf dem Grund der ,niichtern®
und realistisch durchschauten Wirklichkeit hause das Bose und nicht das
Gute, das Bose habe am Ende doch den lingeren Atem als das Gute.
Er weif}, dafl so nicht die Demut der Kreatur, sondern ihr Hochmut
denkt, der meint, wenigstens im Bésen sich von Gott emanzipieren zu
kénnen, was doch einfach eine dumme Liige ist. Der Christ weif}, dafl es ja
gerade die Leistung seines Daseins ist, die ihm abverlangt wird: in der
Finsternis an das Licht, im Schmerz an die Seligkeit zu glauben, in unserer
Relativitit an die Absolutheit Gottes. Er weif}, dafl uns die Offenbarung in
ihrer Geschichte nur deshalb unsere Siinde entlarvt hat, damit wir die
Vergebung Gottes glauben (die Schuld allein fir sich hatten wir bereits
an unserem Schmerz, unserem Tod und unserer Ausweglosigkeit erfahren

? Im folgeuden hat sich der Verfasser erlaubt, fiir die Zwecke dieses Vortrags einige Aus-
fiihrungen wortlich zu iibernehmen, die er bereits frither verdffentlicht hat: Dogmatische
Randbemerkungen zur Kirchenfrommigkeit, in: Schriflen zur Theologie V (Einsiedeln?
1964), 379 ff.



Karl Rahner 16

kénnen). Wenn Paulus den Unglauben der Juden (Rém 9-11) als vor-
ldufigen sieht, so ist dem (wenigstens fiir eine Theologie, die nicht mehr
einfach ,kollektivistisch“ denken und doch Paulus recht geben will) nicht
schon durch die Meinung Rechnung getragen, daf blof} die spéter kom-
menden Juden glédubig werden, die fritheren aber schlechthin unglaubig
geblieben sind. Nur ein unchristlicher Kollektivist kann sich die Sache so
einfach denken - gleichgiiltig, wie weit bei Paulus selbst der bei ihm fest-
gehaltene, den Kern seiner Uberlegung bildende Sieg der Gnade Gottes
tiber den ,,Unglauben“ schon explizit bis zum Ende entwickelt ist oder
nicht. Der spiter geschichtlich in Erscheinung tretende Glaube des Volkes
Israel (der freilich auch dann noch keine fiir uns greifbare sichere Heils-
pradestination des Einzelnen ist) mufl ein Zeichen dafiir sein, dafl Gott
sich auch frither schon dieses Volkes erbarmt hat in einer fiir uns ungreif-
baren und unbegreiflichen Weise (wieder ist damit nichts iiber den Ein-
zelnen als solchen ausgemacht). Denn warum sollte Israel als ganzes sonst
nach dem Glauben seiner spéteren Periode und nicht nach dem Unglauben
sciner fritheren Zeit benannt werden? Wie kénnte man sonst eher sagen:
»1srael schlechthin wird von Gottes Gnade gefunden werden® als: ,Dieses
Volk hat sich Gott verweigert“?

Darum sieht der Christ gelassen und ohne Angst in die Welt hinein, in
die Welt der tausend Meinungen und Weltanschauungen. Er braucht nicht
angstlich die Statistik zu befragen, ob auch wirklich die Kirche die grofite
Weltanschauungsorganisation ist, ob sie relativ so schnell wichst wie die
Weltbevdlkerung. Er wird zwar mit missionarischem Eifer in die Welt
blicken, so wie sich auch die Kirchenkonstitution und das Missionsdekret
darum bemiihen, daf} ihr ganz erstaunlicher Heilsoptimismus die missio-
narische Sendung der Kirche nicht verdunkelt oder den Missionseifer der
Christen nicht schwicht, wobei es eine nicht zu behandelnde Frage bleiben
mag, ob zwischen diesem Heilsoptimismus und der unaufgebbaren Mis-
sionsverpflichtung eine ,Synthese“ schon in aller méglichen Deutlichkeit
gegliickt ist. Jedenfalls wird der Christ fiir den Namen Christi Zeug-
nis ablegen. Er wird von seiner Gnade anderen mitteilen wollen, denn er
besitzt eine Gnade, deren die anderen entbehren, zodh entbehren, eben die
Gnade, ,corpore” und nicht nur ,,corde zur Kirche zu gehéren und so auch
beizutragen zu jenem sakramentalen Grundzeichen, das die Kirche ist und
die ganze Welt anruft, in Freiheit und Leibhaftigkeit jenem gottlichen
Leben im Dasein Raum zu geben, das als Angebot gottlicher Selbstmittei-
lung schon immer im Grunde des menschlichen Wesens ~ ob angenommen
oder abgelehnt — am Werk ist und die Geschichte nicht nur auf ihre selige
Vollendung hin vorantreibt, sondern auch in ihr selbst in vollem Maf}
inkarniert erscheinen will. Aber der Christ weif}: wenn er in seiner missio-



Das neue Bild der Kirche 17

narischen Sendung gelassen und geduldig eifrig ist, dann hat sein Eifer
die grofiten Chancen. Er weif}, daff er die Langmut Gottes (die nach Pau-
lus einen positiven heilhaften, nicht richtenden Sinn hat) nachahmen darf.
Er weiff, dafl Gott diese Welt so gewollt hat, wie sie ist, weil sie sonst
nicht wire, und dafl auch das ,bloR“ Zugelassene nur als Moment an
einem gottlich Gewollten (und nicht nur Zugelassenen) zugelassen ist
und dieses Gewollte nicht nur als die Offenbarung der Gerechtigkeit
Gottes, sondern auch als die Offenbarung seiner unendlichen Giite zum
Menschen gehofft werden darf und gehofft werden musf.

Der Christ weif}, dafl Gott das Werk seiner Gnade nicht erst beginnt,
wenn der Mensch im Namen Gottes damit anfangt. Der Christ tritt darum
dem, der in der ,Weltanschauung® nicht sein Bruder sein will, dennoch
kithn und hoffend als Bruder gegeniiber. Er sieht in ihm den, der nicht
weif}, was er eigentlich doch ist, dem noch nicht deutlich geworden ist, was
er in der Tiefe seiner Existenz dennoch vermutlich schon vollzieht (so sehr,
dafl man die Pflicht hat, das hoffend anzunehmen, und es lieblos wire, ihn
fir weniger zu halten. Denn darf ich als Christ einfach schlankweg voraus-
setzen, der andere sei auflerhalb der Gnade Gottes?). Der Christ sieht im
anderen das anonyme Christentum in tausend Weisen am Werk. Wenn er
weif}, daf der Mensch immer mehr istund mehr in seiner Existenz vollzieht,
als er selbst davon sich sagen kann, wenn grundsétzlich Existenz und deren
theoretische Selbstinterpretation sich nie addquat decken, dann kann er es
nicht als indiskrete Anmaflung gelten lassen, wenn er gegen die Selbst-
interpretation des Nichtchristen dennoch in ihm ein ,anonymes Christen-
tum*“ als gnadenhaft vorgegeben oder sogar als unreflex vollzogenes ge-
geben behauptet. Wenn der Christ sich selbst (richtig verstanden) als
»simul iustus et peccator“® oder darum auch als ,simul fidelis et infidelis“®
interpretiert, obwohl er ein ,fidelis“ und nur das sein will, dann ist es auch
keine Unverschimtheit, wenn er den Nichtchristen als vielleicht ,,simul
fidelis“ versteht, obwohl dieser nur ein ,infidelis“ zu sein beabsichtigt.
Wenn der Christ den Nichtchristen giitig, liebevoll, seinem Gewissen treu
sieht, wird er heute nicht mehr sagen: das sind ,natiirliche“ Tugenden.
Solche gibt es im Grunde doch nur ,in abstracto“. Er wird nicht mehr
sagen, es seien gewifl nur die ,glidnzenden Laster der Heiden®, wie es
Augustinus tat. Er wird vielmehr denken: da wirkt die Gnade Christi auch
in dem, der sie noch nie ausdriicklich angerufen, aber in der unaussprech-
lichen, namenlosen Sehnsucht seines Herzens doch schon begehrt hat; da ist

8 Vgl. dazu K. Rahner, Gerecht und Siinder zugleich, in: Schrifien zur Theologie VI (Ein-

siedeln 1965), 262-276.
 Vgl. dazu J. B. Metz, Der Unglaube als theologisches Problem, in: Concilium I (1965),

484-492.



Karl Rahner 18

einer, in dem auch schon das unaussprechliche Seufzen des Geistes das
schweigende, aber alles durchwaltende Geheimnis des Daseins, das wir
Christen als den Vater unseres Herrn Jesus Christus kennen, angerufen
und erbetet hat. Wenn der Christ den ,Heiden® willig sterben sieht, wenn
er merkt, wie der andere sich, als ob es nicht anders sein konnte (ach, es
kann anders sein, da man die letzte Kraft des ganzen geballten Daseins
verwenden kann zum absoluten Protest und zum absoluten zynischen Zwei-
fel), willig im Tod fallen 1af}t in den bodenlosen Abgrund, den er nie aus-
gelotet hat (weil er, um Gott zu fassen, unendlich sein mufl), und in dieser
nicht mehr genannten Willigkeit bekennt, dafl dieser Abgrund der Ab-
grund des sinnvollen Geheimnisses und nicht der verdammenden Leere
ist, dann sieht der Christ in einem solchen Sterbenden den zur Rediten
Christi an das heilbringende Kreuz des Daseins Genagelten, und diese
Wirklichkeit, die personal vollzogene und angenommene Wirklichkeit
dieses Sterbenden, spricht ohne Worte: ,Herr, gedenke meiner, wenn Du
in Dein Reich kommst“. Warum sollte es nicht so sein? Die reine, nicht
mehr als Mittel zu irdischer Daseinsbehauptung verzweckte Transzendenz
des Menschen, die angenommen und ausgehalten wird, kann doch von der
Gnade erhoben werden, so daf sie, von ihrer Kriimmung ins Endliche hin-
ein befreit, die Dynamik auf den Gott des ewigen Lebens wird, insofern
dieser in seiner eigensten, mitzuteilenden und mitgeteilten Wirklichkeit
das Ziel und Ende der tbernatiirlichen Bestimmung des Menschen ist.
Diese iiberbietende und befreiende Ausrichtung der geistigen Transzen-
denz des Menschen durch die Gnade ist, weil sie nach gut thomistischer
Lehre auch den Horizont, das ,Formalobjekt” des geistigen Vollzugs ver-
andert, wenn sie auch kein gegenstindliches neues Objekt vorstellt, der
Sache nach eine ,Offenbarung®, und zwar keine ,natiirliche®, sondern eine
gnadenhafte, von Gott her {reie, personale und in diesem Sinn schon wort-
hafte und darum, wenn angenommen, Glaube.

Warum sollte also das gehorsame und liebende Sicheinlassen eines
Menschen auf die unverfiighare Unendlichkeit seiner Transzendenz, auf
die man sich nicht im Mafle ihrer Erfafitheit durch uns, sondern im Mafle
der unverfiigbaren Erfafitheit durch sie einlafit, in der gegenwirtigen
Ordnung des tibernatiirlichen Heilswillens Gottes nicht mehr sein kénnen
als blo} solche geistig-natiirliche Transzendenz? Warum sollte sie nicht
faktisch durch die Tat Gottes an uns die Dynamik sein, die uns hineintrigt
in das Leben Gottes? Und warum sollte es nicht geniigen, dafl der Mensch
diese Dynamik dadurch annimmt, dafl er das Unbegreifliche in seiner
Unbegreiflichkeit iiber sich willig verfiigen 1afit? (Mufl eigens betont wer-
den, daf darin natiirlich alle Erfordernisse der natiirlichen und iibernatiir-
lichen Ethik als implizit enthalten zu denken sind? Freilich so enthal-



Das neue Bild der Kirche 19

ten, dafl, wie die Erfahrung der Heiden, aber auch der Christen zeigt,
die richtige Ausgerichtetheit auf Gott auch dort existentiell ,subjektiv®
vollzogen sein kann, wo sich bedeutendste Irrtiimer hinsichtlich materieller
Einzelnormen des Sittlichen vorfinden?®.)

Wenn der Christ demnach dem ,Nichtchristen“ das Christentum pre-
digt, wird er nicht so sehr von der Vorstellung ausgehen, einen anderen
zu etwas machen zu wollen, was er bisher schlechterdings nicht ist, sondern
er wird versuchen, ihn zu sich selbst zu bringen. Natiirlich nicht in dem
Sinne, daf} das Christentum modernistisch nur die Explikation eines natiir-
lichen religiésen Bediirfnisses ware, sondern weil Gott in seiner Gnade
wegen seines allgemeinen Heilswillens schon langst die eigentlichste inner-
ste Wirklichkeit des Christentums dem Menschen angeboten hat und weil
es durchaus méglich und wahrscheinlich ist, dafl der Mensch diese Wirklich-
keit schon frei angenommen hat, ohne es reflex zu wissen. Unter diesen
Voraussetzungen wird also der Christ von heute und morgen die Kirche
sehen und erfahren. Nicht als das Seltene und nur mithsam sich Behaup-
tende, nicht als eine der vielen ,Sekten®, in die die Menschheit aufgespal-
ten ist, nicht als eines der vielen Momente einer pluralistischen Gesellschaft
und eines pluralistischen Geisteslebens der Menschheit. Sie erscheint dem
Christen vielmehr als die Greifbarkeit des innerlich schon Verbindenden,
als die geschichtliche Verfafitheit des Allgemeinen und (trotz aller freien
Gesetztheit durch Gott, aber eben durch Gott und nicht durch ein parti-
kuldres endlich Seiendes!) eigentlich Selbstverstindlichen, als die reine
Darstellung des von Gott geplanten Wesens des Menschen {des ,histo-
rischen® Wesens des Menschen, zu dem die iibernatiirliche Berufung ge-
hort), kurz als das Grundsakrament einer Gnade, die, gerade weil sie
allen angeboten wird, auch dort, wo das einzelne Sakrament (der Taufe)
noch nicht gegeben ist, zu ihrer sakramentalen Geschichtlichkeit dringt.
Gerade so aber ist diese Gnade niemals einfach identisch mit dem wirk-
samen Zeichen ihrer selbst, sondern durch das Einzelzeichen, das sie
gegenwartig setzt und durch das sie gegenwirtig gesetzt wird (beides ist
auszusagen), verheifit sie, daf} sie ziberall machtig ist. Wir kénnen ruhig
sagen: die Gnade Gottes verheifit durch das sakramentale Einzelzeichen,
dafl sie tiberall machtig ist, auch dort, wo dieses sakramentale Einzel-
zeichen als solches nicht schon die Menschen konkret erreicht, in denen
wir die Gnade Gottes méchtig hoffen. Denn diese Einzelzeichen zusammen
bilden (in Einheit mit anderen kirchenbildenden Momenten) die Kirche,
weil sie die Gemeinschaft der Getauften und der Abendmahlfeiernden ist.
Sie aber ist als ,sacramentum® des Heiles der Welt die Verheiflung von

1 Vgl. dazu K. Rahner, Handbuch der Pastoraltheologie, Bd. II (Freiburg 1966), 2. Teil,
6. Kap. § 8.



Karl Rahner 20
deren Gnade. Wenn die Geschichte der Menschheit eine ist, in der alles

von Abel bis zum letzten Menschen zusammenhingt und jeder fiir jeden
durdch alle Zeiten hindurch — und nicht nur bei einer irdischen Gleichzeitig-
keit und Gleichraumigkeit — etwas bedeutet, dann ist eben die Kirche der
Sauerteig nicht nur dort, wo sie ein Stiick des iibrigen Mehles fir unsere
Augen sichtbar ergriffen und so je selbst zu einem Stiick der Fermentation
gemacht hat, sondern immer und fiir alle, fir jede Zeit und gerade auch
dort, wo sich das Mehl fiir uns greifbar (noch) nicht in den gesduerten Teig
verwandelt hat. Die Kirche wird also diesem Christen des neuen Kirchen-
bildes als Verheiflung an die nichtkirchliche Welt erscheinen. Und zwar
nicht nur und nicht erst insoweit, als diese Welt selber schon Kirche gewor-
den ist. Das Versprechen ist nicht nur die Verheiflung der wachsenden
Kirchenwerdung dieser Welt, sondern ist die wirkliche Hoffnung einer
Rettungsmoglichkeit der Welt durch die Kirche, auch dort noch, wo sie
nicht selber schon geschichtlich erfahrbar Kirche wird.

IV. Gemeinde der Liebe

Von hier aus wird auch der tiefste Grund des kollegial-synodalen Prin-
zips in der Kirche erst deutlich, iiber das so viel auf dem Konzil verhandelt
und gelehrt worden ist: die Liebe der in Christo Geeinten und Gleichen,
die auch der Grund aller hierarchischen Differenzierung ist. Die Einheit
der Liebe im Geist, die von Gott geschenkte Briuderlichkeit war natirlich
an sich immer Mitte und Ziel der Botschaft des Evangeliums und des
Dienstes an der Kirche. Denn sie hat immer gewuflt und gepredigt, dafl
Gottes- und Nachstenliebe ein und dasselbe Gebot und die eine Gnade
sind, die rechtfertigt. Doch wird diese unbegreifliche Selbstverstindlich-
keit, die das Geheimnis unseres Daseins ausmacht, in ganz neuer Weise
das Bild der Kirche und die Kirchenfrommigkeit der Zukunft bestimmen.

Man mag die ibliche Rede von der heutigen Massengesellschaft fur
falsch, einseitig oder voreilig halten. Aber dieses Wort weist doch auf eine
Gefahr hin, auf die Gefahr, dafl gerade wegen der immer gréferen
sozialen Verflechtungen zwangshafter Art, wegen der immer hdheren
gesellschaftlichen Formen und Systeme, die sich ausbilden, wegen der
wachsenden Unubersichtlichkeit des Daseins und der sich steigernden
Spezialisierung der Funktion des Einzelnen in der Gesellschaft der Ein-
zelne selbst kein konkretes Du, keinen Raum der Intimitat, der nicht doch
Verlassenheit und Einsamkeit bedeutet, mehr findet, sondern das anonyme,
jederzeit auswechselbare funktionelle Teilchen in einem ungeheueren
gesellschaftlichen Apparat wird. Natirlich bilden sich auch auflerhalb des
kirchlichen Raumes und unabhingig von der Kirche gegen diese Gefahr



Das neue Bild der Kirche 21

Gegenkrifte und neue Gestalten informeller Gruppen, die eine bergende
Nihe von Mensch zu Mensch vermitteln; gewifl wird die Familie ihre
dlteste und neueste Bedeutung zugleich erst recht gewinnen, das Haus
personal einmaliger Liebe zu sein. Aber eben darum kann auch die Kirche
am Ort als Gemeinde der Liebe, versammelt um den Altar Christi, eine
ganz neue Bedeutung erlangen, gerade wenn die Ortskirche in Zukunft
nicht mehr in erster Linie erscheinen wird als der verwaltungstechnische
Exponent einer institutionellen Groflorganisation zur autoritativen Be-
treuen des Seelenheiles der Einzelnen. Die Kirche als Ortsgemeinde wird
die Gemeinde der frei Glaubenden sein, der personlich Entschlossenen,
fiir die die Taufe Ausdruck und Erscheinung der Gnade des vollzogenen
Glaubens oder wenigstens der Aufnahme in eine Familie und eine Ge-
meinde von Glaubenden ist, in der der Glaube der Heranwachsenden
wirklich als personlich {ibernommener reifen kann. In solcher Gemeinde
wird die Briiderlichkeit gedeihen konnen, die in Christus gegriindet ist.
Diese Glaubensgemeinde der Zukunft darf gewifl keine Sekte sein, die
sich dngstlich und miirrisch im Windschatten der Geschichte und der Ge-
sellschaft versteckt, als ein Triippchen der im Leben Zukurzgekommenen.
Wenn eine solche Gemeinde sich als Sakrament des Heiles der Welt erlebt,
kann sie ja ihre Zeugnisaufgabe, ihre Funktion als Salz und Sauerteig der
Welt, ihre Sendung in alle Bereiche des menschlichen Lebens hinein gar
nicht iibersehen. Aber sie kann sich wirklich selbst als Gemeinde der Brii-
derlichkeit in Christus erfahren.

Gemessen an der physischen, ja ideologischen Macht der kiinftigen Welt-
staaten oder des kiinftigen Weltstaates wird auch die Gesamtkirche eine
geringere Macht als je innerhalb ihres geschichtlichen Raumes haben,
wenn unter Macht die Moglichkeit der Bestimmung eines Menschen ver-
standen wird, die der Wahrheit und der Liebe vorausliegt. Die Hirten
und Amtstriger der Kirche werden daher gerade bei aller selbstverstind-
lichen Anerkennung ihrer geistlichen Vollmacht gar nicht mehr als Trager
gesellschaftlicher Macht erfabren werden, die als real wirksame unabhén-
gig und im voraus zum Glauben, zur Treue und zum Vertrauen der Glie-
der der Kirche gegeben wire. Die Vollmacht des Amtes kommt von Christi
Sendung, seine reale Bedeutung aber ruht dann einzig auf der Liebe, die
diejenigen zusammenhilt, die als Gleiche, Geheiligte und die Liebe Christi
in der Gemeinde Erfahrende untereinander verbunden sind, so daff wirk-
lich ein familienhafter Austausch zwischen Laien und Hirten entstehen
kann, von dem die Kirchenkonstitution spricht (Nr. 37). Dieses Eigentlich-
ste und Innerste wird — viel deutlicher und unmittelbarer als friher — alles
notwendig bleibende Institutionelle an ihr tragen, durchformen und durch-
lichten, ndmlich die Liebe der Briider des einen Glaubens an den einen



Karl Rahner 22

Herrn, der in die unbegreifliche und selige Maflosigkeit Gottes hinein
befreit. In dieser Gemeinde wird die Einheit von Gottes- und Nichsten-
liebe ganz neu erfahren werden. Gott wird nicht auf den Menschen ent-
mythologisierend reduziert. Aber in dem Christentum der Menschwer-
dung Gottes wird Gott im Menschen gefunden und der Mensch erfunden
als das Geheimnis, das ek-sistiert in das Geheimnis Gottes hinein und sein
wahres Wesen nur findet in dem, was er selbst nicht ist, so aber — in Liebe
angenommen — erfahren 1afit, was mit Gott eigentlich gemeint ist. Freilich
haben wir vorerst nur schwache und undeutliche Vorstellungen, wie kon-
kret eine solche Gemeinde der neuen Gottes- und Nichstenliebe aussehen
wird, wie eine Altarkirche der Liebe gestaltet ist, die weder ein religios
verbramter Nachbarschaftsclan oder das scktenhafte warme Nest der ge-
sellschaftlich Frustrierten noch (wie doch heute meist) das sehr heilig vor-
nehme Warenhaus ist, in dem der Einzelne moralische Stirkung fiir sein
individuelles Seelenheil bezieht und es dabei in Kauf nimmt, daf} viele
gleichzeitig den Dienst dieses Warenhauses in Anspruch nehmen, ja diese
kollektive Bedienung sogar der sehr individualistischen Absicht dienlich
ist. Die Gemeinde der neuen Kirche muf} eine Gemeinde der Liebe sein,
und Liebe ist sehr konkret. Aber es ist besser, wir gestehen uns ehrlich, daf
wir noch kaum wissen, wie eine solche Gemeinde der konkreten Liebe aus-
sehen kann. Nur wenn wir nicht meinen schon zu besitzen, sind wir fahig
zu erwerben. Das gilt auch hier.

V. Weitere Ziige am neuen Bild der Kirche

Mit dem bisher Gesagten ist freilich noch langst nicht alles gesagt, was an
neuen Ziigen im Bild der Kirche wenigstens ansatzweise in der Ekklesiolo-
gie des Zweiten Vatikanums entdeckt werden kann. Das meiste sogar ist
nochnicht gesagt. Zumal weil das Urspriinglichste immer das Neueste bleibt.
Dieses Alteste und Neueste an der Kirche ist das, was sie sagt nnd vermit-
telt. Sie sagt aber im Grunde nicht sich selbst, sie ist das Wort, das von
Anderem spricht und dieses Andere fiir uns gegenwirtig und wirksam setzt.

Eine Ekklesiologie verhélt sich somit zu den anderen Traktaten der
Dogmatik wie eine Grammatik, Poetik und Semantik zur Dichtung. Die
Kirche versteht sich selbst am besten, wenn sie sich vollzieht, das heif}t aber,
wenn sie von Gott und seiner Gnade, von Jesus Christus, seinem Kreuz
und seiner Auferstehung und von dem ewigen Leben spricht und sich in
diesem Wort, das sie spricht, von der Gnade Gottes ergreifen 1a8t. Wir
konnen auch sagen: sie begreift erst, was sie als Heils-,anstalt ist, wenn
sie sich selbst als Heilsfrucht versteht und vollzieht. Kein Zweifel, daf} die
Kirchenkonstitution diese Wende vollzogen hat. Sie spricht zwar ausfithr-



Das neue Bild der Kirche 23

lich — warum auch nicht? — von der Kirche als Institution, von ithren Amtern
und Vollmachten, von ihrer hierarchischen Struktur, von ihrem Lehr- und
Hirtenamt, von den Unterschieden in der Teilnahme an ihrer Sendung,
von ihren Amtern und Vollmachten, also von der Kirche als Heilsanstalt
und Heilsvermittlung. Aber das alles ist doch eingefafit und unterfangen
durch ein grundlegenderes Kirchenverstindnis, das die Kirche als das von
Gottes Gnade zusammengefithrte Volk Gottes sieht und die Kirche als
Ergebnis der Gnade Gottes, als Heilsfrucht versteht. Wenn die Kirche als
Leib Christi, als Volk Gottes erscheint, als ,wanderndes Gottesvolk® ver-
standen wird, das selbst noch sein Ziel durch die Geschichte sucht, wenn
die Kirche sich selbst begreift als eine Wirklichkeit, die die Gestalt dieses
Aons nodh an sich triagt (Nr. 48), sich selbst dahinein aufzuheben begehrt,
wo das Reich Gottes ,alles in allem® und nicht mehr Kirche ist, wenn alle
Trager hierarchischer Vollmacht mindestens ebensosehr gesehen werden
als die, die sind, weil Kirche ist, denn als die, die die Kirche bilden, dann
ist gewiRl eine einseitige Sicht der Kirche als autoritativer Heilsanstalt
tiberwunden, die Kirche erscheint dann nicht zuerst als die, die an uns
handelt, sondern als die, die wir alle sind, weil uns die Gnade Gottes ge-
troffen und zur Einheit verbunden hat.

Noch auf viele neue Ziige im Bild der Kirche konnte verwiesen werden.
Nur ein paar wenige seien eben noch genannt. Mehr als in der kirchen-
amtlichen Ekklesiologie von frither erscheint die Kirche jetzt als die siin-
dige Kirche der Sunder, die sich dauernd zu ihrem Herrn bekehren muf,
wenn man auch nicht sagen kann, dafl dieses Thema einer Ekklesiologie
das ganze ithm zukommende Gewicht erhalten habe. Die Kirche erscheint
als die Kommunion des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe (Nr. 8; 64;
65), als Kirche der Trinitdt (Nr. 4). Sie ist nicht nur die Kirche hierarchischer
Vollmachten und der Sakramente, sondern auch die Kirche der freien
Charismen (Nr. 12), die Kirche des Martyriums (Nr. 42), das iibrigens auch
in der nichtkatholischen Christenheit unbefangen als gegeben gesehen
wird. Die Kirche empfindet sich als die Kirche der Armen und Bedring-
ten (Nr. 8; 41); sie iiberwindet in der Kirchenkonstitution viel deutlicher
als bisher das von der Patristik und dem Mittelalter her unterschwellig nur
zu oft gegebene Miflverstindnis, als sei durch die Unterscheidung von
Klerus und Laienschaft oder von Ordensstand und Laientum schon ohne
weiteres eine Verschiedenheit der Nihe des Menschen zu Gott, seiner Got-
tesliebe und Nachstenliebe und so seiner Heiligkeit gegeben. Die Kirche
weill sich als die Kirche in der eschatologischen Phase der Heilsgeschichte,
in der fiir den Glauben das Drama des Dialoges zwischen Gott und Mensch
von Gott schon unwiderruflich zum Heil des Menschen entschieden ist
(Nr. 48); sie weif} sich aber gerade so als die, die die Gestalt dieses Aons



Josef Sudbrack 24

noch an sich trigt und selber noch zu jener Schépfung gehort, die seufzend
die Offenbarung der Herrlichkeit der Kinder Gottes erwartet. Sie ist also
nicht die bleibende Heilsanstalt, die den einzelnen Heilsempfangern das
zukiinftige Reich Gottes und ihr ewiges Leben vermittelt, um selbst hier zu
bleiben, sondern die Pilgerin, die selber durch die Geschichte auf jene
Ewigkeit hin wandert, in der sie als solchermaflen autoritative und sakra-
mentale Heilsanstalt nicht mehr sein wird (Nr. 48).

Wir haben nur wenige Ziige im neuen Bild der Kirche hervorheben
kénnen. Es soll damit auch nicht gesagt werden, daf§ andere uns von frither
her vertrautere Ziige in diesem Bild nicht mehr giiltig seien oder keine
Bedeutung mehr hitten. Es ist auch selbstverstindlich, dafl die existentielle
Realisierung dieser neuen Ziige im Bild der Kirche noch eine lange Erzie-
hung erfordert, bis diese in der Kirchenfrommigkeit des Einzelnen und
in der Praxis der Kirche wirklich ganz lebendig in Erscheinung treten.
Aber der Anfang einer solchen neuen Kirchenfrommigkeit ist doch ge-
macht. Es wird nun alles darauf ankommen, daf der Buchstabe dieser
konziliaren Ekklesiologie wirklich Geist und Leben wird.

Vom Geheimnis christlicher Spiritualitit:
Einheit und Vielfalt

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Kontroversen innerhalb der Theologie sind — besonders wenn es um die
personlichen Fragen der Spiritualitit geht — nicht immer eine erfreuliche
Sache; aber sie haben das Gute an sich (oder sollten es wenigstens haben),
daf sie zu vertiefter Besinnung nétigen. Der Historiker kann leicht zeigen,
dafl manche, uns heute selbstverstindlich scheinende christliche Lebens-
haltung oft iiber Jahrhunderte von erbitterten Kontroversen begleitet war
oder sogar aus ,unversohnlichen® Parteiungen als deren letztliche , Ver-
sohnung“ erwachsen ist. Das Zweite Vatikanische Konzil liefert in vielen
seiner Ergebnisse ein Zeugnis fiir dieses geschichtliche Gesetz. So wiire
z. B. das Wagnis des Dialogs mit nicht-katholischen oder sogar aufer-
christlichen Weltanschauungen nicht méglich ohne den lange Zeit unter-
irdisch schwelenden und um 1900 offen ausgebrochenen Konflikt zwischen
einem liberalen, anscheinend alle Unterschiede der Religionen einebnen





