
Das neue Bild der Kirche1 

Karl Rahner SJ, München 

Das Zweite Vatikanische Konzil ist zu Ende. Dieses Konzil hat sich, wenn 
man genau zusieht, in allen seinen 16 Konstitutionen, Dekreten und Erklä- 
rungen mit der Kirche befaßt: mit dem fundamentalen Selbstverständnis 
der Kirche in der Kirchenkonstitution •Lumen gentium" und im Dekret 
über die missionarische Tätigkeit der Kirche; mit dem Lehramt der Kirche 
in der Kirchenkonstitution, in der Konstitution über die göttliche Offen- 
barung und in der Erklärung über die christliche Erziehung; mit dem 
sakramental-heiligenden Amt der Kirche in der Konstitution über die 
heilige Liturgie; mit der Regierung der Kirche in dem Dekret über das 
Hirtenamt der Bischöfe; mit den verschiedenen Ständen der Kirche in den 
Dekreten über das priesterliche Amt, das Leben und die Ausbildung der 
Priester, über die Ordensleute, über das Laienapostolat. Über das Verhält- 
nis der katholischen Kirche zu den anderen christlichen Kirchen und Ge- 
meinschaften hat sich das Konzil im Dekret über den Ökumenismus und 
in dem Dekret über die orientalischen Kirchen ausgesprochen, über ihr 
Verhältnis zu den nicht-christlichen Religionen in der Erklärung über diese 
Religionen; über ihr Verhältnis zur modernen profanen Kultur in der 
pastoralen Konstitution über die Kirche in der Welt von heute und im 
Dekret über die Massenkommunikationsmittel, über ihr Verhältnis zur 
pluralistischen Gesellschaft in der Erklärung über die Religionsfreiheit. 

I. Die ausdrückliche Reflexion auf das Selbstverständnis der Kirche 

Dieses Konzil war also ein Konzil der Kirche über die Kirche. Ein Konzil 
der Ekklesiologie in einer Konzentration der Thematik, wie es bisher in 
keinem anderen Konzil der Fall war, da selbst das Erste Vatikanum mit 
seiner Definition über die primatiale Gewalt des Papstes neben dieser 
Frage ganz andere Themen, wie z. B. über Gott und sein Verhältnis zur 
Welt, behandelt hat. Wenn wir sagen, das Zweite Vatikanum sei das 
Konzil der Ekklesiologie, so ist damit natürlich nicht geleugnet oder über- 
sehen, daß bei einer solchen Thematik notwendig auch eine große Fülle 
anderer Wahrheiten zur Aussage kommt, Wahrheiten, die sogar innerhalb 

1 Vorliegender Beitrag ist die mehrfach überarbeitete Fassung eines Vortrages, den der 
Verfasser in verschiedener Weise mitgeteilt hat: am 3. 1. 1966 in Koblenz, am 8. 1. in 
Mülheim/Ruhr, am 11.2. an der Universität Tübingen, am 13.2. an der Katholischen 
Akademie Bayerns in München, am 19. 2. an der Phil.-Theol. Hochschule in Paderborn. 



Das neue Bild der Kirche 5 

der •Hierarchie der Wahrheiten" in sich selbst von entscheidenderem Ge- 
wicht sind als gerade in ihrer Beziehung zur Kirche. Aber das ändert doch 
nichts an der Tatsache, daß in diesem Konzil die Kirche nicht nur das 
Subjekt, sondern auch das Objekt der konziliaren Aussage war, daß dieses 
Konzil das Konzil der Reflexion der Kirche auf ihr eigenes Selbstverständ- 
nis war. 

Man könnte bei dieser zunächst harmlos klingenden Feststellung schon 
erschreckt innehalten und sich bestürzt fragen, ob denn die Kirche heute, 
da eine ungeheuere, noch unbekannte Zukunft drängend und bedrohend 
auf sie, auf uns zukommt, nichts Wichtigeres zu sagen hat, als wie sie sich 
selbst versteht - sie, die doch nicht für sich, sondern für Gott, für ihren 
Herrn, für die Menschen, für deren Zukunft da ist. Natürlich kann man 
dieser Frage entgegnen, die Kirche spreche ja auch von all diesen funda- 
mentaleren Wirklichkeiten und Wahrheiten, indem sie von sich selbst 
rede. Freilich kann man auch sagen, daß das Thema •Kirche" fällig gewe- 
sen sei, weil es im Ersten Vatikanum zwar begonnen, aber durch den Ab- 
bruch dieses Konzils unterbrochen worden sei und weil nun heute einmal 
allüberall in den Kirchen und in ihren Theologien die Ekklesiologie eines 
der aktuellsten Themata, wenn nicht Thema Nr. 1, geworden sei. Aber 
zur ersten Auskunft ließe sich ja wieder fragen, warum die Kirche diese 
wichtigeren Themen indirekt ekklesiologisch verschlüssle, wenn doch über 
Gott, seinen Christus, den Menschen und seine Zukunft mit ganz neuer 
Zunge gesprochen werden muß. Und bei der zweiten Auskunft bleibt die 
Frage, ob ein Konzil darum schon in seiner Thematik recht tue, weil diese 
Thematik eben die der heutigen Theologie sei. Es könnte ja sein, daß die 
Theologie bei ihrem ekklesiologischen Hauptinteresse selbst einer Neigung 
nachgebe, den schwereren und dringlicheren Fragen auszuweichen. Ver- 
mutlich wird man auf diese erschreckende Frage, die mit der sachlichen 
Gewichtigkeit der Ekklesiologie in sich nicht schon beantwortet ist, doch 
letzten Endes nur zweierlei sagen können. Einmal ist der geschichtliche 
Mensch hinsichtlich der Thematik, die er sich stellt, eben doch letztlich der 
Verfügte. Das gilt auch von der Kirche. Gerade die Selbstverständlichkeit, 
mit der ohne viel Reflexion dieses Thema der Ekklesiologie wie von selbst 
zu dem Thema des Konzils wurde, zeigt, wie sehr Mensch und Kirche bei 
aller reflektierenden Verantwortung die unheimlich Geführten und Ver- 
fügten bleiben, was Angst und Trost zugleich ist. Angst, weil man sich 
fragt, wer oder was da nun eigentlich führt; Trost, weil auch noch der 
Teufel und wir Sünder die von Gott Geführten bleiben. Zweitens ist jede 
Erkenntnis - auch der Kirche - gerade als die ungefragt verfügte und ge- 
schichtlich zugeschickte nach vorne in die Zukunft offen. Die Glaubens- 
geschichte der Kirche ist noch unterwegs und jede Aussage, die jetzt ge- 



Karl Rahner 6 

schieht, wahr geschieht, kann darum von der unbekannten Zukunft einst 
nochmals in die Frage verwandelt werden, ob und wie diese Aussage auch 
als selbige in anderen geschichtlichen Situationen und unter anderen Per- 
spektiven nochmals eine ganz andere Gestalt erlangen werde; es ist dann 
also die Frage, in welcher Weise eine Mehrzahl von theologischen Sätzen 
strukturiert und im Vollzug der Kirche und der Glaubenden realisiert 
werde. Gewiß kann auch eine wirkliche Wahrheit ihren Kairos verfehlen; 
das gilt zunächst gewiß in der Erkenntnisgeschichte des Einzelnen, doch ist 
es vermutlich nicht so sicher, daß dies sich nicht auch in der Wahrheits- 
geschichte der Kirche ereignen könne. Wie konnte sonst die katholische 
Kirche vor einer Definition - abgesehen von der Sorge um die Wahrheit - 
auch die Frage nach der •Opportunität" stellen und diese Frage offenbar 
durch die Antwort auf die Wahrheitsfrage noch nicht als mitbeantwortet 
betrachten? Solange also die Geschichte währt, bleibt auch eine jetzt aus- 
gesagte Wahrheit - so es eine solche gibt, die der wahren Aufgabe der Stunde 
nicht gemäß ist - erlösbar durch Gottes Gnade an uns, in der wir diese 
Wahrheit geduldig in die Zukunft tragen, bis sie den Augenblick der 
Gnade findet, in dem sie unser Heil wird und so auch der frühere Augen- 
blick gerechtfertigt wird, in dem sie - vielleicht zu früh, vielleicht zu spät, 
vielleicht zu rasch und zu gewaltsam - vom Baum der Erkenntnis gepflückt 
wurde. Es soll damit nicht behauptet oder insinuiert werden, daß die 
ekklesiologische Thematik des Konzils von dieser Art sei. Wie sollte auch 
heute jemand das positiv behaupten können? Aber es ist doch gut, wenn 
wir am Anfang diese Frage stellen und sie so stehen lassen als Mahnung 
zur Bescheidenheit. 

Dies alles sei also zwar nicht als notwendig vorausgesetzt, aber doch 
vorsichtig mitbedacht, wenn wir vom neuen Bild der Kirche nach dem 
Zweiten Vatikanum sprechen sollen. Es ist auf dem Konzil so viel und 
vielerlei von der Kirche gesagt worden, Altes und Neues, Wichtiges und 
Zweitrangiges, Dogmatisches, bloß Kirchenrechtliches und Pastoraltheolo- 
gisches, daß es von vornherein unmöglich ist, in einem kurzen Vortrag 
über all das - gleichmäßig aufsammelnd - zu berichten. So ist es von daher 
wie auch von der eben bange gestellten Frage her berechtigt, ja sogar 
geboten, nach einigen neuen Zügen in dem Bild der Kirche zu fragen, das 
die Kirche sich vorhält, um das zu werden, was sie ist. •Neu" bedeutet 
dabei nicht in erster Linie das bisher Nichtgesagte. Denn es ist schwer 
anzugeben, was in diesem Sinn in der konziliaren Ekklesiologie •neu" 
genannt werden könnte. Das zeigt sich z. B. sehr deutlich darin, daß das 
Thema der synodalen Kollegialität des Episkopates (also das - äußerlich 
gesehen - vielleicht umstrittenste Thema des Konzils) eigentlich nur eine 
Aussage beinhaltet, die in den Relationen der Verteidiger des päpstlichen 



Das neue Bild der Kirche 7 

Primates auf dem Ersten Vatikanum, besonders von Bischof V. Gasser und 
Bischof F. M. Zinelli, nicht nur nicht bestritten, sondern ausdrücklich als 
selbstverständlich ausgesagt wurde2. Es ist ja auch ganz klar: wo ein 
Konzil eine zwar bisher in der Kirche gegebene, aber nicht-definierte Lehre 
aufgibt, als falsch oder unzulänglich abweist, kann gewiß nicht von einer 
Entwicklung vom Impliziten zum Expliziten geredet werden. Und solche 
Fälle sind natürlich denkbar. Wenn wir aber daran festhalten, daß die 
Kirche keine neuen Offenbarungen erhält, sondern die eine christlich- 
apostolische Offenbarung lebendig erhält und auslegt, dann muß eine neue 
positive Aussage - wenigstens implizit - in dem früheren Glaubens- 
bewußtsein gegeben gewesen sein. Es kann also nicht Aufgabe der Theo- 
logen sein, nur die Neuheit einer Erkenntnis im Konzil oder in der Theo- 
logie zu rühmen, als ob man etwas schlechthin Neues gefunden hätte. 
•Neu" meint darum hier vielmehr ein Doppeltes in Einheit, etwas, was 
ebenso wichtig ist wie eine Neuentdeckung auf einer theoretischen Ebene: 
die neu im Leben und im kirchlichen Tun lebendig gewordene Wahrheit 
und die vermutlich in der Zukunft noch besonders wirksam werdende 

Wahrheit über die Kirche. 

II. Die Gegenwart der Kirche in der Ortsgemeinde 

Der erste Zug im neuen Bild der Kirche, der hervorgehoben werden muß, 
bezieht sich auf die Kirche, insofern sie in der konkreten Orts- und Altar- 
gemeinde da ist. Es ist ein seltsamer Text, auf den hier verwiesen werden 
muß. Er steht in der Nr. 26 des dritten Kapitels der Kirchenkonstitution 
und wirkt dort wie ein Einsprengsel in einem Kontext, der sonst über die 
sakramentale Heiligungsaufgabe des Bischofs handelt. In diesem Kontext 
wird, ohne daß der Zusammenhang zwingend erscheint, gesagt: •Die 
Kirche Christi ist wahrhaft da (vere adest) in allen rechtmäßigen Orts- 
gemeinden von Gläubigen, die, verbunden mit ihren Hirten, im Neuen 
Testament selber ,Kirchen genannt werden. Sie sind", so fährt der Text 
fort, •je an ihrem Ort das neue von Gott gerufene Volk im Heiligen Geist 
und in der vollen ,Plerophoria' (vgl. 1 Thess 1,5); durch die Predigt des 
Evangeliums Christi werden in der Ortsgemeinde die Gläubigen ver- 
sammelt'". Durch das Abendmahl wird die Bruderschaft gestiftet. •In 
diesen Gemeinden, mögen sie auch arm und klein sein und in der Diaspora 
leben, ist Christus gegenwärtig, durch dessen Kraft die eine, heilige, katho- 
lische und apostolische Kirche vereint wird." Soweit der Text. 

2 Einzelheiten darüber vgl. in dem Kommentar des Verfassers zum 3. Kap. der Kirdien- 
konstitution (Ergänzungsbände des LThK: Bd. XII, Freiburg 1966). 



Karl Rahner § 

Es ist wahr: die ganze Kirchenkonstitution sieht die Kirche zunächst als 
Gesamt-, als Weltkirche, als die Einheit aller Gläubigen in dem päpstlich- 
episkopalen Verband. Zwar wird damit nicht bestritten, daß von dieser 
Gesamtkirche wesentlich mehr auszusagen ist als ihre gesellschaftlich- 
rechtlichen Strukturen (etwa im Sinne der Ekklesiologie Bellarmins), und 
tatsächlich wird von ihr vor allem im 1. und 2. Kapitel der Konstitution 
auch mehr gesagt: es ist von der Gesamtkirche die Rede als Einheit, die 
im Mysterium des Dreifaltigen Gottes gründet, vom heiligen Volk Gottes, 
vom Leib Christi, in dem alle am Priestertum Christi teilnehmen, in dem 
jeder seine eigene Gnadengabe und Sendung hat und jeder zum Zeugnis 
für die Gnade Gottes berufen ist. Aber auch so konzipiert die Konstitution 
die Kirche in ihrem ausdrücklich ausgesagten Strukturaufbau nicht von der 
konkreten Orts- und Altargemeinde her. Wir haben hier natürlich nicht 
die Aufgabe, die geschichts- und situationsbedingten und die theologischen 
Gründe dieser Grundkonzeption zu bedenken, die zweifellos auch ihre 
Legitimität und ihre Notwendigkeit hat. Aber dabei ist doch von vorn- 
herein zu betonen: die Lehräußerung der Kirche - auch auf einem Konzil - 
ist zunächst einmal und in erster Linie verbindlich in dem, was gesagt 
wird, weniger aber in der Perspektive, unter der die Aussagen gemacht 
werden. Die Grundkonzeption der Kirche, die von der Gesamtkirche her 
erfolgt, ist also legitim und gewiß auch nicht aufgebbar. Aber sie ist offen- 
bar nicht die einzig mögliche Sicht. Denn in dieser konziliaren Konstitution 
ist die andere Perspektive, die die Kirche zunächst in der Or^gemeinde 
und von ihr her sieht, in dem zitierten Text auch gegeben, wenn auch nur 
im ersten Ansatz3. 

Es kann hier auch nicht unsere Aufgabe sein, die Geschichte dieses Ein- 
schubs darzustellen. Man merkt es ihm, wie gesagt, an, daß er verhältnis- 
mäßig spät in einen Text hineinkam, der in seiner Struktur schon im 
Großen festlag, d. h. also in einen Aufbau hinein, in dem unbefangen und 
unreflektiert mit der ganzen neuzeitlichen katholischen Schultheologie und 
Kanonistik der Blick zuerst wie selbstverständlich auf die Gesamtkirche 
gerichtet wird und auch die neutestamentlichen Texte über die Kirche 
unter diesem Apriori gelesen werden. Es sei hinsichtlich der Genesis dieses 
eingeschobenen Textes nur soviel gesagt: Der Einschub hängt gewiß auch 
(wohl nicht ausschließlich) mit Wünschen zusammen, die in der Konzils- 
aula, z. B. von Metropolit E. Zoghby und vom Fuldaer Weihbischof 
E. Schick, vorgetragen wurden. Die letzte Tendenz dieser Wünsche war 
wohl nicht so sehr nur von dogmatischen und bibeltheologischen Über- 
legungen her inspiriert, sondern entsprach der unmittelbar praktischen 

3 Vgl.  dazu vom Verfasser die Ausführungen im Handbuch der Pastoraltheologie I 
(Freiburg 1964), 179-189, Bd. II (Freiburg 1966), 2. Teil, 6. Kap. § 9 Nr. 1. 



Das neue Bild der Kirche 9 

Situation: man wollte die konkrete Kirche des alltäglichen Lebens da 
sehen, wo sie den Tod des Herrn feiert, das Brot des Wortes Gottes bricht, 
betet, liebt und das Kreuz des Daseins trägt, wo ihre Realität wirklich 
eindeutig und greifbar mehr ist als eine abstrakte Ideologie oder eine 
dogmatische These oder eine gesellschaftliche Großorganisation. Man 
fürchtete, daß diese Kirche auch dann noch nicht deutlich genug wird, 
wenn man jetzt zwar nicht mehr bloß über den Papst, sondern auch über 
die Bischöfe redet. Diese Interventionen wurden grundsätzlich gern und 
bereitwillig aufgenommen. Es gab auch über den eingefügten Text keine 
ernsthaften Debatten oder Widerstände in der theologischen Kommis- 
sion oder im Plenum des Konzils. Aber man konnte - schon technisch 
und von den Erfolgschancen her betrachtet - auch nicht das ganze Dekret 
unter diesem Gesichtspunkt umbauen. Und so suchte man eben, wie mir 
G. Philips (der Sekretär der theologischen Kommission) nachträglich noch- 
mals bestätigte, eine Stelle, wo man diese Sache noch am ehesten unter- 
bringen konnte. Ob man so den glücklichsten Ort gefunden hat, sei dahin- 
gestellt. Die Hauptsache ist, daß der Text da ist und sagt, was zu sagen war. 

Von der Ortsgemeinde selber wird das Höchste gesagt, was schließlich 
von der Gesamtkirche gesagt werden kann, nämlich, daß in ihr Christus 
selbst, sein Evangelium, seine Liebe und die Einheit der Glaubenden 
gegeben ist. Die Konstitution sieht und sagt ausdrücklich, daß die Orts- 
und Altargemeinde nicht nur ein kleiner Verwaltungssprengel einer 
religiösen Großorganisation, Kirche genannt, ist, sondern die Konkretheit 
der Kirche, ihr höchster Vollzug selbst, die Präsenz Christi, und zwar in 
Wort, im Abendmahl und (das mag wohl auch in der evangelischen Theo- 
logie nicht immer in aller wünschenswerten Deutlichkeit gesagt werden) 
in der Liebe, die die Hörenden und Abendmahl-Feiernden verbindet. 
Natürlich konnte man nicht erwarten, daß an dieser Stelle auch darüber 
noch gesprochen wird, wie diese drei Größen untereinander vereint sind, um 
die konkrete Aktualität der Kirche als Präsenz Christi zu bilden. Hier wird 
aber auf jeden Fall deutlich, daß der Begriff der Kirche als einer •voll- 
kommenen Gesellschaft" nicht ausreicht als Grundschema eines theologi- 
schen Kirchenverständnisses. Die Kirche ist nicht nur deswegen mehr als 
eine vollkommene Gesellschaft, weil in und hinter der gesellschaftlichen 
Verfaßtheit der Kirche als ganzer der Geist, die göttliche Wahrheit und 
die Liebe gegeben sind, und sich immer neu ereignen. Innerhalb der 
Dimension der Gesellschaftlichkeit selbst wird vielmehr das Schema der 
•vollkommenen Gesellschaft" gesprengt, insofern (im Unterschied zu jeder 
profanen Gesellschaft) in der Ebene des verkündeten Wortes und des 
Sakramentes, also noch in der Ebene der Gesellschaftlichkeit und des 
Sakramentalen selbst, im Teil das Ganze, eben die Kirche wahrhaft gegen- 



Karl Rahner 10 

wärtig wird und sich vollzieht. Wenn die Konstitution in diesem Zusam- 
menhang auf den Sprachgebrauch in der Apostelgeschichte und bei Paulus 
zurückgeht, daß nämlich die Gemeinde z. B. in Ephesus •die" Kirche und 
nicht nur eine Kirche ist (der Plural: •Kirchen" in dem Satz hat gegenüber 
der Aussage: •haec Christi Eccles*ia vere adest in omnibus . .. congre- 
gationibus localibus" kein Gewicht), dann sind wir ermächtigt und auf- 
gefordert, dieser örtlichen Ekklesiologie weiter nachzudenken und sie 
lebendig bei uns werden zu lassen. 

Da ist gewiß noch unermeßlich viel zu tun. Aber wir dürfen, zumal im 
Blick auf die andrängende Zukunft der Kirche, von der vielleicht mehr als 
jetzt die hier von der Ortsgemeinde gegebene Charakteristik der Armut, 
Kleinheit und Diasporaexistenz gelten wird, ruhig und unbefangen die 
hier gegebene Linie ausziehen und sagen: die neue, zukünftige Kirchen- 
erfahrung wird sich einmal hier antizipiert finden. Die Kirche wird da 
nämlich als gegenwärtig begegnen, wo die Gegenwart Christi in der legi- 
timen Predigt seines Evangeliums und in der Anamnese seines Todes im 
Abendmahl realisiert und erfahren wird. Hier wird das religiös und 
theologisch urgründlichste und unmittelbarste Kirchen-•erlebnis" seinen 
Platz haben. Hier wird der Christ von morgen begreifen, was Kirche 
eigentlich ist. Natürlich wird eine solche Gemeinde, die sich als durch 
Wort und Sakrament geschehendes Ereignis der Kirche erfährt, sich ver- 
bunden wissen mit allen anderen Gemeinden, die ebenfalls diese selbe 
Kirche sind, sie wird nach Christi Willen mit diesen anderen Gemeinden 
diese pneumatische Verbundenheit und Einheit auch in der Dimension des 
Gesellschaftlichen als solchen konkret werden lassen und auch dazu sich 
verpflichtet wissen4; sie wird glaubend erfassen, daß sie die Wahrheit 
des Wortes und seine Christus gegenwärtigende Wirksamkeit nur bewahrt 
in der hierarchisch verfaßten Einheit der Gemeinden Christi; sie wird also 
alles anerkennen und leben, was in dieser Kirchenkonstitution von der 
Gesamtkirche als solcher gesagt wird, anerkennen und leben freilich in der 
Hierarchie der Wahrheiten, in der die einzelnen Glaubenslehren einen 
verschiedenartigen Zusammenhang mit dem eigentlichen Grund des 
Glaubens haben, wie das Ökumenismusdekret5 sagt. Aber das Erste 
und Letzte wird eben doch die Wirklichkeit und Erfahrung sein, daß 
Christus, der Gekreuzigte und Auferstandene, mit seinem in die Unbe- 
greiflichkeit Gottes hineinerlösenden Wort gegenwärtig wird und so 
Kirche immer neu sich ereignet inmitten der unbedeutenden Armseligkeit 

4 Daß dadurch der altkirchliche Gedanke der •Communio" in einer neuen Weise in der 
kirchlichen Praxis lebendig werden kann, versteht sich von selbst. Lit.: vgl. die in der 
Anmerkung 2 genannte Abhandlung. 
5 Vgl. diesen wichtigen Text in Nr. 11. 



Das neue Bild der Kirche 11 

und Verlorenheit der Gemeinde, die an ihn glaubt in der weiten Wüste 
dieses Daseins. Alles übrige Kirchenbewußtsein wird von diesem Grund 
und dieser Mitte her leben und allein leben können. Was dem neuen 
Christen in seiner Gemeinde begegnet, wird er nicht mehr - wie bisher - 
erfahren als Geschehen in der Kirche, sondern als das Ereignis der Kirche. 

III. Kirche als Sakrament des Heils der Welt 

Sehen wie diesen neuen Zug im Bild der Kirche in seiner künftig geschichts- 
situativen Bedeutung, dann finden wir auch plötzlich den theologischen 
und den existentiellen Ort für eine zweite •neue" Aussage in der konzi- 
liaren Ekklesiologie. Diese Aussage droht sonst gewöhnlich ein wenig 
unterzugehen in einer Ekklesiologie, die sich vor allem mit der Verfas- 
sungsstruktur der Kirche zu befassen scheint. Die Kirche wird das •Sacra- 
mentum" des Heils der Welt, deren Einheit mit Gott und in sich selbst 
genannt (vgl. Nr. 1; Nr. 9; Nr. 48). Um zu sehen, warum ein solches in 
diesem Stichwort ausgesprochenes Kirchenverständnis für heute und 
morgen von unermeßlicher Bedeutung ist, muß zunächst eine dialektische 
Aussage dieser konziliaren Ekklesiologie bedacht werden, die scheinbar 
fast Unvereinbares zusammenzwingt. Einerseits wird gesagt, daß jeder, 
der seinem Gewissen getreu handelt, das Heil Gottes in Christo erreicht 
ob er katholisch ist, einem anderen christlichen Bekenntnis angehört, eine 
andere nicht-christliche Religion lebt oder sogar schuldlos noch nicht zur 
ausdrücklichen Anerkennung Gottes gelangt ist (vgl. Nr. 16). Anderseits 
wird gesagt, daß die Kirche Christi, die in der römisch-katholischen Kirche 
gegeben ist (•subsistit"), heilsnotwendig ist (vgl. Nr. 14), für alle Men- 
schen bestimmt ist und alle Menschen für sie. Nehmen wir zu dieser 
schwierigen dialektischen Doppelaussage hinzu, daß das Konzil im Dekret 
über die missionarische Tätigkeit der Kirche, in der pastoralen Konstitu- 
tion über die Kirche in der Welt von heute, in den Dekreten über den 
Ökumenismus und über die orientalischen Kirchen, in den Erklärungen 
über die Religionsfreiheit und über das Verhältnis der Kirche zu den nicht- 
christlichen Religionen gewiß nicht erwartet, daß die Kirche in einer 
irgendwie absehbaren Zeit in gesellschaftlicher Greifbarkeit effektiv die 
Kirche aller Menschen werde, sondern eher weiß, daß sie die Kirche in der 
Diaspora, in einer pluralistischen Gesellschaft bleibt, ja aller Voraussicht 
nach noch mehr werden wird, dann wird uns durch die genannte dialek- 
tische Doppelaussage in dieser Voraussetzung erst die theologische und 
existentielle Situation deutlich, in der das Kirchenbewußtsein eines Chri- 
sten heute und morgen leben und sich verstehen muß. 



Karl Rahner 12 

Dieser Christ soll die Kirche wissen als die allein seligmachende; er 
kann innerweltlich vor sich keine Kirche erblicken, die in geschichtlicher, 
gesellschaftlicher Greifbarkeit die Kirche aller ist oder in absehbarer Zu- 
kunft werden wird; er kann aber, ja er darf dabei nicht jenes halb aus- 
drückliche, halb unterschwellige Bewußtsein der Christen früherer Zeiten 
haben, die Menschen der Kirche seien, wenigstens im großen und ganzen, 
allein diejenigen, die aus einer massa damnata der übrigen Menschheit 
herausgerufen und zum Heil berufen sind; er darf auch nicht die ebenso 
untergründig bei vielen katholischen Christen gegebene Meinung eines 
ekklesiologischen Relativismus vertreten, es komme letzten Endes doch 
nicht auf die Kirche an, sie sei eben doch nur eine - wenn auch vielleicht 
besonders empfehlenswerte - der vielen religiösen Vergesellschaftungen, 
unter denen man die frei nach Belieben auswählen könne, die einem eben 
am besten zusage. In dieser Situation ist dem Christen auch nicht allein 
damit geholfen, daß er die Taufe und sein rechtgläubiges und institutionell 
richtig verfaßtes Christentum als den •ordentlichen" Heilsweg versteht, 
dem gegenüber das Heil aller unzählig vielen übrigen Menschen auf einem 
•außerordentlichen" Weg •gegen" die Regel geschieht. Denn dieser Christ 
sieht doch gleichzeitig, daß diese Ausnahme vom Prinzip der Zahl nach der 
Normalfall ist. Wenn das Christentum Christus ist, die absolute Tat 
Gottes am Menschen, in der Gott sich selbst gibt, dann kann das Christen- 
tum und so die Kirche auf den Anspruch eines Absolutheitscharakters und 
auf eine universale Sendung nicht verzichten. Die Kirche und der Christ 
können aber diese Bedeutung der Kirche (über ein bloß ideologisches 
Postulat hinaus) real nicht erst in einer unabsehbaren fernen Zukunft als 
gegeben erblicken; sie müsesn ein aktuelles, positives Verhältnis der Kirche 
als Heilswirklichkeit (nicht bloß als wohlwollender und erfahrener Dialog- 
partner) zur nichtkirchlichen Welt erkennen können. 

Hier bietet sich nun die Lehre von der Kirche als dem Grundsakrament 
des Heiles der Welt zur Versöhnung und als Mitte der beiden dialektischen 
Aussagen an, von denen wir ausgegangen sind. Das Wort von der Kirche 
als dem Grundsakrament des Heiles der Welt will, wenn es ernst genom- 
men wird, sagen: die Kirche ist die konkrete, geschichtliche Erscheinung in 
der Dimension der eschatologisch gewordenen Geschichte und der Gesell- 
schaft für das Heil, das durch die Gnade Gottes in der ganzen Länge und 
Breite der Menschheit geschieht. Kirche verhält sich zu diesem Heil 
der Welt wie in der individuellen Heilsgeschichte sakramentales Wort 
zur Gnade. Diese beiden Größen haben in der individuellen Heils- 
geschichte einen inneren Zusammenhang, sind aber nicht identisch; jedes 
kann dem anderen in der Zeitlichkeit der Geschichte vorausgehen; Gnade 
kann schon gegeben sein, wo das Sakrament noch nicht gegeben ist; gülti- 



Das neue Bild der Kirche 13 

ges Sakrament kann noch seine Erfüllung durch die Gnade finden müssen, 
die durch es angezeigt wird. Ähnlich ist die Kirche die geschichtliche 
authentische Erscheinung der Gnade, die überall als Heil sich anbietet, die 
sich zwar in sakramental-geschichtlicher Greifbarkeit und in der Reflek- 
tiertheit der ausdrücklichen Predigt des Evangeliums darstellen und 
bezeugen will, nicht aber erst dort geschieht, wo diese Ausdrücklichkeit, 
gesellschaftliche Sichtbarkeit und worthafte Reflektiertheit sich voll, d. h. 
kirchlich, gegenwärtig setzt und so selbst wieder ein Stück Kirche als 
geschichtliche Greifbarkeit ihrer selbst erwirkt. Aber eben darum ist auch 
umgekehrt diese kirchliche ob j ektivierende Erscheinung der Gnade Erschei- 
nung und Verweis auf diese Gnade, wo immer sie auch geschehen mag, 
sakramentales Zeichen der der Welt und Geschichte als ganzes angebo- 
tenen Gnade. Welt, Menschheit und Menschheitsgeschichte können christ- 
lich gewiß nicht als bloße Summe der einzelnen ihr Heil besorgenden 
Individuen und deren privater Heilsgeschichte verstanden werden. Sonst 
hätte statt der Fleischwerdung des Logos in der Einheit des Geschlechtes 
eine rein spirituelle Zusage Gottes an die Tiefe des Gewissens des je Ein- 
zelnen allein erfolgen müssen, eine rein existentialistisch zu interpretie- 
rende Heilsgeschichte. Die ursakramentale bzw. grundsakramentale Zu- 
sage des Heiles an diese Einheit der Menschheit, die den Einzelnen und 
seine Geschichte umfaßt, ist aber Christus bzw. die geschichtliche Bleibend- 
heit seiner Existenz, die Kirche. Diese grundsakramentale Zusage der 
Gnade an die Welt wirkt sich zwar auf die Einzelnen aus; sie soll sogar 
individuell sakramental im ausdrücklichen Wort und im konkreten Sakra- 
ment Wirklichkeit werden, wie ja auch diese grundsakramentale Zusage 
der Gnade an die Welt konstituiert ist durch die Gemeinschaft derer, die 
die Taufe empfangen und das Abendmahl des Herrn feiern. Aber 
diese Zusage erlangt nicht erst ihre Wirkung, wo sie in dem ausdrück- 
lichen Verkündigungswort und dem Sakrament konkret wird, die auf den 
Einzelnen sich beziehen. Wo immer Gnade in der Welt außerhalb des 
einzelnen Wort- und Sakramentsgeschehen sich ereignet, hat dieses Gna- 
denereignis schon im Grundsakrament der Kirche seine kategorial-heils- 
geschichtliche Greifbarkeit. 

Von dieser eben nur angedeuteten Grundposition her ist ein neues Kir- 
chen-•erlebnis" verständlich, eben die Erfahrung, daß die Kirche das 
Grundsakrament des Heiles der Welt gerade dort noch ist, wo die Welt 
nicht Kirche ist. Der Christ von heute und morgen wird ein kirchliches 
Christentum nicht in erster und ursprünglicher Weise erleben als eine der 
vielen Weltanschauungen, die sich auf dem Markt der Welt Konkurrenz 
machen, nicht als eine Summe von Theorien, die sich in der Ebene der 
kategorialen Aussage als Nein zu anderen solchen Reflexionen über das 



Karl Rahner 14 

Dasein des Menschen verhalten. Der Katholik muß die Kirche erfahren 
und erleben als den •Vortrupp", das sakramentale Zeichen, die geschicht- 
liche Greifbarkeit einer Heilsgnade, die weiter als die soziologisch faßbare, 
die •sichtbare" Kirche greift, einer anonymen Christlichkeit, die •außer- 
halb" der Kirche noch nicht zu sich selbst gekommen ist, •drinnen" in der 
Kirche aber •bei sich" ist; nicht weil sie draußen schlechterdings nicht 
gegeben wäre, sondern weil sie dort objektiv noch nicht zur vollen Reife 
gelangt ist und darum sich selbst noch nicht in der Ausdrücklichkeit und 
reflexen Objektivität des formulierten Bekenntnisses, der sakramentalen 
Vergegenständlichung und der soziologischen Organisation versteht, wie 
dies in der Kirche selbst geschieht. 

Der Christ wird die Nichtchristen (wir lassen zur Vereinfachung des 
Problems die nichtkatholischen Christen außer Betracht) nicht als die 
Nicht-Christen ansehen, die, weil sie nicht Christen sind, außerhalb des 
Heiles stehen, sondern-wenn es wahr ist, daß das Christentum das Heil ist, 
und nicht Gott hinsichtlich des ewigen Heils plötzlich den guten Willen für 
die Sache selbst gelten läßt, was im Grunde die Lehre von der mittelhaften 
und nicht bloß gebothaften Notwendigkeit der Kirche und Gnade aufheben 
würde - als anonyme Christen, die nicht wissen, was sie in der Tiefe des 
Gewissens durch die Gnade eigentlich sind, was sie nämlich sind durch 
einen vielleicht sehr impliziten, aber wahrhaften Vollzug dessen, was auch 
der Christ vollzieht, indem er dabei auch in der gegenständlichen Reflexheit 
seines Bewußtseins weiß, was er tut. Kein Zweifel: dieses Wissen, dieser 
ausdrückliche, satzhafte, •bekenntnismäßig" formulierte Glaube, der auch 
eine soziologische Vergesellschaftlichung der so Glaubenden ermöglicht 
und diese dazu verpflichtet, ist ein Teil des vollen Christentums und ist 
eine Gnade, die wiederum erleichtert und sicherer stellt, daß das wirklich 
in der Tiefe des Daseins und des Gewissens gegenwärtig ist, was so 
bekannt wird. Kein Zweifel, daß der Katholik sein ausdrückliches Zuge- 
hören zur Kirche mit Recht als unverdiente Gnade, als Glück, als Verhei- 
ßung des Heiles empfindet und preist, dabei freilich aber auch bis ins 
Tiefste erschreckt weiß, daß die größere Gnade auch die höhere Gefahr ist, 
daß von dem mehr verlangt wird, dem mehr gegeben ist, und der nicht 
weiß, ob er dem gerecht wird, was von ihm - und nicht von den anderen 
- verlangt wird. Er weiß, daß auch hier gelten kann, was der Herr gesagt 
hat: daß viele von Osten und Westen kommen werden, die Kinder des 
Reiches aber in die Finsternis hinausgeworfen werden (Mt 8,11 f.). Auch 
das Kirchendekret unterscheidet mit einem Wort Augustins6 (Nr.  14) 

Zur Einzelexegese dieser Teile der Kirchenkonstitution vgl. K. Rahner, Sündige Kirche 
nach den Dekreten des II. Vatikanischen Konzils, in: Schriften zur Theologie VI (Einsie- 
deln 1965), 321-347 bes. S. 334 ff. 



Das neue Bild der Kirche 15 

zwischen einer Zugehörigkeit zur Kirche •corde" (im Herzen) und einer 
solchen •corpore" (dem Leibe nach). Der katholische Christ weiß, daß er 
•corpore" zur Kirche gehört; daß er aber auch •corde" in ihr lebt durch 
die glaubende Liebe, das weiß er nicht sicher, das kann er nur - und muß 
er - hoffen. Aber weil der Christ das Heil auch der anderen erhofft, weil er 
heute theologisch genug weiß, um zu sehen, daß er dies hoffen (wenn auch 
nicht sicher wissen) kann, weil er sich heute theologisch leichter als früher 
denken kann, wie man •Christ" (was hier heißen will: ein in der Gnade 
Gottes und seines Christus lebender Mensch) sein kann, selbst wenn man 
den Namen Christi nicht kennt oder meint, ihn ablehnen zu müssen, darum 
kann er sich selbst und die namentlichen Christen, die Kirche, nur sehen als 
den Vortrupp derer, die auf den Straßen der Geschichte in das Heil Gottes 
und in seine Ewigkeit hineinwandern7. Die Kirche ist ihm gewissermaßen 
der uniformierte Teil der Streiter Gottes, jener Punkt, an dem das innere 
Wesen des menschlich-göttlichen Daseins der Welt auch geschichtlich und 
soziologisch in Erscheinung tritt (besser: am deutlichsten in Erscheinung 
tritt, weil für den erhellten Blick des Glaubens auch außerhalb der Kirche 
die Gnade Gottes nicht aller Leibhaftigkeit entbehrt). Der Christ weiß: 
Das Morgenlicht auf den Bergen ist der Anfang des Tages in den Tälern, 
nicht der Tag oben, der die Nacht unten richtet. 

Angesichts der christlichen Lehre, daß es kein absolutes böses Prinzip 
gibt, daß das Böse das Nichtige ist, daß der einzige Gott gut ist und das 
Gute auch der Welt will, daß das Wirkliche auch das Gute ist, daß also ein 
wahrer Realismus von der Wirklichkeit gut denken muß, weiß der Christ, 
daß es eine Gotteslästerung wäre, zu meinen, im letzten Verstand lasse 
das Böse sich leichter tun als das Gute, auf dem Grund der •nüchtern" 
und realistisch durchschauten Wirklichkeit hause das Böse und nicht das 
Gute, das Böse habe am Ende doch den längeren Atem als das Gute. 
Er weiß, daß so nicht die Demut der Kreatur, sondern ihr Hochmut 
denkt, der meint, wenigstens im Bösen sich von Gott emanzipieren zu 
können, was doch einfach eine dumme Lüge ist. Der Christ weiß, daß es ja 
gerade die Leistung seines Daseins ist, die ihm abverlangt wird: in der 
Finsternis an das Licht, im Schmerz an die Seligkeit zu glauben, in unserer 
Relativität an die Absolutheit Gottes. Er weiß, daß uns die Offenbarung in 
ihrer Geschichte nur deshalb unsere Sünde entlarvt hat, damit wir die 
Vergebung Gottes glauben (die Schuld allein für sich hätten wir bereits 
an unserem Schmerz, unserem Tod und unserer Ausweglosigkeit erfahren 

7 Im folgenden hat sich der Verfasser erlaubt, für die Zwecke dieses Vortrags einige Aus- 
führungen wörtlich zu übernehmen, die er bereits früher veröffentlicht hat: Dogmatische 
Randbemerkungen zur Kirchenfrbmmigkeit, in: Schriften zur Theologie V (Einsiedeln2 

1964), 379 ff. 



Karl Rahner iß 

können). Wenn Paulus den Unglauben der Juden (Rom 9-11) als vor- 
läufigen sieht, so ist dem (wenigstens für eine Theologie, die nicht mehr 
einfach •kollektivistisch" denken und doch Paulus recht geben will) nicht 
schon durch die Meinung Rechnung getragen, daß bloß die später kom- 
menden Juden gläubig werden, die früheren aber schlechthin wrcgläubig 
geblieben sind. Nur ein unchristlicher Kollektivist kann sich die Sache so 
einfach denken - gleichgültig, wie weit bei Paulus selbst der bei ihm fest- 
gehaltene, den Kern seiner Überlegung bildende Sieg der Gnade Gottes 
über den •Unglauben" schon explizit bis zum Ende entwickelt ist oder 
nicht. Der später geschichtlich in Erscheinung tretende Glaube des Volkes 
Israel (der freilich auch dann noch keine für uns greifbare sichere Heils- 
prädestination des Einzelnen ist) muß ein Zeichen dafür sein, daß Gott 
sich auch früher schon dieses Volkes erbarmt hat in einer für uns ungreif- 
baren und unbegreiflichen Weise (wieder ist damit nichts über den Ein- 
zelnen als solchen ausgemacht). Denn warum sollte Israel als ganzes sonst 
nach dem Glauben seiner späteren Periode und nicht nach dem Unglauben 
seiner früheren Zeit benannt werden? Wie könnte man sonst eher sagen: 
•Israel schlechthin wird von Gottes Gnade gefunden werden" als: •Dieses 
Volk hat sich Gott verweigert"? 

Darum sieht der Christ gelassen und ohne Angst in die Welt hinein, in 
die Welt der tausend Meinungen und Weltanschauungen. Er braucht nicht 
ängstlich die Statistik zu befragen, ob auch wirklich die Kirche die größte 
Weltanschauungsorganisation ist, ob sie relativ so schnell wächst wie die 
Weltbevölkerung. Er wird zwar mit missionarischem Eifer in die Welt 
blicken, so wie sich auch die Kirchenkonstitution und das Missionsdekret 
darum bemühen, daß ihr ganz erstaunlicher Heilsoptimismus die missio- 
narische Sendung der Kirche nicht verdunkelt oder den Missionseifer der 
Christen nicht schwächt, wobei es eine nicht zu behandelnde Frage bleiben 
mag, ob zwischen diesem Heilsoptimismus und der unaufgebbaren Mis- 
sionsverpflichtung eine •Synthese" schon in aller möglichen Deutlichkeit 
geglückt ist. Jedenfalls wird der Christ für den Namen Christi Zeug- 
nis ablegen. Er wird von seiner Gnade anderen mitteilen wollen, denn er 
besitzt eine Gnade, deren die anderen entbehren, noch entbehren, eben die 
Gnade, •corpore" und nicht nur •corde" zur Kirche zu gehören und so auch 
beizutragen zu jenem sakramentalen Grundzeichen, das die Kirche ist und 
die ganze Welt anruft, in Freiheit und Leibhaftigkeit jenem göttlichen 
Leben im Dasein Raum zu geben, das als Angebot göttlicher Selbstmittei- 
lung schon immer im Grunde des menschlichen Wesens - ob angenommen 
oder abgelehnt - am Werk ist und die Geschichte nicht nur auf ihre selige 
Vollendung hin vorantreibt, sondern auch in ihr selbst in vollem Maß 
inkarniert erscheinen will. Aber der Christ weiß: wenn er in seiner missio- 



Das neue Bild der Kirche 17 

narischen Sendung gelassen und geduldig eifrig ist, dann hat sein Eifer 
die größten Chancen. Er weiß, daß er die Langmut Gottes (die nach Pau- 
lus einen positiven heilhaften, nicht richtenden Sinn hat) nachahmen darf. 
Er weiß, daß Gott diese Welt so gewollt hat, wie sie ist, weil sie sonst 
nicht wäre, und daß auch das •bloß" Zugelassene nur als Moment an 
einem göttlich Gewollten (und nicht nur Zugelassenen) zugelassen ist 
und dieses Gewollte nicht nur als die Offenbarung der Gerechtigkeit 
Gottes, sondern auch als die Offenbarung seiner unendlichen Güte zum 
Menschen gehofft werden darf und gehofft werden muß. 

Der Christ weiß, daß Gott das Werk seiner Gnade nicht erst beginnt, 
wenn der Mensch im Namen Gottes damit anfängt. Der Christ tritt darum 
dem, der in der •Weltanschauung" nicht sein Bruder sein will, dennoch 
kühn und hoffend als Bruder gegenüber. Er sieht in ihm den, der nicht 
weiß, was er eigentlich doch ist, dem noch nicht deutlich geworden ist, was 
er in der Tiefe seiner Existenz dennoch vermutlich schon vollzieht (so sehr, 
daß man die Pflicht hat, das hoffend anzunehmen, und es lieblos wäre, ihn 
für weniger zu halten. Denn darf ich als Christ einfach schlankweg voraus- 
setzen, der andere sei außerhalb der Gnade Gottes?). Der Christ sieht im 
anderen das anonyme Christentum in tausend Weisen am Werk. Wenn er 
weiß, daß der Mensch immer mehr ist und mehr in seiner Existenz vollzieht, 
als er selbst davon sich sagen kann, wenn grundsätzlich Existenz und deren 
theoretische Selbstinterpretation sich nie adäquat decken, dann kann er es 
nicht als indiskrete Anmaßung gelten lassen, wenn er gegen die Selbst- 
interpretation des Nichtchristen dennoch in ihm ein •anonymes Christen- 
tum" als gnadenhaft vorgegeben oder sogar als unreflex vollzogenes ge- 
geben behauptet. Wenn der Christ sich selbst (richtig verstanden) als 
•simul iustus et peccator"8 oder darum auch als •simul fidelis et infidelis"9 

interpretiert, obwohl er ein •fidelis" und nur das sein will, dann ist es auch 
keine Unverschämtheit, wenn er den Nichtchristen als vielleicht •simul 
fidelis" versteht, obwohl dieser nur ein •infidelis" zu sein beabsichtigt. 
Wenn der Christ den Nichtchristen gütig, liebevoll, seinem Gewissen treu 
sieht, wird er heute nicht mehr sagen: das sind •natürliche" Tugenden. 
Solche gibt es im Grunde doch nur •in abstracto". Er wird nicht mehr 
sagen, es seien gewiß nur die •glänzenden Laster der Heiden", wie es 
Augustinus tat. Er wird vielmehr denken: da wirkt die Gnade Christi auch 
in dem, der sie noch nie ausdrücklich angerufen, aber in der unaussprech- 
lichen, namenlosen Sehnsucht seines Herzens doch schon begehrt hat; da ist 

8 Vgl. dazu K. Rahner, Gerecht und Sünder zugleich, in: Schriften zur Theologie VI (Ein- 
siedeln 1965), 262-276. 
9 Vgl. dazu J. B. Metz, Der Unglaube als theologisches Problem, in: Concilium I (1965), 
484-492. 



Karl Rahner 18 

einer, in dem auch schon das unaussprechliche Seufzen des Geistes das 
schweigende, aber alles durchwaltende Geheimnis des Daseins, das wir 
Christen als den Vater unseres Herrn Jesus Christus kennen, angerufen 
und erbetet hat. Wenn der Christ den •Heiden" willig sterben sieht, wenn 
er merkt, wie der andere sich, als ob es nicht anders sein könnte (ach, es 
kann anders sein, da man die letzte Kraft des ganzen geballten Daseins 
verwenden kann zum absoluten Protest und zum absoluten zynischen Zwei- 
fel), willig im Tod fallen läßt in den bodenlosen Abgrund, den er nie aus- 
gelotet hat (weil er, um Gott zu fassen, unendlich sein muß), und in dieser 
nicht mehr genannten Willigkeit bekennt, daß dieser Abgrund der Ab- 
grund des sinnvollen Geheimnisses und nicht der verdammenden Leere 
ist, dann sieht der Christ in einem solchen Sterbenden den zur Rechten 
Christi an das heilbringende Kreuz des Daseins Genagelten, und diese 
Wirklichkeit, die personal vollzogene und angenommene Wirklichkeit 
dieses Sterbenden, spricht ohne Worte: •Herr, gedenke meiner, wenn Du 
in Dein Reich kommst". Warum sollte es nicht so sein? Die reine, nicht 
mehr als Mittel zu irdischer Daseinsbehauptung verzweckte Transzendenz 
des Menschen, die angenommen und ausgehalten wird, kann doch von der 
Gnade erhoben werden, so daß sie, von ihrer Krümmung ins Endliche hin- 
ein befreit, die Dynamik auf den Gott des ewigen Lebens wird, insofern 
dieser in seiner eigensten, mitzuteilenden und mitgeteilten Wirklichkeit 
das Ziel und Ende der übernatürlichen Bestimmung des Menschen ist. 
Diese überbietende und befreiende Ausrichtung der geistigen Transzen- 
denz des Menschen durch die Gnade ist, weil sie nach gut thomistischer 
Lehre auch den Horizont, das •Formalobjekt" des geistigen Vollzugs ver- 
ändert, wenn sie auch kein gegenständliches neues Objekt vorstellt, der 
Sache nach eine •Offenbarung", und zwar keine •natürliche", sondern eine 
gnadenhafte, von Gott her freie, personale und in diesem Sinn schon wort- 
hafte und darum, wenn angenommen, Glaube. 

Warum sollte also das gehorsame und liebende Sicheinlassen eines 
Menschen auf die unverfügbare Unendlichkeit seiner Transzendenz, auf 
die man sich nicht im Maße ihrer Erfaßtheit durch uns, sondern im Maße 
der unverfügbaren Erfaßtheit durch sie einläßt, in der gegenwärtigen 
Ordnung des übernatürlichen Heilswillens Gottes nicht mehr sein können 
als bloß solche geistig-natürliche Transzendenz? Warum sollte sie nicht 
faktisch durch die Tat Gottes an uns die Dynamik sein, die uns hineinträgt 
in das Leben Gottes? Und warum sollte es nicht genügen, daß der Mensch 
diese Dynamik dadurch annimmt, daß er das Unbegreifliche in seiner 
Unbegreiflichkeit über sich willig verfügen läßt? (Muß eigens betont wer- 
den, daß darin natürlich alle Erfordernisse der natürlichen und übernatür- 
lichen Ethik als implizit enthalten zu denken sind? Freilich so enthal- 



Das neue Bild der Kirche 19 

ten, daß, wie die Erfahrung der Heiden, aber auch der Christen zeigt, 
die richtige Ausgerichtetheit auf Gott auch dort existentiell •subjektiv" 
vollzogen sein kann, wo sich bedeutendste Irrtümer hinsichtlich materieller 
Einzelnormen des Sittlichen vorfinden10.) 

Wenn der Christ demnach dem •Nichtchristen" das Christentum pre- 
digt, wird er nicht so sehr von der Vorstellung ausgehen, einen anderen 
zu etwas machen zu wollen, was er bisher schlechterdings nicht ist, sondern 
er wird versuchen, ihn zu sich selbst zu bringen. Natürlich nicht in dem 
Sinne, daß das Christentum modernistisch nur die Explikation eines natür- 
lichen religiösen Bedürfnisses wäre, sondern weil Gott in seiner Gnade 
wegen seines allgemeinen Heilswillens schon längst die eigentlichste inner- 
ste Wirklichkeit des Christentums dem Menschen angeboten hat und weil 
es durchaus möglich und wahrscheinlich ist, daß der Mensch diese Wirklich- 
keit schon frei angenommen hat, ohne es reflex zu wissen. Unter diesen 
Voraussetzungen wird also der Christ von heute und morgen die Kirche 
sehen und erfahren. Nicht als das Seltene und nur mühsam sich Behaup- 
tende, nicht als eine der vielen •Sekten", in die die Menschheit aufgespal- 
ten ist, nicht als eines der vielen Momente einer pluralistischen Gesellschaft 
und eines pluralistischen Geisteslebens der Menschheit. Sie erscheint dem 
Christen vielmehr als die Greifbarkeit des innerlich schon Verbindenden, 
als die geschichtliche Verfaßtheit des Allgemeinen und (trotz aller freien 
Gesetztheit durch Gott, aber eben durch Gott und nicht durch ein parti- 
kuläres endlich Seiendes!) eigentlich Selbstverständlichen, als die reine 
Darstellung des von Gott geplanten Wesens des Menschen (des •histo- 
rischen" Wesens des Menschen, zu dem die übernatürliche Berufung ge- 
hört), kurz als das Grundsakrament einer Gnade, die, gerade weil sie 
allen angeboten wird, auch dort, wo das einzelne Sakrament (der Taufe) 
noch nicht gegeben ist, zu ihrer sakramentalen Geschichtlichkeit drängt. 
Gerade so aber ist diese Gnade niemals einfach identisch mit dem wirk- 
samen Zeichen ihrer selbst, sondern durch das Einzelzeichen, das sie 
gegenwärtig setzt und durch das sie gegenwärtig gesetzt wird (beides ist 
auszusagen), verheißt sie, daß sie überall mächtig ist. Wir können ruhig 
sagen: die Gnade Gottes verheißt durch das sakramentale Einzelzeichen, 
daß sie überall mächtig ist, auch dort, wo dieses sakramentale Einzel- 
zeichen als solches nicht schon die Menschen konkret erreicht, in denen 
wir die Gnade Gottes mächtig hoffen. Denn diese Einzelzeichen zusammen 
bilden (in Einheit mit anderen kirchenbildenden Momenten) die Kirche, 
weil sie die Gemeinschaft der Getauften und der Abendmahlfeiernden ist. 
Sie aber ist als •sacramentum" des Heiles der Welt die Verheißung von 

10 Vgl. dazu K. Rahner, Handbuch der Pastoraltheologie, Bd. II (Freiburg 1966)  2 Teil 
6. Kap. § 8. 



Karl Rahner 20 

deren Gnade. Wenn die Geschichte der Menschheit eine ist, in der alles 
von Abel bis zum letzten Menschen zusammenhängt und jeder für jeden 
durch alle Zeiten hindurch - und nicht nur bei einer irdischen Gleichzeitig- 
keit und Gleichräumigkeit - etwas bedeutet, dann ist eben die Kirche der 
Sauerteig nicht nur dort, wo sie ein Stück des übrigen Mehles für unsere 
Augen sichtbar ergriffen und so je selbst zu einem Stück der Fermentation 
gemacht hat, sondern immer und für alle, für jede Zeit und gerade auch 
dort, wo sich das Mehl für uns greifbar (noch) nicht in den gesäuerten Teig 
verwandelt hat. Die Kirche wird also diesem Christen des neuen Kirchen- 
bildes als Verheißung an die nichtkirchliche Welt erscheinen. Und zwar 
nicht nur und nicht erst insoweit, als diese Welt selber schon Kirche gewor- 
den ist. Das Versprechen ist nicht nur die Verheißung der wachsenden 
Kirchenwerdung dieser Welt, sondern ist die wirkliche Hoffnung einer 
Rettungsmöglichkeit der Welt durch die Kirche, auch dort noch, wo sie 
nicht selber schon geschichtlich erfahrbar Kirche wird. 

IV. Gemeinde der Liebe 

Von hier aus wird auch der tiefste Grund des kollegial-synodalen Prin- 
zips in der Kirche erst deutlich, über das so viel auf dem Konzil verhandelt 
und gelehrt worden ist: die Liebe der in Christo Geeinten und Gleichen, 
die auch der Grund aller hierarchischen Differenzierung ist. Die Einheit 
der Liebe im Geist, die von Gott geschenkte Brüderlichkeit war natürlich 
an sich immer Mitte und Ziel der Botschaft des Evangeliums und des 
Dienstes an der Kirche. Denn sie hat immer gewußt und gepredigt, daß 
Gottes- und Nächstenliebe ein und dasselbe Gebot und die eine Gnade 
sind, die rechtfertigt. Doch wird diese unbegreifliche Selbstverständlich- 
keit, die das Geheimnis unseres Daseins ausmacht, in ganz neuer Weise 
das Bild der Kirche und die Kirchenfrömmigkeit der Zukunft bestimmen. 

Man mag die übliche Rede von der heutigen Massengesellschaft für 
falsch, einseitig oder voreilig halten. Aber dieses Wort weist doch auf eine 
Gefahr hin, auf die Gefahr, daß gerade wegen der immer größeren 
sozialen Verflechtungen zwangshafter Art, wegen der immer höheren 
gesellschaftlichen Formen und Systeme, die sich ausbilden, wegen der 
wachsenden Unübersichtlichkeit des Daseins und der sich steigernden 
Spezialisierung der Funktion des Einzelnen in der Gesellschaft der Ein- 
zelne selbst kein konkretes Du, keinen Raum der Intimität, der nicht doch 
Verlassenheit und Einsamkeit bedeutet, mehr findet, sondern das anonyme, 
jederzeit auswechselbare funktioneile Teilchen in einem ungeheueren 
gesellschaftlichen Apparat wird. Natürlich bilden sich auch außerhalb des 
kirchlichen Raumes und unabhängig von der Kirche gegen diese Gefahr 



Das neue Bild der Kirche 21 

Gegenkräfte und neue Gestalten informeller Gruppen, die eine bergende 
Nähe von Mensch zu Mensch vermitteln; gewiß wird die Familie ihre 
älteste und neueste Bedeutung zugleich erst recht gewinnen, das Haus 
personal einmaliger Liebe zu sein. Aber eben darum kann auch die Kirche 
am Ort als Gemeinde der Liebe, versammelt um den Altar Christi, eine 
ganz neue Bedeutung erlangen, gerade wenn die Ortskirche in Zukunft 
nicht mehr in erster Linie erscheinen wird als der verwaltungstechnische 
Exponent einer institutionellen Großorganisation zur autoritativen Be- 
treuen des Seelenheiles der Einzelnen. Die Kirche als Ortsgemeinde wird 
die Gemeinde der frei Glaubenden sein, der persönlich Entschlossenen, 
für die die Taufe Ausdruck und Erscheinung der Gnade des vollzogenen 
Glaubens oder wenigstens der Aufnahme in eine Familie und eine Ge- 
meinde von Glaubenden ist, in der der Glaube der Heranwachsenden 
wirklich als persönlich übernommener reifen kann. In solcher Gemeinde 
wird die Brüderlichkeit gedeihen können, die in Christus gegründet ist. 
Diese Glaubensgemeinde der Zukunft darf gewiß keine Sekte sein, die 
sich ängstlich und mürrisch im Windschatten der Geschichte und der Ge- 
sellschaft versteckt, als ein Trüppchen der im Leben Zukurzgekommenen. 
Wenn eine solche Gemeinde sich als Sakrament des Heiles der Welt erlebt, 
kann sie ja ihre Zeugnisaufgabe, ihre Funktion als Salz und Sauerteig der 
Welt, ihre Sendung in alle Bereiche des menschlichen Lebens hinein gar 
nicht übersehen. Aber sie kann sich wirklich selbst als Gemeinde der Brü- 
derlichkeit in Christus erfahren. 

Gemessen an der physischen, ja ideologischen Macht der künftigen Welt- 
staaten oder des künftigen Weltstaates wird auch die Gesamtkirche eine 
geringere Macht als je innerhalb ihres geschichtlichen Raumes haben, 
wenn unter Macht die Möglichkeit der Bestimmung eines Menschen ver- 
standen wird, die der Wahrheit und der Liebe vorausliegt. Die Hirten 
und Amtsträger der Kirche werden daher gerade bei aller selbstverständ- 
lichen Anerkennung ihrer geistlichen Vollmacht gar nicht mehr als Träger 
gesellschaftlicher Macht erfahren werden, die als real wirksame unabhän- 
gig und im voraus zum Glauben, zur Treue und zum Vertrauen der Glie- 
der der Kirche gegeben wäre. Die Vollmacht des Amtes kommt von Christi 
Sendung, seine reale Bedeutung aber ruht dann einzig auf der Liebe, die 
diejenigen zusammenhält, die als Gleiche, Geheiligte und die Liebe Christi 
in der Gemeinde Erfahrende untereinander verbunden sind, so daß wirk- 
lich ein familienhafter Austausch zwischen Laien und Hirten entstehen 
kann, von dem die Kirchenkonstitution spricht (Nr. 37). Dieses Eigentlich- 
ste und Innerste wird - viel deutlicher und unmittelbarer als früher - alles 
notwendig bleibende Institutionelle an ihr tragen, durchformen und durch- 
lichten, nämlich die Liebe der Brüder des einen Glaubens an den einen 



Karl Rahner 22 

Herrn, der in die unbegreifliche und selige Maßlosigkeit Gottes hinein 
befreit. In dieser Gemeinde wird die Einheit von Gottes- und Nächsten- 
liebe ganz neu erfahren werden. Gott wird nicht auf den Menschen ent- 
mythologisierend reduziert. Aber in dem Christentum der Menschwer- 
dung Gottes wird Gott im Menschen gefunden und der Mensch erfunden 
als das Geheimnis, das ek-sistiert in das Geheimnis Gottes hinein und sein 
wahres Wesen nur findet in dem, was er selbst nicht ist, so aber - in Liebe 
angenommen - erfahren läßt, was mit Gott eigentlich gemeint ist. Freilich 
haben wir vorerst nur schwache und undeutliche Vorstellungen, wie kon- 
kret eine solche Gemeinde der neuen Gottes- und Nächstenliebe aussehen 
wird, wie eine Altarkirche der Liebe gestaltet ist, die weder ein religiös 
verbrämter Nachbarschaftsclan oder das sektenhafte warme Nest der ge- 
sellschaftlich Frustrierten noch (wie doch heute meist) das sehr heilig vor- 
nehme Warenhaus ist, in dem der Einzelne moralische Stärkung für sein 
individuelles Seelenheil bezieht und es dabei in Kauf nimmt, daß viele 
gleichzeitig den Dienst dieses Warenhauses in Anspruch nehmen, ja diese 
kollektive Bedienung sogar der sehr individualistischen Absicht dienlich 
ist. Die Gemeinde der neuen Kirche muß eine Gemeinde der Liebe sein, 
und Liebe ist sehr konkret. Aber es ist besser, wir gestehen uns ehrlich, daß 
wir noch kaum wissen, wie eine solche Gemeinde der konkreten Liebe aus- 
sehen kann. Nur wenn wir nicht meinen schon zu besitzen, sind wir fähig 
zu erwerben. Das gilt auch hier. 

V. Weitere Züge am neuen Bild der Kirche 

Mit dem bisher Gesagten ist freilich noch längst nicht alles gesagt, was an 
neuen Zügen im Bild der Kirche wenigstens ansatzweise in der Ekklesiolo- 
gie des Zweiten Vatikanums entdeckt werden kann. Das meiste sogar ist 
noch nicht gesagt. Zumal weil das Ursprünglichste immer das Neueste bleibt. 

Dieses Älteste und Neueste an der Kirche ist das, was sie sagt und vermit- 
telt. Sie sagt aber im Grunde nicht sich selbst, sie ist das Wort, das von 
Anderem spricht und dieses Andere für uns gegenwärtig und wirksam setzt. 

Eine Ekklesiologie verhält sich somit zu den anderen Traktaten der 
Dogmatik wie eine Grammatik, Poetik und Semantik zur Dichtung. Die 
Kirche versteht sich selbst am besten, wenn sie sich vollzieht, das heißt aber, 
wenn sie von Gott und seiner Gnade, von Jesus Christus, seinem Kreuz 
und seiner Auferstehung und von dem ewigen Leben spricht und sich in 
diesem Wort, das sie spricht, von der Gnade Gottes ergreifen läßt. Wir 
können auch sagen: sie begreift erst, was sie als Heils-•anstalt" ist, wenn 
sie sich selbst als Htihfrucht versteht und vollzieht. Kein Zweifel, daß die 
Kirchenkonstitution diese Wende vollzogen hat. Sie spricht zwar ausführ- 



Das neue Bild der Kirche 23 

lieh - warum auch nicht? - von der Kirche als Institution, von ihren Ämtern 
und Vollmachten, von ihrer hierarchischen Struktur, von ihrem Lehr- und 
Hirtenamt, von den Unterschieden in der Teilnahme an ihrer Sendung, 
von ihren Ämtern und Vollmachten, also von der Kirche als Heilsanstalt 
und Heilsvermittlung. Aber das alles ist doch eingefaßt und unterfangen 
durch ein grundlegenderes Kirchenverständnis, das die Kirche als das von 
Gottes Gnade zusammengeführte Volk Gottes sieht und die Kirche als 
Ergebnis der Gnade Gottes, als Heilsfrucht versteht. Wenn die Kirche als 
Leib Christi, als Volk Gottes erscheint, als •wanderndes Gottesvolk" ver- 
standen wird, das selbst noch sein Ziel durch die Geschichte sucht, wenn 
die Kirche sich selbst begreift als eine Wirklichkeit, die die Gestalt dieses 
Äons noch an sich trägt (Nr. 48), sich selbst dahinein aufzuheben begehrt, 
wo das Reich Gottes •alles in allem" und nicht mehr Kirche ist, wenn alle 
Träger hierarchischer Vollmacht mindestens ebensosehr gesehen werden 
als die, die sind, weil Kirche ist, denn als die, die die Kirche bilden, dann 
ist gewiß eine einseitige Sicht der Kirche als autoritativer Heilsanstalt 
überwunden, die Kirche erscheint dann nicht zuerst als die, die an uns 
handelt, sondern als die, die wir alle sind, weil uns die Gnade Gottes ge- 
troffen und zur Einheit verbunden hat. 

Noch auf viele neue Züge im Bild der Kirche könnte verwiesen werden. 
Nur ein paar wenige seien eben noch genannt. Mehr als in der kirchen- 
amtlichen Ekklesiologie von früher erscheint die Kirche jetzt als die sün- 
dige Kirche der Sünder, die sich dauernd zu ihrem Herrn bekehren muß, 
wenn man auch nicht sagen kann, daß dieses Thema einer Ekklesiologie 
das ganze ihm zukommende Gewicht erhalten habe. Die Kirche erscheint 
als die Kommunion des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe (Nr. 8; 64; 
65), als Kirche der Trinität (Nr. 4). Sie ist nicht nur die Kirche hierarchischer 
Vollmachten und der Sakramente, sondern auch die Kirche der freien 
Charismen (Nr. 12), die Kirche des Martyriums (Nr. 42), das übrigens auch 
in der nichtkatholischen Christenheit unbefangen als gegeben gesehen 
wird. Die Kirche empfindet sich als die Kirche der Armen und Bedräng- 
ten (Nr. 8; 41); sie überwindet in der Kirchenkonstitution viel deutlicher 
als bisher das von der Patristik und dem Mittelalter her unterschwellig nur 
zu oft gegebene Mißverständnis, als sei durch die Unterscheidung von 
Klerus und Laienschaft oder von Ordensstand und Laientum schon ohne 
weiteres eine Verschiedenheit der Nähe des Menschen zu Gott, seiner Got- 
tesliebe und Nächstenliebe und so seiner Heiligkeit gegeben. Die Kirche 
weiß sich als die Kirche in der eschatologischen Phase der Heilsgeschichte, 
in der für den Glauben das Drama des Dialoges zwischen Gott und Mensch 
von Gott schon unwiderruflich zum Heil des Menschen entschieden ist 
(Nr. 48); sie weiß sich aber gerade so als die, die die Gestalt dieses Äons 



Josef Sudbrack 24 

noch an sich trägt und selber noch zu jener Schöpfung gehört, die seufzend 
die Offenbarung der Herrlichkeit der Kinder Gottes erwartet. Sie ist also 
nicht die bleibende Heilsanstalt, die den einzelnen Heilsempfängern das 
zukünftige Reich Gottes und ihr ewiges Leben vermittelt, um selbst hier zu 
bleiben, sondern die Pilgerin, die selber durch die Geschichte auf jene 
Ewigkeit hin wandert, in der sie als solchermaßen autoritative und sakra- 
mentale Heilsanstalt nicht mehr sein wird (Nr. 48). 

Wir haben nur wenige Züge im neuen Bild der Kirche hervorheben 
können. Es soll damit auch nicht gesagt werden, daß andere uns von früher 
her vertrautere Züge in diesem Bild nicht mehr gültig seien oder keine 
Bedeutung mehr hätten. Es ist auch selbstverständlich, daß die existentielle 
Realisierung dieser neuen Züge im Bild der Kirche noch eine lange Erzie- 
hung erfordert, bis diese in der Kirchenfrömmigkeit des Einzelnen und 
in der Praxis der Kirche wirklich ganz lebendig in Erscheinung treten. 
Aber der Anfang einer solchen neuen Kirchenfrömmigkeit ist doch ge- 
macht. Es wird nun alles darauf ankommen, daß der Buchstabe dieser 
konziliaren Ekklesiologie wirklich Geist und Leben wird. 

Vom Geheimnis christlicher Spiritualität: 
Einheit und Vielfalt 

Josef Sudbrack SJ, München 

Kontroversen innerhalb der Theologie sind - besonders wenn es um die 
persönlichen Fragen der Spiritualität geht - nicht immer eine erfreuliche 
Sache; aber sie haben das Gute an sich (oder sollten es wenigstens haben), 
daß sie zu vertiefter Besinnung nötigen. Der Historiker kann leicht zeigen, 
daß manche, uns heute selbstverständlich scheinende christliche Lebens- 
haltung oft über Jahrhunderte von erbitterten Kontroversen begleitet war 
oder sogar aus •unversöhnlichen" Parteiungen als deren letztliche •Ver- 
söhnung" erwachsen ist. Das Zweite Vatikanische Konzil liefert in vielen 
seiner Ergebnisse ein Zeugnis für dieses geschichtliche Gesetz. So wäre 
z. B. das Wagnis des Dialogs mit nicht-katholischen oder sogar äußer- 
christlichen Weltanschauungen nicht möglich ohne den lange Zeit unter- 
irdisch schwelenden und um 1900 offen ausgebrochenen Konflikt zwischen 
einem liberalen, anscheinend alle Unterschiede der Religionen einebnen 




