
Josef Sudbrack 24 

noch an sich trägt und selber noch zu jener Schöpfung gehört, die seufzend 
die Offenbarung der Herrlichkeit der Kinder Gottes erwartet. Sie ist also 
nicht die bleibende Heilsanstalt, die den einzelnen Heilsempfängern das 
zukünftige Reich Gottes und ihr ewiges Leben vermittelt, um selbst hier zu 
bleiben, sondern die Pilgerin, die selber durch die Geschichte auf jene 
Ewigkeit hin wandert, in der sie als solchermaßen autoritative und sakra- 
mentale Heilsanstalt nicht mehr sein wird (Nr. 48). 

Wir haben nur wenige Züge im neuen Bild der Kirche hervorheben 
können. Es soll damit auch nicht gesagt werden, daß andere uns von früher 
her vertrautere Züge in diesem Bild nicht mehr gültig seien oder keine 
Bedeutung mehr hätten. Es ist auch selbstverständlich, daß die existentielle 
Realisierung dieser neuen Züge im Bild der Kirche noch eine lange Erzie- 
hung erfordert, bis diese in der Kirchenfrömmigkeit des Einzelnen und 
in der Praxis der Kirche wirklich ganz lebendig in Erscheinung treten. 
Aber der Anfang einer solchen neuen Kirchenfrömmigkeit ist doch ge- 
macht. Es wird nun alles darauf ankommen, daß der Buchstabe dieser 
konziliaren Ekklesiologie wirklich Geist und Leben wird. 

Vom Geheimnis christlicher Spiritualität: 
Einheit und Vielfalt 

Josef Sudbrack SJ, München 

Kontroversen innerhalb der Theologie sind - besonders wenn es um die 
persönlichen Fragen der Spiritualität geht - nicht immer eine erfreuliche 
Sache; aber sie haben das Gute an sich (oder sollten es wenigstens haben), 
daß sie zu vertiefter Besinnung nötigen. Der Historiker kann leicht zeigen, 
daß manche, uns heute selbstverständlich scheinende christliche Lebens- 
haltung oft über Jahrhunderte von erbitterten Kontroversen begleitet war 
oder sogar aus •unversöhnlichen" Parteiungen als deren letztliche •Ver- 
söhnung" erwachsen ist. Das Zweite Vatikanische Konzil liefert in vielen 
seiner Ergebnisse ein Zeugnis für dieses geschichtliche Gesetz. So wäre 
z. B. das Wagnis des Dialogs mit nicht-katholischen oder sogar äußer- 
christlichen Weltanschauungen nicht möglich ohne den lange Zeit unter- 
irdisch schwelenden und um 1900 offen ausgebrochenen Konflikt zwischen 
einem liberalen, anscheinend alle Unterschiede der Religionen einebnen 



Vom Geheimnis christlicher Spiritualität 25 

wollenden Christentum und der integralen Haltung, für die die Heils- 
grenze ungefähr mit den Mauern der römisch-katholischen Kirche zusam- 
menfiel. Vielleicht ist das augenblickliche Ringen um eine gültige Formu- 
lierung der Stellung des Christen in der Welt auch nur ein solcher Ansatz- 
punkt für ein vertieftes Verständnis des christlichen Lebens. Man sollte bei 
solchen •Kontroversen" über die unschönen Begleittöne hinweghören kön- 
nen und sich dem eigentlichen Anliegen beider Parteien öffnen. 

•Spiritualität und Spiritualitäten" 

In der Kontroverse, die sich in Frankreich um L. Bouyers •Introduction 
ä la vie spirituelle"1 entspann, scheint mir ein Fragepunkt besonders ge- 
eignet, um zu einer solchen Vertiefung des christlichen Selbstverständnisses 
zu führen. J. Danielou hat ihn folgendermaßen formuliert: •Pere Bouyer 
macht aus seiner Abneigung gegenüber einer Vielfalt von Spiritualitäten, 
wie sie besonders in der Vielfalt der großen Orden zum Ausdruck kommt, 
kein Hehl. Er setzt ihr eine Spiritualität entgegen, die einfachhin die Spiri- 
tualität des Evangeliums und der Kirche ist. . . Ich glaube, daß sich in 
dieser Auffassung eine folgenschwere Vermischung verschiedener Aspekte 
verbirgt: Die Spiritualitäten sind Anstöße des Geistes in der Kirche und 
zugleich Wesensentfaltungen ihrer Lebenskraft. Ich fürchte, was Pere 
Bouyer Spiritualität der Kirche' nennt, ist seine persönliche Spiritualität, 
die er der Kirche auferlegen möchte"2. M. Giuliani sucht den Grund für die 
Betonung einer einzigen Spiritualität durch P. Bouyer darin, daß dieser 
zu sehr die eine und einzige •Objektivität des christlichen Dogmas" be- 
trachte und darüber •das konkrete Leben des Geistes in den Menschen" 
vergesse. •Wenn man den Blick stärker den geistlichen Haltungen zuwen- 
det, erkennt man deutlicher, daß sich die eine gemeinsame Antwort auf 
den Gnadenruf Gottes bei der Verschiedenheit der Berufenen und Ent- 
wicklungen in verschiedenen Ordens- und Spiritualitätsfamilien und in 
verschiedenen Arten der religiösen Lebensführung konkretisiert"3. 

Es hat hier wenig Sinn, andere Aussagen, die man bei Bouyer kritisierte 
und die alle mit der eben skizzierten Kontroverse zusammenhängen, auf- 
zuzählen, ebenso wie es sich nicht lohnt, auf die gereizte Antwort Bouyers 
einzugehen4. Wichtiger ist es, zu sehen, daß es in der Kontroverse keines- 

1 Precis de theologie ascetique et mystique. Paris 1960; die deutsche Übersetzung: Ein- 
führung in die christliche Spiritualität, Mainz 1965, wird demnächst eingehender in dieser 
Zeitschrift besprochen; in der Einleitung zu: La spiritualite du NT et des Peres, Paris 
1960, faßt Bouyer seine Meinung kurz zusammen. 
8 A propos d'une introduction ä la vie spirituelle, Etudes 94 (1961) 270-274; unser Zitat 
S. 272. 
3 Une introduction ä la vie spirituelle, Christus (1961) 396-411; unser Zitat S. 410. 
4 Etudes 94 (1961), 411-415, mit kurzer Replik Danielous. 



Josef Sudbrack 26 

wegs um einen Gegensatz zwischen Jesuiten (Danielou, Giuliani) und 
Oratorianern (Bouyer) geht, sondern um tieferliegende Grundhaltungen. 
H. de Lubac, sicher einer der profiliertesten französischen Jesuiten, würde 
sich z. B. auf die Seite Bouyers schlagen. In seinem ersten Teilhardbuch 
führt er ihn in der Frage der einen Spiritualität zustimmend an, wobei er 
allerdings versucht, auch der anderen Meinung gerecht zu werden: •Wie 
es nur ,einen Glauben, eine Taufe, einen Herrn' gibt, wie für alle Christen 
,nur ein Leib und ein Geist' ist und wie es im Grunde nur eine einzige 
menschliche Natur gibt und immer nur ein Evangelium verkündet worden 
ist, so gibt es auch in aller Verschiedenheit der Zeiten, der Umstände und 
Veranlagungen nur eine einzige christliche Berufung, die sich auf eine 
Hoffnung gründet und eine einzige Lebenshaltung entläßt"5. Die ver- 
söhnliche Haltung de Lubacs wird in einem Aufsatz des Benediktiners 
J. Vandenbroucke über •Spiritualität und Spiritualitäten" thematisch auf- 
gegriffen: •Es gibt die christliche Spiritualität... Es gibt christliche Spiri- 
tualitäten. Heute aber werden wir uns mehr und mehr bewußt, daß eine 
Spiritualität nur in dem Maße wertvoll ist, als sie in der christlichen Spiri- 
tualität wurzelt"6. 

5 La pensee religieuse du Pere Teilhard de Chardin, Paris 1962, 30-31; •II ne saurait y 
avoir dans le christianisme des spiritualites paralleles". Es geht in erster Linie um die 
Laienspiritualität. 
6 Spiritualität und Spiritualitäten, Concilium 1 (1965) 735-742 (da mir das französische 
Original nicht zur Verfügung stand, konnte ich die Übersetzung nicht überprüfen). - Es ist 
dies keine Nebenfrage; P. Brunner schreibt in der Theologischen Literaturzeitung 88 
(1963) 186: •Die Auseinandersetzung zwischen katholischer und evangelischer Theologie 
ist letzten Endes im stillen immer auch eine Auseinandersetzung zwischen Frömmigkeit 
und Frömmigkeit..." De Lubac schreibt sogar, Paradoxes, Paris, 81: •Le probleme reli- 
gieux est essentiellement un probleme d'ordre spirituelle. Les causes profondes de chri- 
stianisation et les facteurs profondes de rechristianisation seront toujours de l'ordre 
spirituel." Hier liegt auch der vielleicht wichtigste Zugang zu den großen dogmatischen 
Richtungskämpfen der kirchlichen Vergangenheit. So ist z. B. der Kampf um die rechte 
Christologie, der in den ersten acht Jahrhunderten des Christentums nie zur Ruhe gekom- 
men ist, viel weniger Theologengezänk als ein Ringen um eine oder gar die christliche 
Grundhaltung zur Offenbarung, um die christliche Spiritualität. Noch heute sprechen 
Theologen wie K. Rahner oder W. Schöllgen im Blick auf diese Kontroversen der Ver- 
gangenheit von •monophysitischen" Gefahren innerhalb des kirchlichen Lebens und wei- 
sen damit darauf hin, daß ebenso, wie der Monophysitismus die Menschlichkeit Christi 
von seiner Göttlichkeit aufsaugen ließ, auch in der Frömmigkeit die menschlichen Werte 
zu kurz kommen können. Umgekehrt kann man auch eine •nestorianische" Haltung ent- 
decken (Nestorianismus war in den christologischen Kämpfen der Vergangenheit der 
extreme Zweig der anderen Partei), aus der heraus die natürlichen (der •Menschheit" 
Christi entsprechenden) Werte zu sehr von den übernatürlichen (Christi •Gottheit" ent- 
sprechenden) Haltungen getrennt werden. Auch der Kampf der verschiedenen Kleriker- 
gemeinschaften im Mittelalter - Weltpriester, Kanoniker, die alten und die jungen Orden, 
innerhalb der Orden dann Konventualen und Spiritualen - ging im letzten nicht um 
äußere Machtpositionen, sondern um die Auffassung der Nachfolge Christi, um Spiri- 
tualität. Und wenn heute der Ruf nach einer •Laienspiritualität" immer lauter wird, so 



Vom Geheimnis christlicher Spiritualität 27 

Was ist Spiritualität? 

Aber scheint es nicht ein Streit um Worte zu sein, wenn man die eine 
Spiritualität gegen die vielen Spiritualitäten ausspielt? Ist es nicht einf ach- 
hin nur eine Definitionsfrage, ob man die gemeinsam christliche Grund- 
haltung, an der keiner der Autoren zweifelt, •Spiritualität" nennt, oder 
ob man ihre Ausfaltung in verschiedene christliche Lebensformen - wer 
könnte an dieser Tatsache vorbeigehen? - mit dem Namen •Spiritualitä- 
ten" belegt? 

Doch die Kontroverse führt tiefer. Um dies zu erkennen, genügt es nach- 
zuprüfen, was man gemeinhin unter •Spiritualität" versteht. Ohne Zweifel 
ist Spiritualität heute ein Modewort; man spricht von christlicher ebenso 
wie von atheistischer Spiritualität, man untersucht die Spiritualität eines 
Charles de Foucauld ebenso wie die Gottfried Benns und Thomas Manns. 
Doch Sich-Sperren gegen Modeworte hieße Sich-aus-der-Zeit-Zurück- 
ziehen; richtiger und fruchtbarer ist es, sie mit dem Inhalt zu füllen, der 
von der Sache her ihnen eigentlich zukommt und sie dadurch über die 
•Mode" zu erheben. 

Wenn wir im Kreis der oben erwähnten Autoren bleiben, entdecken wir 
eine erstaunliche Übereinstimmung in dem, was sie mit •Spiritualität" 
meinen. Danielou schreibt: •Das geistliche Leben des Christen ist der 
Widerhall der Heilsgeschichte im Leben des einzelnen"7, Spiritualität also 
dessen mehr theoretische Erfassung. H. U. von Balthasar definierte sie 
einfachhin: •die subjektive Seite der Dogmatik", oder •Wort Gottes, so- 
fern es aufgenommen und in der Braut sich entfaltendes ist"8. Vanden- 
broucke umschreibt in Anlehnung an Bouyer Spiritualität •als die Wissen- 
schaft, die sich mit der Frage befaßt, wie das Evangelium auf der intellek- 
tuellen, aszetischen und mystischen Ebene auf das Leben des Christen 
anzuwenden ist"9. Doch schon bei Vandenbroucke spürt man eine Unsicher- 
heit beim Festlegen des Begriffes, die in den üblichen Handbüchern noch 
•hand"-greiflicher erscheint10. Er unterscheidet einen intellektuellen Be- 

ist damit zugleich der Vorwurf gegen die bisherige Meinung von Spiritualität erhoben, 
daß sie einseitig sei und nicht die ganze Breite des christlichen Lebens umfasse. 
7 Vom Geheimnis der Geschichte, Stuttgart 1955, 322. 
8 Oder: •Die Mysteriendimension der objektiven kirchlichen Dogmatik"; •Spiritualität", 
in: Verbun Caro, Skizzen zur Theologie I, Einsiedeln 1960, 226-244; zuerst in GuL 31 
(1958) 340-352; vgl. auch seinen weiterführenden Aufsatz, Das Evangelium als Norm 
und Kritik aller Spiritualitäten in der Kirche, Concilium 1 (1965) 715-722. 
9 A. a. O., 738, woher auch die folgenden Zitate. 
10 Einige bibliographische Obersichten: G. Truhlar, De experientia mystica, Rom 1931, 
221 ff.; Structura theologica vitae spiritualis, Rom 1958, 1 ff.; E. O'Brien, Ascetical and 
mystical Theology II, Theological Studies, 17 (1956), 197 ff.; Lanz, Lineamenti di Asce- 
tica e Mistica, Milano 19582; Benijar, Compendium theologiae spiritualis, Rom 1959. 



Josef Sudbrack 28 

reich: •Reaktion des religiösen Bewußtseins gegenüber dem Gegenstand 
des Glaubens" und •zweitens" einen praktischen, der sich •mit den mensch- 
lichen Handlungen (beschäftigt), die einen besonderen Bezug auf Gott 
haben, d. h. mit der Aszetik und Mystik". Also wäre Spiritualität ein 
Oberbegriff über •Glaubenspsychologie" und •Aszetik und Mystik"! Wie 
unterscheidet sich dann aber z. B. Spiritualität von der Moral? Moral stu- 
diert alle menschlichen Handlungen •im Lichte des Wortes Gottes", Spiri- 
tualität aber nur jene Handlungen, •die in einem nicht bloß ausdrück- 
lichen, sondern unmittelbaren Bezug zu Gott stehen, das heißt vor allem 
das Gebet und all das, was sich im aszetischen und mystischen Leben dar- 
auf bezieht". Damit scheint Spiritualität zu einem Unterbegriff der Moral 
geworden zu sein; oder wenn man sie neben die Moral stellen wollte, dann 
beschäftigt sich Moral mit dem Tun des Menschen, das nicht unmittelbar 
auf Gott geht, und Spiritualität mit dem nicht bloß ausdrücklichen, sondern 
•unmittelbaren" Bezug auf Gott (z. B. also nicht mit Nächstenliebe! nicht 
mit dem Dienst an der Welt usw.!)11. 

Ich glaube nicht, daß sich irgendein Lehrer der Spiritualität oder der 
Moral mit diesen Konsequenzen einverstanden erklären wird. Man muß 
also versuchen, das, was Vandenbroucke in einem durchaus richtigen Blick 
für das Wesentliche sagen möchte, systematisch so zu fassen, daß wissen- 
schaftstheoretisch keine Schwierigkeiten erhoben werden können. Hierzu 
ist es notwendig, zunächst einmal der Geschichte der Worte spiritus (Geist) 
und spiritualis (geistlich) nachzugehen, wobei an dieser Stelle nur einige 
wesentliche Punkte im Überblick geboten werden können. 

Geist und geistlich in der Heiligen Schrift 

•Geist zielt - in allen klassischen und biblischen Sprachen - immer darauf 
ab, in einem Seienden das wesentliche und ungreifbare Element, das ur- 
sprüngliche Leben und Dasein Verleihende zu bezeichnen, das, was am 
meisten es selbst ist und sich einem verfügenden Zugriff entzieht"12. 

Im Alten Testament hat das Wort eine unerwartete Sinnbreite. Rüah 
bezeichnet einmal die dynamische Mitte des Menschen, ist •das den Körper 
belebende Prinzip", der •Sitz der Empfindungen, der geistigen Funktionen 
und der Willenshaltung"13. •In Deine Hände übergeb ich meinen Geist" 
(Ps 31,6), betet der Fromme, wenn er sein Dasein Gott anvertraut; und 

11 Vgl. J. Sudbrack, Um den Stellenwert der Spiritualität im Gesamt der Theologie, GuL 
37 (1964) 387-393. 
12 Artikel •Geist" und •Geist Gottes" in: Wörterbuch zur biblisdien Botschaft, Freiburg 
1964, 230-239, von J. Guillet. 
13 Artikel jivetjjia, Jtvet)u,aTix6g, in: Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament VI, 
Stuttgart 1956, 330-450; wir benutzten die Beiträge von E. Bieder und E. Schweizer. 



Vom Geheimnis christlicher Spiritualität 29 

der Herr hat dies Gebet aufgegriffen, als er in der letzten Machtlosigkeit 
des Kreuzes die machtvollste Tat seines Lebens setzte, die Totalübergabe 
an den Vater. Zugleich aber bezeichnet rüah •das innere Wesen Gottes"14, 
das von Israel als die immer anwesende Mächtigkeit Jahves bei seinem 
Volk begriffen wurde. 

Dieses Wesen Jahves, sein •Ich bin da" (Ex 3,14; Buber), wird in den 
Etappen der Glaubensreflexion, wie wir sie in den Schriften des Alten 
Testamentes erkennen können, weiter entfaltet. Die prophetischen Bücher 
sprechen vom Geist als der eschatologischen Gabe, in der Jahve siegreich 
gegenwärtig sein wird. •Und nach diesem will ich meinen Geist ausgießen 
über alles Fleisch ..." (Joel 3,1; vgl. 1 Sam 10,6); •... auf ihm wird ruhen 
der Geist des Herrn, der Geist der Weisheit und des Verstandes ..." 
(Is 11,2). In den Weisheitsbüchern wird der Geist Jahves hypostatisiert: 
•Denn ein menschenfreundlicher Geist ist die Weisheit... Denn der Geist 
des Herrn erfüllt den Erdkreis . .. Denn in ihr (der Weisheit) wohnt ein 
Geist: verständig, heilig, eingeboren, vielfältig, fein, beweglich, durch- 
dringend, unbefleckbar, klar, unverletzlich, gütig, scharf, unhemmbar, 
wohltätig, menschenfreundlich, beständig, ohne Fehl, sorgenfrei, allgewal- 
tig, alles überblickend und alles denkend, Geister durchdringend, die rein- 
sten und die feinsten ..." (Weish 1,6. 7; 7,22f). 

Der Geist Gottes und der Geist des Menschen stehen aber nicht unbezo- 
gen nebeneinander. Gen 2,7 berichtet, daß Gott dem Menschen seinen 
Geist einhauchte, daß also der Menschengeist aus dem Gottesgeist stammt. 
So ist Gott •der Herr aller Lebensgeister" (Num 16,23; 27,16) d. h. der 
Herr über Leben und Tod; Gott wirkt den Lebensgeist (Is 42,5; Ez 37,6), 
hält ihn im Dasein (Job 10,12) und nimmt ihn wieder zu sich zurück (Ps 
104,29; Job 12,10). Auch die Dynamik des Menschen zum Religiösen, zum 
Transzendenten, ist wiederum der von Gott gewirkte rüah des Menschen. 

Geist ist also das Innerste Gottes und ebenso das Innerste des Menschen 
in seiner allumfassenden Bezogenheit zu Gott, die Augustinus meinte, als 
er schrieb: •Unruhig ist unser Herz, bis es ruht in Dir!" Man braucht keine 
langen Erörterungen, um einzusehen, wie engbrüstig dasjenige ist, was 
wir heute gern unter •Spiritualität" verstehen, wenn wir es der alttesta- 
mentlichen Fülle des •spiritus", des Geistes, entgegenhalten. In der Ost- 
kirche, wo die Pneumatologie nicht wie bei uns auf ein Nebengeleis ab- 
geschoben wurde, sondern in einem lebendigen Strom der Überlieferung 
mit der Lehre vom geistlichen Leben eine Einheit bildet, kann man noch 
diese Undifferenziertheit des •Geistes" finden, wodurch das strömende 
Leben zwischen Gott und Mensch umfaßt wird15. Von der Lehre des rus- 

14 Ebd. 
15 Vgl. H. de Lubac, Le mystere du surnaturel, Paris 1965, der auf S. 24 Chenu zitiert: 



Josef Sudbrack 30 

sischen Reklusen Theophanus (1815-1894) heißt es z. B.: •In seinem 
System ist die Seele (des Menschen) nicht Geist, denn beide bestehen aus 
Wesenheiten, die er sorgfältig trennt; aber die Seele ist .geistig' und da- 
durch ist sie radikal von den Seelen der anderen Lebewesen getrennt. Den- 
noch wird die Seele nur durch die Vereinigung mit dem Geist, der von 
Gott kommt, menschlich im wahren Sinn des Wortes; sie ist spiritualise', 
vergeistigt, und sie hat das Vorrecht der sublimsten Eingebungen", in 
denen die Gegenwart des Gottesgeistes spürbar wird16. In solchen theolo- 
gischen Versuchen bleibt noch etwas von der Dialektik zwischen Gottes- 
geist und Menschengeist greifbar. 

Im Neuen Testament wird das alttestamentliche Erbe bewahrt (vgl. 
Lk 23,46; 1,35; 4,17; Apg 2,15; Tit 2,11 usw.) und gewinnt zugleich im 
Christusereignis einen alles Vorherige überbietenden neuen Inhalt. Zu- 
nächst allerdings scheint sich die nachösterliche Gemeinde zu sträuben, die 
Christus-Wirklichkeit mit •Geist" zu benennen; die Einzigartigkeit Jesu, 
•die Tatsache, daß in ihm Gott selbst da ist, wie er nirgends sonst da ist"17, 
und die Geistbewegungen der jungen Gemeinde (vgl. die Exzesse von 
Korinth), die doch irgendwie ein sichtbarer Ausdruck der bleibenden Geist- 
Wirklichkeit Jesu in seiner Kirche waren, schienen zu disparat zu sein, als 
daß man sie hätte gleichsetzen können. Aber dadurch, daß immer deut- 
licher die Überordnung des Herrn als Spender des Geistes über die geist- 
besitzende Gemeinde ins reflexe Bewußtsein trat (sehr klar schon bei Lk 
4,14ff.; 24,49; Apg 2,33), entfaltete sich die christliche Geisttheologie. 
Wenn Lukas die Geistwirklichkeit als kirchenstiftende Präsenz Christi 
schildert, betont er noch das Außerordentliche: Geist als •die besondere 
Gabe", die den Glauben des Christen wie der Gemeinde zu den Äußerun- 
gen entbindet, •die eben gerade für die noch nicht abgeschlossene, weiter- 
laufende Missionsgeschichte wesentlich sind, ja diese überhaupt erst er- 
möglichen"18. Für Paulus aber ist •der Heilige Geist die Herrlichkeit 
Christi in uns", in seiner Kirche; er ist die •Herrlichkeit des auferstande- 
nen Herrn"19 (vgl. 2 Kor 3,17 f.). Die großen, hymnusartigen Einheits- 
prädikationen des ersten Korintherbriefes (12,4-6) zeigen, daß für Paulus 
das Gemeindeleben im Heiligen Geist und die pneumatische Gegenwart 

•la connaissance de la doctrine des Orientaux est indispensable ä la bonne sante chre- 
tienne de l'Occident latin." J. Sudbrack, Die Frage nach der Mystik, GuL 37 (1964) 
145-153. 
16 Th. Splidik, La doctrine spirituelle de Theophane le Reclus, Le Coeur et l'Esprit, 
Rom 1965, 8-9, Die Problematik der augustinischen •mens" oder auch des eckhartschen 
•Seelenfünklein" dürfte nur von dieser durchaus schriftgemäßen Spannweite des •Geist"- 
Begriffs angegangen werden. 
17 E. Schweizer, a. a. 0. 
18 Ebd. 
19 J. Guillet, a. a. 0. 



Vom Geheimnis diristlidier Spiritualität 31 

des Herrn als Einheit sichtbar werden: •Es sind mancherlei Gaben, aber 
nur Ein Geist; und es sind mancherlei Dienstleistungen, aber nur Ein Herr. 
Und es sind mancherlei Kräfte, aber nur Ein Gott, der alles in allen wirkt." 
Wer sich mit Christus verbindet, tritt in die Sphäre des Geistes ein (1 Kor 
6,17); der Glaube an den Herrn geschieht aus dem Geist und im Geist 
(1 Kor 2,10 ff); die Absage an den Gesetzesdienst ist Dienst am Geist Got- 
tes und Rühmen in Jesus Christus (Phil 3,3-6). Hierher gehören die Aus- 
sagen vom Beten aus dem Geist (Rom 8,15 ff; Gal 4,6), von der geist- 
geschenkten Erfüllung des ganzen Gesetzes (Rom 8,4), von den Früchten 
des Geistes anstelle der Werke des Fleisches (Gal 5,19-23); vom Aufbau 
der Kirche aus den Geistesgaben (1 Kor 12-14) und deren Erfüllung in der 
Nächstenliebe (Gal 5,13-15; 1 Kor 13). Während Paulus beim Reden vom 
•Geist" den Blick mehr auf die erwartete Vollendung, von der wir hier 
nur ein Angeld haben (Rom 8,23; 1 Kor 15,35 ff), richtet, betont Johannes 
das im Geist gegenwärtige Heil Christi, das für die •Welt" Gericht be- 
deutet, für den Gläubigen aber Wiedergeburt im Geist der Wahrheit und 
der Liebe (3,3-5; 4,23f; 6,63; 14-16; 20,19ff). 

Aus diesen alt- und neutestamentlichen Versuchen, die Fülle der Offen- 
barung mit Worten zu fassen, wächst - immer mit dem Blick auf die un- 
überholbare Gestalt des Herrn -, besonders in den späten Paulinen und in 
den Johanneischen Schriften, die Einsicht in die göttliche Eigenpersönlich- 
keit des Geistes, aber auch in die Geistdurchwirktheit, die •Spiritualität" 
der christlichen Existenz, sowohl des Einzelchristen, wie der Einzel- 
gemeinde, wie der Kirche als ganzer. 

Das Adjektiv pneumatikos, geistlich, wird schon bei Paulus zum termi- 
nus technicus für die christliche Existenz, wobei sehr deutlich hervortritt, 
daß dieser •geistliche Mensch" mit seinem ganzen •geistlichen Wirken" 
derjenige ist, der den Geist Jesu Christi empfangen hat, der im Geist Got- 
tes nicht nur irgendwie verändert, sondern ein neuer Mensch geworden 
ist: •Wir aber haben nicht den Geist der Welt empfangen, sondern den 
Geist Gottes, um das zu erkennen, was von Gott uns geschenkt wurde. Und 
davon reden wir auch, nicht mit Worten, wie menschliche Weisheit sie 
lehrt, sondern mit Worten, die der Geist eingibt, indem wir Geistliches 
den Geistlichen (durch Geistliches?) erklären. Der natürliche Mensch faßt 
nicht, was vom Geiste Gottes kommt: Torheit ist es ihm, er kann es nicht 
fassen, da es geistlich beurteilt werden muß; der geistliche dagegen be- 
urteilt alles und wird von niemand beurteilt. ,Denn wer hat den Sinn des 
Herrn begriffen, daß er ihn unterweisen könnte?' Wir aber haben den 
Sinn Christi!" (1 Kor 2,12-16; vgl. 9,11; 14,1). 

Auch im Neuen Testament gehören Geist Gottes (die Mächtigkeit Got- 
tes, die in der Person des Geistes ihre trinitarische Konkretheit hat) und 



Josef Sudbrack 39 

Geist des Menschen (die neue, eschatologisch ausgreifende Existenz des 
Christen) eng zusammen. •Daher kommt es, daß in vielen Fällen, vor 
allem beim hl. Paulus, unmöglich zu entscheiden ist, ob das Wort den 
Geist des Menschen oder den Geist Gottes bezeichnet ... (Rom 12,11; 
2 Kor 6,6 ff). Diese Doppelsinnigkeit, die dem Übersetzer Verlegenheit 
bereitet, bedeutet für den Glauben ein Licht: Sie ist ein Beweis dafür, daß 
der Geist Gottes selbst dann, wenn er vom Geist des Menschen Besitz er- 
greift und ihn umwandelt, ihm seine ganze Personalität beläßt; sie bedeu- 
tet, daß ,Gott Geist ist' (Joh 4,24); denn wenn er von seinem Geschöpf 
Besitz ergreift, gibt er ihm gerade dadurch seine Existenz vor Gott"20. 

Geistlich also bedeutet, ganz durchdrungen sein vom Geist Gottes und 
Geist Jesu Christi; so sehr von Gott in Beschlag genommen zu sein, daß es 
sein Geist ist, der unsere Wesensmitte ausmacht, der in uns betet und 
seufzt nach der Vollendung der schon angebrochenen Erlösungsherrlich- 
keit, und der eben dadurch unsern Geist erst zu sich selbst kommen läßt, 
zu seiner eigenen menschlichen Herrlichkeit und Würde. Der Geist aber, 
der die ganze Bewegung des Geistlichen im Menschen zu Gott zurück und 
damit zur Personmitte des Menschen selbst auslöst, umfaßt und zum Ge- 
lingen führt, ist der Geist Jesu Christi, jener Geist, der Christus •auf vier- 
zig Tage in die Einöde führte" (Lk 4,1) und ihn •wiederum nach Galiläa 
zurückkehren ließ" (4,14), der die Freiheit der Entscheidungstat Jesu am 
Kreuz - und damit auch unsere Entscheidung für den Herrn - nicht nur 
bewirkte, sondern in der letzten theologischen Tiefe persönlich ist, wie 
Balthasar schreibt: •Er (der Herr) hat eine Freiheit, die es eigentlich in der 
Welt nirgends gibt, die evidentermaßen aus Gott selber stammt, die im 
Himmel zwischen dem Vater und dem Sohn herrscht und die, auch wenn 
wir nichts wüßten von einer dritten göttlichen Person, nur als gleichzeitig 
aus dem ,Geist des Vaters' und dem .Geist des Sohnes' stammend als die 
Einheit beider vorgestellt werden kann"21. In diesen und aus diesen 
Dimensionen leben, heißt geistlich leben. 

Vom geistlichen (•pneumatikos") Menschen zur Spiritualität 

Es ist kaum verwunderlich, daß die Tradition von dem fast überquellen- 
den Bedeutungsreichtum, der sich in der Schrift mit dem Wort •pneumati- 
kos" verbindet, meist nur Bruchstücke und Aspekte durchreflektierte. Die 
zentrale Rolle dieses Adjektivs zur Bestimmung des christlichen Daseins 
20 Ebd.; wir haben die Übersetzung nach dem französischen Original verbessert. 
21 Das betrachtende Gebet, Einsiedeln 1959, 166; mit Recht schreibt B. S. 170, daß wir nur 
in diesem konkreten Blick auf den Herrn etwas von der Dreifaltigkeit erfassen können: 
•Wir können Gottes dreieiniges Leben nicht in sich selbst betrachten, sonst fallen wir ins 
Leere, Wesenlose, in Begriffsmathematik oder phantasievolle Träumerei." 



Vom Geheimnis christlicher Spiritualität 33 

wurde allerdings schon bald erkannt; der christliche Neologismus •spiri- 
tualis" erscheint schon in den früheren Schriften22 und hat bis auf unsere 
Zeit - trotz aller Bedeutungsverschiebungen, Verengungen und Erweite- 
rungen - den Sinn der christlichen Existenzmitte behalten. Im Mittelalter 
und weit in die Neuzeit hinein darf man ihn sogar als das unterscheidende 
Beiwort des eigentlich Christlichen ansehen. Allerdings erhielt •spiritua- 
lis", geistlich, recht bald - unter hellenistischem Einfluß, infolgedessen 
Geist nicht mehr vom erschaffenden und belebenden Gottesgeist der Bibel, 
sondern vom Geist im Gegensatz zur Materie und zum Körperlichen ver- 
standen wurde - den blassen, weltfremden und körperfeindlichen Ton, 
den es auch heute noch an sich trägt23. 

Von der paulinischen Alternative •fleischlich-geistlich" erhielt zuerst 
•carnalis" eine Substantivierung: •Carnalitas", Fleischlichkeit (im 4. Jahr- 
hundert). Damit wollte man weniger eine abstrakte Systematisierung des 
•Fleischlichen" im Gegensatz zum •Geistlichen" in die Wege leiten, als 
das konkrete Prinzip der Fleischlichkeit bezeichnen, in dem die Werke des 
Fleisches, die •carnalia", ihre Wurzel haben24. J. Leclercq hat die bisher 
älteste bekannte Bezeugung des entsprechenden Substantivs •Spirituali- 
tas" im frühen 5. Jahrh. gefunden. Der Sinn ist eindeutig: •Es handelt 
sich darum, daß der Christ das Leben nach dem Geist lebt, in das er durch 
seine Taufe eingegliedert wurde; und dieses Leben bedeutet: Treue zum 
göttlichen Gesetz, Mühe, um sich von der Sünde loszureißen, und Anhän- 
gen an Gott." Der Text selbst lautet: •Fürwahr, verehrungswürdiger und 
liebenswerter Vater, da dir durch die neue Begnadung jeder Grund der 
Tränen abgewischt ist, bemühe dich, hüte dich, laufe, eile. Bemühe dich, 
daß du in der Spiritualität (spiritualitas) voranschreitest. Hüte dich, damit 
du nicht als unvorsichtiger und nachlässiger Wächter das Gut, das du 
empfangen hast, verlierst.. ."2ä. Noch zwei ähnliche Texte kann Leclercq 

22 Chr. Mohrmann, Die altchristliche Sondersprache in den Sermones des hl. Augustinus, 
Nijmegen 1932; Etudes sur le latin des chretiens, Rom 1961, Band I, 25, 89; Band II, 16, 
105, 238. 
23 Vgl. den Exkurs über •spiritualis" mit Literatur in unserer demnächst erscheinenden 
Arbeit über •Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl". 
24 Mohrmann, Etudes II, 14, 16, u. ö. 
25 J. Leclercq, •Spiritualitas", Studi medievali, 3a Serie, III, 1, 1962, 279-296; 280: mit 
Bezug auf Is 38, 4-6: •Verum, quia tibi, honorabilis et dilectissime parens, per novam 
gratiam omnis lacrimarum causa detersa est, age, cave, curre, festina. Age, ut in spiri- 
tualitate proficias. Cave, ne quod accepisti bonum, incautus et negligens custos amittas..." 
(Patr. Lat. 30, 114 D-115 A). 
26 Ebd. 281: •Unde et tres distantias voluntatum novit Apostolus: carnalem, quae circa 
ventrem et inferiores partes voluptatibus tantum vitiosis obsequitur; animalem vero, quae 
media inter virtutem malitiamque versatur, hanc quidem supergrediens, illius autem 
nequaquam particeps sinceritatis existens et spiritualitatem Deo placitae conversationis 
assequitur" (Patr. Lat. 67, 357 D; eine Übersetzung Gregors von Nyssa durch Dionysius 



Josef Sudbrack 34 

für die Zeit um 500 zitieren26; weitere kennt er aus dem 9. bis 11. Jahrh. 
So gut wie alle aber meinen mit •Spiritualitas": •Realitäten, Aktivitäten, 
die nicht von der Natur, sondern von der Gnade, von dem im Menschen 
wohnenden Heiligen Geist, anders gesagt, vom übernatürlichen Leben 
herrühren"27. 

Aber in den Texten klingt auch schon der Unterton von •Spiritualitas" 
als Gegensatz zum Körperlichen, Materiellen und Fleischlichen durch; der 
lebendige Bezug zu Jesus Christus weicht einer blasseren •Vergeistigung" 
des Menschen28. Zur ausdrücklichen Dominante wird diese nicht aus dem 
Christentum stammende Umdeutung - unter dem Einfluß des neu- 
erwachenden philosophischen Denkens - in vielen Texten des 12. und 
13. Jhs.; für das 13. Jh. glaubt Leclercq sogar: in der Mehrzahl der 
Texte29. Hier hat das Wort seinen paulinischen Charakter verloren und 
meint nur noch das Unkörperliche und Unmaterielle. Verhängnisvoll aber 
ist es, daß auch dort, wo die paulinische Antithese von dem durch den 
Geist Gewirkten und dem der Sünde Verhafteten gemeint ist, sehr deut- 
lich insinuiert wird, •spirituell", •geistlich" besage irgendwie auch einen 
Gegensatz zum Körperlichen und Materiellen. 

Die französische Entsprechung •espirituaute . .. spirituality", von der 
sich das englische •spirituality" wie das deutsche •Spiritualität" unmittel- 
bar ableiten, findet sich nach den Forschungen von Sr. Tinsley schon im 
13. Jh.30. Aber bis zum 17. Jh. hat •spirituality" fast durchweg eine 
juristische Bedeutung, die immer stärker auch dem lateinischen •spirituali- 
tas" anhaftet. In diesem Sinn unterscheidet sich spiritualitas •von tempora- 
litas (Zeitlichkeit), d. h. von den zeitlichen, materiellen Gütern, und bedeu- 
tet den Besitz der Kirche oder die geistliche Jurisdiktion oder auch den 
Gesamtkomplex der geistlichen Angelegenheiten"31. 

Diese nicht nur im romanischen Sprachgebrauch auftretende •Verrecht- 
lichung" des Begriffs •spiritualitas" ist auch mit daran schuld, daß eine 
Eindeutschung nicht glücken konnte. Die ursprüngliche Entsprechung für 
•spiritualis" ist •geistlich"32. Zur Zeit der deutschen Mystik findet man 

Exiguus). •Somit kennt der Apostel audi drei Willen, den fleischlichen in Bezug auf den 
Magen und die darunterliegenden Körperteile, der nur lasterhaften Vergnügungen nach- 
geht, den tierischen, der zwischen Tugend und Schlechtigkeit steht, diese zwar überstei- 
gend, jener Lauterkeit aber noch keineswegs teilhaft; und dieser Wille (?) grenzt an die 
Spiritualität des Gott wohlgefälligen Lebens." Weiter ein Brief des hl. Avitus, Bischof 
von Vienne (490-518), an seinen Bruder Apollinaris. 
27 Ebd. 284. 
28 Sehr deutlich in der Übersetzung des Dionysius Exiguus; s. Anm. 26. 
29 Ebd. 284-292. 
30 Sr. L. Tinsley. The French Expressions for Spirituality and Devotion. A Semantic 
Study, Washington 1953. 
31 Leclercq, a. a. O., 292. 
32 J. und W. Grimm, Deutsches Wörterbuch, IV 1, 2, 2777-2786. 



Vom Geheimnis christlicher Spiritualität 35 

gelegentlich auch •geistig"; doch diese Form verschwindet rasch und taucht 
erst Ende des 17. Jhs. völlig säkularisiert wieder auf33. •Geistigkeit", 
das in der eckhartschen Literatur noch die biblische Fülle von Geistigkeit 
Gottes, Geistigkeit des Heiligen Geistes und Geistigkeit der Seele anklin- 
gen läßt, bleibt nun seines übernatürlichen Inhalts beraubt34. •Geistlich- 
keit" aber, das Substantiv zur primären Verdeutschung von •spiritualis", 
steht schon am Ende des Mittelalters für die Priesterschaft und die Predi- 
ger, wodurch der hierarchisch-rechtliche Stand in der Kirche von der zu 
führenden breiten Masse des Laientums abgesetzt wurde. In einer Schrift 
über das Altarsakrament von 1519 heißt es z. B.: •es solten weltlich herrn 
und stete mit der geistlicheit da zu thun, das solche (Mißbräuche mit der 
Eucharistie) abthan wurde"35. In der Folgezeit wurde •Geistlichkeit" im- 
mer eindeutiger in diesem Sinn gebraucht, wie wir es auch heute noch ken- 
nen. Damit aber steht auch die zweite Möglichkeit einer Verdeutschung 
von •Spiritualität" nicht mehr zur Verfügung. 

Leclercq beschließt seinen Überblick über •Spiritualitas": Seit Ende des 
19. Jhs. •hat sich der Begriff - dank Autoren wie Pourrat, Bremond, 
Vernet, de Guibert und Gilson - wieder eingebürgert. Heute bedeutet er 
entweder das geistliche Leben als gelebte Erfahrung - und diese um- 
schließt Aszese, Mystik und deren Ausprägungen - oder die Wissenschaft 
vom geistlichen Leben"86. 

Vom Begriff zur gelebten Spiritualität 

Die letzte Definition, mit der Leclercq nicht so sehr seiner eigenen Mei- 
nung Ausdruck gibt, als zusammenfaßt, wie man gemeinhin christliche 
Spiritualität zu umschreiben sucht, erinnert uns wieder an die schon oben 
erwähnten Unsicherheiten bei der genauen Bestimmung von •Spirituali- 
tät". Wenn man in dieser •Definition" •Spiritualität" nicht fast tautolo- 
gisch mit •geistliches Leben" wiedergegeben sieht, ist sie wesentlich inhalts- 
ärmer als das, was wir oben nach Danielou, Balthasar und Vandenbroucke 
zitierten; nur: •geistliches Leben als gelebte Erfahrung". Wir stehen damit 
vor dem Ergebnis der Entwicklung, die wir eben an den Worten •Geist" 
und •geistlich" verfolgen konnten: unter Geist wird immer mehr der Geist 
des Menschen (im Gegensatz zu seinem Körper) verstanden, während 

33 Ebd. 2771-2775. 
34 Ebd. 2775-2776; 2771, wo ein Text der Eckhart-Literatur zitiert wird, der vom Men- 
schen auch noch eine •Entgeistigung" verlangt: •du solt got minnen nihtgeistliche, daz ist, 
daz din sele sol nihtgeistic sin und entbloezet aller geistekeite, wand die wile din sele 
geistförmic ist, so hat si bilde, die wile si bilde hat, so hat si niht einikeit noch einbaere- 
keit... hat umbe sol din sele nihtgeistic sin von allen geisten unde sol stän geistelos " 
35 Ebd. 2788. 3e A. a. 0., 294. 



Josef Sudbrack 36 

Geist als Verwurzeltsein und Wirken im Geist der Kirche, der der ver- 
klärte Geist Jesu Christi ist und in der Person des Heiligen Geistes trini- 
tarische Konkretheit besitzt, kaum noch Einfluß auf die Definition hat. 
Geist des Menschen im Gegensatz zum Körper aber heißt aus der schola- 
stischen in die moderne Sprache übersetzt: Psyche. Und tatsächlich klingt 
vieles, was über •Spiritualität" gesagt wird, nach •Psychologie des christ- 
lich-religiösen Bewußtseins"; übernatürlich überhöht und durchaus theo- 
logisch verstanden und begründet, gewiß, aber dennoch zum Verwechseln 
ähnlich mit eben dieser Psychologie. 

Wenn wir den vielleicht tiefsten Gründen dieser Verarmung (und gleich- 
zeitig den möglichen Heilmitteln) nachspüren wollen, müssen wir uns vom 
Begriff zur gelebten Spiritualität wenden. Man kann einmal den Anachro- 
nismus versuchen und sich fragen, was wohl für die Menschen, die mit dem 
Herrn zusammenlebten, für Maria, die Apostel, die frommen Frauen oder 
die Jünger, •Spiritualität" gewesen sein mag. Die Antwort ist evident: 
Begegnung mit Jesus, personales Offenstehen auf Ihn hin und ein Sich-Hin- 
geben an Seine in der Menschlichkeit sich ausdrückende göttliche Person. 
Den ersten Christen wurde diese Begegnung in der Predigt der Apostel, 
in der Taufe und dem eucharistischen Liebesmahl vermittelt. Auch wir 
können dem Herrn nicht anders begegnen als im Wort der Schrift, in 
dem die Predigt der Apostel ihren gültigen Niederschlag gefunden hat 
und das die Kirche uns zuträgt, und in seiner sakramentalen Gegenwart, 
die in Taufe und Eucharistie ihre dichteste Gestalt hat. Von diesen bei- 
den Brennpunkten der christlichen Spiritualität aus läßt sich der Weg zur 
heutigen, unleugbaren Verarmung am besten nachverfolgen. 

De Lubac hat in seiner •Exegese medievale"37 diese Arbeit für den 
ersten Ort der Begegnung des Christen mit Christus, dem Wort der Schrift, 
zum großen Teil schon geleistet. Das Christentum der ersten Jahrhunderte 
war so eng mit den Büchern des Alten und Neuen Testaments verbunden, 
daß Sinn der Schrift und Sinn des christlichen Lebens - beides ist Chri- 
stus - buchstäblich zusammenfielen. In der Lehre von den vier (drei) 
Sinnen der beiden Testamente wurde ihr Wort in den Vollzug des Glau- 
bens hineinentfaltet. Modern ausgedrückt bedeutete der •Buchstabe" die 
existentiell noch nicht angeeignete und somit auch dem Ungläubigen zu- 
gängliche Oberfläche des Wortes; •Allegorie", oftmals der eigentlich •geist- 
liche" Sinn, war die vom Buchstaben intendierte dogmatische, heilsökono- 
mische Wirklichkeit, die im letzten einfachhin Christus ist; •Moral" wei- 
terhin die existentielle Aneignung dieser Wirklichkeit im kirchlichen und 
persönlichen Leben; •Tropologie" endlich war die Ausrichtung auf das 

37 Vgl. die genauere Analyse des vierbändigen Werkes bei J. Sudbrack, Um den Stellen- 
wert, a. a. 0. 



Vom Geheimnis christlicher Spiritualität 37 

eschatologische - zugleich gegenwärtige wie zu erhoffende - Heil in Jesus 
Christus. In diesem organischen, in der Schrift wurzelnden Gefüge war das 
gesamte Christentum - Glaube und Leben, wissenschaftliche Reflexion 
und tätiger Dienst, liturgische Feier und privates Gebet, Gemeinschafts- 
leben und individuelle Aufgabe - eingefangen. Es gab nichts Christliches, 
das außerhalb dieser Sinne der Schrift stand. 

In der Folgezeit verschob sich in Predigt und katechetischer Unterwei- 
sung - und damit natürlich auch in der gelebten Frömmigkeit - der Akzent 
immer deutlicher vom •allegorischen, dogmatischen" Sinn der Schrift auf 
den •moralischen", wir würden sagen •individuell-psychologischen" Sinn. 
Im 12. bis 13. Jh. läßt sich eine deutliche Aufspaltung von Dogmatik 
und Spiritualität erkennen38; zugleich löst sich die Schrifttheologie als 
selbständige Wissenschaft ab, so daß im Spätmittelalter die Spiritualität 
immer klarer auf schrift- und dogmen-fremde Bahnen gerät. Von der vier- 
fachen Sinnfülle bleibt nur erbauliches Sentiment, leeres Moralisieren und 
freie Spekulation übrig; der Weg zu einer psychologischen Spiritualität ist 
offen. Auch diese selbst kann die Einheit des Daseinsvollzugs nicht bewah- 
ren und spaltet sich - besonders seit dem 17. Jh.39 - in die Teilwissen- 
schaften von Aszese und Mystik. Erst in unserer Zeit werden Ansätze 
sichtbar, die alte Einheit wiederzugewinnen. 

Eine parallele Entwicklung ließe sich auch für den zweiten Ort der 
Begegnung mit Christus, das Sakrament, aufzeigen. Ursprünglich war 
sakramentales Leben eigentlich das ganze Leben des Christen. Unsere 
heutigen sieben Sakramente waren nur die Knotenpunkte einer alles durch- 
dringenden sakramentalen Struktur. Auch die Schrift wurde •sakramen- 
tal" gelesen; nichts anderes bedeutet ihre Entfaltung in den vier Sinnen. 
Aber dadurch, daß man die Eigengestalt der sieben Sakramente immer 
stärker hervorhob (erst um 1200 ist diese Entwicklung zu Ende), löste sich 
die individuelle Frömmigkeit (die Spiritualität!) von der objektiven Wirk- 
lichkeit der Sakramente. Es ist erschreckend zu sehen, daß z. B. in einem 
vielbändigen theologischen Werk über das geistliche Leben, das irgendwie 
als typisch für das Spätmittelalter gelten darf, so gut wie nichts (eigentlich 
nur Juristisches) über die Sakramente zu erfahren ist. Nur die Buße nimmt 
einen einigermaßen proportionierten Raum ein; aber wiederum nicht Buße 
als objektives sakramentales Geschehen, sondern als aszetische Anstren- 
gung des Menschen und geistliche Führung des Seelenvaters40. 

38 J. Vandenbroucke, Le divorce entre la theologie et la mystique, NouvRevTheol 72 
(1950), 372-389. 
39 Vgl. M. de Certeau, •Mystique" au XVIIe siede. Le probleme du langage •mystique". 
In: L'homme devant Dieu, Festschrift H. de Lubac, II, Paris 1964, 267-291. 
40 Im  zweispaltig  geschriebenen,   drei  Foliobände  umfassenden  Regelkommentar  des 
Johannes' von Kastl; vgl. die in Anm. 23 erwähnte Arbeit. 



Josef Sudbrack 3g 

Man kann also eine ständige Ausleerung der Spiritualität, der Begeg- 
nung mit Christus in Wort und Sakrament, aufzeigen. Gewiß, das ge- 
lebte Christentum blieb immer in der Fülle dessen, was Christus seiner 
Kirche als Erbe übergeben hatte. Die Kirche war und ist der Garant dafür, 
daß nichts Entscheidendes aus ihrem Bewußtsein, aus ihrem Kerygma an 
die Welt, verlorengeht. Aber man müßte die Augen schließen, wenn man 
nicht an vielen Stellen ihrer Geschichte bedauerliche Verluste erkennen 
würde, Verluste, die nicht das Wesentliche berührten, aber doch so schmerz- 
lich waren, daß viele Menschen anderswo, in Spaltkirchen, diesen Reich- 
tum zu finden suchten. Der Verlust aber, den die Spiritualität erlitt, ist der 
lebendige Bezug zum Dogma, zum Sakrament, zu den Heilstatsachen und 
darin zu Christus. Natürlich gab es niemals christliches Leben ohne diese 
Bezüge; aber es geht um deren Stellenwert im christlichen Leben. Und 
hier scheint in Theorie und Praxis der Spiritualität noch nicht die ganze 
Fülle der christlichen Wirklichkeit aufgearbeitet zu sein. 

Wiederum: Was ist Spiritualität? 

Vielleicht ist bei dem kurzen Überblick über die Entwicklung der biblischen 
und sakramentalen Frömmigkeit klar geworden, daß die Unterscheidung 
von •Theorie und Praxis", die uns eben wie selbstverständlich aus der 
Feder geflossen ist, für den •Begriff" der Spiritualität eigentlich fehl am 
Platze oder wenigstens zweitrangig ist; und dies scheint mir das erste zu 
sein, was über Spiritualität zu sagen ist: Sie existiert nicht in Vorschriften, 
Mahnungen, Anweisungen und Systemen, sondern in Personen, im geleb- 
ten Christentum. Spiritualität, vom biblischen Befund her gesehen, sollte 
doch das Leben des Geistes im Christen bedeuten; wobei Geist nicht irgend - 
eine Abstraktion bedeutet, sondern das Herkommen von der Offenbarung 
Jesu Christi, das Stehen in der konkreten Kirche der jeweiligen Zeit und 
das harrende und wirkende Ausblickhalten auf die endgültige Wieder- 
kunft des Herrn; alles dies als Ausdruck und gleichsam •Verleiblichung" 
der göttlichen Geistperson. Und diese •Spiritualität" residiert nicht in 
irgendwelchen Theologien, sondern im lebendigen Dasein des Christen, 
ja sie ist der Christ selbst, in seiner gnadenhaften Neuschöpfung durch den 
Geist. Spiritualität ist dasjenige, was jeder wahre Christ als sein eigenstes 
Ich besitzt, nämlich das Angerufensein von Gott, der Hauch des Gottes- 
geistes, der ihn, so wie Jahve Adam den Lebensodem einblies, zu dem 
neuen und eigentlichen Leben erweckt, in dem erst das wirkliche Selbst 
gefunden wird. Spiritualität ist eben dasjenige, wodurch der Mensch im 
paulinischen Sprachgebrauch zu einem •spiritualis", zu einem pneumati- 
kos wird, und dies ist keine theoretische Norm und Regel, sondern der 



Vom Geheimnis christlicher Spiritualität 39 

lebendige, in ihm wirkende Gottesgeist. Gewiß kann man über diese Spiri- 
tualität auch Theorien bilden, man kann allgemeine Strukturen heraus- 
arbeiten, man kann gleichsam eine Typenkunde treiben und auch ver- 
suchen, das Individuelle begrifflich-abstrakt zu umschreiben. Aber das 
Eigentliche, was Spiritualität ist, geht notwendigerweise dabei verloren, 
nämlich das Stehen des Menschen-•Geistes" vor und in dem •Gottes"- 
Geist. Beides verhält sich nicht zueinander wie Theorie und Praxis, Regel 
und Anwendung, sondern wie ein recht schwacher Abklatsch zur Wirk- 
lichkeit. Die sogenannte •Theorie" darf man deshalb auch nur als ständi- 
ges Umschreiten der Wirklichkeit auffassen, als das, was sich notwendiger- 
weise im Auge des Betrachters spiegelt, wenn er unverwandt auf den 
Gegenstand blickt, den er allein meint. 

Aus dieser Bestimmung der Spiritualität ergibt sich, daß alle ihre •Defi- 
nitionen" nur Notbehelfe sein können, die den Blick auf das Gemeinte len- 
ken, es aber niemals in den Griff bekommen. Um eine dieser Definitionen 
voll zu verstehen, muß deshalb der •Begriff" immer wieder von neuem 
sich zu einem •Ergriffenwerden" umgestalten; es muß das geschehen, was 
in der geistlichen Tradition in dem Vorgang des •Ekstatischen" bekannt ist, 
daß der Betrachter seine objektive, theoretische Distanz verliert, aus sei- 
nem eigenen Vorstellungsschema sich herausziehen läßt und in die Welt 
des andern eintritt. Nur auf diese Art und Weise kann man z. B. •ver- 
stehen", was ein anderer Mensch, ein Gegenüber, in seinem Daseinskern 
ist, nur auf diese Weise kann ich seine •Spiritualität" wirklich erkennen. 

So gibt es also viele legitime •Definitionen" und Darstellungen der •Spi- 
ritualität", die alle nur einen Weg zum eigentlichen Verständnis bieten 
wollen, nicht aber dies Verständnis selbst schon begründen können; die 
alle erst im Überschreiten ihrer selbst zur Erfüllung ihrer Aussage kom- 
men. Hier liegt die Berechtigung der Vielzahl von Versuchen, auf die wir 
oben hinwiesen. Unter diesen aber gibt es gute und bessere und auch 
schlechtere Definitionen. Nicht als ob damit wiederum ein absoluter Maß- 
stab angelegt werden sollte, aber Zeit und Ort der •Definition", eben das, 
was heute zu sagen ist und ausgesprochen werden muß, verlangen eine 
solche Bewertung. Man kann tatsächlich vom Psychologischen her •Spiri- 
tualität" umschreiben, man könnte es auch vom Soziologischen her, oder 
aus der Gnadenlehre der Dogmatik heraus, oder z. B. aus der Wahl- 
situation der Exerzitien, oder auch mit einer der Existenzphilosophie ent- 
lehnten Terminologie. Aber es scheint theologisch fruchtbarer (und für 
unsere Zeit notwendiger) zu sein, vom Höhepunkt der Offenbarung her 
auszugehen, von dem der Begriff und auch die heute ziemlich eindeutig 
gemeinte, wenn auch nicht immer klar ausgedrückte Haltung sich heraus- 
kristallisiert haben. Dann aber heißt Spiritualität: Begegnung mit Chri- 



Josef Sudbrack 40 

stus; auf unsere heutige Situation hin verdeutlicht, Applikation des Offen- 
barungsgeschehens auf den Menschen in seiner eigentlichen Existenz; wie- 
der anders gesagt: das konkrete Leben aus der ganzen Fülle dessen, was 
uns als heilswichtig geoffenbart und geschenkt worden ist. Diese Spannung 
vom Subjekt auf das Objekt hin, die im letzten umgekehrt ein Ergriffen- 
werden des Subjekts vom Objekt bedeutet, ist wesentlich für ein volles 
Umgreifen dessen, was Spiritualität ist. Dabei darf aber keinen Augen- 
blick vergessen werden, daß das Subjekt der konkrete Mensch in seiner 
Daseinsmitte, das Objekt der im Geist gegenwärtige Christus ist; die Span- 
nung selbst aber ist die geistgewirkte •Spiritualität", die ihren letzten 
Grund, aber auch ihre umgreifende Fülle in dem personalen Geist Gottes, 
in dem Liebesband zwischen Vater und Sohn, im Heiligen Geist hat. 

Die Vieleinheit christlicher Spiritualität 

Es wäre nicht unwichtig, der eben angedeuteten trinitarischen Begründung 
nachzugehen, aus der man letztlich •Spiritualität" verstehen muß; wir 
kämen für unsere Frage zu dem Ergebnis, daß sich ebensowenig wie in der 
Perichorese (gegenseitige Durchdringung, Einwohnung) der göttlichen 
Personen auch in der christlichen Spiritualität die Einheit und die Viel- 
heit ausschließen41. Zu dem gleichen Ergebnis aber gelangen wir auch in 
Fortsetzung der obigen Gedankengänge, in Verlauf derer wir Spiritualität 
als das vom Geist getragene Gegenüber des Menschen zu Christus be- 
stimmt haben. •Es sind mancherlei Gaben", mancherlei Spiritualitäten, 
•aber es ist ein Geist", eine Spiritualität, so könnte man 1 Kor 12,1-30 
und Epheser 4, 7-16 auf unsere Frage anwenden. 

Es gibt tatsächlich nur eine einzige christliche Spiritualität, und das ist 
die Lehre Christi, sein Leben und Wirken im Geist der Kirche, das ist Er 
selbst, wie er sich umgestalten möchte in den ihm begegnenden Menschen 
als einen •anderen Christus". Und diese •eine und einzige" Spiritualität 
ist wiederum nicht nur eine leere Fiktion, die gleichsam zwischen dem 
einen konkreten Herrn und Meister und der Vielzahl der Jünger schwebt, 
nicht nur eine •Idee der Nachfolge Christi", an der die Christen teilhaben, 
sondern sie ist konkreter Mensch, sie ist Maria als das Urbild der Kirche. 
In dieser Frau ist tatsächlich die eine Spiritualität, die eine und einzige 
Begegnung mit Christus in ihrer ganzen runden Fülle personal-menschliche 
Wirklichkeit geworden. Balthasar spricht deshalb mit Recht von einem 
•marianischen Grundzug aller christlichen Spiritualität"42, und die Ge- 
schichte lehrt es uns sehr deutlich, daß überall dort, wo echte Spiritualität 

41 Balthasar, •Spiritualitas", 241 f. 
42 Ebd. bes. 234 f. 



Vom Geheimnis christlicher Spiritualität 41 

(nicht nur Theorien der Spiritualität) lebendig war, auch dieser •mariani- 
sche Grundzug" bestimmend wurde. 

Zugleich aber gibt es so viele •Spiritualitäten", wie es lebendige Chri- 
sten gibt. Der Geist Gottes rührt die Menschen nicht nach einem über- 
individuellen Feldzugsplan an, sondern spricht zu jedem so persönlich, 
wie eben nur Gott zu ihm sprechen kann, der ihm innerlicher als sein letztes 
Innerstes (intimior intimo suo) ist. Wenn ein Mensch vielen andern begeg- 
nen muß, dann erschöpft sich recht bald seine Anpassungsfähigkeit. Für die 
ersten findet er vielleicht noch ein persönliches Wort und einen persönlichen 
Zugang; sie trifft er noch als Individualitäten, als Personen an. Dann aber 
erlahmt sein personales Aufgeschlossensein, er geht an ihnen vorbei wie 
an einer zur Parade angetretenen, uniformierten Masse, schüttelt dem ein- 
zelnen ausdruckslos die Hand und kann höchstens noch Interesse für die 
•Species" Mensch, nicht aber mehr für den Menschen bezeigen. In der 
Begegnung mit Jesus Christus aber ist der Je-Einzelne aufgerufen, jede 
Begegnung ist ein neuer Anfang, eine neue Schöpfungstat Gottes, groß- 
artiger als die Erschaffung der gesamten vorpersonalen Welt. Und in jeder 
dieser Begegnungen schafft der Geist eine neue Spiritualität, eine unver- 
kennbare und unverwechselbare, nur in diesem einzigen Menschen ver- 
wirklichte Haltung zu Christus, eine Haltung, die nicht mehr von dem 
Menschen, der sie besitzt, geschieden werden kann, die dieser Mensch 
selbst ist. 

Dieses Verhältnis von der einen zu den vielen Spiritualitäten kann un- 
möglich in ein System gebracht werden, noch weniger als man die eine 
Mutterliebe mit der je-einzelnen Liebe, die sie zu ihren Kindern hegt, auf- 
rechnen kann. Betont man die Einzigkeit der Spiritualität auf Kosten ihrer 
Vielfalt, dann wird der einzelne Christ zu einem gesichtslosen Glied der 
Masse; hebt man ungebührlich die Vielheit hervor, dann zerfließt die von 
Christus gestiftete, von Maria gelebte und in der Kirche lebendig bleibende 
Einheit der christlichen Spiritualität. Wenn man irgendwo einen auch 
phänomenologisch greifbaren Unterschied der nicht-christlichen Spirituali- 
tät von der christlichen sucht, dann liegt er im Fehlen dieser Dialektik 
vielleicht am offensten zu Tage. Überall außerhalb des Christentums saugt 
entweder die •eine" Spiritualität alle personale Verschiedenheit der Men- 
schen auf, oder sie zersplittert sich in einen Pluralismus, dessen Einheit 
nur noch ein leerer Name ist. Der letzte Grund aber für die Vieleinheit der 
christlichen Spiritualität ist, wie wir schon andeuteten, das dreifaltig-eine 
Leben Gottes, dessen Geist unsere •Spiritualität" konstituiert. 

Diese Vieleinheit der christlichen Haltung ist weiterhin nicht nur irgend- 
eine höchst •spiritualistische" und weltfremde Theologie des christlichen 
Lebens, sondern findet ihr eigentliches Dasein, ihre konkrete Erprobung 



Josef Sudbrack 42 

und Bestätigung im Dienste an der Kirche. E. Käsemann hat dies in einer 
tiefschürfenden exegetischen Betrachtung zu Eph 4,11-16 ausgeführt: 
•Allgegenwärtig ist Christus ... in seiner Gnade (die eine Spiritualität 
nach Eph 4,1-6). Damit das jedoch nicht als erbauliche Phrase mißverstan- 
den werde, heißt es alsbald, daß diese Gnade jedem einzelnen von uns 
gegeben sei (die Vielfalt der Spiritualitäten nach Eph 4, 7), und wird das 
dann an Aposteln, Propheten, Evangelisten... exemplifiziert. Von Gnade 
ist hier also konkret als dem Heilswillen gesprochen, der Menschen zum 
Dienst beruft und mit solchem Dienst beschenkt. . . Konkreter Wille im 
Himmel (Einheit) wirkt konkreten Willen auf Erden (die Vielfalt) und 
bedient sich seiner zu seinem Werk"*3. Dienst ist es, Dienst an der Kirche, 
in dem sich die Dialektik von der einzigen und doch je-einzelnen Spiri- 
tualität konkret vollzieht. Dabei darf Dienst nicht nur in äußerem Sich- 
Bemühen gesehen werden: vielleicht ist der Dienst der Kontemplation für 
die Kirche wichtiger als der Dienst der Organisation. Ebensowenig darf 
Dienst an der Kirche mit Dienst an der Hierarchie gleichgesetzt werden: 
Kirche ist das ganze Volk Gottes, und jeder Christ, der sein Leben führt, 
wie er es im Blick auf Christus führen muß (= Spiritualität), dient der 
Kirche. Der Zusammenklang der vielen Dienste, die so verschieden sind 
wie die Menschen selbst, ist aber die eine Spiritualität der Kirche, die 
Maria als alle Entfaltung vorausnehmende Fülle gelebt hat, aus der jeder 
Christ empfängt und zu der er auch durch seinen nur von ihm persönlich 
zu leistenden Dienst, durch seine Spiritualität, beiträgt. 

Spiritualität als Wissenschaft 

Erst wenn man die ganze Breite der Spiritualität abgeschritten hat - die 
Lehre vom Geist nach der Heiligen Schrift in ihrer Ausfaltung und zu- 
gleich undifferenziert bleibenden Mannigfachigkeit; die lebendige Hin- 
wendung auf die Heilszusicherung des Glaubens, die Spiritualität ist und 
sich uns konkret als Hinwendung zur Schrift und zu den Sakramenten vor- 
stellt, im innersten aber Hinwendung zu Christus, getragen vom Leben 
und von der Lehre der Kirche, ist; sowie die Vieleinheit von Spiritualität 
und Spiritualitäten -, erst dann sollte man versuchen, diesen Reichtum des 
Lebens durch verschiedene wissenschaftliche Bemühungen unserem Erken- 
nen greifbar zu machen. 

43 E. Käsemann, Meditation zu Epheser 4, 11-16, in: Exegetische Versuche und Besinnun- 
gen I, Göttingen 1960, 288-292; man vergleiche damit die innere Einheit von •Mystik 
und Charisma", von persönlicher Gnade und Dienstfunktion in der Kirche, die H. U. von 
Balthasar in seinem Kommentar zur Summa Theologica des hl. Thomas, II II, 171-182 
(Heidelberg - Graz, 1954), dargelegt hat (erläuternde Unterstreichungen und Klammern 
stammen von uns). 



Vom Geheimnis christlicher Spiritualität 43 

Diese Bemühungen sind nun das, was man die Theorie oder die Wis- 
senschaft von der Spiritualität nennen könnte. Diese •Wissenschaft" aber 
läßt sich nicht als eine unter vielen andern •Wissenschaften" verstehen, 
sondern ist etwas ähnliches wie eine •Dachwissenschaft", in der Grund- 
lagen und Ergebnisse einer Vielzahl anderer Wissenschaften zusammen- 
gefaßt werden. Alles das, was in der christlichen Theologie überhaupt an- 
gefaßt werden kann und auch alles, was mit ihr in irgendeinem lebendigen 
Zusammenhang steht, sollte - wenn es für einen Christen überhaupt loh- 
nenswert ist - in der Spiritualität, also im konkreten christlichen Dasein 
münden. Besser noch kann man Spiritualität als eine •Querschnittswissen- 
schaft" verstehen, die alles, was die andern Wissenschaften liefern, wie in 
einem Brennglas zusammenfaßt und auf den Brennpunkt der Begeg- 
nung des Menschen mit Christus hin sammelt. 

Man könnte auch sagen, Spiritualität sei eine Haltung, aus der man eine 
von den vielen theologischen Wissenschaften nicht nur betreibt, sondern 
immer schon auf die existentielle Daseinsmitte des Christen hin durch- 
sichtig macht. Es wird also in unserer Auffassung von Spiritualität kaum 
möglich sein, Spiritualität als reine Spiritualität zum Studienfach zu erhe- 
ben, sondern man wird immer eine andere Wissenschaft in Angriff neh- 
men, aber man wird es mit dem Impuls des Menschen tun, der weiß, daß 
•nur Eines notwendig ist", auf den Ruf des Herrn zu hören. Welche Wis- 
senschaft nun gleichsam als Material für die spirituelle Durchformung 
dienen soll, ist erst in zweiter Linie wichtig: es kann Dogmatik, Exegese, 
Kirchengeschichte, Liturgie oder auch Kirchenrecht sein, ebenso aber auch 
Philosophie, Psychologie oder Pädagogik; wichtig ist nur, daß sie mög- 
lichst nah an den konkreten Vollzug des Menschen - im letzten also an ihr 
eigentliches Dasein - herangeführt wird. 

Nur eine wissenschaftliche Bemühung scheint mir Eigengut und gleich- 
sam das Herz der Spiritualität als Wissenschaft zu sein: das Studium kon- 
kreter Gestalten und Haltungen der gelebten Spiritualität, seien es heilige 
Ordensstifter und große Christen der Vergangenheit oder Haltungen unse- 
rer Zeit; als Höhepunkte stehen hier die Gestalten der Schrift, und wie- 
derum als alles überstrahlender und doch nie zu ermessender Gipfel der 
Herr selbst. Im gelebten Christentum allein ist das, was Spiritualität heißt, 
voll greifbar, und hier ist die Vielzahl der wissenschaftlichen Bemühungen, 
von denen oben die Rede war, in einer konkreten Existenz vereinigt. Hier 
taucht auch die Dialektik von der einzigen Spiritualität, die doch in jedem 
Einzelnen persönliche Gestalt hat, von neuem auf, ein Zeichen, daß wir 
uns auf der rechten Spur befinden. 

Wenn man gemeinhin von Spiritualitäten spricht, meint man die großen 
sogenannten Schulen der augustinischen,benediktinischen, franziskanischen, 



Josef Sudbrack 44 

ignatianischen usw. Spiritualität. Aber bei genauerem Hinsehen, muß man 
zugeben, daß das Wort •Schule" oder •Lehre" nur ungenau ausdrückt, 
was eigentlich gemeint ist. Kann man z. B. mit einem noch so detaillierten 
System der ignatianischen Spiritualität das fassen, was Ignatius und sein 
Orden lebte? Kann man das vielfältige benediktinische Leben gleichsam 
auspressen und wie eine Herbariumspflanze systematisch katalogisieren? 
Verliert man nicht damit gerade das Eigentliche der benediktinischen 
Spiritualität? Und ist das Benediktinertum nicht immer zugleich reicher 
und einfacher als jede abstrakte Theorie? Wer •Exerzitien macht", hat 
mehr von der Spiritualität des hl. Ignatius begriffen, als wer dickleibige 
Bände durchforscht; und wenn man versucht, die lebendige Person des 
Franziskus zu erfassen und ihn umgibt mit der Schar seiner großen Nach- 
folger, mit Sankt Klara und Bruder Ägidius, mit Sankt Bonaventura und 
Duns Skotus, mit den verschiedenen Ordenszweigen, mit den heutigen 
Sorgen und Aufgaben der Franziskanerfamilie, dann hat man mehr von 
der Spiritualität des Franziskanertums begriffen, als in Systemen über- 
haupt auszudrücken ist. Dieses Spiel von der einen, eine neue, kirchen- 
wirksame Haltung prägenden Person zu den andern hin, die diese Spiri- 
tualität in ihrer eigenen unwiederholbaren Individualität nachlebten, ist 
nicht nur die gelebte Spiritualität, sondern sollte auch für eine Spiritualität 
als Wissenschaft Leitbild sein. 

Man müßte, um von dem konkreten Reichtum der Spiritualität etwas in 
der abstrakten Theorie einzufangen, diesem Gesetz des •Einzig und doch 
Je-Einzeln", das wir in den großen Schulen der Spiritualität finden, noch 
weiternachgehen. Die gleiche Vieleinheit kann z. B. von einem Buch 
ausstrahlen, kann sich um einen akademischen Lehrstuhl gruppieren, 
kann eine Familie oder eine Sippe bilden, kann durch eine Landschaft, 
durch ein Ereignis oder einen Beruf geprägt sein. Überall wird sich zeigen, 
daß die Vielzahl der Einzelchristen nicht aufgerechnet werden kann in einen 
abstrakten Überbegriff, und daß doch dieser Überbegriff, die Persönlich- 
keit, das Buch oder die geschichtliche Situation, prägend für die Spiritua- 
lität des Einzelchristen ist, wie sie auch selbst von diesem geprägt wird. 

All diese Entfaltungen stehen zutiefst aber in der einen großen Span- 
nung zwischen dem Herrn und dem Volk Gottes, zwischen Christus und 
dem Einzelchristen, zwischen der Spiritualität und den Spiritualitäten. •Es 
sind mancherlei Gaben, aber nur Ein Geist; und es sind mancherlei Dienst- 
leistungen, aber nur Ein Herr. Und es sind mancherlei Kräfte, aber nur 
Ein Gott, der alles in allen wirkt. Einem jeden aber wird die Erweisung 
des Geistes zu gemeinsamem Nutzen gegeben. Dies alles aber wirkt Ein 
und Derselbe Geist, der jedem seines zuteilt, wie er will" (1 Kor 12,4 
bis 7.11). 




