Josef Sudbrack 24

noch an sich trigt und selber noch zu jener Schépfung gehort, die seufzend
die Offenbarung der Herrlichkeit der Kinder Gottes erwartet. Sie ist also
nicht die bleibende Heilsanstalt, die den einzelnen Heilsempfangern das
zukiinftige Reich Gottes und ihr ewiges Leben vermittelt, um selbst hier zu
bleiben, sondern die Pilgerin, die selber durch die Geschichte auf jene
Ewigkeit hin wandert, in der sie als solchermaflen autoritative und sakra-
mentale Heilsanstalt nicht mehr sein wird (Nr. 48).

Wir haben nur wenige Ziige im neuen Bild der Kirche hervorheben
kénnen. Es soll damit auch nicht gesagt werden, daf§ andere uns von frither
her vertrautere Ziige in diesem Bild nicht mehr giiltig seien oder keine
Bedeutung mehr hitten. Es ist auch selbstverstindlich, dafl die existentielle
Realisierung dieser neuen Ziige im Bild der Kirche noch eine lange Erzie-
hung erfordert, bis diese in der Kirchenfrommigkeit des Einzelnen und
in der Praxis der Kirche wirklich ganz lebendig in Erscheinung treten.
Aber der Anfang einer solchen neuen Kirchenfrommigkeit ist doch ge-
macht. Es wird nun alles darauf ankommen, daf der Buchstabe dieser
konziliaren Ekklesiologie wirklich Geist und Leben wird.

Vom Geheimnis christlicher Spiritualitit:
Einheit und Vielfalt

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Kontroversen innerhalb der Theologie sind — besonders wenn es um die
personlichen Fragen der Spiritualitit geht — nicht immer eine erfreuliche
Sache; aber sie haben das Gute an sich (oder sollten es wenigstens haben),
daf sie zu vertiefter Besinnung nétigen. Der Historiker kann leicht zeigen,
dafl manche, uns heute selbstverstindlich scheinende christliche Lebens-
haltung oft iiber Jahrhunderte von erbitterten Kontroversen begleitet war
oder sogar aus ,unversohnlichen® Parteiungen als deren letztliche , Ver-
sohnung“ erwachsen ist. Das Zweite Vatikanische Konzil liefert in vielen
seiner Ergebnisse ein Zeugnis fiir dieses geschichtliche Gesetz. So wiire
z. B. das Wagnis des Dialogs mit nicht-katholischen oder sogar aufer-
christlichen Weltanschauungen nicht méglich ohne den lange Zeit unter-
irdisch schwelenden und um 1900 offen ausgebrochenen Konflikt zwischen
einem liberalen, anscheinend alle Unterschiede der Religionen einebnen



Vom Geheimnis christlicher Spiritualitit 25

wollenden Christentum und der integralen Haltung, fir die die Heils-
grenze ungefihr mit den Mauern der romisch-katholischen Kirche zusam-
menfiel. Vielleicht ist das augenblickliche Ringen um eine giiltige Formu-
lierung der Stellung des Christen in der Welt auch nur ein solcher Ansatz-
punkt fiir ein vertieftes Verstandnis des christlichen Lebens. Man sollte bei
solchen ,Kontroversen® iiber die unschonen Begleittone hinweghéren kon-
nen und sich dem eigentlichen Anliegen beider Parteien 6ffnen.

»Spiritualitit und Spiritualititen®

In der Kontroverse, die sich in Frankreich um L. Bouyers ., Introduction
a la vie spirituelle“! entspann, scheint mir ein Fragepunkt besonders ge-
eignet, um zu einer solchen Vertiefung des christlichen Selbstverstindnisses
zu fithren. J. Daniélou hat ihn folgendermaflen formuliert: ,Pere Bouyer
macht aus seiner Abneigung gegeniiber einer Vielfalt von Spiritualitaten,
wie sie besonders in der Vielfalt der groflen Orden zum Ausdruck kommt,
kein Hehl. Er setzt ihr eine Spiritualitit entgegen, die einfachbin die Spiri-
tualitit des Evangeliums und der Kirche ist... Ich glaube, dafl sich in
dieser Auffassung eine folgenschwere Vermischung verschiedener Aspekte
verbirgt: Die Spiritualititen sind Anstofe des Geistes in der Kirche und
zugleich Wesensentfaltungen ihrer Lebenskraft. Ich fiirchte, was Pére
Bouyer ,Spiritualitit der Kirche nennt, ist seine personliche Spiritualitat,
die er der Kirche auferlegen mochte“2. M. Giuliani sucht den Grund fiir die
Betonung einer einzigen Spiritualitit durch P. Bouyer darin, daff dieser
zu sehr die eine und einzige ,,Objektivitit des christlichen Dogmas“ be-
trachte und dariiber ,das konkrete Leben des Geistes in den Menschen®
vergesse. , Wenn man den Blick starker den geistlichen Haltungen zuwen-
det, erkennt man deutlicher, dafl sich die eine gemeinsame Antwort auf
den Gnadenruf Gottes bei der Verschiedenheit der Berufenen und Ent-
wicklungen in verschiedenen Ordens- und Spiritualititsfamilien und in
verschiedenen Arten der religiosen Lebensfithrung konkretisiert“.

Es hat hier wenig Sinn, andere Aussagen, die man bei Bouyer kritisierte
und die alle mit der eben skizzierten Kontroverse zusammenhéngen, auf-
zuzihlen, ebenso wie es sich nicht lohnt, auf die gereizte Antwort Bouyers
einzugehen?. Wichtiger ist es, zu schen, dafl es in der Kontroverse keines-

1 Précis de théologie ascétique et mystique. Paris 1960; die deutsche Ubersetzung: Ein-
fiihrung in die christliche Spiritualitit, Mainz 1965, wird demniichst eingehender in dieser
Zeitschrift besprochen; in der Einleitung zu: La spiritualité du NT et des Péres, Paris
1960, falt Bouyer seine Meinung kurz zusammen.

2 A propos d’une introduction a la vie spirituelle, Etudes 94 (1961) 270-274; unser Zitat
S. 272.

3 Une introduction d la vie spirituelle, Christus (1961) 396-411; unser Zitat S. 410.

4 Etudes 94 (1961), 411415, mit kurzer Replik Daniélous.



Josef Sudbrack 26

wegs um einen Gegensatz zwischen Jesuiten (Daniélou, Giuliani) und
Oratorianern (Bouyer) geht, sondern um tieferliegende Grundhaltungen.
H. de Lubac, sicher einer der profiliertesten franzosischen Jesuiten, wiirde
sich z. B. auf die Seite Bouyers schlagen. In seinem ersten Teilhardbuch
fihrt er ihn in der Frage der einen Spiritualitit zustimmend an, wobei er
allerdings versucht, auch der anderen Meinung gerecht zu werden: , Wie
es nur ,einen Glauben, eine Taufe, einen Herrn‘ gibt, wie fiir alle Christen
,;nur ein Leib und ein Geist' ist und wie es im Grunde nur eine einzige
menschliche Natur gibt und immer nur ein Evangelium verkiindet worden
ist, so gibt es auch in aller Verschiedenheit der Zeiten, der Umstinde und
Veranlagungen nur eine einzige christliche Berufung, die sich auf eine
Hoffnung griindet und eine einzige Lebenshaltung entlifit“s. Die ver-
sohnliche Haltung de Lubacs wird in einem Aufsatz des Benediktiners
J. Vandenbroucke iiber ,Spiritualitit und Spiritualititen® thematisch auf-
gegriffen: ,Es gibt die christliche Spiritualitit . . . Es gibt christliche Spiri-
tualititen. Heute aber werden wir uns mehr und mehr bewufit, daf eine
Spiritualitdt nur in dem Mafle wertvoll ist, als sie in der christlichen Spiri-
tualitat wurzelt“e,

§ La pensée religicuse du Pére Teilkard de Chardin, Paris 1962, 30-31; ,11 ne saurait y
avoir dans le christianisme des spiritualités paralltles®. Es geht in erster Linie um die
Laienspiritualitat.

8 Spiritualitit und Spiritualititen, Concilium 1 (1965) 785-742 (da mir das franzésische
Original nicht zur Verfiigung stand, konnte ich die Ubersetzung nicht iiberpriifen). — Es ist
dies keine Nebenfrage; P. Brunner schreibt in der Theologischen Literaturzeitung 88
(1963) 186: ,Die Auseinandersetzung zwischen katholischer und evangelischer Theologie
ist letzten Endes im stillen immer auch einc Auseinandersetzung zwischen Frémmigkeit
und Frémmigkeit .. .“ De Lubac schreibt sogar, Paradoxes, Paris, 81: ,Le probléme reli-
gieux est cssentiellement un probléme d’ordre spirituelle. Les causes profondes de chri-
stianisation et les facteurs profondes de rechristianisation seront toujours de I'ordre
spirituel.* Hier liegt auch der vielleicht wichtigste Zugang zu den grofien dogmatischen
Richtungskdmpfen der kirchlichen Vergangenheit. So ist z. B. der Kampf um die rechte
Christologie, der in den ersten acht Jahrhunderten des Christentums nie zur Ruhe gekom-
men ist, viel weniger Theologengezink als ein Ringen um eine oder gar die christliche
Grundhaltung zur Offenbarung, um die christliche Spiritualitit. Noch heute sprechen
Theologen wie K. Rahner oder W. Schéllgen im Blick auf diese Kontroversen der Ver-
gangenheit von ,monophysitischen“ Gefahren innerhalb des kirchlichen Lebens und wei-
sen damit darauf hin, dafl ebenso, wie der Monophysitismus die Menschlichkeit Christi
von seiner Géttlichkeit aufsaugen lie, auch in der Frommigkeit die menschlichen Werte
zu kurz kommen kénnen. Umgekehrt kann man auch eine ,nestorianische® Haltung ent-
decken (Nestorianismus war in den christologischen Kimpfen der Vergangenheit der
extreme Zweig der anderen Partei), aus der heraus die natiirlichen (der ,Menschheit*
Christi entsprechenden) Werte zu sehr von den iibernatiirlichen (Christi ,Gottheit* ent-
sprechenden) Haltungen getrennt werden. Auch der Kampf der verschiedenen Kleriker-
gemeinschaften im Mittelalter — Weltpriester, Kanoniker, die alten und die jungen Orden,
innerhalb der Orden dann Konventualen und Spiritualen — ging im letzten nicht um
auflere Machtpositionen, sondern um die Auffassung der Nachfolge Christi, um Spiri-
tualitit. Und wenn heute der Ruf nach eciner ,Laienspiritualitit immer lauter wird, so



Vom Geheimnis christlicher Spiritualitiit 27

Was ist Spiritualitat?

Aber scheint es nicht ein Streit um Worte zu sein, wenn man die eine
Spiritualitit gegen die vielen Spiritualitdten ausspielt? Ist es nicht einfach-
hin nur eine Definitionsfrage, ob man die gemeinsam christliche Grund-
haltung, an der keiner der Autoren zweifelt, ,Spiritualitat® nennt, oder
ob man ihre Ausfaltung in verschiedene christliche Lebensformen — wer
kénnte an dieser Tatsache vorbeigehen? — mit dem Namen ,Spiritualita-
ten“ belegt?

Doch die Kontroverse fithrt tiefer. Um dies zu erkennen, gentigt es nach-
zuprufen, was man gemeinhin unter ,Spiritualitit” versteht. Ohne Zweifel
ist Spiritualitit heute ein Modewort; man spricht von christlicher ebenso
wie von atheistischer Spiritualitit, man untersucht die Spiritualitit eines
Charles de Foucauld ebenso wie die Gottfried Benns und Thomas Manns.
Doch Sich-Sperren gegen Modeworte hiefle Sich-aus-der-Zeit-Zuriick-
ziehen; richtiger und fruchtbarer ist es, sie mit dem Inhalt zu fillen, der
von der Sache her ihnen eigentlich zukommt und sie dadurch tber die
~Mode“ zu erheben.

Wenn wir im Kreis der oben erwdhnten Autoren bleiben, entdecken wir
eine erstaunliche Ubereinstimmung in dem, was sie mit ,Spiritualitdt®
meinen. Daniélou schreibt: ,Das geistliche Leben des Christen ist der
Widerhall der Heilsgeschichte im Leben des einzelnen®?, Spiritualitét also
dessen mehr theoretische Erfassung. H. U. von Balthasar definierte sie
einfachhin: ,die subjektive Seite der Dogmatik“, oder ,, Wort Gottes, so-
fern es aufgenommen und in der Braut sich entfaltendes ist“®. Vanden-
broucke umschreibt in Anlehnung an Bouyer Spiritualitit ,als die Wissen-
schaft, die sich mit der Frage befafit, wie das Evangelium auf der intellek-
tuellen, aszetischen und mystischen Ebene auf das Leben des Christen
anzuwenden ist“?. Doch schon bei Vandenbroudke spiirt man eine Unsicher-
heit beim Festlegen des Begriffes, die in den iiblichen Handbiichern noch
»hand“-greiflicher erscheint®®. Er unterscheidet einen intellektuellen Be-

ist damit zugleich der Vorwurf gegen die bisherige Meinung von Spiritualitit erhoben,
daf} sie einseitig sei und nicht die ganze Breite des christlichen Lebens umfasse.

7 Vom Geheimnis der Geschichte, Stuttgart 1955, 322.

8 Oder: ,Die Mysteriendimension der objektiven kirchlichen Dogmatik“; ,Spiritualitit®,
in: Verbun Caro, Skizzen zur Theologie I, Einsiedeln 1960, 226-244; zuerst in GuL 31
(1958) 340-352; vgl. auch seinen weiterfithrenden Aufsatz, Das Evangelium als Norm
und Kritik aller Spiritualitiiten in der Kirche, Concilium 1 (1965) 715-722.

» A.a. O, 738, woher auch die folgenden Zitate.

1 Einige bibliographische Ubersichten: C.Truhlar, De experientia mystica, Rom 1951,
221 ff.; Structura theologica vitae spiritualis, Rom 1958, 1ff.; E. O’Brien, Ascetical and
mystical Theology 11, Theological Studies, 17 (1956), 197 ff.; Lanz, Lineamenti di Asce-
tica e Mistica, Milano 19582; Benijar, Compendium theologiae spiritualis, Rom 1959.



Josef Sudbrack 28

reich: ,Reaktion des religiésen Bewufitseins gegeniiber dem Gegenstand
des Glaubens* und ,zweitens” einen praktischen, der sich ,mit den mensch-
lichen Handlungen (beschiftigt), die einen besonderen Bezug auf Gott
haben, d. h. mit der Aszetik und Mystik“. Also wire Spiritualitit ein
Oberbegriff iiber ,Glaubenspsychologie® und ,Aszetik und Mystik“! Wie
unterscheidet sich dann aber z. B. Spiritualitit von der Moral? Moral stu-
diert alle menschlichen Handlungen ,,im Lichte des Wortes Gottes®, Spiri-
tualitit aber nur jene Handlungen, ,die in einem nicht blof ausdriick-
lichen, sondern unmittelbaren Bezug zu Gott stehen, das heifit vor allem
das Gebet und all das, was sich im aszetischen und mystischen Leben dar-
auf bezieht“. Damit scheint Spiritualitit zu einem Unterbegriff der Moral
geworden zu sein; oder wenn man sie neben die Moral stellen wollte, dann
beschiftigt sich Moral mit dem Tun des Menschen, das nicht unmittelbar
auf Gott geht, und Spiritualitit mit dem nicht blof} ausdriicklichen, sondern
»unmittelbaren® Bezug auf Gott (z. B. also nicht mit Néchstenliebe! nicht
mit dem Dienst an der Welt usw.!)!.

Ich glaube nicht, daf} sich irgendein Lehrer der Spiritualitit oder der
Moral mit diesen Konsequenzen einverstanden erkliren wird. Man muf}
also versuchen, das, was Vandenbroucke in einem durchaus richtigen Blick
fiir das Wesentliche sagen maochte, systematisch so zu fassen, dafl wissen-
schaftstheoretisch keine Schwierigkeiten erhoben werden konnen. Hierzu
ist es notwendig, zundchst einmal der Geschichte der Worte spiritus (Geist)
und spiritualis (geistlich) nachzugehen, wobei an dieser Stelle nur einige
wesentliche Punkte im Uberblick geboten werden kénnen.

Geist und geistlich in der Heiligen Schrift

»Geist zielt - in allen klassischen und biblischen Sprachen — immer darauf
ab, in einem Seienden das wesentliche und ungreifbare Element, das ur-
spriingliche Leben und Dasein Verleihende zu bezeichnen, das, was am
meisten es selbst ist und sich einem verfiigenden Zugriff entzieht“:2,

Im Alten Testament hat das Wort eine unerwartete Sinnbreite. Riiah
bezeichnet einmal die dynamische Mitte des Menschen, ist ,das den Korper
belebende Prinzip“, der ,Sitz der Empfindungen, der geistigen Funktionen
und der Willenshaltung“*®. ,In Deine Hande tibergeb ich meinen Geist*
(Ps 31,6), betet der Fromme, wenn er sein Dasein Gott anvertraut; und

11 Vgl. J. Sudbrack, Um den Stellenwert der Spiritualitit im Gesamt der Theologie, Gul.
37 (1964) 387-393.

12 Artikel ,Geist” und ,Geist Gottes“ in: Wérterbuch zur biblischen Botschafl, Freiburg
1964, 230~239, von J. Guillet.

18 Artikel nvedua, mvevuanixds, in: Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament VI,
Stuttgart 1956, 330—450; wir benutzten die Beitridge von E. Bieder und E. Schweizer.



Vom Geheimnis christlicher Spiritualitit 29

der Herr hat dies Gebet aufgegriffen, als er in der letzten Machtlosigkeit
des Kreuzes die machtvollste Tat seines Lebens setzte, die Totaliibergabe
an den Vater. Zugleich aber bezeichnet ruah ,das innere Wesen Gottes“*,
das von Israel als die immer anwesende Machtigkeit Jahves bei seinem
Volk begriffen wurde.

Dieses Wesen Jahves, sein ,Ich bin da“ (Ex 3, 14; Buber), wird in den
Etappen der Glaubensreflexion, wie wir sie in den Schriften des Alten
Testamentes erkennen konnen, weiter entfaltet. Die prophetischen Biicher
sprechen vom Geist als der eschatologischen Gabe, in der Jahve siegreich
gegenwirtig sein wird. ,Und nach diesem will ich meinen Geist ausgieflen
iiber alles Fleisch . ..“ (Joel 8,1; vgl. 1 Sam 10, 6); ,,. . . auf ihm wird ruhen
der Geist des Herrn, der Geist der Weisheit und des Verstandes...“
(Is 11,2). In den Weisheitsbiichern wird der Geist Jahves hypostatisiert:
,Denn ein menschenfreundlicher Geist ist die Weisheit . . . Denn der Geist
des Herrn erfiillt den Erdkreis . . . Denn in ihr (der Weisheit) wohnt ein
Geist: verstindig, heilig, eingeboren, vielfdltig, fein, beweglich, durch-
dringend, unbefleckbar, klar, unverletzlich, giitig, scharf, unhemmbar,
wohltitig, menschenfreundlich, bestdndig, ohne Fehl, sorgenfrei, allgewal-
tig, alles iiberblickend und alles denkend, Geister durchdringend, die rein-
sten und die feinsten . ..“ (Weish 1,6.7; 7,22f).

Der Geist Gottes und der Geist des Menschen stehen aber nicht unbezo-
gen nebeneinander. Gen 2,7 berichtet, dafl Gott dem Menschen seinen
Geist einhauchte, dafl also der Menschengeist aus dem Gottesgeist stammt.
So ist Gott ,der Herr aller Lebensgeister (Num 16, 23; 27, 16) d. h. der
Herr iiber Leben und Tod; Gott wirkt den Lebensgeist (Is 42, 5; Ez 37, 6),
hilt ihn im Dasein (Job 10, 12) und nimmt ihn wieder zu sich zuriick (Ps
104,29; Job 12,10). Auch die Dynamik des Menschen zum Religiosen, zum
Transzendenten, ist wiederum der von Gott gewirkte riah des Menschen.

Geist ist also das Innerste Gottes und ebenso das Innerste des Menschen
in seiner allumfassenden Bezogenheit zu Gott, die Augustinus meinte, als
er schrieb: ,Unruhig ist unser Herz, bis es ruht in Dir!“ Man braucht keine
langen Erérterungen, um einzusehen, wie engbriistig dasjenige ist, was
wir heute gern unter ,Spiritualitdt” verstehen, wenn wir es der alttesta-
mentlichen Fiille des ,spiritus®, des Geistes, entgegenhalten. In der Ost-
kirche, wo die Pneumatologie nicht wie bei uns auf ein Nebengeleis ab-
geschoben wurde, sondern in einem lebendigen Strom der Uberlieferung
mit der Lehre vom geistlichen Leben eine Einheit bildet, kann man noch
diese Undifferenziertheit des ,Geistes® finden, wodurch das stromende
Leben zwischen Gott und Mensch umfaf}t wird*®. Von der Lehre des rus-

14 Fbd.
15 Vgl. H. de Lubac, Le mystére du surnaturel, Paris 1965, der auf S. 24 Chenu zitiert:



Josef Sudbrack 30

sischen Reklusen Theophanus (1815-1894) heifit es z. B.: ,In seinem
System ist die Seele (des Menschen) nicht Geist, denn beide bestehen aus
Wesenheiten, die er sorgfiltig trennt; aber die Seele ist ,geistig® und da-
durch ist sie radikal von den Seelen der anderen Lebewesen getrennt. Den-
noch wird die Seele nur durch die Vereinigung mit dem Geist, der von
Gott kommt, menschlich im wahren Sinn des Wortes; sie ist ,spiritualisé’,
vergeistigt, und sie hat das Vorrecht der sublimsten Eingebungen®, in
denen die Gegenwart des Gottesgeistes spiirbar wird!, In solchen theolo-
gischen Versuchen bleibt noch etwas von der Dialektik zwischen Gottes-
geist und Menschengeist greifbar.

Im Neuen Testament wird das alttestamentliche Erbe bewahrt (vgl.
Lk 23,46; 1,385; 4,17; Apg 2,15; Tit 2,11 usw.) und gewinnt zugleich im
Christusereignis einen alles Vorherige iiberbietenden neuen Inhalt. Zu-
nachst allerdings scheint sich die nachésterliche Gemeinde zu strauben, die
Christus-Wirklichkeit mit ,Geist“ zu benennen; die Einzigartigkeit Jesu,
»die Tatsache, dafl in ihm Gott selbst da ist, wie er nirgends sonst da ist“!7,
und die Geistbewegungen der jungen Gemeinde (vgl. die Exzesse von
Korinth), die doch irgendwie ein sichtbarer Ausdruck der bleibenden Geist-
Wirklichkeit Jesu in seiner Kirche waren, schienen zu disparat zu sein, als
dafl man sie hitte gleichsetzen kénnen. Aber dadurch, dafl immer deut-
licher die Uberordnung des Herrn als Spender des Geistes iiber die geist-
besitzende Gemeinde ins reflexe Bewultsein trat (sehr klar schon bei Lk
4,141f.; 24,49; Apg 2,33), entfaltete sich die christliche Geisttheologie.
Wenn Lukas die Geistwirklichkeit als kirchenstiftende Prisenz Christi
schildert, betont er noch das Auflerordentliche: Geist als ,die besondere
Gabe“, die den Glauben des Christen wie der Gemeinde zu den Auflerun-
gen entbindet, ,die eben gerade fiir die noch nicht abgeschlossene, weiter-
laufende Missionsgeschichte wesentlich sind, ja diese iiberhaupt erst er-
moglichen“!s. Fir Paulus aber ist ,der Heilige Geist die Herrlichkeit
Christi in uns®, in seiner Kirche; er ist die ,Herrlichkeit des auferstande-
nen Herrn“*® (vgl. 2 Kor 8,17f.). Die groflen, hymnusartigen Einheits-
pridikationen des ersten Korintherbriefes (12,4-6) zeigen, daf fiir Paulus
das Gemeindeleben im Heiligen Geist und die pneumatische Gegenwart

»la connaissance de la doctrine des Orientaux est indispensable & la bonne santé chré-
tienne de I'Occident latin.“ J.Sudbrack, Die Frage nach der Mystik, Gul 37 (1964)
145-153.

1 Th. Splidik, La doctrine spirituelle de Théophane le Reclus, Le Ceeur et PEsprit,
Rom 1965, 8-9, Die Problematik der augustinischen ,mens“ oder auch des eckhartschen
»Seelenfiinklein“ diirfte nur von dieser durchaus schriftgemiBen Spannweite des ,Geist*-
Begriffs angegangen werden.

17 E. Schweizer, a. a. O.

18 Ebd.

18 J. Guillet, a. a. O.



Vom Geheimnis christlicher Spiritualitit 31

des Herrn als Einheit sichtbar werden: ,',Es sind mancherlei Gaben, aber
nur Ein Geist; und es sind mancherlei Dienstleistungen, aber nur Ein Herr.
Und es sind mancherlei Krifte, aber nur Ein Gott, der alles in allen wirkt.“
Wer sich mit Christus verbindet, tritt in die Sphire des Geistes ein (1 Kor
6,17); der Glaube an den Herrn geschieht aus dem Geist und im Geist
(1 Kor 2,10ff); die Absage an den Gesetzesdienst ist Dienst am Geist Got-
tes und Rithmen in Jesus Christus (Phil 8,3-6). Hierher gehoren die Aus-
sagen vom Beten aus dem Geist (Rom 8, 15f; Gal 4,6), von der geist-
geschenkten Erfillung des ganzen Gesetzes (Rém 8,4), von den Friichten
des Geistes anstelle der Werke des Fleisches (Gal 5,19-23); vom Aunfbau
der Kirche ans den Geistesgaben (1 Kor 12-14) und deren Erfillung in der
Nichstenliebe (Gal 5, 18-15; 1 Kor 13). Wihrend Pauluos beim Reden vom
,Geist den Blick mehr auf die erwartete Vollendung, von der wir hier
nur ein Angeld haben (Rom 8, 23; 1 Kor 15, 35 ff), richtet, betont Johannes
das im Geist gegenwirtige Heil Christi, das fir die , Welt® Gericht be-
deutet, fiir den Glaubigen aber Wiedergeburt im Geist der Wahrheit und
der Liebe (3,3-5; 4,231; 6,63; 14-16; 20, 19 ff).

Aus diesen alt- und nentestamentlichen Versuchen, die Fiille der Offen-
barung mit Worten zu fassen, wichst — immer mit dem Blick anf die un-
liberholbare Gestalt des Herrn —, besonders in den spéten Paulinen und in
den Johanneischen Schriften, die Einsicht in die gottliche Eigenpersonlich-
keit des Geistes, aber auch in die Geistdurchwirktheit, die , Spiritualitat®
der christlichen Existenz, sowohl des Einzelchristen, wie der Einzel-
gemeinde, wie der Kirche als ganzer.

Das Adjektiv pneumatikos, geistlich, wird schon bei Paulus zum termi-
nus technicus fir die christliche Existenz, wobei sehr deutlich hervortritt,
daBl dieser ,geistliche Mensch® mit seinem ganzen ,geistlichen Wirken®
derjenige ist, der den Geist Jesu Christi empfangen hat, der im Geist Got-
tes nicht nur irgendwie verdndert, sondern ein neuer Mensch geworden
ist: , Wir aber haben nicht den Geist der Welt empfangen, sondern den
Geist Gottes, um das zu erkennen, was von Gott uns geschenkt wurde. Und
davon reden wir auch, nicht mit Worten, wie menschliche Weisheit sie
lehrt, sondern mit Worten, die der Geist eingibt, indem wir Geistliches
den Geistlichen (durch Geistliches?) erkldren. Der natiirliche Mensch fafit
nicht, was vom Geiste Gottes kommt: Torheit ist es ihm, er kann es nicht
fassen, da es geistlich beurteilt werden muf}; der geistliche dagegen be-
orteilt alles und wird von niemand beurteilt. ,.Denn wer hat den Sinn des
Herrn begriffen, daf er ihn unterweisen konnte?* Wir aber haben den
Sinn Christi!“ (1 Kor 2,12-16; vgl. 9,11; 14,1).

Auch im Neuen Testament gehoren Geist Gottes (die Machtigkeit Got-
tes, die in der Person des Geistes ihre trinitarische Konkretheit hat) und



Josef Sudbrack 32

Geist des Menschen (die neue, eschatologisch ausgreifende Existenz des
Christen) eng zusammen. ,Daher kommt es, daf in vielen Fallen, vor
allem beim hl. Paulus, unméglich zu entscheiden ist, ob das Wort den
Geist des Menschen oder den Geist Gottes bezeichnet ... (Rém 12,11;
2 Kor 6,61f). Diese Doppelsinnigkeit, die dem Ubersetzer Verlegenheit
bereitet, bedeutet fiir den Glauben ein Licht: Sie ist ein Beweis dafiir, daf§
der Geist Gottes selbst dann, wenn er vom Geist des Menschen Besitz er-
greift und ihn umwandelt, ihm seine ganze Personalitit belifit; sie bedeu-
tet, daBl ,Gott Geist ist” (Joh 4,24); denn wenn er von seinem Geschopf
Besitz ergreift, gibt er ihm gerade dadurch seine Existenz vor Gott“?°,

Geistlich also bedeutet, ganz durchdrungen sein vom Geist Gottes und
Geist Jesu Christi; so sehr von Gott in Beschlag genommen zu sein, daf es
sein Geist ist, der unsere Wesensmitte ausmacht, der in uns betet und
seufzt nach der Vollendung der schon angebrochenen Erlosungsherrlich-
keit, und der eben dadurch unsern Geist erst zu sich selbst kommen 1483,
zu seiner eigenen menschlichen Herrlichkeit und Wiirde. Der Geist aber,
der die ganze Bewegung des Geistlichen im Menschen zu Gott zuriick und
damit zur Personmitte des Menschen selbst auslost, umfaflt und zum Ge-
lingen fihrt, ist der Geist Jesu Christi, jener Geist, der Christus ,auf vier-
zig Tage in die Einode fithrte“ (Lk 4,1) und ihn ,wiederum nach Galilaa
zuriickkehren lieB* (4, 14), der die Freiheit der Entscheidungstat Jesu am
Kreuz - und damit auch unsere Entscheidung fiir den Herrn — nicht nur
bewirkte, sondern in der letzten theologischen Tiefe personlich ist, wie
Balthasar schreibt: ,Er (der Herr) hat eine Freiheit, die es eigentlich in der
Welt nirgends gibt, die evidentermaflen aus Gott selber stammt, die im
Himmel zwischen dem Vater und dem Sohn herrscht und die, auch wenn
wir nichts wiifiten von einer dritten gottlichen Person, nur als gleichzeitig
aus dem ,Geist des Vaters‘ und dem ,Geist des Sohnes‘ stammend als die
Einheit beider vorgestellt werden kann“?'. In diesen und aus diesen
Dimensionen leben, heifit geistlich leben.

Vom geistlichen (,pneumatikos“) Menschen zur Spiritualitit

Es ist kaum verwunderlich, dafl die Tradition von dem fast iiberquellen-
den Bedeutungsreichtum, der sich in der Schrift mit dem Wort ,pneumati-
kos“ verbindet, meist nur Bruchstiicke und Aspekte durchreflektierte. Die
zentrale Rolle dieses Adjektivs zur Bestimmung des christlichen Daseins

% Ebd.; wir haben die Ubersetzung nach dem franzgsischen Original verbessert.

#1 Das betrachtende Gebet, Einsiedeln 1959, 166; mit Recht schreibt B. S. 170, dafl wir nur
in diesem konkreten Blick auf den Herrn etwas von der Dreifaltigkeit erfassen kénnen:
» Wir kénnen Gottes dreiciniges Leben nicht in sich selbst betrachten, sonst fallen wir ins
Leere, Wesenlose, in Begriffsmathematik oder phantasievolle Triumerei.*



Vom Geheimnis christlicher Spiritualitit 33

wurde allerdings schon bald erkannt; der christliche Neologismus ,,spiri-
tualis“ erscheint schon in den fritheren Schriften®® und hat bis auf unsere
Zeit — trotz aller Bedeutungsverschiebungen, Verengungen und Erweite-
rungen — den Sinn der christlichen Existenzmitte behalten. Im Mittelalter
und weit in die Neuzeit hinein darf man ihn sogar als das unterscheidende
Beiwort des eigentlich Christlichen ansehen. Allerdings erhielt ,spiritua-
lis“, geistlich, recht bald — unter hellenistischem Einfluff, infolgedessen
Geist nicht mehr vom erschaffenden und belebenden Gottesgeist der Bibel,
sondern vom Geist im Gegensatz zur Materie und zum Koérperlichen ver-
standen wurde — den blassen, weltfremden und kérperfeindlichen Ton,
den es auch heute noch an sich tragt®.

Von der paulinischen Alternative ,fleischlich-geistlich® erhielt zuerst
ycarnalis“ eine Substantivierung: ,,Carnalitas®, Fleischlichkeit (im 4. Jahr-
hundert). Damit wollte man weniger eine abstrakte Systematisierung des
,Fleischlichen“ im Gegensatz zum , Geistlichen® in die Wege leiten, als
das konkrete Prinzip der Fleischlichkeit bezeichnen, in dem die Werke des
Fleisches, die ,carnalia“, ihre Wurzel haben®. J. Leclercq hat die bisher
alteste bekannte Bezeugung des entsprechenden Substantivs ,Spirituali-
tas“ im frithen 5. Jahrh. gefunden. Der Sinn ist eindeutig: ,Es handelt
sich darum, daf der Christ das Leben nach dem Geist lebt, in das er durch
seine Taufe eingegliedert wurde; und dieses Leben bedeutet: Treue zum
gottlichen Gesetz, Miihe, um sich von der Siinde loszureiflen, und Anhén-
gen an Gott.“ Der Text selbst lautet: ,Fuirwahr, verehrungswiirdiger und
liebenswerter Vater, da dir durch die neue Begnadung jeder Grund der
Tranen abgewischt ist, bemilhe dich, hiite dich, laufe, eile. Bemithe dich,
daf} du in der Spiritualitit (spiritualitas) voranschreitest. Hiite dich, damit
du nicht als unvorsichtiger und nachlassiger Wachter das Gut, das du
empfangen hast, verlierst . . .“%. Noch zwei dhnliche Texte kann Leclercq

22 Chr. Mohrmann, Die altchristliche Sondersprache in den Sermones des hl. Augustinus,
Nijmegen 1932; Etudes sur le latin des chrétiens, Rom 1961, Band I, 25, 89; Band II, 16,
105, 238.

23 Vgl. den Exkurs iiber ,spiritualis® mit Literatur in unserer demnéchst erscheinenden
Arbeit iiber ,Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl*.

24 Mohrmann, Etudes I1, 14, 16, u. 6.

25 J. Leclercq, ,Spiritualitas”, Studi medievali, 32 Serie, III, 1, 1962, 279-296; 280: mit
Bezug auf Is 38, 4-6: ,Verum, quia tibi, honorabilis et dilectissime parens, per novam
gratiam ommnis lacrimarum causa detersa est, age, cave, curre, festina. Age, ut in spiri-
tualitate proficias. Cave, ne quod accepisti bonum, incautus et negligens custos amittas...“
(Patr. Lat. 30, 114 D - 115 A).

26 FEbd. 281: ,Unde et tres distantias voluntatum novit Apostolus: carnalem, quae circa
ventrem et inferiores partes voluptatibus tantum vitiosis obsequitur; animalem vero, quae
media inter virtutem malitiamque versatur, hanc quidem supergrediens, illius autem
nequaquam particeps sinceritatis existens et spiritualitatem Deo placitae conversationis
assequitur® {Patr. Lat. 67, 357 D; eine Ubersetzuug Gregors von Nyssa durch Dionysius



Josef Sudbrack 34

fiir die Zeit um 500 zitieren®; weitere kennt er aus dem 9. bis 11. Jahrh.
So gut wie alle aber meinen mit ,Spiritualitas“: ,Realititen, Aktivititen,
die nicht von der Natur, sondern von der Gnade, von dem im Menschen
wohnenden Heiligen Geist, anders gesagt, vom ibernatiirlichen Leben
herrithren“®.

Aber in den Texten klingt auch schon der Unterton von ,Spiritualitas®
als Gegensatz zum Korperlichen, Materiellen und Fleischlichen durch; der
lebendige Bezug zu Jesus Christus weicht einer blasseren , Vergeistigung“
des Menschen®. Zur ausdriicklichen Dominante wird diese nicht aus dem
Christentum stammende Umdeutung — unter dem EinfluR des neu-
erwachenden philosophischen Denkens — in vielen Texten des 12. und
18. Jhs.; fir das 138. Jh. glaubt Leclercq sogar: in der Mehrzahl der
Texte®. Hier hat das Wort seinen paulinischen Charakter verloren und
meint nur noch das Unkdrperliche und Unmaterielle. Verhdngnisvoll aber
ist es, dafl auch dort, wo die paulinische Antithese von dem durch den
Geist Gewirkten und dem der Siinde Verhafteten gemeint ist, sehr deut-
lich insinuiert wird, ,spirituell“, ,geistlich“ besage irgendwie auch einen
Gegensatz zum Korperlichen und Materiellen.

Die franzosische Entsprechung ,espirituauté . .. spiritualité“, von der
sich das englische ,spirituality“ wie das deutsche ,Spiritualitit* unmittel-
bar ableiten, findet sich nach den Forschungen von Sr. Tinsley schon im
18. Jh®. Aber bis zum 17. Jh. hat ,spiritualité“ fast durchweg eine
juristische Bedeutung, die immer stérker auch dem lateinischen ,spirituali-
tas“ anhaftet. In diesem Sinn unterscheidet sich spiritualitas ,,von tempora-
litas (Zeitlichkeit), d. h. von den zeitlichen, materiellen Giitern, und bedeu-
tet den Besitz der Kirche oder die geistliche Jurisdiktion oder auch den
Gesamtkomplex der geistlichen Angelegenheiten®s!,

Diese nicht nur im romanischen Sprachgebrauch auftretende , Verrecht-
lichung® des Begriffs ,spiritualitas“ ist auch mit daran schuld, daf} eine
Eindeutschung nicht gliicken konnte. Die urspriingliche Entsprechung fiir
»Spiritualis® ist ,geistlich“®%. Zur Zeit der deutschen Mystik findet man

Exiguus). ,Somit kennt der Apostel auch drei Willen, den fleischlichen in Bezug auf den
Magen und die darunterliegenden Kirperteile, der nur lasterhaften Vergniigungen nach-
geht, den tierischen, der zwischen Tugend und Schlechtigkeit steht, diese zwar iiberstei-
gend, jener Lauterkeit aber noch keineswegs teilhaft; und dieser Wille (?) grenzt an die
Spiritualitit des Gott wohlgefilligen Lebens.“ Weiter ein Brief des hl. Avitus, Bischof
von Vienne (490-518), an seinen Bruder Apollinaris.

27 Ebd. 284.

28 Sehr deutlich in der Ubersetzung des Dionysius Exiguus; s. Anm. 26.

20 Ebd. 284-292.

30 Sr. L. Tinsley. The French Expressions for Spiritualité and Devotion. A Semantic
Study, Washington 1953.

31 Leclercq, a.a. 0., 292.

3 1. und W. Grimm, Deutsches Worterbuch, IV 1, 2, 2777-2786.



Vom Geheimnis christlicher Spiritualiiit 35

gelegentlich auch ,geistig®; doch diese Form verschwindet rasch und taucht
erst Ende des 17. Jhs. vollig sdkularisiert wieder auf®. ,Geistigkeit®,
das in der eckhartschen Literatur noch die biblische Fiille von Geistigkeit
Gottes, Geistigkeit des Heiligen Geistes und Geistigkeit der Seele anklin-
gen 14fit, bleibt nun seines iibernatiirlichen Inhalts beraubt®*, ,Geistlich-
keit“ aber, das Substantiv zur priméren Verdeutschung von ,spiritualis®,
steht schon am Ende des Mittelalters fiir die Priesterschaft und die Predi-
ger, wodurch der hierarchisch-rechtliche Stand in der Kirche von der zu
fihrenden breiten Masse des Laientums abgesetzt wurde. In einer Schrift
tiber das Altarsakrament von 1519 heifit es z. B.: ,es solten weltlich herrn
und stete mit der geistlicheit da zu thun, das solche (Mifibrauche mit der
Eucharistie) abthan wurde“®, In der Folgezeit wurde ,Geistlichkeit* im-
mer eindeutiger in diesem Sinn gebraucht, wie wir es auch heute noch ken-
nen. Damit aber steht auch die zweite Moglichkeit einer Verdeutschung
von ,,Spiritualitdt® nicht mehr zur Verfiigung.

Leclercq beschlief8t seinen Uberblick iiber ,Spiritualitas: Seit Ende des
19. Jhs. ,hat sich der Begriff — dank Autoren wie Pourrat, Bremond,
Vernet, de Guibert und Gilson — wieder eingebiirgert. Heute bedeutet er
entweder das geistliche Leben als gelebte Erfahrung — und diese um-
schliefit Aszese, Mystik und deren Ausprigungen — oder die Wissenschaft
vom geistlichen Leben“3,

Vom Begriff zur gelebten Spiritualitit

Die letzte Definition, mit der Leclercq nicht so sehr seiner eigenen Mei-
nung Ausdruck gibt, als zusammenfafit, wie man gemeinhin christliche
Spiritualitdt zu umschreiben sucht, erinnert uns wieder an die schon oben
erwihnten Unsicherheiten bei der genauen Bestimmung von ,Spirituali-
tit“. Wenn man in dieser ,Definition“ ,Spiritualitit“ nicht fast tautolo-
gisch mit , geistliches Leben“ wiedergegeben sieht, ist sie wesentlich inhalts-
drmer als das, was wir oben nach Daniélou, Balthasar und Vandenbroucdke
zitierten; nur: , geistliches Leben als gelebte Erfahrung®. Wir stehen damit
vor dem Ergebnis der Entwicklung, die wir eben an den Worten ,Geist”
und ,geistlich“ verfolgen konnten: unter Geist wird immer mehr der Geist
des Menschen (im Gegensatz zu seinem Kérper) verstanden, wihrend

33 Ebd. 2771-2775.

3 Ebd. 2775-2776; 2771, wo ein Text der Eckhart-Literatur zitiert wird, der vom Men-
schen auch noch eine ,Entgeistigung® verlangt: ,du solt got minnen nihtgeistliche, daz ist,
daz din stle sol nihtgeistic sin und entbloezet aller geistckeite, wand die wile din séle
geistformic ist, s6 hat si bilde, die wile si bilde hat, s6 hit si niht einikeit noch einbaere-
keit . . . hat umbe sol din séle nihtgeistic sin von allen geisten unde sol stin geistelds.

35 Ebd. 2788. % A.a.0., 294.



Josef Sudbrack 36

Geist als Verwurzeltsein und Wirken im Geist der Kirche, der der ver-
klarte Geist Jesu Christi ist und in der Person des Heiligen Geistes trini-
tarische Konkretheit besitzt, kaum noch Einfluf auf die Definition hat.
Geist des Menschen im Gegensatz zum Korper aber heifit aus der schola-
stischen in die moderne Sprache Gibersetzt: Psyche. Und tatsichlich klingt
vieles, was tiber ,Spiritualitat® gesagt wird, nach ,Psychologie des christ-
lich-religiésen Bewufitseins“; Gibernatiirlich tiberhoht und durchaus theo-
logisch verstanden und begriindet, gewiff, aber dennoch zum Verwechseln
dhnlich mit eben dieser Psychologie.

Wenn wir den vielleicht tiefsten Griinden dieser Verarmung (und gleich-
zeitig den moglichen Heilmitteln) nachspiiren wollen, miissen wir uns vom
Begriff zur gelebten Spiritualitit wenden. Man kann einmal den Anachro-
nismus versuchen und sich fragen, was wohl fiir die Menschen, die mit dem
Herrn zusammenlebten, fiir Maria, die Apostel, die frommen Frauen oder
die Jinger, ,Spiritualitit® gewesen sein mag. Die Antwort ist evident:
Begegnung mit Jesus, personales Offenstehen auf Thnhin und ein Sich-Hin-
geben an Seine in der Menschlichkeit sich ausdriickende gottliche Person.
Den ersten Christen wurde diese Begegnung in der Predigt der Apostel,
in der Taufe und dem eucharistischen Liebesmahl vermittelt. Auch wir
konnen dem Herrn nicht anders begegnen als im Wort der Schrift, in
dem die Predigt der Apostel ihren giiltigen Niederschlag gefunden hat
und das die Kirche uns zutrdgt, und in seiner sakramentalen Gegenwart,
die in Taufe und Eucharistie ihre dichteste Gestalt hat. Von diesen bei-
den Brennpunkten der christlichen Spiritualitit aus 1df8t sich der Weg zur
heutigen, unleugbaren Verarmung am besten nachverfolgen.

De Lubac hat in seiner ,Exégése médiévale“? diese Arbeit fiir den
ersten Ort der Begegnung des Christen mit Christus, dem Wort der Schrift,
zum groflen Teil schon geleistet. Das Christentum der ersten Jahrhunderte
war so eng mit den Blichern des Alten und Neuen Testaments verbunden,
dafl Sinn der Schrift und Sinn des christlichen Lebens — beides ist Chri-
stus — buchstdblich zusammenfielen. In der Lehre von den vier (drei)
Sinnen der beiden Testamente wurde ihr Wort in den Vollzug des Glau-
bens hineinentfaltet. Modern ausgedriickt bedeutete der ,Buchstabe“ die
existentiell noch nicht angeeignete und somit auch dem Unglaubigen zu-
gangliche Oberflache des Wortes; , Allegorie®, oftmals der eigentlich , geist-
liche“ Sinn, war die vom Buchstaben intendierte dogmatische, heilsokono-
mische Wirklichkeit, die im letzten einfachhin Christus ist; ,Moral® wei-
terhin die existentielle Aneignung dieser Wirklichkeit im kirchlichen und
personlichen Leben; , Tropologie” endlich war die Ausrichtung auf das

37 Vgl. die genauere Analyse des vierbindigen Werkes bei J. Sudbrack, Um den Stellen-
wert, a. a. 0.



Vom Geheimnis christlicher Spiritualitit 37

eschatologische — zugleich gegenwirtige wie zu erhoffende — Heil in Jesus
Christus. In diesem organischen, in der Schrift wurzelnden Gefiige war das
gesamte Christentum — Glaube und Leben, wissenschaftliche Reflexion
und titiger Dienst, liturgische Feier und privates Gebet, Gemeinschafts-
leben und individuelle Aufgabe — eingefangen. Es gab nichts Christliches,
das auflerhalb dieser Sinne der Schrift stand.

In der Folgezeit verschob sich in Predigt und katechetischer Unterwei-
sung — und damit natiirlich auch in der gelebten Frommigkeit — der Akzent
immer deutlicher vom ,allegorischen, dogmatischen“ Sinn der Schrift auf
den ,moralischen®, wir wiirden sagen ,individuell-psychologischen® Sinn.
Im 12. bis 13. Jh. 148t sich eine deutliche Aufspaltung von Dogmatik
und Spiritualitit erkennen®; zugleich 16st sich die Schrifttheologie als
selbstindige Wissenschaft ab, so daf im Spétmittelalter die Spiritualitat
immer klarer auf schrift- und dogmen-fremde Bahnen gerit. Von der vier-
fachen Sinnfulle bleibt nur erbauliches Sentiment, leeres Moralisieren und
freie Spekulation tibrig; der Weg zu einer psychologischen Spiritualitat ist
offen. Auch diese selbst kann die Einheit des Daseinsvollzugs nicht bewah-
ren und spaltet sich — besonders seit dem 17. Jh.* — in die Teilwissen-
schaften von Aszese und Mystik. Erst in unserer Zeit werden Ansitze
sichtbar, die alte Einheit wiederzugewinnen.

Eine parallele Entwicklung liefe sich auch fiir den zweiten Ort der
Begegnung mit Christus, das Sakrament, aufzeigen. Urspriinglich war
sakramentales Leben eigentlich das ganze Leben des Christen. Unsere
heutigen sieben Sakramente waren nur die Knotenpunkte einer alles durch-
dringenden sakramentalen Struktur. Auch die Schrift wurde ,sakramen-
tal“ gelesen; nichts anderes bedeutet ihre Entfaltung in den vier Sinnen.
Aber dadurch, dafl man die Eigengestalt der sieben Sakramente immer
stiarker hervorhob (erst um 1200 ist diese Entwicklung zu Ende), 16ste sich
die individuelle Frommigkeit (die Spiritualitit!) von der objektiven Wirk-
lichkeit der Sakramente. Es ist erschreckend zu sehen, dafl z. B. in einem
vielbindigen theologischen Werk iiber das geistliche Leben, das irgendwie
als typisch fiir das Spitmittelalter gelten darf, so gut wie nichts (eigentlich
nur Juristisches) iiber die Sakramente zu erfahren ist. Nur die Bufie nimmt
einen einigermafien proportionierten Raum ein; aber wiederum nicht Bufle
als objektives sakramentales Geschehen, sondern als aszetische Anstren-
gung des Menschen und geistliche Fithrung des Seelenvaters®.

38 J. Vandenbroucke, Le divorce entre la théologie et la mystique, NouvRevTheol 72
(1950), 372-389.

3 Vgl. M. de Certeau, ,Mystique® au XVIle siécle. Le probléme du langage ,mystique®.
In: L’homme devant Dieu, Festschrift H. de Lubac, II, Paris 1964, 267-291.

4 Im zweispaltig geschriebenen, drei Foliobinde umfassenden Regelkommentar des
Johannes’ von Kastl; vgl. die in Anm. 28 erwidhnte Arbeit.



Josef Sudbradk 38

Man kann also eine stindige Ausleerung der Spiritualitit, der Begeg-
nung mit Christus in Wort und Sakrament, aufzeigen. Gewif, das ge-
lebte Christentum blieb immer in der Fille dessen, was Christus seiner
Kirche als Erbe iibergeben hatte. Die Kirche war und ist der Garant dafiir,
daB nichts Entscheidendes aus ihrem Bewuftsein, aus jhrem Kerygma an
die Welt, verlorengeht. Aber man miifite die Augen schlieBen, wenn man
nicht an vielen Stellen ihrer Geschichte bedauerliche Verluste erkennen
wiirde, Verluste, die nicht das Wesentliche berithrten, aber doch so schmerz-
lich waren, dafl viele Menschen anderswo, in Spaltkirchen, diesen Reich-
tum zu finden suchten. Der Verlust aber, den die Spiritualitit erlitt, ist der
lebendige Bezug zum Dogma, zum Sakrament, zu den Heilstatsachen und
darin zu Christus. Natiirlich gab es niemals christliches Leben ohne diese
Beziige; aber es geht um deren Stellenwert im christlichen Leben, Und
hier scheint in Theorie und Praxis der Spiritualitit noch nicht die ganze
Fille der christlichen Wirklichkeit aufgearbeitet zu sein.

Wiederum: Was ist Spiritualitat?

Vielleicht ist bei dem kurzen Uberblick {iber die Entwicklung der biblischen
und sakramentalen Frommigkeit klar geworden, daf die Unterscheidung
von ,Theorie und Praxis“, die uns eben wie selbstverstindlich aus der
Feder geflossen ist, fiir den ,Begriff* der Spiritualitit eigentlich fehl am
Platze oder wenigstens zweitrangig ist; und dies scheint mir das erste zu
sein, was iiber Spiritualitdt zu sagen ist: Sie existiert nicht in Vorschriften,
Mahnungen, Anweisungen und Systemen, sondern in Personen, im geleb-
ten Christentum. Spiritualitit, vom biblischen Befund her gesehen, sollte
doch dasLeben des Geistes im Christen bedeuten; wobei Geist nicht irgend -
eine Abstraktion bedeutet, sondern das Herkommen von der Offenbarung
Jesu Christi, das Stehen in der konkreten Kirche der jeweiligen Zeit und
das harrende und wirkende Ausblickhalten auf die endgiiltige Wieder-
kunft des Herrn; alles dies als Ausdruck und gleichsam , Verleiblichung“
der géttlichen Geistperson. Und diese ,Spiritualitit® residiert nicht in
irgendwelchen Theologien, sondern im lebendigen Dasein des Christen,
jasie ist der Christ selbst, in seiner gnadenhaften Neuschépfung durch den
Geist. Spiritualitat ist dasjenige, was jeder wahre Christ als sein eigenstes
Ich besitzt, ndmlich das Angerufensein von Gott, der Hauch des Gottes-
geistes, der ihn, so wie Jahve Adam den Lebensodem einblies, zu dem
neuen und eigentlichen Leben erweckt, in dem erst das wirkliche Selbst
gefunden wird. Spiritualitit ist eben dasjenige, wodurch der Mensch im
paulinischen Sprachgebrauch zu einem ,spiritualis®, zu einem pneumati-
kos wird, und dies ist keine theoretische Norm und Regel, sondern der



Vom Geheimnis christlicher Spiritualitit 39

lebendige, in ihm wirkende Gottesgeist. Gewifl kann man iber diese Spiri-
tualitit auch Theorien bilden, man kann allgemeine Strukturen heraus-
arbeiten, man kann gleichsam eine Typenkunde treiben und auch ver-
suchen, das Individuelle begrifflich-abstrakt zu umschreiben. Aber das
Eigentliche, was Spiritualitét ist, geht notwendigerweise dabei verloren,
nimlich das Stehen des Menschen-,Geistes* vor und in dem ,Gottes“-
Geist. Beides verhilt sich nicht zueinander wie Theorie und Praxis, Regel
und Anwendung, sondern wie ein recht schwacher Abklatsch zur Wirk-
lichkeit. Die sogenannte , Theorie“ darf man deshalb auch nur als stindi-
ges Umschreiten der Wirklichkeit auffassen, als das, was sich notwendiger-
weise im Auge des Betrachters spiegelt, wenn er unverwandt auf den
Gegenstand blickt, den er allein meint.

Aus dieser Bestimmung der Spiritualitit ergibt sich, daf alle ihre ,Defi-
nitionen® nur Notbehelfe sein konnen, die den Blick auf das Gemeinte len-
ken, es aber niemals in den Griff bekommen. Um eine dieser Definitionen
voll zu verstehen, mufl deshalb der ,Begriff immer wieder von neuem
sich zu einem , Ergriffenwerden® umgestalten; es mufl das geschehen, was
in der geistlichen Tradition in dem Vorgang des ,Ekstatischen bekannt ist,
dafl der Betrachter seine objektive, theoretische Distanz verliert, aus sei-
nem eigenen Vorstellungsschema sich herausziehen 1afit und in die Welt
des andern eintritt. Nur auf diese Art und Weise kann man z. B. ,ver-
stehen“, was ein anderer Mensch, ein Gegeniiber, in seinem Daseinskern
ist, nur auf diese Weise kann ich seine ,Spiritualitat” wirklich erkennen.

So gibt es also viele legitime ,Definitionen® und Darstellungen der ,Spi-
ritualitit®, die alle nur einen Weg zum eigentlichen Verstindnis bieten
wollen, nicht aber dies Verstindnis selbst schon begriinden kénnen; die
alle erst im Uberschreiten ihrer selbst zur Erfilllung ihrer Aussage kom-
men. Hier liegt die Berechtigung der Vielzahl von Versuchen, auf die wir
oben hinwiesen. Unter diesen aber gibt es gute und bessere und auch
schlechtere Definitionen. Nicht als ob damit wiederum ein absoluter Mafi-
stab angelegt werden sollte, aber Zeit und Ort der ,Definition“, eben das,
was heute zu sagen ist und ausgesprochen werden muf}, verlangen eine
solche Bewertung. Man kann tatsichlich vom Psychologischen her ,Spiri-
tualitat* umschreiben, man konnte es auch vom Soziologischen her, oder
aus der Gnadenlehre der Dogmatik heraus, oder z. B. aus der Wahl-
situation der Exerzitien, oder auch mit einer der Existenzphilosophie ent-
lehnten Terminologie. Aber es scheint theologisch fruchtbarer (und fir
unsere Zeit notwendiger) zu sein, vom Hohepunkt der Offenbarung her
auszugehen, von dem der Begriff und auch die heute ziemlich eindeutig
gemeinte, wenn auch nicht immer klar ausgedriickte Haltung sich heraus-
kristallisiert haben. Dann aber heifit Spiritualitit: Begegnung mit Chri-



Josef Sudbrack 40

stus; auf unsere heutige Situation hin verdeutlicht, Applikation des Offen-
barungsgeschehens auf den Menschen in seiner eigentlichen Existenz; wie-
der anders gesagt: das konkrete Leben aus der ganzen Fiille dessen, was
uns als heilswichtig geoffenbart und geschenkt worden ist. Diese Spannung
vom Subjekt auf das Objekt hin, die im letzten umgekehrt ein Ergriffen-
werden des Subjekts vom Objekt bedeutet, ist wesentlich fiir ein volles
Umgreifen dessen, was Spiritualitit ist. Dabei darf aber keinen Augen-
blick vergessen werden, dafl das Subjekt der konkrete Mensch in seiner
Daseinsmitte, das Objekt der im Geist gegenwirtige Christus ist; die Span-
nung selbst aber ist die geistgewirkte ,Spiritualitdt*, die ihren letzten
Grund, aber auch ihre umgreifende Fiille in dem personalen Geist Gottes,
in dem Liebesband zwischen Vater und Sohn, im Heiligen Geist hat.

Die Vieleinheit christlicher Spiritualitit

Es wire nicht unwichtig, der eben angedeuteten trinitarischen Begrindung
nachzugehen, aus der man letztlich »opiritualitit® verstehen muf}; wir
kdmen fiir unsere Frage zu dem Ergebnis, dafl sich ebensowenig wie in der
Perichorese (gegenseitige Durchdringung, Einwohnung) der géttlichen
Personen auch in der christlichen Spiritualitit die Einheit und die Viel-
heit ausschlieBen*!. Zu dem gleichen Ergebnis aber gelangen wir auch in
Fortsetzung der obigen Gedankenginge, in Verlauf derer wir Spiritualitit
als das vom Geist getragene Gegeniiber des Menschen zu Christus be-
stimmt haben. ,Es sind mancherlei Gaben“, mancherlei Spiritualititen,
»aber es ist ein Geist“, eine Spiritualitit, so konnte man 1 Kor 12,1-30
und Epheser 4, 7-16 auf unsere Frage anwenden.

Es gibt tatsichlich nur eine einzige christliche Spiritualitit, und das ist
die Lehre Christi, sein Leben und Wirken im Geist der Kirche, das ist Er
selbst, wie er sich umgestalten méchte in den ihm begegnenden Menschen
als einen ,anderen Christus“. Und diese ,eine und einzige“ Spiritualitat
ist wiederum nicht nur eine leere Fiktion, die gleichsam zwischen dem
einen konkreten Herrn und Meister und der Vielzahl der Jiinger schwebt,
nicht nur eine , Idee der Nachfolge Christi“, an der die Christen teilhaben,
sondern sie ist konkreter Mensch, sie ist Maria als das Urbild der Kirche.
In dieser Frau ist tatsichlich die eine Spiritualitit, die eine und einzige
Begegnung mit Christus in ihrer ganzen runden Fiille personal-menschliche
Wirklichkeit geworden. Balthasar spricht deshalb mit Recht von einem
»marianischen Grundzug aller christlichen Spiritualitit“#?, und die Ge-
schichte lehrt es uns sehr deutlich, daf iiberall dort, wo echte Spiritualitit

4 Balthasar, ,Spiritualitas®, 241 f.
42 Ebd. bes. 234f.



Vom Geheimnis christlicher Spiritualitiit 41

(nicht nur Theorien der Spiritualitit) lebendig war, auch dieser ,mariani-
sche Grundzug* bestimmend wurde.

Zugleich aber gibt es so viele ,Spiritualititen”, wie es lebendige Chri-
sten gibt. Der Geist Gottes rithrt die Menschen nicht nach einem iiber-
individuellen Feldzugsplan an, sondern spricht zu jedem so personlich,
wie eben nur Gott zu ihm sprechenkann, der ihm innerlicher als sein letztes
Innerstes (intimior intimo suo) ist. Wenn ein Mensch vielen andern begeg-
nen muf}, dann erschopft sich recht bald seine Anpassungsfihigkeit. Fiir die
ersten findet er vielleicht noch einpersénliches Wort und einen personlichen
Zugang; sie trifft er noch als Individualititen, als Personen an. Dann aber
erlahmt sein personales Aufgeschlossensein, er geht an ihnen vorbei wie
an einer zur Parade angetretenen, uniformierten Masse, schiittelt dem ein-
zelnen ausdruckslos die Hand und kann hachstens noch Interesse fiir die
»Species“ Mensch, nicht aber mehr fiir den Menschen bezeigen. In der
Begegnung mit Jesus Christus aber ist der Je-Einzelne aufgerufen, jede
Begegnung ist ein neuer Anfang, eine neue Schopfungstat Gottes, grof3-
artiger als die Erschaffung der gesamten vorpersonalen Welt. Und in jeder
dieser Begegnungen schafft der Geist eine neue Spiritualitit, eine unver-
kennbare und unverwechselbare, nur in diesem einzigen Menschen ver-
wirklichte Haltung zu Christus, eine Haltung, die nicht mehr von dem
Menschen, der sie besitzt, geschieden werden kann, die dieser Mensch
selbst ist.

Dieses Verhiltnis von der einen zu den vielen Spiritualititen kann un-
méglich in ein System gebracht werden, noch weniger als man die eine
Mutterliebe mit der je-einzelnen Liebe, die sie zu ihren Kindern hegt, auf-
rechnen kann. Betont man die Einzigkeit der Spiritualitat auf Kosten ihrer
Vielfalt, dann wird der einzelne Christ zu einem gesichtslosen Glied der
Masse; hebt man ungebiihrlich die Vielheit hervor, dann zerflieft die von
Christus gestiftete, vonMaria gelebte und in der Kirche lebendig bleibende
Einheit der christlichen Spiritualitit. Wenn man irgendwo einen auch
phénomenologisch greifbaren Unterschied der nicht-christlichen Spirituali-
tit von der christlichen sucht, dann liegt er im Fehlen dieser Dialektik
vielleicht am offensten zu Tage. Uberall auflerhalb des Christentums saugt
entweder die ,eine“ Spiritualitit alle personale Verschiedenheit der Men-
schen auf, oder sie zersplittert sich in einen Pluralismus, dessen Einheit
nur noch ein leerer Name ist. Der letzte Grund aber fiir die Vieleinheit der
christlichen Spiritualitit ist, wie wir schon andeuteten, das dreifaltig-eine
Leben Gottes, dessen Geist unsere , Spiritualitiat® konstituiert.

Diese Vieleinheit der christlichen Haltung ist weiterhin nicht nur irgend-
eine hochst ,spiritualistische“ und weltfremde Theologie des christlichen
Lebens, sondern findet ihr eigentliches Dasein, ihre konkrete Erprobung



Josef Sudbrack 42

und Bestitigung im Dienste an der Kirche. E. Kdsemann hat dies in einer
tiefschirfenden exegetischen Betrachtung zu Eph 4,11-16 ausgefiihrt:
»Allgegenwirtig ist Christus. .. in seiner Gnade (die eine Spiritualitit
nach Eph 4, 1-6). Damit das jedoch nicht als erbauliche Phrase mifiverstan-
den werde, heifdt es alsbald, dafl diese Gnade jedem einzelnen von uns
gegeben sei (die Vielfalt der Spiritualititen nach Eph 4, 7), und wird das
dann an Aposteln, Propheten, Evangelisten... exemplifiziert. Von Gnade
ist hier also konkret als dem Heilswillen gesprochen, der Menschen zum
Dienst beruft und mit solchem Dienst beschenkt . .. Konkreter Wille im
Himmel (Einheit) wirkt konkreten Willen auf Erden (die Vielfalt) und
bedient sich seiner zu seinem Werk“#. Dienst ist es, Dienst an der Kirche,
in dem sich die Dialektik von der einzigen und doch je-einzelnen Spiri-
tualitit konkret vollzieht. Dabei darf Dienst nicht nur in dullerem Sich-
Bemiihen gesehen werden: vielleicht ist der Dienst der Kontemplation fiir
die Kirche wichtiger als der Dienst der Organisation. Ebensowenig darf
Dienst an der Kirche mit Dienst an der Hierarchie gleichgesetzt werden:
Kirche ist das ganze Volk Gottes, und jeder Christ, der sein Leben fiihrt,
wie er es im Blick auf Christus fithren muff (= Spiritualitat), dient der
Kirche. Der Zusammenklang der vielen Dienste, die so verschieden sind
wie die Menschen selbst, ist aber die eine Spiritualitit der Kirche, die
Maria als alle Entfaltung vorausnehmende Fiille gelebt hat, aus der jeder
Christ empfangt und zu der er auch durch seinen nur von ihm personlich
zu leistenden Dienst, durch seine Spiritualitit, beitragt.

Spiritualitat als Wissenschaft

Erst wenn man die ganze Breite der Spiritualitdt abgeschritten hat — die
Lehre vom Geist nach der Heiligen Schrift in ihrer Ausfaltung und zu-
gleich undifferenziert bleibenden Mannigfachigkeit; die lebendige Hin-
wendung auf die Heilszusicherung des Glaubens, die Spiritualitét ist und
sich uns konkret als Hinwendung zur Schrift und zu den Sakramenten vor-
stellt, im innersten aber Hinwendung zu Christus, getragen vom Leben
und von der Lehre der Kirche, ist; sowie die Vieleinheit von Spiritualitat
und Spiritualititen ~, erst dann sollte man versuchen, diesen Reichtum des
Lebens durch verschiedene wissenschaftliche Bemithungen unserem Erken-
nen greifbar zu machen.

4 E.Kisemann, Meditation zu Epheser 4, 11-16, in: Exegetische Versuche und Besinnun-
gen I, Géttingen 1960, 288-292; man vergleiche damit die innere Einheit von ,Mystik
und Charisma“, von persénlicher Gnade und Dienstfunktion in der Kirche, die H. U. von
Balthasar in seinem Kommentar zur Summa Theologica des hl. Thomas, II II, 171-182
(Heidelberg ~ Graz, 1954), dargelegt hat (erlduternde Unterstreichungen und Klammern
stammen von uns).



Vom Geheimnis christlicher Spiritualitit 43

Diese Bemithungen sind nun das, was man die Theorie oder die Wis-
senschaft von der Spiritualitit nennen konnte. Diese ,, Wissenschaft“ aber
1488t sich nicht als eine unter vielen andern ,Wissenschaften® verstehen,
sondern ist etwas ahnliches wie eine ,,Dachwissenschaft®, in der Grund-
lagen und Ergebnisse einer Vielzahl anderer Wissenschaften zusammen-
gefafit werden. Alles das, was in der christlichen Theologie {iberhaupt an-
gefafit werden kann und auch alles, was mit ihr in irgendeinem lebendigen
Zusammenhang steht, sollte — wenn es fiir einen Christen diberhaupt loh-
nenswert ist — in der Spiritualitdt, also im konkreten christlichen Dasein
miinden. Besser noch kann man Spiritualitit als eine ,,Querschnittswissen-
schaft“ verstehen, die alles, was die andern Wissenschaften liefern, wie in
einem Brennglas zusammenfaflt und auf den Brennpunkt der Begeg-
nung des Menschen mit Christus hin sammelt.

Man konnte auch sagen, Spiritualitit sei eine Haltung, aus der man eine
von den vielen theologischen Wissenschaften nicht nur betreibt, sondern
immer schon auf die existentielle Daseinsmitte des Christen hin durch-
sichtig macht. Es wird also in unserer Auffassung von Spiritualitit kaum
moglich sein, Spiritualitdt als reine Spiritnalitdt zum Studienfach zu erhe-
ben, sondern man wird immer eine andere Wissenschaft in Angriff neh-
men, aber man wird es mit dem Impuls des Menschen tun, der weif}, dafl
»nur Eines notwendig ist“, auf den Ruf des Herrn zu horen. Welche Wis-
senschaft nun gleichsam als Material fiir die spirituelle Durchformung
dienen soll, ist erst in zweiter Linie wichtig: es kann Dogmatik, Exegese,
Kirchengeschichte, Liturgie oder auch Kirchenrecht sein, ebenso aber auch
Philosophie, Psychologie oder Pidagogik; wichtig ist nur, dafl sie mog-
lichst nah an den konkreten Vollzug des Menschen — im letzten also an ihr
eigentliches Dasein ~ herangefihrt wird.

Nur eine wissenschaftliche Bemiihung scheint mir Eigengut und gleich-
sam das Herz der Spiritualitit als Wissenschaft zu sein: das Studium kon-
kreter Gestalten und Haltungen der gelebten Spiritualitit, seien es heilige
Ordensstifter und grofie Christen der Vergangenheit oder Haltungen unse-
rer Zeit; als Hohepunkte stehen hier die Gestalten der Schrift, und wie-
derum als alles {iberstrahlender und doch nie zu ermessender Gipfel der
Herr selbst. Im gelebten Christentum allein ist das, was Spiritualitit heifit,
voll greifbar, und hier ist die Vielzahl der wissenschaftlichen Bemiihungen,
von denen oben die Rede war, in einer konkreten Existenz vereinigt. Hier
taucht auch die Dialektik von der einzigen Spiritualitit, die doch in jedem
Einzelnen personliche Gestalt hat, von neuem auf, ein Zeichen, daf wir
uns auf der rechten Spur befinden.

Wenn man gemeinhin von Spiritualititen spricht, meint man die grofien
sogenannten Schulen der angustinischen,benediktinischen, franziskanischen,



Josef Sudbrack 44

ignatianischen usw. Spiritualitit. Aber bei genauerem Hinsehen, mufl man
zugeben, dafl das Wort ,Schule® oder ,Lehre“ nur ungenau ausdriickt,
was eigentlich gemeint ist. Kann man z. B. mit einem noch so detaillierten
System der ignatianischen Spiritualitit das fassen, was Ignatius und sein
Orden lebte? Kann man das vielfiltige benediktinische Leben gleichsam
auspressen und wie eine Herbariumspflanze systematisch katalogisieren?
Verliert man nicht damit gerade das Eigentliche der benediktinischen
Spiritualitdt? Und ist das Benediktinertum nicht immer zugleich reicher
und einfacher als jede abstrakte Theorie? Wer ,Exerzitien macht“, hat
mehr von der Spiritualitit des hl. Ignatius begriffen, als wer dickleibige
Binde durchforscht; und wenn man versucht, die lebendige Person des
Franziskus zu erfassen und ihn umgibt mit der Schar seiner grofien Nach-
folger, mit Sankt Klara und Bruder Agidius, mit Sankt Bonaventura und
Duns Skotus, mit den verschiedenen Ordenszweigen, mit den heutigen
Sorgen und Aufgaben der Franziskaner{amilie, dann hat man mehr von
der Spiritualitit des Franziskanertums begriffen, als in Systemen iiber-
haupt auszudriicken ist. Dieses Spiel von der einen, eine neue, kirchen-
wirksame Haltung pragenden Person zu den andern hin, die diese Spiri-
tualitit in ihrer eigenen unwiederholbaren Individualitdt nachlebten, ist
nicht nur die gelebte Spiritualitit, sondern sollte auch fir eine Spiritualitat
als Wissenschaft Leitbild sein.

Man miifite, um von dem konkreten Reichtum der Spiritualitit etwas in
der abstrakten Theorie einzufangen, diesem Gesetz des ,Finzig und doch
Je-Einzeln®, das wir in den groflen Schulen der Spiritualitit finden, noch
weiternachgehen. Die gleiche Vieleinheit kann z. B. von einem Buch
ausstrahlen, kann sich um einen akademischen Lehrstuhl gruppieren,
kann eine Familie oder eine Sippe bilden, kann durch eine Landschatt,
durch ein Ereignis oder einen Beruf geprigt sein. Uberall wird sich zeigen,
daf} die Vielzahl der Einzelchristen nicht aufgerechnet werden kann in einen
abstrakten Uberbegriff, und daff doch dieser Uberbegriff, die Personlich-
keit, das Buch oder die geschichtliche Situation, prigend fiir die Spiritua-
litdt des Einzelchristen ist, wie sie auch selbst von diesem geprigt wird.

All diese Entfaltungen stehen zutiefst aber in der einen grofien Span-
nung zwischen dem Herrn und dem Volk Gottes, zwischen Christus und
dem Finzelchristen, zwischen der Spiritualitit und den Spiritualititen. ,Es
sind mancherlei Gaben, aber nur Ein Geist; und es sind mancherlei Dienst-
leistungen, aber nur Ein Herr. Und es sind mancherlei Krifte, aber nur
Ein Gott, der alles in allen wirkt. Einem jeden aber wird die Erweisung
des Geistes zu gemeinsamem Nutzen gegeben. Dies alles aber wirkt Ein
und Derselbe Geist, der jedem seines zuteilt, wie er will“ (1 Kor 12,4
bis 7.11).





