
Stellung und Aufgabe des Priesters in der Kirche 
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 

Friedrich Wulf SJ, München 

Wer auch nur einigermaßen wachen Geistes das Konzil miterlebt hat, mit 
seinen Auseinandersetzungen und Ergebnissen vertraut ist, weiß, daß auf 
ihm die nachtridentinische Epoche der Kirche zu Ende gegangen ist und 
die Tür zu einer neuen Epoche auf getan wurde. Ob sich das schon in unse- 
rer Generation oder wenigstens in naher Zukunft für das konkrete kirch- 
liche Leben und für die Erfahrung der Gläubigen auswirken wird, hängt 
in nicht geringem Maß davon ab, wieweit sich der Klerus den Geist und 
die Beschlüsse des Konzils aneignet und für seinen Teil in die Tat um- 
setzt. Um zum Gelingen des Konzils beizutragen, gilt es für ihn als erstes, 
zu wissen, was in den verschiedenen Konzilsdokumenten über seine Stel- 
lung und Aufgabe in der Kirche, über sein Amt und sein Leben ausgesagt 
worden ist. Darüber findet sich hauptsächlich etwas in der Dogmatischen 
Konstitution über die Kirche, im Dekret über das Hirtenamt der Bischöfe, 
im Dekret über die Priesterausbildung und vor allem im Dekret über den 
Dienst und das Leben der Presbyter. Wir berücksichtigen im folgenden in 
erster Linie das eigentliche Priesterdekret, weil es zur Hauptsache nur 
ausführlicher wiedergibt, was grundlegend in der Kirchenkonstitution 
und - für die Pastoral - im Bischofsdekret gesagt wird1. 

Wer die genannten Dokumente auf unser Thema hin nur oberflächlich 
durchliest, wird darin wenig Neues und Aufregendes zu finden meinen 
und wird sich vielleicht fragen: Brauchte es dafür ein Konzil? Das gilt 
vor allem dann, wenn einer die Theologie des Priestertums und einer 
neuzeitlichen Pastoral sowie der dem Seelsorgspriester eigenen Spirituali- 
tät während der letzten Jahrzehnte in unserem Raum mitverfolgt hat2. 
Was an realen, handgreiflichen Neuerungen in die Augen fällt, scheint 
nicht viel: etwa der in jeder Diözese zu konstituierende Priesterrat (7), 
der eine engere Verbindung zwischen dem Bischof und seinem Klerus hin- 

1 In unserem Überblick beziehen sich darum einfache Zahlen in Klammern auf die ent- 
sprechenden Nummern des Dekrets über Dienst und Leben der Presbyter; bei den übrigen 
Zahlenangaben wird hinzugefügt: KiKo = Kirchenkonstitution; BD = Bischofsdekret. 
2 Vgl. u. a.: Das apostolische Amt. Hrsg. v. J. Guyot (Sammelwerk, franz. Originaltitel: 
Etudes sur le sacrement de Vordre). Mainz 1961; P. Fransen, Priestertum, in: Handb. 
theol. Grundbegriffe (Hrsg. H. Fries) II, 340 ff.; die pastoraltheologischen Arbeiten von 
Fr. X. Arnold usw. 



Friedrich Wulf 46 

sichtlich persönlicher und pastoraler Belange herstellen soll3, die Ermög- 
lichung des Experiments der Arbeiterpriester (8), die Einrichtung ständi- 
ger Fortbildungskurse (19; BD 16), die Umgestaltung des jahrhunderte- 
alten Benefizialwesens (20)4, um einiges zu nennen. Man muß also schon 
genauer hinsehen, um ermessen zu können, was sich in der theologischen 
Kennzeichnung des Priesteramtes und für die Wegweisung des Priesters, 
insbesondere des Seelsorgspriesters - an den sich das Dekret über Dienst 
und Leben der Presbyter in erster Linie wendet - auf dem Konzil getan 
hat. Man muß vor allem die Genesis eines Dekrets kennen, um es richtig 
einzuschätzen. Wenn wir darum hier den Lehrgehalt des Konzils für 
unser Thema fruchtbar zu machen suchen, werden wir immer auf den 
geschichtlichen Hintergrund zu achten haben, auf dem eine Aussage ge- 
macht wird, und nicht zuletzt auf die Entwicklung hinweisen müssen, die 
ein Problem im Verlauf des Konzils selbst genommen hat. 

I. Über die Theologie des Priesteramtes 

1. Hier gilt es als erstes eine grundlegende Feststellung zu treffen, die 
deutlich macht, welcher Bewußtseinswandel sich in der Kirche der letzten 
Jahrzehnte vollzogen hat. Der geweihte Priester wird nicht mehr mit Vor- 
zug als einer gesehen, der dem Kirchenvolk gegenüber steht und ihm 
übergeordnet ist - obwohl seine besonderen Vollmachten und seine geist- 
liche Führungsrolle von niemandem bestritten werden -, sondern als 
einer, der mitten in diesem Volk seinen Ort hat (3) und zu dessen Dienst 
bestellt ist. Das hat nicht nur soziologische, sondern viel tiefer theologische 
Gründe. Die Kirche, nicht der einzelne, auch nicht der Amtspriester, ist 
der erste Adressat einer Anteilgabe am Priestertum Christi (2). Sie, die 
Kirche - vor dem einzelnen - hat Christus durch die Hingabe seines 
Lebens, durch die darin sich kundtuende Liebe geheiligt (KiKo 39 mit 
Hinweis auf Eph 5,25 f.); sie hat er als seinen •mystischen Leib der Geist- 
salbung, mit der er gesalbt worden ist, teilhaftig" gemacht (2); ihr hat er 
das seine Hingabe an den Vater gegenwärtig setzende Gedächtnis seines 
Leidens und Sterbens anvertraut (das eucharistische Opfer ist immer zu- 
gleich das Opfer Christi und der Kirche [13 und Anm. 15], das Opfer, das 
diese in ihrem Herrn und durch ihn darbringt). In erster Linie ist darum 
das in der Kirche unter Christus als dem Haupt versammelte und geeinte 
Gottesvolk als solches ein priesterliches. Im wahren Sinn Anteil nehmend 

3 Nicht zu verwechseln mit dem Seelsorgsrat, von dem im Bischofsdekret (27) die Rede ist. 
4 Die im Benefizium gegebene enge Verbindung von geistlichem Amt und zeitlicher 
Pfründe soll noch mehr als bisher zugunsten der Unabhängigkeit des geistlichen Amtes 
gelöst werden. 



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 47 

am Priestertum Christi (KiKo 10), kommt ihm die Macht zu, durch den 
Herrn und im Geist fürbittend vor das Antlitz des Vaters zu treten und 
•die göttliche Opfergabe in der Meßfeier Gott dem Vater darzubrin- 
gen" (5). 

Mit dieser Hervorhebung des •gemeinsamen Priestertums"5 werden 
Würde und Einzigartigkeit des Weihepriestertums nicht angetastet. Sie 
bleiben voll bestehen, aber sie erscheinen in einem anderen Licht. Obzwar 
göttlicher Stiftung und darum nicht in der Verfügung des Kirchenvolkes, 
der Gemeinde, geht das priesterliche Amt doch aus dem priesterlichen 
Geheimnis der Kirche hervor; dort hat es seinen theologischen Ort. Es ist 
eine Funktion und ein Dienst der Kirche (15). Die Priester sind Diener 
der Kirche und als solche Beauftragte Christi und Repräsentanten des 
Gottesvolkes; sie handeln im Namen des einen (2; 5; 12; 13 u. ö.) wie des 
anderen (2; 5; KiKo 10), in verschiedenem Sinn. Durch den mittlerischen 
Dienst der Kirche sind sie von Christus gerufen und geweiht, um - mit 
besonderen Vollmachten ausgestattet - in seiner Person zu handeln; in 
gleicher Weise sind sie durch die von Christus erwählte und ihm ver- 
bundene Kirche zu Vertretern und Repräsentanten des ganzen Gottes- 
volkes bestellt. Hier wie dort ist das hierarchische Amt eingebettet in das 
größere und umfassendere Geheimnis Christi in der Kirche. Von da her 
empfängt er seinen unmittelbaren Sinn: es ist Dienst - das ist das biblische 
Wort für das neutestamentliche Amt -, nicht Herrschaft, trotz der seinen 
Trägern verliehenen Autorität und Vollmacht; Dienst im Namen Christi 
und im Auftrag der Kirche an den Brüdern und Dienst im Namen der 
durch Christus in der Kirche geeinten Brüder vor Gott. Diese Tatsache 
muß darum auch das Grundverhalten des Priesters zu den Laien be- 
stimmen: Eingedenk der gleichen Würde aller Glieder des Gottesvolkes 
(KiKo 32) und des Herrenwortes von der Brüderlichkeit als Kennzeichen 
wahrer Jüngerschaft (Mt 23,8), sollen sie sich mit allen Christen •als 
Brüder unter Brüdern" wissen (9) und ihnen •als ihren Brüdern begeg- 
nen" (3; KiKo 32). So wie sie haben auch die anderen Stände in der Kirche 
ihre besonderen Gnadengaben und Dienste zum Aufbau des Leibes Christi 
(vgl. 1 Kor 12,4 ff.), und allen ist in gleicher Weise gesagt: •Dienet ein- 
ander, jeder mit der Gnadengabe, die er empfangen hat" (1 Pt 4,1). 

Das alles ist nun gewiß nicht neu; es ist die Lehre der Schrift und Erb- 
gut der Überlieferung. Aber es ist ganz neu ins kirchliche Bewußtsein ge- 
treten; es bestimmt die heutige und kommende Sicht des priesterlichen 

5 Der Ausdruck •gemeinsames Priestertum" (sacerdotium commune) (KiKo 10) wurde 
absichtlich gewählt, weil er deutlicher als der meist gebrauchte Ausdruck •allgemeines 
Priestertum" (sacerdotium universale) wiederzugeben schien, daß es sich hier um die 
gemeinsame Anteilnahme des Volkes Gottes am Priestertum Christi handelt. 



Friedrich Wulf 48 

Amtes. Mag sein, daß in den Konzilsdokumenten nur sehr vorsichtig die 
Konsequenzen daraus gezogen werden. Man fürchtet offenbar, daß der 
demokratische Trend unserer Zeit die besondere Vollmacht des Amts- 
priestertums verdunkeln könnte. Darum stehen unmittelbar neben den 
oben genannten Aussagen immer gleich und in bewußt akzentuierter 
Weise Aussagen über die göttliche Stiftung des hierarchischen Amtes und 
über die Führungsrolle der geweihten Amtsträger; umfangmäßig sind 
diese Aussagen (sowohl in der Kirchenkonstitution wie im Priesterdekret) 
sogar bedeutend zahlreicher. Das zeigt, daß eine aufkommende Einsicht 
noch nicht sofort in Leben umgesetzt wird und vielleicht gar nicht so 
schnell umgesetzt werden kann. Es bedarf zuerst einer (nur allmählich sich 
bildenden) neuen Mentalität und einer gründlichen Wandlung tiefeinge- 
wurzelter Gewohnheiten, ehe das Verhältnis zwischen Priestern und Laien 
neue Formen brüderlichen Zusammenwirkens annehmen wird. Aber es 
ist ein erster und entscheidender Schritt auf diesem Weg getan. Je stärker 
die Kirche als die kleine Herde inmitten der nivellierten und säkularisier- 
ten Gesellschaft von heute erfahren wird, je enger sich darum die christ- 
lichen Gemeinden und Gruppen zusammenschließen müssen, desto selbst- 
verständlicher und zwangsläufiger wird dieser Weg weitergegangen. 
Schon jetzt ist der Mentalitätswandel unverkennbar. Man braucht die 
Konzilsdokumente über Stellung und Aufgabe des Priesters nur einmal 
mit den entsprechenden Ansprachen und Rundschreiben der drei letzten 
Piuspäpste zu vergleichen, um das bestätigt zu finden6. Vielleicht wird man 
nach einigen Jahrzehnten sogar urteilen, daß auch das Priesterbild des 
Zweiten Vatikanischen Konzils, vor allem im Priesterdekret (man ver- 
gleiche etwa Nummer 9 über das Verhältnis des Priesters zu den Laien), 
noch stark von paternalistischen Vorstellungen mitbestimmt ist. 

6 Hier eine kleine Blütenlese von Vorstellungsmodellen des offiziellen kirchlichen Prie- 
sterbildes dieser Dokumente: Pius X., Rundschreiben •Haerent animo" (1908): •Zwischen 
einem Priester und einem gewöhnlichen rechtschaffenen Menschen soll ein Unterschied 
sein wie zwischen Himmel und Erde" {Heilslehre der Kirche. Dokumente von Pius IX. bis 
Pius XII., hrsg. v. P. Cattin und H. Th. Conus. Deutsche Ausgabe v. A. Rohrbasser. Frei- 
burg/Schweiz 1953, n. 1189). - Pius XL, Rundschreiben •Ad catholici sacerdotii" (1935): 
•Wenn jemand ein Amt hat, das in gewisser Hinsicht selbst jenes der reinsten Geister 
überragt, die vor dem Herrn stehen, ist es dann wohl nicht das Richtige, daß er auch 
möglichst wie ein reiner Geist leben muß?" (als Begründung für den Zölibat) {Heils- 
lehre, a. a. 0., n. 1248). - Und sogar noch Pius XII., Exhortatio •Menti nostrae" (1950): 
Die Priester sollen •frei von allen Sünden", •mit überragender Tugend geschmückt" (ebd. 
1326), •vom Gipfel der Heiligkeit aus ... allen Menschen das übernatürliche Licht Gottes 
und das übernatürliche Leben vermitteln" (ebd. 1345). Immer wird hier der Priester als 
eine Art von Ausnahmemensch vorgestellt, der das gewöhnliche Christenleben hinter sich 
gelassen hat und aufgrund seiner Weihe höheren Gesetzen unterliegt. Das gleiche Ideal- 
bild des Priesters war auch an vielen Stellen des ursprünglichen Entwurfs des jetzigen 
Priesterdekrets anzutreffen, und es hat sehr viel Mühe gekostet, solche Stellen allmählich 
auszumerzen. 



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 49 

2. Ein Zweites, was in den Konzilsdokumenten für die Herausarbeitung 
einer Theologie des Priesteramtes auffällt, ist die zentrale Stellung, die 
darin der Gemeinschaft von Presbyterat und Bischofsamt zuerteilt wird. 
Auch das ist der Niederschlag einer schon mehrere Jahrzehnte zurück- 
reichenden theologischen Erneuerung, die nun ihre Früchte trägt. Aufgrund 
schwebender Kontroversen (exegetischen, kirchengeschichtlichen und kir- 
chenrechtlichen Ursprungs) über den theologischen Unterschied zwischen 
dem Bischofsamt und dem Presbyterat wird zunächst die Sakramentalität 
der Bischofsweihe als Lehre des Konzils (in betont feierlicher Form) ver- 
kündet (KiKo 21). Daraus wird dann der Rangunterschied zwischen dem 
Bischofsamt und dem Presbyterat abgeleitet: Der Bischof besitzt •die 
Fülle des Weihesakramentes" (ebd.), der Presbyter in untergeordnetem 
Grad (2 KiKo 28). Was das genau besagt, geht aus den Konzilsaussagen 
nicht klar genug hervor. Handelt es sich um einen Gradunterschied hin- 
sichtlich der Weihegewalt oder um die Jurisdiktionsgewalt, also um die 
Möglichkeit bzw. Rechtmäßigkeit der Ausübung der Weihegewalt? Zwei- 
fellos ist eindeutig das erstere gesagt. Denn die dem Bischof zugeschrie- 
benen Prädikate, die seinen Vorrang im Vergleich mit dem einfachen 
Priester zum Ausdruck bringen: •die Fülle des Weihesakramentes" (pleni- 
tudo sacramenti Ordinis), •das höchste Prieslertum" (summum sacerdo- 
tium), •der Gipfel des Hohenpriester turns" (pontificatus apex) und •die 
Summe des heiligen Dienstes" (sacri ministerii summa), beziehen sich auf 
die priesterliche Gewalt selbst, von der ausdrücklich deren Ausübung 
unterschieden wird (KiKo 21 und 28). Anderseits sind aber die hier ver- 
wandten Ausdrücke alle rein formaler Natur; es wird (absichtlich) offen 
gelassen, worin material gesehen der Gradunterschied des Priestertums 
bei Bischof und Presbyter besteht. Nimmt man nun die positiven Aus- 
sagen des Konzils über die dem Presbyter sakramental übertragene 
Weihegewalt hinzu: sie wird ihm letztlich von Christus verliehen (Chri- 
stus ist der eigentlich Weihende und Sendende), der Bischof ist dabei nur 
der werkzeugliche Vermittler (12; KiKo 42); sie besagt eine Anteilnahme 
an Weihe (consecratio) und Sendung (missio) Christi (1; 2; 7; 12; KiKo 
28); sie umfaßt - in der Terminologie der Ämter Christi - neben dem 
Heiligungsamt auch das Lehr- und Hirtenamt (1; 4-6; 13; KiKo 28); 
Weihe- und Hirtengewalt bilden also in ihrer Wurzel eine Einheit; zwi- 
schen Bischof und Presbyter besteht eine •Gemeinschaft im gleichen Prie- 
stertum und in der gleichen Sendung" (7), so daß der Presbyter in der 
Ausübung seines (dreifachen) Amtes wie der Bischof •in der Person Chri- 
sti" handelt (2; 12; KiKo 28) -, dann muß man zu dem Schluß kommen, 
daß ihm durch den sakramentalen Ordo im Grund die gleiche priesterliche 
Gewalt zukommt wie dem Bischof, nur immer in der Gemeinschaft mit 



Friedrich Wulf 50 

dem Bischof, bzw. dem Bischofskollegium (2; KiKo 28), und in Abhängig- 
keit von ihm, wobei diese Abhängigkeit nicht nur die Frage einer der 
Weihegewalt äußerlich bleibenden Jurisdiktion wäre (Weihegewalt und 
Hirtengewalt können nicht adäquat voneinander unterschieden werden), 
sondern die Weihegewalt selbst affizierte. Wie ist das näher zu verstehen? 

Die Weihe des Priesters durch den Bischof schafft nach den Konzils- 
aussagen zwischen beiden - zwischen dem einzelnen Priester und •seinem 
Bischof" wie zwischen allen Priestern (des Diözesan- und Ordensklerus) 
und dem Bischofskollegium im ganzen (7) - ein inniges und unlösbares 
Band, das sowohl Gemeinschaft als auch Abhängigkeit und Unterordnung 
besagt (7; KiKo 28). Das priesterliche Amt als kirchliches Amt ist immer 
nur im Horizont des Bischofsamtes zu sehen. Grundlage und Fruchtbar- 
keit jedes priesterlichen Wirkens ist die communio mit dem Bischof und 
dem Bischofskollegium unter dem Papst. Von hierher gesehen werden die 
Priester einfachhin mit Worten aus der Präfation der Priesterweihe die 
•providi cooperatores", die sorgsamen Mitarbeiter des Bischofsstandes 
genannt. Das ist in der Sicht der kirchlichen Dienstleistungen (ministeria) 
ihre Wesensbezeichnung. Sie sind nicht sui iuris, sondern nehmen immer 
nur an Vollmacht und Sendung des Bischofs teil. Den Bischöfen als Nach- 
folgern der Apostel ist die der Kirche übertragene Sendung Christi an- 
vertraut; in der ihnen in der Bischofsweihe verliehenen Gewalt ist alle 
von Christus dem hierarchischen Amt verliehene Vollmacht eingeschlos- 
sen. Sie können andere, die sie für geeignet und würdig erachten, in ver- 
schiedenem Grad an dieser Gewalt teilnehmen lassen und haben es von 
altersher getan (KiKo 28). Die Presbyter sind ihre engsten Mitarbeiter; 
sie nehmen im ganzen Umfang priesterlicher Gewalt und priesterlicher 
Ämter an der apostolischen Sendung des Bischofsstandes teil. Sie ver- 
treten darum in der Leitung der ihnen anvertrauten Ortskirche und bei 
der Erfüllung der ihnen übertragenen Aufgabe die Stelle und Person des 
Bischofs und handeln in seinem Namen (6; 7) - darin zeigt sich am schärf- 
sten der Unterschied ihrer Vollmacht von der Vollmacht des Bischofs, die, 
weil göttlicher Stiftung, eine unmittelbare Gewalt ist; der Bischof ist nicht 
Stellvertreter des Papstes noch handelt er in dessen Namen, sondern in 
eigener, ihm von Christus unmittelbar übertragener Vollmacht (KiKo 
27) -; sie •werden im Vollziehen und Ausspenden der Sakramente . .. auf 
verschiedene Weise mit dem Bischof hierarchisch verbunden und machen 
ihn so in den Einzelgemeinden gleichsam gegenwärtig" (5). •Die Gemein- 
schaft (mit dem Bischof) bekunden sie in eindrucksvoller Weise in der 
(vom Bischof geleiteten) Konzelebration, ja bei jeder Feier der Heiligen 
Messe bringen sie ihre Verbindung mit (ihm) zum Ausdruck" (7). 



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 51 

Die Auffassung von der bleibenden Bindung des Presbyterates an das 
Bischofsamt, ja von der Gemeinschaft mit diesem geht auf älteste kirch- 
liche Überlieferung zurück. Vielleicht spielt schon Lukas auf sie an, wenn 
er die Aussendungsrede Jesu an die •anderen 70 Jünger" (10,1-16) z. T. 
mit den gleichen Worten wiedergibt wie die Aussendungsrede an die 
Zwölf (9,1-6; Mt hat vollends beide Reden zu einer Einheit verschmolzen: 
10,5-15); Vollmachten und Aufgabe beider Jüngergruppen sind kaum 
voneinander zu unterscheiden. Nach manchen •spielt die Zahl 70 deutlich 
auf die ,alten Männer' an, die Moses auf Geheiß Jahwes sich zugesellen 
mußte, damit sie mit ihm das Volk regierten (Nm 11,16 f.). Sie empfangen 
von seinem Geist (dem Geist der Autortiät) ... Es ist wahrscheinlich, daß 
die Institution der .Ältesten' als Mitarbeiter der Apostel aus jüdischen 
Bräuchen stammt und theologisch im Sinne von Nm 11,6 f. verstanden 
wurde, d. h. als Teilhabe am Geist des Apostelamtes"7. Wie immer sich 
im einzelnen die Ordnung des kirchlichen Amtes entwickelt haben mag 
- die uns zur Verfügung stehenden Zeugnisse lassen eine genaue Kennt- 
nis dieser Entwicklung nicht zu -, so ist das hier aufscheinende Modell der 
Teilgabe und Teilhabe an der obersten Leitungsgewalt in der Kirche für 
die Theologie des hierarchischen Amtes maßgebend geworden. Die Kir- 
chenordnung Hippolyts ('AjtocrroXiXT] jiagaboan;, Traditio Apostolica, um 
215) und in ihrer Nachfolge alle alten Sakramentarien (Leonianum, Gela- 
sianum, Gregorianum) bis zum Pontificale Romanum berufen sich in 
ihrem Ordinationsritus u. a. auf die vor-bildliche Wahl der 70 •weisen 
Männer" durch Moses8; für Ignatius von Antiochien sind die Presbyter 
(zusammen mit den Diakonen) der •Senat"; der •Rat" und die •geistliche 
Krone" des Bischofs in der Ortsgemeinde. 

In dieser Überlieferung steht die Lehre des Konzils vom Priestertum; 
ja es erneuert sie in gewisser Weise, da jahrhundertelang fast ausschließ- 
lich der rechtliche Aspekt das Verhältnis von Bischof und Priester be- 
stimmte, und sucht sie, entsprechend unserer vertieften Kirchentheologie, 
für die heutige Situation wieder fruchtbar zu machen. Es wird nicht nur 
der Gedanke des •einen Presbyteriums, das um •seinen" (Diözesan-) 
Bischof geschart ist, wieder ins Bewußtsein gerufen (8; KiKo 28), •alle 
(Priester) zusammen sind aufgrund ihrer Weihe und ihres Amtes dem 
Corpus der Bischöfe zur Mithilfe hinzugesellt" (ebd.) und nehmen damit 
an deren Verantwortung für die Gesamtkirche teil, letzteres schon darum 
zu Recht, weil jede Ortskirche, ja jede Altargemeinschaft die Gesamt- 

7 P. Fransen, in: Handb. d. theol. Grundbegriffe II, München 1963, S. 342 f. (Stichwort: 
Priestertum). 
8 Im Priesterdekret ist diese Tradition ausführlich aufgenommen (7); ein Zeichen dafür, 
wie wichtig man sie für die theologische Standortbestimmung des Priesters hielt. 



Friedrich Wulf 52 

kirche sichtbar macht (KiKo 26; 28). Damit wird der Situation des Seel- 
sorgspriesters, seiner relativ großen Selbständigkeit und Eigenverantwor- 
tung - er übt in sehr vielen Fällen de facto das Amt des Bischofs aus - 
wirklich Rechnung getragen. Um so mehr wundert es, daß der traditionelle 
Paternalismus des Bischofs seinem Klerus gegenüber (ähnlich wie der des 
Klerus den Laien gegenüber) nur mühsam überwunden werden konnte. 
Es hat schwer gehalten, im Priesterdekret wenigstens einmal zum Aus- 
druck zu bringen, daß der Bischof die Priester als seine Brüder betrachten 
solle (7), was doch nach dem Herrenwort bei Matthäus (23,8 f.) eine 
Selbstverständlichkeit sein sollte und durchaus dem erneuerten Bewußt- 
sein von der Brüderlichkeit als Grundhaltung des neuen Gottesvolkes ent- 
sprochen hätte. Obwohl man keine Schwierigkeiten hatte, die Priester 
•Helfer", •Mitarbeiter" und •Ratgeber" des Bischofsstandes zu nennen, 
scheute man sich doch, zur Bezeichnung der Verbundenheit zwischen dem 
Bischof und seinen Priestern über den ein wenig feierlich klingenden 
Namen •Freunde" (vgl. Jo 14,15 f.) hinauszugehen, und noch immer wird 
in den Dokumenten die •Vaterschaft" des Bischofs dem Priester gegen- 
über sehr herausgestellt (KiKo 28; BD 16; 28)8a; das ist zwar alte Tradi- 
tion, ob es aber theologisch dem Verhältnis von Bischofsstand und Presby- 
terat entspricht, kann mit Recht bezweifelt werden; der Mentalität und 
den tatsächlichen Gegebenheiten unserer Zeit entspricht es auf jeden Fall 
nicht9. Auch hier wird es noch einer längeren Zeit bedürfen, ehe das in den 
Konzilsdekreten aufgezeigte und theologisch begründete Ideal der Ge- 
meinschaft von Bischof und Priester in Leben umgesetzt wird. Der vom 
Konzil vorgesehene Priesterrat (7) könnte dafür eine Hilfe sein, wenn er 
nicht von vornherein zu einseitig institutionalisiert wird, sondern das 
personale Verhältnis im Vordergrund bleibt. 

3. Noch ein Drittes gilt es für die Theologie des Priestertums, wie sie in 
den Konzilsdokumenten zum Ausdruck kommt, anzumerken. Jahrhun- 
dertelang wurde in der kirchlichen Überlieferung das Wesen des priester- 
lichen Amtes einseitig in seiner kultischen Funktion gesehen10. Das zeichnet 
sich schon bei Klemens von Rom und bei Ignatius von Antiochien ab, 
ebenso bei den Kirchenvätern, besonders ausgeprägt bei Chrysostomus, 

8a Als man nach den langen Diskussionen der zweiten Konzilssession über das Bischofs- 
amt (Dogmat. Konstit. •Über die Kirche", Kp. III) das Bedürfnis empfand, eine Bot- 
schaft an die Priester zu richten, war der Briefentwurf auf den Ton eines •väterlichen" 
Wortes an die •treuesten Söhne" gestimmt. 
9 Davon wird der Gedanke der Vaterschaft des Bischofs (bzw. des Priesters) den Gläubi- 
gen gegenüber nicht berührt. 
10 Auch außerhalb der Kirche galt das katholische Priestertum ganz allgemein als Kult- 
priestertum, sowohl für den Religionshistoriker, für den es auf einer Linie mit dem in 
allen Religionen vorkommenden Priestertum lag, wie für die Reformationskirchen, die 
darin einen Abfall vom neutestamentlichen Amt sahen. 



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 53 

vor allem aber bei Ps-Dionysius Areopagita, der einen großen Einfluß auf 
die nachfolgende Zeit ausübte, so daß im Mittelalter die priesterliche 
Vollmacht einfachhin definiert wurde als potestas in corpus eucharisti- 
cum, als Gewalt über den eucharistischen (Herren-)leib. Die überragende 
Autorität des hl. Thomas und die Lehraussagen des Konzils von Trient, 
das sich von der Lehre der Reformatoren, die einseitig den Dienst am 
Wort als Inhalt des neutestamentlichen Amtes gelten lassen wollten, ab- 
setzen mußte11, haben diese Auffassung vom Wesen des Priestertums (in 
seinem engeren Sinn) zum festen Bestand des kirchlichen Lehrgutes in der 
Neuzeit gemacht. In der einseitigen Hinordnung des Priesteramtes auf den 
Kult liegt auch der Hauptgrund für die außerordentliche Würde, die der 
Person des Priesters vor den übrigen Christen zuerkannt wurde. Denn die 
Befähigung zur Wandlung von Brot und Wein in den Leib und das Blut 
des Herrn, zur Lossprechung von Sünden und zur Spendung der übrigen 
Sakramente wurde nicht in erster Linie als eine personale Beauftragung 
durch Christus, sondern als eine seinsmäßige Erhöhung des Geweihten 
aufgrund des (oft sehr dinghaft-greifbar vorgestellten) sakramentalen 
Prägemales (Charakters) verstanden. 

Diese Tradition ist auch im Priesterdekret des Konzils noch spürbar 
- immer wieder wird auf die besondere Weihe (Konsekration) des Prie- 
sters und seine unauslöschliche Prägung, die ihn dem Hohenpriester 
Christus gleichgestaltet, hingewiesen (2; 5; 7; 12); in den ersten Entwür- 
fen des Dekrets war das noch häufiger der Fall, und es wurden vor allem 
die Folgerungen für die hohe Würde des Priesters daraus gezogen -, aber 
im ganzen hat das Konzil die Verengung, die das katholische Priesterbild 
der Vergangenheit, auch in offiziellen kirchlichen Verlautbarungen kenn- 
zeichnete, überwunden. Auch dafür konnte man auf die theologische Arbeit 
der letzten Jahrzehnte zurückgreifen. (Alles, was diesbezüglich in den 
Konzilsdokumenten steht, ist aus der theologischen Literatur, vor allem 
der mitteleuropäischen Länder, vielfach belegbar.) Weihegewalt und Hir- 
tengewalt werden wieder, wie schon oben dargelegt, in ihrem inneren 
Zusammenhang, ja im tiefsten als Einheit, weil die eine Sendung Christi 
ausdrückend, gesehen. Um die Breite der Vollmachten und Aufgaben des 
priesterlichen Amtes ins rechte Licht zu rücken, griff man auf die Lehre 
von den drei Ämtern Christi (Lehr-, Priester-[Heiligungs-] und Hirten- 
amt) zurück, die in der katholischen Tradition nicht ganz unbekannt, aber 
in dieser Form (einer feststehenden Terminologie) erst um die Wende 
vom 18. auf das 19. Jahrhundert unter dem Einfluß der protestantischen 
Theologie von der katholischen Theologie übernommen worden war und 

11 Denzinger 1771. 



Friedrich Wulf 54 

sich allmählich (bis in päpstliche Lehraussagen hinein) durchgesetzt hat12. 
Sowohl die Kirchenkonstitution wie auch das Priesterdekret haben auf sie 
zurückgegriffen (1; 4-6; 13; KiKo 25-28), selbst für die Darlegung der sich 
aus dem gemeinsamen Priestertum aller Gläubigen ergebenden Vorrechte 
und Pflichten (KiKo 34-36). Es kommt u. E. allerdings darin zu wenig 
zum Ausdruck, daß es sich bei den sogenannten drei Ämtern nicht um 
festumrissene, in sich stehende und sich klar gegeneinander abhebende 
göttliche Aufträge (weil Sachbereiche) handelt. Die Lehre von den drei 
Ämtern versucht doch nur in inadäquater Weise die eine und unteilbare 
Sendung Christi durch den Vater, den einen Erlösungsauftrag nach seinen 
Haupttätigkeiten zu beschreiben. Schrift und Überlieferung nehmen zu 
vielen Namen ihre Zuflucht, um die Fülle dieser Sendung und dieses Auf- 
trags zu erfassen und auszudrücken. Es wundert darum nicht, wenn die 
Grenzen zwischen den Ämtern fließend und diese in vielfacher Weise mit- 
einander verflochten sind. Man könnte z. B. (unter der Voraussetzung der 
Zweiteilung von Weihe- und Hirtengewalt) den Verkündigungsauftrag 
des Priesters und sein Leitungsamt unter der Hirtengewalt zusammen- 
fassen. Anderseits verlangt aber auch das Heiligungsamt Hirtengewalt. 
Endlich besteht zwischen dem Lehramt und dem Heiligungsamt eine 
Wechselbeziehung: das Wort der Verkündigung hat sakramentalen Cha- 
rakter und die Heiligung geschieht auch im Wort und durch das Wort. 
Und da die priesterlichen Ämter als Ämter Christi die Person und das 
Werk des Erlösers Gegenwart werden lassen und zur Gegebenheit brin- 
gen sollen, müßte im Priesterdekret viel stärker betont werden, daß der 
Priester hinter seinem Amt zurückzutreten hat, um Christus selbst in allem 
priesterlichen Tun handeln zu lassen und um sein Wort rein und unver- 
fälscht zum Tönen zu bringen. Mindestens für das Lehramt und Hirten- 
amt geschieht das in den Konzilsaussagen zu wenig. Und noch ein Letztes: 
Es wird nicht genügend deutlich, daß es sich in den Ämtern um Funk- 
tionen der Kirche handelt. In ihr, der Kirche, ist Christus gegenwärtig; 
durch sie handelt er. Es wird zu selten gesagt, daß der Priester im Namen 
der Kirche spricht und handelt und sich dessen auch bewußt sein müsse. 

Nur eines sei neben dem vielen Erfreulichen, das die Konzilsaussagen 
enthalten, noch positiv vermerkt. Das wesentliche Zueinander und Mitein- 
ander von Wort und Sakrament, das zur Grundstruktur des Heilswirkens 
Christi in der Kirche gehört, wird gesehen, jedenfalls so weit, daß es aus- 
baufähig ist. So wird u. a. gesagt, daß die Ausübung des priesterlichen 

12 Vgl. J. Fuchs, Magisterium, Ministerium, Regimen. Vom Ursprung einer ekklesiolog. 
Trilogie. Bonn 1941 (Auszug aus der ungedruckten Dissertation: Vom Wesen kirdil. Lehr- 
gewalt. Münster 1941). - Vgl. Enzyklika •Mystici Corporis", AAS 35 (1943) 209; ebenso 
Pius XII., Ansprachen über das dreifache Amt, AAS 46 (1954) 303 ff.; 666 ff. 



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 55 

Amtes mit der Verkündigung beginne (2; 4; KiKo 25) und im sakramen- 
talen Kult, vor allem in der Eucharistiefeier ihre Vollendung finde (2; 5; 
6), wobei die Eucharistiefeier ihrerseits wieder Verkündigung des Todes 
Christi ist, bis er wiederkommt (2), Verkündigung dessen, was der Herr 
ein für allemal für uns getan hat. Zweifelsohne bedeutet es eine große 
Korrektur (im Hinblick auf die Ganzheit der priesterlichen Sendung, also 
auf das wahrhaft Katholische), daß die Verkündigung des Evangeliums 
wieder stärker in das Blickfeld priesterlichen Tuns getreten ist, was keines- 
wegs verhindert, daß die Eucharistie als schlechthinniger Höhepunkt und 
dichteste Verwirklichung des Heilswirkens Christi in der Kirche betrachtet 
wird. Von beiden, von der rechten Verkündigung der Heilsbotschaft, d. h. 
aber zugleich vom Leben aller Gläubigen mit und aus der Schrift, und 
vom Altar, von der um die Eucharistie gescharten Gemeinde, wird die 
Erneuerung der Kirche nach innen und damit auch die Erneuerung ihres 
Zeugnisses vor der Welt ausgehen müssen. 

Überschaut man noch einmal die vom Zweiten Vatikanischen Konzil 
vorgetragene Theologie des Priesteramtes, dann kann man wohl sagen, 
daß es ihm gelungen ist, das neutestamentliche Amt eindeutig vom reli- 
gionsgeschichtlichen Begriff des Priestertums abzusetzen. Das neutesta- 
mentliche Priestertum ist einzig in seiner Art, was sich schon in den An- 
fängen der Kirche darin zeigte, daß man sich lange Zeit ängstlich scheute, 
das Wort •Priester", IEQEIJC;, sacerdos, für das von Christus gestiftete Amt 
zu gebrauchen. Man sprach einfach von •Dienst", und auch wir haben es 
wieder neu gelernt, daß das Priestertum Christi ein Dienst ist. 

II. Über die zeitgemäße Pastoral 

Darüber wird in den Konzilsdokumenten begreiflicherweise nur in recht 
allgemeinen Ausführungen gehandelt; das ist auch nicht anders möglich; 
die regionalen Verhältnisse sind dafür zu verschieden. Dennoch kann das 
Konzil für eine moderne Seelsorge richtungweisend werden. Seine Aus- 
sagen zeigen genügend Aufgeschlossenheit für die reale seelsorgliche 
Situation und verraten einen neuen Geist. 

Fangen wir mit der letzten Nummer des Priesterdekretes (22) an. Dort 
wird eine Analyse der ungeheuer erschwerten Situation des Seelsorgs- 
priesters heute versucht, eine Situation, die durch die wirtschaftlichen und 
sozialen Veränderungen in der modernen Welt, durch die daraus sich 
ergebenden Wandlungen des Bewußtseins, der Vorstellungswelt, des 
Empfindens, der Sprache, der Wertmaßstäbe, des Menschen, durch die 
Kluft zwischen Kirche und moderner Welt sowie durch die Diaspora- 
situation des Christen gekennzeichnet ist. Es hat einige Mühe und einigen 



Friedrich Wulf 55 

Druck gekostet, um diese Schilderung der unretouchierten Wirklichkeit in 
das Dekret hineinzubekommen; zu sehr ist man gewohnt, mit frommen 
und erbaulichen Worten die nackte Realität des Lebens zu überdecken; 
die Mentalität mancher Länder neigt zu einem Spiritualismus, der ande- 
ren zu wenig nüchtern erscheint; etwas davon ist im Priesterdekret noch 
spürbar. 

Wertvoll und richtungweisend ist auch der zweite Abschnitt der Schluß- 
nummer (22) des Dekrets, der eine grundsätzliche Bejahung der modernen 
Welt enthält, die aber nichts mit jenem gläubigen Optimismus gemein hat, 
der ursprünglich das sogenannte Schema 13, die jetzige Pastoralkonstitu- 
tion über die Kirche in der Welt von heute, kennzeichnete; solcher Opti- 
mismus ist übrigens nur die Kehrseite des oben genannten Spiritualismus. 

Im Zusammenhang mit dem Blick auf die moderne Welt sind eine 
Reihe von Aussagen der Konzilsdekrete zu nennen, die für eine zeit- 
gemäße Pastoral von Bedeutung sind. So wird etwa im Bischofsdekret auf 
die Wichtigkeit der Soziologie für die Neugestaltung der modernen Seel- 
sorge hingewiesen (BD 16). Sie ist eine notwendige Voraussetzungswissen- 
schaft, um aus dem luftleeren Raum herauszukommen, aus überlieferten, 
leer gewordenen Formeln, aus theologischer Abstraktheit und unzutref- 
fendem Moralisieren. Es wird oftmals betont, daß die Verkündigung die 
konkrete Weltsituation, die Mentalität und die Schwierigkeiten des heuti- 
gen Menschen treffen müsse (4;BD 13). Man müsse darum die Menschen in 
ihrem eigenen Milieu aufsuchen, sich ihnen anzupassen suchen, mit ihnen 
sprechen (3; BD 13), auf ihren konkreten Lebensbereich eingehen (BD 12 
und 14; Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute, 
Teil II). Dafür wird eine spezialisierte Seelsorge gefordert (8; BD 18), auf 
die unter Umständen schon Alumnen, die eine entsprechende Eignung 
mitbringen, spätestens aber jüngere Priester in besonderen Studien vor- 
zubereiten sind (Dekret über die Priesterausbildung, 8). 

Aus letzterem wird schon klar - und auch das wird öfter gesagt -, daß 
die Seelsorge immer weniger bei der Einzelgemeinde stehen bleiben kann, 
was die grundlegende Bedeutung der Ortskirche und der Pfarrgemeinde 
nicht leugnet. Moderne Seelsorge in der pluralen Gesellschaft von heute 
muß differenziert und großräumig sein: überpfarrlich, überdiözesan, über- 
national; jeder Priester trägt die Verantwortung für die ganze Kirche (8; 
10). Das hat zur Folge, daß die Zusammenarbeit aller apostolischen 
Kräfte, ihre Koordinierung ein vordringliches Problem moderner Seel- 
sorge ist. Die Priester sollen darum wissen, daß sie •durch eine tiefe sakra- 
mentale Bruderschaft miteinander verbunden sind" (8), daß sie in den 
verschiedenen Ämtern und Aufgaben den gleichen priesterlichen Dienst 
für die Menschen ausüben und innerhalb einer Diözese ein Presbyterium 



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 57 

bilden (ebd.). Der neu zu bildende Priesterrat hat nur den einen Sinn, 
die fälligen Aufgaben zu sehen und zu Gehör zu bringen, auf Notstände 
und neue Möglichkeiten aufmerksam zu machen und zur Koordinierung 
der Arbeiten beizutragen. Auch die Ordenspriester der apostolischen 
Orden und Genossenschaften sind von dieser Pflicht der Koordinierung 
nicht ausgenommen; im Hinblick darauf werden sie sogar in gewissem 
Sinn dem •Diözesanklerus" zugerechnet (BD 34 und 35). 

Ein ganzes Kapitel des Priesterdekrets gilt der Zusammenarbeit des 
Priesters mit den (Welt-)Laien (9). Deren Eigenständigkeit als kirchlicher 
Stand, die ihnen zukommende Aufgabe im Gottesvolk, ihr besonderer 
Dienst für die Heilssendung der Kirche werden anerkannt (KiKo c. IV 
und V; Dekret über das Laienapostolat). Der Priester soll sie darum in 
den ihnen zuständigen Bereichen um Rat fragen, ihre Initiativen fördern, 
mit ihnen zusammen arbeiten. Die ganze Schwere des hier angeschnittenen 
Problems, die Neuordnung und neue Haltung im Verhältnis Priester- 
Laie, kommt im Dekret allerdings nicht genügend zum Vorschein; dafür 
sind wohl die Voraussetzungen in der Gesamtkirche noch zu wenig gege- 
ben. Zwar wird dem Priester gesagt, er solle den Laien achten, ihm in 
Liebe zuvorkommen, sich als Bruder unter Brüdern betrachten, aber noch 
mehr wird, wie schon oben bemerkt, die unanfechtbare Autorität des Prie- 
sters in der Leitung der Kirche, seine Führungsaufgabe betont. Er ist in 
erster Linie Lehrer, Hirt und Vater. Vielleicht hängt das aber damit zu- 
sammen, daß in den direkten Aussagen des Konzils über den Priester fast 
nur die ausgesprochen geistlichen Aufgaben des priesterlichen Dienstes 
behandelt werden. Wenn man nun bedenkt, wie sehr der Priester in 
Deutschland seit dem vorigen Jahrhundert, als der Katholizismus ins 
Getto ging und sein Eigenleben führte (entsprechend der Lehre des Ersten 
Vatikanums, daß die Kirche eine vollkommene Gesellschaft sei), weit über 
den Bereich des eigentlich priesterlichen Wirkens hinausgegangen ist 
(kulturelle Bemühungen, Gesellschaftspolitik und Sozialarbeit) - und viel- 
fach spielte er in den Domänen der Laien die Führungsrolle -, dann 
erhellt, daß in der veränderten Situation der Kirche von heute und vor 
allem bei der veränderten Situation des Laien in der Kirche bzw. bei seiner 
erhöhten Bedeutung für den Weltauftrag der Kirche eine neue Aufgaben- 
verteilung zwischen Klerus und Laien stattfinden muß, die ein neues 
brüderliches Miteinander erfordert. Wir stehen mitten in diesem Umbruch 
innerkirchlichen Lebens, und es wird noch der Arbeit und Umstellung 
einer ganzen Generation bedürfen, ehe das zeitgemäße Zueinander der 
beiden Grundstände der Kirche mit ihren je verschiedenen und unersetz- 
lichen Aufgaben gelingen wird (KiKo Nr. 31b). 



Friedrich Wulf 58 

Wenn wir von einem neuen Geist sprachen, der die Konzilsaussagen 
über eine zeitgemäße Seelsorge kennzeichnet, dann meinen wir vor allem 
den missionarischen Impuls, der auf dem Konzil elementar aufgebrochen 
ist. Man weiß sich in neuer Weise für die Welt, ihre großen Anliegen und 
Nöte, für die Menschen aller Rassen, Nationen, Religionen und Welt- 
anschauungen verantwortlich. Das muß sich auch auf der Ebene der 
Einzelgemeinde auswirken. So wird etwa den Pfarrern gesagt, ihre Seel- 
sorge müsse von missionarischem Geist erfüllt sein und über den Kreis 
der Gläubigen hinausreichen, sich auf alle erstrecken, die in den Grenzen 
der Pfarrei wohnen (BD 30, Nr. 1). Und auch die christliche Gemeinschaft 
als solche (communitas christiana) wird gemahnt, sich darüber Rechenschaft 
zu geben, ob ihr Glaube und ihre Liebe Zeugnis vor der Welt ablege und 
den Geist Christi ausstrahle; sie sei als Gemeinschaft in Christus zum 
Gebet und zur Buße für andere verpflichtet (6). Nicht zuletzt werden die 
Ordensgemeinschaften beschworen, den missionarischen Geist bei sich zu 
erhalten und der heutigen Situation anzupassen (Ordensdekret 20). In 
allem zeigt sich, wie sehr man den Elan der Konzilsjahre weitergeben und 
für das Apostolat in jeder Form fruchtbar machen möchte. 

III. Die Spiritualität des Seelsorgspriesters 

Das geistliche Leben des Seelsorgspriesters, wie es in den Konzilsdoku- 
menten skizziert wird, ist auf die eben dargestellte Theologie des Priester- 
tums und auf die neuzeitliche Pastoral abgestimmt; sie zieht daraus nur 
die Konsequenzen. Das Entscheidende und Kennzeichnende der dem Seel- 
sorgspriester eigenen Spiritualität ist die Überwindung des neuzeitlichen 
Dualismus: hier inneres Leben, das hauptsächlich in geistlichen Übungen 
vollzogen wird, und dort die apostolische Tätigkeit. Zwar sind die Grund- 
übungen des inneren Lebens: betrachtendes und mündliches Gebet (Bre 
vier), Gewissenserforschung, Selbstverleugnung, Buße, Tage innerer Ein- 
kehr, Sammlung, Stille, die besondere Verehrung des Herrn und seiner 
heiligsten Mutter unerläßlich (18) - anders würde der Geist zum Buchsta- 
ben erstarren-, aber als das Bestimmende, als Mitte priesterlicher Spiritua- 
lität, als das Eigentümliche und Kennzeichnende des priesterlichen Heili- 
gungsweges wird doch der Hirtendienst des Priesters angesehen, wie er 
im Verkündigungsauftrag, im Heiligungs- und Leitungsamt ausgeübt 
wird (13). Die Vollkommenheit des Priesters ist die für die Menschen sich 
verzehrende Hirtenliebe nach dem Vorbild Christi, der sein Leben für die 
Seinigen, für seine Freunde und Brüder, für die Sünder dahingab. Das 
geistliche Leben des Priesters wird grundlegend im priesterlichen Dienst 
gelebt. Dieser Dienst selbst, in Verbundenheit mit dem obersten •Hirten 



Stellung und Aufgabe des Priesters nadi dem Zweiten Vat. Konzil 59 

und Bischof der Seelen", mit Christus, ausgeübt, weckt und vertieft den 
Glauben, belebt die Hoffnung und erweitert ihren Horizont und spornt 
die Liebe an. Die geistlichen Übungen sollen zur Hauptsache dieses Kern- 
stück priesterlicher Heiligung ermöglichen, erleichtern und sichern (13; 

KiKo41). 
Der Priester muß darum immer - das ist das erste grundlegende Kenn- 

zeichen seiner Spiritualität - Christus vor Augen haben, mit ihm verbun- 
den sein, in seinem Namen handeln, sein Werk tun. Und wenn Christus 
dabei gegenwärtig, sein Wort (und nicht das des Menschen) gehört, seine 
Tat als Tat der Erlösung und der Liebe erfahren werden soll, dann muß 
der Diener hinter seinem Herrn zurücktreten, sich von ihm verfügen las- 
sen, ihm zuhanden sein. Er muß aber auch (nach dem Vorbild Christi) 
- das ist der zweite Grundzug seiner Spiritualität - das Volk, die Men- 
schen vor Augen haben, für sie da sein, sie auf sich nehmen, sich für sie 
verbrauchen, sie vor das Antlitz Gottes tragen und fürbittend für sie ein- 
stehen. Hier liegen nach den Aussagen der Konzilsdokumente die Leit- 
bilder und Motive priesterlicher Heiligkeit. Die Heiligkeit des Priesters 
ist vollkommene Hirtenliebe. Er muß darum aus der jeweiligen Situation 
erfragen, was sein Herr von ihm wolle, hier und jetzt: wie er seinen Auf- 
trag erfüllen, seine Person vertreten könne, um so den Willen des Vaters 
zu tun, der seinen Sohn gesandt und zum Heil der Welt dahingegeben hat. 
Seine •Geleise" dürfen darum niemals festgelegt, seine Ordnung und 
sein Programm nie starr sein. Er muß vielmehr verfügbar bleiben und in 
allen Ereignissen Gottes und Christi Ruf zu vernehmen trachten. In dem 
Maß ihm das gelingt, ist es gleich, was er tut, ob er betet (wozu er in 
besonderer Weise berufen und verpflichtet ist) oder sich mit äußeren Din- 
gen beschäftigen muß (wie es sein apostolischer Dienst verlangt). Seine 
einheitsstiftende innere Mitte bei allem Hin- und Hergezogenwerden und 
Inanspruchgenommensein durch die Verpflichtungen seines Amtes sind 
die Person und das Werk Christi, die ihm den jeweiligen Willen Gottes 
anzeigen. Diesem Gedanken ist eine ganze Nummer des Priesterdekrets 
(14) gewidmet. 

Und noch ein Drittes ist der Spiritualität des Priesters eigen: das Ver- 
bundensein, das Mitdenken und Mitfühlen mit der Kirche, in deren Dienst 
er steht, deren Geheimnis er greifbar machen und vollziehen soll. Die 
Kirche, als Frucht des Heils, wird für ihn in den Gläubigen, in jeder 
christlichen Gemeinschaft der Liebe, vor allem in der Altargemeinschaft 
sichtbar und erfahrbar. Als Werkzeug des Heils ist sie für ihn personal im 
Apostelamt des Bischofs, im Bischofskollegium unter dem Papst, repräsen- 
tiert. Gemeinschaft mit Christus und Gleichförmigkeit mit ihm erlangt der 
Priester darum nur in der wachen und demütigen Bereitschaft, der Kirche 



Friedrich Wulf 60 

zu dienen, im liebenden, freien und verantwortlichen Gehorsam gegen- 
über dem Bischof, in brüderlicher Zusammenarbeit mit ihm und dem 
ganzen Presbyterium (15). 

Aus all dem ergibt sich, daß das priesterliche Bewußtsein notwendiger- 
weise ambivalent ist, und das macht die Schwierigkeit priesterlicher Exi- 
stenz aus. Der Priester soll sich als Glied der Kirche fühlen, wie jeder 
andere Christ, und doch wissen, daß er mit einem besonderen Amt beauf- 
tragt, zu besonderer Sendung konsekriert ist; er soll sich als Bruder unter 
Brüdern fühlen und doch Vater, Lehrer und Hirt sein; Diener der Men- 
schen wie der Knecht Jahwes und doch Autorität wahrnehmen, um seiner 
Führungsaufgabe gerecht zu werden; sich ausgesondert für den besonde- 
ren Dienst wissen und doch mitten unter den Menschen leben, ihr Los 
teilen. Hin und wieder wird etwas von dieser Ambivalenz im Priester- 
dekret deutlich, so wenn gesagt wird, der Priester müsse ganz in die Welt 
derer, zu denen er gesandt ist, eingehen, gleichsam in ihr inkarniert wer- 
den, um allen alles zu werden, und dennoch Zeuge eines anderen, höhe- 
ren Lebens sein (3); er müsse ein echtes Verhältnis zu den irdischen Wer- 
ten haben, weil sie für seine Personwerdung wie auch für die Fruchtbar- 
keit des Apostolats unerläßlich seien - ein in kirchlichen Dokumenten 
über das priesterliche Leben staunenswerter Satz! -, und doch frei von 
allem sein, um Gottes Stimme im Alltag vernehmen und dem an ihn 
ergangenen Ruf folgen zu können (17). 

Der Heiligungsweg des (Welt-) Priesters ist nicht der der evangelischen 
Räte, wie der der Ordensleute, und doch muß auch er auf seine Weise den 
demütigen Gehorsam und die Armut in der Nachfolge des Gekreuzigten 
üben, einen Gehorsam und eine Armut, die sich ihrerseits wieder von der 
konkreten Form der Nachfolge des Welt-Laien unterscheiden. Das Prie- 
sterdekret sucht hier der speziellen Situation des Diözesanpriesters Rech- 
nung zu tragen, mit guten Ansätzen, die weiterentwickelt werden können 
(15 und 17). Viel umstritten waren die Ausführungen über den Zölibat 
(16). Die eigentlichen Probleme wurden ursprünglich nicht genannt, die 
Schwierigkeiten supranaturalistisch gelöst. Die jetzige Fassung ist u. E. 
ausgewogen. Sie gibt die augenblickliche Situation in der Kirche wieder 
und greift einer künftigen Entwicklung nicht vor. Es wird zunächst frei- 
mütig gesagt, daß der Zölibat vom Wesen des priesterlichen Amtes nicht 
gefordert sei, was die Praxis der frühen Kirche und der Orientalen be- 
weise. Es werden die verheirateten Priester der Ostkirche •optime meriti", 
wohlverdiente Männer, genannt; sie werden aufgefordert, sich in ihrer 
Lebensform weiterhin ganz für die ihnen anvertraute Herde einzusetzen. 
Dann werden die theologischen Angemessenheitsgründe für den Zölibat 
aufgeführt: Der ungeteilte Dienst für das durch Christi Tod und Auf- 



Stellung und Aufgabe des Priesters nadi dem Zweiten Vat. Konzil 61 

erstehung begründete neue Gottesvolk (dessen Leben nicht auf natür- 
licher Zeugung beruht), die zeichenhafte Sichtbarmachung solcher Beru- 
fung, die Repräsentanz Christi und der Kirche. Diese Angemessenheit ist 
nach Ansicht des Konzils so groß, weil dem Geist Christi entsprechend, daß 
der Zölibat eine göttliche Gabe an die ganze Kirche genannt wird (nicht 
in erster Linie an den einzelnen Priester), die ihr nie fehlen wird. Dann 
aber die Kernfrage: Die Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen ist ein 
Charisma. Wie kann die lateinische Kirche sie allen Priestern auferlegen? 
Und die Antwort: Gott ist nicht karg in der Mitteilung von Charismen; 
die ganze Struktur der Kirche ist charismatisch und jedem werden Charis- 
men verliehen. Paulus will sogar, daß wir uns um die höchsten Charismen 
mühen (1 Kor 13,31; 14,1.12.13.39); darum wird Gott die Gabe der 
Ehelosigkeit dem nicht verweigern, bei dem die Voraussetzungen dafür 
vorliegen, wenn er im Zusammenhang priesterlicher Berufung um sie 
bittet und die ganze Kirche fürbittend in dieses Gebet einstimmt. Mit 
dieser Antwort sind gewiß nicht alle Probleme behoben, aber es ist eine 
aufrichtige Antwort, die im Glauben ihr Gewicht erhält. Mehr zu sagen 
ist zur Zeit in einem Konzilsdokument nicht möglich. 

Was hier vom Zölibat gesagt wird, läßt sich im ganzen von den Aus- 
sagen des Konzils über Stellung und Aufgabe des Priesters sagen: Sie be- 
deuten im Hinblick auf die heutige Theologie und die reale Situation 
der Weltkirche einen großen Schritt nach vorn. Wenn sie auch noch nicht 
alle Wünsche befriedigen, so sind sie doch ausbaufähig und zeigen damit 
einmal mehr - was schon oft bemerkt worden ist -, daß sich die Kirche auf 
dem Konzil von allzu festen Ufern gelöst hat und auf die Suche gegangen 
ist, um Christi ewig alte und ewig neue Frohe Botschaft so zu verkünden, 
wie es der Geist ihr heute eingibt und wie es die Notwendigkeit der Stunde 
erfordert. 




