Stellung und Aufgabe des Priesters in der Kirche
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Friedrich Wulf S], Miinchen

Wer auch nur einigermaflen wachen Geistes das Konzil miterlebt hat, mit
seinen Auseinandersetzungen und Ergebnissen vertraut ist, weifl, dafl auf
ihm die nachtridentinische Epoche der Kirche zu Ende gegangen ist und
die Tir zu einer neuen Epoche aufgetan wurde. Ob sich das schon in unse-
rer Generation oder wenigstens in naher Zukunft fiir das konkrete kirch-
liche Leben und fir die Erfahrung der Gldubigen auswirken wird, héngt
in nicht geringem Maf} davon ab, wieweit sich der Klerus den Geist und
die Beschliisse des Konzils aneignet und fiir seinen Teil in die Tat um-
setzt. Um zum Gelingen des Konzils beizutragen, gilt es fir ihn als erstes,
zu wissen, was in den verschiedenen Konzilsdokumenten iiber seine Stel-
lung und Aufgabe in der Kirche, iiber sein Amt und sein Leben ausgesagt
worden ist. Daruber findet sich hauptsdchlich etwas in der Dogmatischen
Konstitution tiber die Kirche, im Dekret iiber das Hirtenamt der Bischofe,
im Dekret tiber die Priesterausbildung und vor allem im Dekret iiber den
Dienst und das Leben der Presbyter. Wir berticksichtigen im folgenden in
erster Linie das eigentliche Priesterdekret, weil es zur Hauptsache nur
ausfuhrlicher wiedergibt, was grundlegend in der Kirchenkonstitution
und - fir die Pastoral — im Bischofsdekret gesagt wird!.

Wer die genannten Dokumente auf unser Thema hin nur oberflachlich
durchliest, wird darin wenig Neues und Aufregendes zu finden meinen
und wird sich vielleicht fragen: Brauchte es dafiir ein Konzil? Das gilt
vor allem dann, wenn einer die Theologie des Priestertums und einer
neuzeitlichen Pastoral sowie der dem Seelsorgspriester eigenen Spirituali-
tit wahrend der letzten Jahrzehnte in unserem Raum mitverfolgt hat®.
Was an realen, handgreiflichen Neuerungen in die Augen fillt, scheint
nicht viel: etwa der in jeder Didzese zu konstituierende Priesterrat (7),
der eine engere Verbindung zwischen dem Bischof und seinem Klerus hin-

! In unserem Uberblick beziehen sich darum einfache Zahlen in Klammern auf die ent-
sprechenden Nummern des Dekrets iber Dienst und Leben der Presbyter; bei den iibrigen
Zahlenangaben wird hinzugefiigt: KiKo = Kirchenkonstitution; BD = Bischofsdekret.

2 Vgl. u. a.: Das apostolische Amt. Hrsg. v. J. Guyot (Sammelwerk, franz. Originaltitel:
Etudes sur le sacrement de l'ordre). Mainz 1961; P. Fransen, Priestertum, in: Handb.
theol. Grundbegriffe (Hrsg. H. Fries) II, 340 ff.; die pastoraltheologischen Arbeiten von
Fr. X. Arnold usw.



Friedrich Wulf 46

sichtlich personlicher und pastoraler Belange herstellen soll?, die Ermog-
lichung des Experiments der Arbeiterpriester (8), die Einrichtung stiandi-
ger Fortbildungskurse (19; BD 16), die Umgestaltung des jahrhunderte-
alten Benefizialwesens (20)%, um einiges zu nennen. Man muf also schon
genauer hinsehen, um ermessen zu konnen, was sich in der theologischen
Kennzeichnung des Priesteramtes und fiir die Wegweisung des Priesters,
insbesondere des Seelsorgspriesters — an den sich das Dekret iiber Dienst
und Leben der Presbyter in erster Linie wendet — auf dem Konzil getan
hat. Man muf} vor allem die Genesis eines Dekrets kennen, um es richtig
einzuschitzen. Wenn wir darum hier den Lehrgehalt des Konzils fir
unser Thema fruchtbar zu machen suchen, werden wir immer auf den
geschichtlichen Hintergrund zu achten haben, auf dem eine Aussage ge-
macht wird, und nicht zuletzt auf die Entwicklung hinweisen miissen, die
ein Problem im Verlauf des Konzils selbst genommen hat.

I. Uber die Theologie des Priesteramtes

1. Hier gilt es als erstes eine grundlegende Feststellung zu treffen, die
deutlich macht, welcher Bewufltseinswandel sich in der Kirche der letzten
Jahrzehnte vollzogen hat. Der geweihte Priester wird nicht mehr mit Vor-
zug als einer gesehen, der dem Kirchenvolk gegeniiber steht und ihm
tibergeordnet ist — obwohl seine besonderen Vollmachten und seine geist-
liche Fihrungsrolle von niemandem bestritten werden —, sondern als
einer, der mitten in diesem Volk seinen Ort hat (3) und zu dessen Dienst
bestellt ist. Das hat nicht nur soziologische, sondern viel tiefer theologische
Griinde. Die Kirche, nicht der einzelne, auch nicht der Amtspriester, ist
der erste Adressat einer Anteilgabe am Priestertum Christi (2). Sie, die
Kirche ~ vor dem einzelnen — hat Christus durch die Hingabe seines
Lebens, durch die darin sich kundtuende Liebe geheiligt (KiKo 39 mit
Hinweis auf Eph 5,251.); sie hat er als seinen ,mystischen Leib der Geist-
salbung, mit der er gesalbt worden ist, teilhaftig® gemacht (2); ihr hat er
das seine Hingabe an den Vater gegenwirtig setzende Gedéchtnis seines
Leidens und Sterbens anvertraut (das eucharistische Opfer ist immer zu-
gleich das Opfer Christi und der Kirche [13 und Anm. 15], das Opfer, das
diese in ihrem Herrn und durch ihn darbringt). In erster Linie ist darum
das in der Kirche unter Christus als dem Haupt versammelte und gecinte
Gottesvolk als solches ein priesterliches. Im wahren Sinn Anteil nehmend

3 Nicht zu verwechseln mit dem Seelsorgsrat, von dem im Bischofsdekret (27) die Rede ist.
4 Die im Benefizium gegebene enge Verbindung von geistlichem Amt und zeitlicher
Pfrinde soll noch mehr als bisher zugunsten der Unabhingigkeit des geistlichen Amtes

geldst werden.



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 47

am Priestertum Christi (KiKo 10), kommt ihm die Macht zu, durch den
Herrn und im Geist fiirbittend vor das Antlitz des Vaters zu treten und
»die gottliche Opfergabe in der Mefifeier Gott dem Vater darzubrin-
gen” (5).

Mit dieser Hervorhebung des ,gemeinsamen Priestertums“s werden
Wiirde und Einzigartigkeit des Weihepriestertums nicht angetastet. Sie
bleiben voll bestehen, aber sie erscheinen in einem anderen Licht. Obzwar
gottlicher Stiftung und darum nicht in der Verfiigung des Kirchenvolkes,
der Gemeinde, geht das priesterliche Amt doch aus dem priesterlichen
Geheimnis der Kirche hervor; dort hat es seinen theologischen Ort. Es ist
eine Funktion und ein Dienst der Kirche (15). Die Priester sind Diener
der Kirche und als solche Beauftragte Christi und Reprdsentanten des
Gottesvolkes; sie handeln im Namen des einen (2; 5; 12; 18 u. 6.) wie des
anderen (2; 5; KiKo 10), in verschiedenem Sinn. Durch den mittlerischen
Dienst der Kirche sind sie von Christus gerufen und geweiht, um — mit
besonderen Vollmachten ausgestattet — in seiner Person zu handeln; in
gleicher Weise sind sie durch die von Christus erwihlte und ihm ver-
bundene Kirche zu Vertretern und Reprisentanten des ganzen Gottes-
volkes bestellt. Hier wie dort ist das hierarchische Amt eingebettet in das
grofiere und umfassendere Geheimnis Christi in der Kirche. Von da her
empfingt er seinen unmittelbaren Sinn: es ist Dienst — das ist das biblische
Wort fiir das neutestamentliche Amt —, nicht Herrschaft, trotz der seinen
Trigern verliehenen Autoritidt und Vollmacht; Dienst im Namen Christi
und im Auftrag der Kirche an den Briidern und Dienst im Namen der
durch Christus in der Kirche geeinten Bruder vor Gott. Diese Tatsache
mufl darum auch das Grundverhalten des Priesters zu den Laien be-
stimmen: Eingedenk der gleichen Wiirde aller Glieder des Gottesvolkes
(KiKo 32) und des Herrenwortes von der Briiderlichkeit als Kennzeichen
wahrer Jiingerschaft (Mt 23,8), sollen sie sich mit allen Christen ,als
Briider unter Briidern“ wissen (9) und ihnen ,als ihren Briidern begeg-
nen® (3; KiKo 32). So wie sie haben auch die anderen Stinde in der Kirche
ihre besonderen Gnadengaben und Dienste zum Aufbau des Leibes Christi
(vgl. 1 Kor 12,41f.), und allen ist in gleicher Weise gesagt: ,Dienet ein-
ander, jeder mit der Gnadengabe, die er empfangen hat® (1 Pt 4,1).

Das alles ist nun gewif} nicht neu; es ist die Lehre der Schrift und Erb-
gut der Uberlieferung. Aber es ist ganz neu ins kirchliche Bewufitsein ge-
treten; es bestimmt die heutige und kommende Sicht des priesterlichen

§ Der Ausdruck ,gemeinsames Priestertum* (sacerdotium commune) (KiKo 10) wurde
absichtlich gewidhlt, weil er deutlicher als der meist gebrauchte Ausdruck ,allgemeines
Priestertum® (sacerdotium universale) wiederzugeben schien, daf es sich hier um die
gemeinsame Anteilnahme des Volkes Gottes am Priestertum Christi handelt.



Friedrich Wulf 48

Amtes. Mag sein, daf in den Konzilsdokumenten nur schr vorsichtig die
Konsequenzen daraus gezogen werden. Man fiirchtet offenbar, dafl der
demokratische Trend unserer Zeit die besondere Vollmacht des Amts-
priestertums verdunkeln kénnte. Darum stehen unmittelbar neben den
oben genannten Aussagen immer gleich und in bewufit akzentuierter
Weise Aussagen uiber die gottliche Stiftung des hierarchischen Amtes und
tiber die Fithrungsrolle der geweihten Amtstrager; umfangmiflig sind
diese Aussagen (sowohl in der Kirchenkonstitution wie im Priesterdekret)
sogar bedeutend zahlreicher. Das zeigt, daf} eine aufkommende Einsicht
noch nicht sofort in Leben umgesetzt wird und vielleicht gar nicht so
schnell umgesetzt werden kann. Es bedarf zuerst einer (nur allmahlich sich
bildenden) neuen Mentalitit und einer griindlichen Wandlung tiefeinge-
wurzelter Gewohnheiten, ehe das Verhiltnis zwischen Priestern und Laien
neue Formen briiderlichen Zusammenwirkens annehmen wird. Aber es
ist ein erster und entscheidender Schritt auf diesem Weg getan. Je starker
die Kirche als die kleine Herde inmitten der nivellierten und sakularisier-
ten Gesellschaft von heute erfahren wird, je enger sich darum die christ-
lichen Gemeinden und Gruppen zusammenschlielen miissen, desto selbst-
verstindlicher und zwangsldufiger wird dieser Weg weitergegangen.
Schon jetzt ist der Mentalititswandel unverkennbar. Man braucht die
Konzilsdokumente tiber Stellung und Aufgabe des Priesters nur einmal
mit den entsprechenden Ansprachen und Rundschreiben der drei letzten
Piuspépste zu vergleichen, um das bestatigt zu finden®. Vielleicht wird man
nach einigen Jahrzehnten sogar urteilen, dafl auch das Priesterbild des
Zweiten Vatikanischen Konzils, vor allem im Priesterdekret (man ver-
gleiche etwa Nummer 9 iiber das Verhiltnis des Priesters zu den Laien),
noch stark von paternalistischen Vorstellungen mitbestimmt ist.

¢ Hier eine kleine Bliitenlese von Vorstellungsmodellen des offiziellen kirchlichen Prie-
sterbildes dieser Dokumente: Pius X., Rundschreiben ,Haerent animo* (1908): ,Zwischen
einem Priester und einem gewdhnlichen rechtschaffenen Menschen soll ein Unterschied
sein wie zwischen Himmel und Erde® (Heilslehre der Kirche. Dokumente von Pius I1X. bis
Pius XII., hrsg. v. P. Cattin und H. Th. Conus. Deutsche Ausgabe v. A. Rohrbasser. Frei-
burg/Schweiz 1953, n. 1189). — Pius XI., Rundschreiben ,Ad catholici sacerdotii* (1935):
»Wenn jemand ein Amt hat, das in gewisser Hinsicht selbst jenes der reinsten Geister
iiberragt, die vor dem Herrn stehen, ist es dann wohl nicht das Richtige, dafl er auch
méglichst wie ein reiner Geist leben mufl?“ (als Begriindung fiir den Zodlibat) (Heils-
lehre, a. a. 0., n. 1248). — Und sogar noch Pius XII., Exhortatio ,Menti nostrae“ (1950):
Die Priester sollen ,frei von allen Siinden®, ,mit tiberragender Tugend geschmiickt“ (ebd.
1326), ,vom Gipfel der Heiligkeit aus . .. allen Menschen das iibernatiirliche Licht Gottes
und das iibernatiirliche Leben vermitteln® (ebd. 1845). Immer wird hier der Priester als
eine Art von Ausnahmemensch vorgestellt, der das gewdhnliche Christenleben hinter sich
gelassen hat und aufgrund seiner Weihe hoheren Gesetzen unterliegt. Das gleiche 1deal-
bild des Priesters war auch an vielen Stellen des urspriinglichen Entwurfs des jetzigen
Priesterdekrets anzutreffen, und es hat sehr viel Mihe gekostet, solche Stellen allmihlich
auszumerzen.



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 49

2. Ein Zweites, was in den Konzilsdokumenten fir die Herausarbeitung
einer Theologie des Priesteramtes auffillt, ist die zentrale Stellung, die
darin der Gemeinschaft von Presbyterat und Bischofsamt zuerteilt wird.
Auch das ist der Niederschlag einer schon mehrere Jahrzehnte zuriick-
reichenden theologischen Erneuerung, die nun ihre Friichte tragt. Aufgrund
schwebender Kontroversen (exegetischen, kirchengeschichtlichen und kir-
chenrechtlichen Ursprungs) tiber den theologischen Unterschied zwischen
dem Bischofsamt und dem Presbyterat wird zunichst die Sakramentalitit
der Bischofsweihe als Lehre des Konzils (in betont feierlicher Form) ver-
kiindet (KiKo 21). Daraus wird dann der Rangunterschied zwischen dem
Bischofsamt und dem Presbyterat abgeleitet: Der Bischof besitzt ,die
Fiille des Weihesakramentes“ (ebd.), der Presbyter in untergeordnetem
Grad (2 KiKo 28). Was das genau besagt, geht aus den Konzilsaussagen
nicht klar genug hervor. Handelt es sich um einen Gradunterschied hin-
sichtlich der Weihegewalt oder um die Jurisdiktionsgewalt, also um die
Maoglichkeit bzw. Rechtmifligkeit der Ausiibung der Weihegewalt? Zwei-
fellos ist eindeutig das erstere gesagt. Denn die dem Bischof zugeschrie-
benen Pradikate, die seinen Vorrang im Vergleich mit dem einfachen
Priester zum Ausdruck bringen: , die Fille des Weihesakramentes“ (pleni-
tudo sacramenti Ordinis), ,das hdochste Priestertum® (summum sacerdo-
tium), ,der Gipfel des Hohenpriestertums“ (pontificatus apex) und ,die
Summe des heiligen Dienstes“ (sacri ministerii summa), beziehen sich auf
die priesterliche Gewalt selbst, von der ausdricklich deren Ausiibung
unterschieden wird (KiKo 21 und 28). Anderseits sind aber die hier ver-
wandten Ausdriicke alle rein formaler Natur; es wird (absichtlich) offen
gelassen, worin material gesehen der Gradunterschied des Priestertums
bei Bischof und Presbyter besteht. Nimmt man nun die positiven Aus-
sagen des Konzils Gber die dem Presbyter sakramental tbertragene
Weihegewalt hinzu: sie wird ihm letztlich von Christus verliehen (Chri-
stus ist der eigentlich Weihende und Sendende), der Bischof ist dabei nur
der werkzeugliche Vermittler (12; KiKo 42); sie besagt e¢ine Anteilnahme
an Weihe (consecratio) und Sendung (missio) Christi (1; 2; 7; 12; KiKo
28); sie umfafit — in der Terminologie der Amter Christi — neben dem
Heiligungsamt auch das Lehr- und Hirtenamt (1; 4-6; 13; KiKo 28);
Weihe- und Hirtengewalt bilden also in ihrer Wurzel eine Einheit; zwi-
schen Bischof und Presbyter besteht eine ,Gemeinschaft im gleichen Prie-
stertum und in der gleichen Sendung® (7), so dafl der Presbyter in der
Austibung seines (dreifachen) Amtes wie der Bischof ,,in der Person Chri-
sti“ handelt (2; 12; KiKo 28) —, dann muff man zu dem Schluff kommen,
dafl ihm durch den sakramentalen Ordo im Grund die gleiche priesterliche
Gewalt zukommt wie dem Bischof, nur immer in der Gemeinschaft mit



Friedrich Wulf 50

dem Bischof, bzw. dem Bischofskollegium (2; KiKo 28), und in Abhingig-
keit von ihm, wobei diese Abhingigkeit nicht nur die Frage einer der
Weihegewalt duflerlich bleibenden Jurisdiktion wire (Weihegewalt und
Hirtengewalt konnen nicht adiquat voneinander unterschieden werden),
sondern die Weihegewalt selbst affizierte. Wie ist das naher zu verstehen?

Die Weihe des Priesters durch den Bischof schafft nach den Konzils-
aussagen zwischen beiden — zwischen dem einzelnen Priester und , seinem
Bischof“ wie zwischen allen Priestern (des Didzesan- und Ordensklerus)
und dem Bischofskollegium im ganzen (7) — ein inniges und unldsbares
Band, das sowohl Gemeinschaft als auch Abhdngigkeit und Unterordnung
besagt (7; KiKo 28). Das priesterliche Amt als kirchliches Amt ist immer
nur im Horizont des Bischofsamtes zu sehen. Grundlage und Fruchtbar-
keit jedes priesterlichen Wirkens ist die communio mit dem Bischof und
dem Bischofskollegium unter dem Papst. Von hierher gesehen werden die
Priester einfachhin mit Worten aus der Préfation der Priesterweihe die
»providi cooperatores“, die sorgsamen Mitarbeiter des Bischofsstandes
genannt. Das ist in der Sicht der kirchlichen Dienstleistungen (ministeria)
ihre Wesensbezeichnung. Sie sind nicht sui iuris, sondern nehmen immer
nur an Vollmacht und Sendung des Bischofs teil. Den Bischofen als Nach-
folgern der Apostel ist die der Kirche iibertragene Sendung Christi an-
vertraut; in der thnen in der Bischofsweihe verlichenen Gewalt ist alle
von Christus dem hierarchischen Amt verliehene Vollmacht eingeschlos-
sen. Sie konnen andere, die sie fiir geeignet und wiirdig erachten, in ver-
schiedenem Grad an dieser Gewalt teilnehmen lassen und haben es von
altersher getan (KiKo 28). Die Presbyter sind ihre engsten Mitarbeiter;
sie nehmen im ganzen Umfang priesterlicher Gewalt und priesterlicher
Amter an der apostolischen Sendung des Bischofsstandes teil. Sie ver-
treten darum in der Leitung der ihnen anvertrauten Ortskirche und bei
der Erfullung der ihnen sibertragenen Aufgabe die Stelle und Person des
Bischofs und handeln in seinem Namen (6; 7) — darin zeigt sich am scharf-
sten der Unterschied ihrer Vollmacht von der Vollmacht des Bischofs, die,
weil gottlicher Stiftung, eine unmittelbare Gewalt ist; der Bischof ist nicht
Stellvertreter des Papstes noch handelt er in dessen Namen, sondern in
eigener, ihm von Christus unmittelbar iibertragener Vollmacht (KiKo
27) —; sie ,werden im Vollzichen und Ausspenden der Sakramente . . . auf
verschiedene Weise mit dem Bischof hierarchisch verbunden und machen
ihn so in den Einzelgemeinden gleichsam gegenwirtig® (5). ,Die Gemein-
schaft (mit dem Bischof) bekunden sie in eindrucksvoller Weise in der
(vom Bischof geleiteten) Konzelebration, ja bei jeder Feier der Heiligen
Messe bringen sie ihre Verbindung mit (ihm) zum Ausdruck® (7).



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 51

Die Auffassung von der bleibenden Bindung des Presbyterates an das
Bischofsamt, ja von der Gemeinschaft mit diesem geht auf Alteste kirch-
liche Uberlieferung zuriick. Vielleicht spielt schon Lukas auf sie an, wenn
er die Aussendungsrede Jesu an die ,anderen 70 Jinger“ (10,1-16) z. T.
mit den gleichen Worten wiedergibt wie die Aussendungsrede an die
Zwolf (9,1-6; Mt hat vollends beide Reden zu einer Einheit verschmolzen:
10,5-15); Vollmachten und Aufgabe beider Jiingergruppen sind kaum
voneinander zu unterscheiden. Nach manchen ,spielt die Zahl 70 deutlich
auf die ,alten Manner‘ an, die Moses auf Geheifl Jahwes sich zugesellen
mufite, damit sie mit ihm das Volk regierten (Nm 11, 16£.). Sie empfangen
von seinem Geist (dem Geist der Autortiit) . . . Es ist wahrscheinlich, daf§
die Institution der ,Altesten‘ als Mitarbeiter der Apostel aus jidischen
Briuchen stammt und theologisch im Sinne von Nm 11,6f. verstanden
wurde, d. h. als Teilhabe am Geist des Apostelamtes“’. Wie immer sich
im einzelnen die Ordnung des kirchlichen Amtes entwickelt haben mag
— die uns zur Verfiigung stehenden Zeugnisse lassen eine genaue Kennt-
nis dieser Entwicklung nicht zu —, so ist das hier aufscheinende Modell der
Teilgabe und Teilhabe an der obersten Leitungsgewalt in der Kirche fiir
die Theologie des hierarchischen Amtes mafigebend geworden. Die Kir-
chenordnung Hippolyts ("Amostohixt mopddoois, Traditio Apostolica, um
215) und in ihrer Nachfolge alle alten Sakramentarien (Leonianum, Gela-
sianum, Gregorianum) bis zum Pontificale Romanum berufen sich in
ihrem Ordinationsritus u. a. auf die vor-bildliche Wahl der 70 ,weisen
Minner“ durch Moses®; fiir Ignatius von Antiochien sind die Presbyter
(zusammen mit den Diakonen) der ,Senat“; der ,Rat® und die ,geistliche
Krone* des Bischofs in der Ortsgemeinde.

In dieser Uberlieferung steht die Lehre des Konzils vom Priestertum;
ja es erneuert sie in gewisser Weise, da jahrhundertelang fast ausschlief3-
lich der rechtliche Aspekt das Verhiltnis von Bischof und Priester be-
stimmte, und sucht sie, entsprechend unserer vertieften Kirchentheologie,
fiir die heutige Situation wieder fruchtbar zu machen. Es wird nicht nur
der Gedanke des ,einen Presbyteriums, das um ,seinen“ (Didzesan-)
Bischof geschart ist, wieder ins Bewufltsein gerufen (8; KiKo 28), ,alle
(Priester) zusammen sind aufgrund ihrer Weihe und ihres Amtes dem
Corpus der Bischofe zur Mithilfe hinzugesellt* (ebd.) und nehmen damit
an deren Verantwortung fiir die Gesamtkirche teil, letzteres schon darum
zu Recht, weil jede Ortskirche, ja jede Altargemeinschaft die Gesamt-

7 P. Fransen, in: Handb. d. theol. Grundbegriffe 11, Miinchen 1963, S. 842 {. (Stichwort:

Priestertum).
8 Im Priesterdekret ist diese Tradition ausfithrlich aufgenommen (7); ein Zeichen dafiir.

wie wichtig man sie fiir die theologische Standortbestimmung des Priesters hielt.



Friedrich Wulf 52

kirche sichtbar macht (KiKo 26; 28). Damit wird der Situation des Seel-
sorgspriesters, seiner relativ groflen Selbstindigkeit und Eigenverantwor-
tung — er iibt in sehr vielen Fillen de facto das Amt des Bischofs aus —
wirklich Rechnung getragen. Um so mehr wundert es, dafl der traditionelle
Paternalismus des Bischofs seinem Klerus gegeniiber (Zhnlich wie der des
Klerus den Laien gegeniiber) nur mithsam tiberwunden werden konnte.
Es hat schwer gehalten, im Priesterdekret wenigstens einmal zum Aus-
druck zu bringen, daf der Bischof die Priester als seine Briider betrachten
solle (7), was doch nach dem Herrenwort bei Matthius (23,8f.) eine
Selbstverstandlichkeit sein sollte und durchaus dem erneuerten Bewufit-
sein von der Briiderlichkeit als Grundhaltung des neuen Gottesvolkes ent-
sprochen hitte. Obwohl man keine Schwierigkeiten hatte, die Priester
»Helfer®, ,Mitarbeiter® und ,Ratgeber® des Bischofsstandes zu nennen,
scheute man sich doch, zur Bezeichnung der Verbundenheit zwischen dem
Bischof und seinen Priestern iiber den ein wenig feierlich klingenden
Namen ,Freunde” (vgl. Jo 14,15{.) hinauszugehen, und noch immer wird
in den Dokumenten die ,Vaterschaft“ des Bischofs dem Priester gegen-
tiber sehr herausgestellt (KiKo 28; BD 16; 28)%; das ist zwar alte Tradi-
tion, ob es aber theologisch dem Verhiltnis von Bischofsstand und Presby-
terat entspricht, kann mit Recht bezweifelt werden; der Mentalitdt und
den tatsidchlichen Gegebenheiten unserer Zeit entspricht es auf jeden Fall
nicht®. Auch hier wird es noch einer lingeren Zeit bedirfen, ehe das in den
Konzilsdekreten aufgezeigte und theologisch begriindete Ideal der Ge-
meinschaft von Bischof und Priester in Leben umgesetzt wird. Der vom
Konzil vorgesehene Priesterrat (7) kénnte dafiir eine Hilfe sein, wenn er
nicht von vornherein zu einseitig institutionalisiert wird, sondern das
personale Verhiltnis im Vordergrund bleibt.

3. Noch ein Drittes gilt es fiir die Theologie des Priestertums, wie sie in
den Konzilsdokumenten zum Ausdruck kommt, anzumerken. Jahrhun-
dertelang wurde in der kirchlichen Uberlieferung das Wesen des priester-
lichen Amtes einseitig in seiner kultischen Funktion gesehen®. Das zeichnet
sich schon bei Klemens von Rom und bei Ignatius von Antiochien ab,
ebenso bei den Kirchenvitern, besonders ausgepréigt bei Chrysostomus,

8a Als man nach den langen Diskussionen der zweiten Konzilssession iiber das Bischofs-
amt (Dogmat. Konstit. ,Uber die Kirche*, Kp. III) das Bediirfnis empfand, eine Bot-
schaft an die Priester zu richten, war der Briefentwurf auf den Ton eines ,viterlichen®
Wortes an die ,treuesten S6hne® gestimmt.

® Davon wird der Gedanke der Vaterschaft des Bischofs (bzw. des Priesters) den Gliubi-
gen gegeniiber nicht beriihrt.

10 Auch anflerhalb der Kirche galt das katholische Priestertum ganz allgemein als Kult-
priestertum, sowohl fiir den Religionshistoriker, fiir den es auf einer Linie mit dem in
allen Religionen vorkommenden Priestertum lag, wie fir die Reformationskirchen, die
darin einen Abfall vom neutestamentlichen Amt sahen.



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 53

vor allem aber bei Ps-Dionysius Areopagita, der einen grofien Einfluf} auf
die nachfolgende Zeit ausiibte, so dafl im Mittelalter die priesterliche
Vollmacht einfachhin definiert wurde als potestas in corpus eucharisti-
cum, als Gewalt iiber den eucharistischen (Herren-)leib. Die fiberragende
Autoritit des hl. Thomas und die Lehraussagen des Konzils von Trient,
das sich von der Lehre der Reformatoren, die einseitig den Dienst am
Wort als Inhalt des neutestamentlichen Amtes gelten lassen wollten, ab-
setzen mufite!?, haben diese Auffassung vom Wesen des Priestertums (in
seinem engeren Sinn) zum festen Bestand des kirchlichen Lehrgutes in der
Neuzeit gemacht. In der einseitigen Hinordnung des Priesteramtes auf den
Kult liegt auch der Hauptgrund fir die auflerordentliche Wiirde, die der
Person des Priesters vor den iibrigen Christen zuerkannt wurde. Denn die
Befahigung zur Wandlung von Brot und Wein in den Leib und das Blut
des Herrn, zur Lossprechung von Siinden und zur Spendung der tibrigen
Sakramente wurde nicht in erster Linie als eine personale Beauftragung
durch Christus, sondern als eine seinsmiflige Erh6hung des Geweihten
aufgrund des (oft sehr dinghaft-greifbar vorgestellten) sakramentalen
Prdgemales (Charakters) verstanden.

Diese Tradition ist auch im Priesterdekret des Konzils noch spiirbar
— immer wieder wird auf die besondere Weihe (Konsekration) des Prie-
sters und seine unausloschliche Pragung, die ihn dem Hohenpriester
Christus gleichgestaltet, hingewiesen (2; 5; 7; 12); in den ersten Entwiir-
fen des Dekrets war das noch haufiger der Fall, und es wurden vor allem
die Folgerungen fiir die hohe Wiirde des Priesters daraus gezogen —, aber
im ganzen hat das Konzil die Verengung, die das katholische Priesterbild
der Vergangenheit, auch in offiziellen kirchlichen Verlautbarungen kenn-
zeichnete, iberwunden. Auch dafir konnte man auf die theologische Arbeit
der letzten Jahrzehnte zuriickgreifen. (Alles, was diesbeziiglich in den
Konzilsdokumenten steht, ist aus der theologischen Literatur, vor allem
der mitteleuropdischen Linder, vielfach belegbar.) Weihegewalt und Hir-
tengewalt werden wieder, wie schon oben dargelegt, in ihrem inneren
Zusammenhang, ja im tiefsten als Einheit, weil die eine Sendung Christi
ausdriickend, gesehen. Um die Breite der Vollmachten und Aufgaben des
priesterlichen Amtes ins rechte Licht zu riicken, griff man auf die Lehre
von den drei Amtern Christi (Lehr-, Priester-[Heiligungs-] und Hirten-
amt) zuriick, die in der katholischen Tradition nicht ganz unbekannt, aber
in dieser Form (einer feststehenden Terminologie) erst um die Wende
vom 18. auf das 19. Jahrhundert unter dem Einfluf der protestantischen
Theologie von der katholischen Theologie ibernommen worden war und

1 Denzinger 1771.



Friedrich Wulf 54

sich allméhlich (bis in pépstliche Lehraussagen hinein) durchgesetzt hat!2.
Sowohl die Kirchenkonstitution wie auch das Priesterdekret haben auf sie
zurtickgegriffen (1; 4-6; 13; KiKo 25-28), selbst fiir die Darlegung der sich
aus dem gemeinsamen Priestertum aller Gldubigen ergebenden Vorrechte
und Pflichten (KiKo 84-36). Es kommt u. E. allerdings darin zu wenig
zum Ausdruck, dafl es sich bei den sogenannten drei Amtern nicht um
festumrissene, in sich stehende und sich klar gegeneinander abhebende
gottliche Auftrige (weil Sachbereiche) handelt. Die Lehre von den drei
Amtern versucht doch nur in inaddquater Weise die eine und unteilbare
Sendung Christi durch den Vater, den einen Erlésungsauftrag nach seinen
Haupttitigkeiten zu beschreiben. Schrift und Uberlieferung nehmen zu
vielen Namen ihre Zuflucht, um die Fiille dieser Sendung und dieses Auf-
trags zu erfassen und auszudriicken. Es wundert darum nicht, wenn die
Grenzen zwischen den Amtern fliefend und diese in vielfacher Weise mit-
einander verflochten sind. Man kénnte z. B. (unter der Voraussetzung der
Zweiteilung von Weihe- und Hirtengewalt) den Verkiindigungsauftrag
des Priesters und sein Leitungsamt unter der Hirtengewalt zusammen-
fassen. Anderseits verlangt aber auch das Heiligungsamt Hirtengewalt.
Endlich besteht zwischen dem Lehramt und dem Heiligungsamt eine
Wechselbeziehung: das Wort der Verkiindigung hat sakramentalen Cha-
rakter und die Heiligung geschieht auch im Wort und durch das Wort.
Und da die priesterlichen Amter als Amter Christi die Person und das
Werk des Erlésers Gegenwart werden lassen und zur Gegebenheit brin-
gen sollen, miifite im Priesterdekret viel stirker betont werden, daf} der
Priester hinter seinem Amt zuriickzutreten hat, um Christus selbst in allem
priesterlichen Tun handeln zu lassen und um sein Wort rein und unver-
filscht zum Tonen zu bringen. Mindestens fiir das Lehramt und Hirten-
amt geschieht das in den Konzilsaussagen zu wenig. Und noch ein Letztes:
Es wird nicht geniigend deutlich, dafl es sich in den Amtern um Funk-
tionen der Kirche handelt. In ihr, der Kirche, ist Christus gegenwirtig;
durch sie handelt er. Es wird zu selten gesagt, dafl der Priester im Namen
der Kirche spricht und handelt und sich dessen auch bewufit sein miisse.
Nur eines sei neben dem vielen Erfreulichen, das die Konzilsaussagen
enthalten, noch positiv vermerkt. Das wesentliche Zueinander und Mitein-
ander von Wort und Sakrament, das zur Grundstruktur des Heilswirkens
Christi in der Kirche gehort, wird gesehen, jedenfalls so weit, daf} es aus-
bauféhig ist. So wird u. a. gesagt, dafl die Ausiibung des priesterlichen

12 Vgl. J. Fuchs, Magisterium, Ministerium, Regimen. Vom Ursprung einer ekklesiolog.
Trilogie. Bonn 1941 (Auszug aus der ungedruckten Dissertation: Vom Wesen kirchl. Lehr-
gewalt. Miinster 1941). — Vgl. Enzyklika ,Mystici Corporis“, AAS 85 (1943) 209; ebenso
Pius XII., Ansprachen {iber das dreifache Amt, AAS 46 (1954) 303 ff.; 666 ff.



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 55

Amtes mit der Verkiindigung beginne (2; 4; KiKo 25) und im sakramen-
talen Kult, vor allem in der Eucharistiefeier ihre Vollendung finde (2; 5;
6), wobei die Eucharistiefeier ihrerseits wieder Verkiindigung des Todes
Christi ist, bis er wiederkommt (2), Verkiindigung dessen, was der Herr
ein fiir allemal fiir uns getan hat. Zweifelsohne bedeutet es eine grofie
Korrektur (im Hinblick auf die Ganzheit der priesterlichen Sendung, also
auf das wahrhaft Katholische), daff die Verkindigung des Evangeliums
wieder stirker in das Blickfeld priesterlichen Tuns getreten ist, was keines-
wegs verhindert, dafl die Eucharistie als schlechthinniger Hohepunkt und
dichteste Verwirklichung des Heilswirkens Christi in der Kirche betrachtet
wird. Von beiden, von der rechten Verkiindigung der Heilsbotschaft, d. h.
aber zugleich vom Leben aller Gldubigen mit und aus der Schrift, und
vom Altar, von der um die Eucharistie gescharten Gemeinde, wird die
Erneuerung der Kirche nach innen und damit auch die Erneuerung ihres
Zeugnisses vor der Welt ausgehen miissen.

Uberschaut man noch einmal die vom Zweiten Vatikanischen Konzil
vorgetragene Theologie des Priesteramtes, dann kann man wohl sagen,
daf es ihm gelungen ist, das neutestamentliche Amt eindeutig vom reli-
gionsgeschichtlichen Begriff des Priestertums abzusetzen. Das neutesta-
mentliche Priestertum ist einzig in seiner Art, was sich schon in den An-
fangen der Kirche darin zeigte, dafl man sich lange Zeit dngstlich scheute,
das Wort ,Priester®, iegetc, sacerdos, fiir das von Christus gestiftete Amt
zu gebrauchen. Man sprach einfach von ,Dienst”, und auch wir haben es
wieder neu gelernt, dafl das Priestertum Christi ein Dienst ist.

IL. Uber die zeitgemafle Pastoral

Dariiber wird in den Konzilsdokumenten begreiflicherweise nur in recht
allgemeinen Ausfiihrungen gehandelt; das ist auch nicht anders moglich;
die regionalen Verhiltnisse sind dafiir zu verschieden. Dennoch kann das
Konzil fir eine moderne Seelsorge richtungweisend werden. Seine Aus-
sagen zeigen genlgend Aufgeschlossenheit fir die reale seelsorgliche
Situation und verraten einen neuen Geist.

Fangen wir mit der letzten Nummer des Priesterdekretes (22) an. Dort
wird eine Analyse der ungeheuer erschwerten Situation des Seelsorgs-
priesters heute versucht, eine Situation, die durch die wirtschaftlichen und
sozialen Verdnderungen in der modernen Welt, durch die daraus sich
ergebenden Wandlungen des Bewufltseins, der Vorstellungswelt, des
Empfindens, der Sprache, der Wertmafstibe, des Menschen, durch die
Kluft zwischen Kirche und moderner Welt sowie durch die Diaspora-
situation des Christen gekennzeichnet ist. Es hat einige Mithe und einigen



Friedrich Wulf 56

Druck gekostet, um diese Schilderung der unretouchierten Wirklichkeit in
das Dekret hineinzubekommen; zu sehr ist man gewohnt, mit frommen
und erbaulichen Worten die nackte Realitiit des Lebens zu iiberdecken;
die Mentalitdt mancher Lander neigt zu einem Spiritualismus, der ande-
ren zu wenig niichtern erscheint; etwas davon ist im Priesterdekret noch
spiirbar.

Wertvoll und richtungweisend ist auch der zweite Abschnitt der Schlufi-
nummer (22) des Dekrets, der eine grundsitzliche Bejahung der modernen
Welt enthilt, die aber nichts mit jenem glaubigen Optimismus gemein hat,
der urspriinglich das sogenannte Schema 13, die jetzige Pastoralkonstitu-
tion iiber die Kirche in der Welt von heute, kennzeichnete; solcher Opti-
mismus ist iibrigens nur die Kehrseite des oben genannten Spiritualismus.

Im Zusammenhang mit dem Blick auf die moderne Welt sind eine
Reihe von Aussagen der Konzilsdekrete zu nennen, die fiir eine zeit-
gemifle Pastoral von Bedeutung sind. So wird etwa im Bischofsdekret auf
die Wichtigkeit der Soziologie fiir die Neugestaltung der modernen Seel-
sorge hingewiesen (BD 16). Sie ist eine notwendige Voraussetzungswissen-
schaft, um aus dem luftleeren Raum herauszukommen, aus iiberlieferten,
leer gewordenen Formeln, aus theologischer Abstraktheit und unzutref-
fendem Moralisieren. Es wird oftmals betont, daf§ die Verkiindigung die
konkrete Weltsituation, die Mentalitit und die Schwierigkeiten des heuti-
gen Menschen treffen miisse (4; BD 13). Man miisse darum die Menschen in
ihrem eigenen Milieu aufsuchen, sich ihnen anzupassen suchen, mit ihnen
sprechen (3; BD 13), auf ihren konkreten Lebensbereich eingehen (BD 12
und 14; Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute,
Teil IT). Dafiir wird eine spezialisierte Seelsorge gefordert (8; BD 18), auf
die unter Umstinden schon Alumnen, die eine entsprechende Eignung
mitbringen, spitestens aber jiingere Priester in besonderen Studien vor-
zubereiten sind (Dekret iiber die Priesteraushildung, 8).

Aus letzterem wird schon klar —~ und auch das wird Gfter gesagt —, daf
die Seelsorge immer weniger bei der Einzelgemeinde stehen bleiben kann,
was die grundlegende Bedeutung der Ortskirche und der Pfarrgemeinde
nicht leugnet. Moderne Seelsorge in der pluralen Gesellschaft von heute
mufl differenziert und grofrdumig sein: iiberpfarrlich, iiberdiozesan, iiber-
national; jeder Priester trigt die Verantwortung fiir die ganze Kirche (8;
10). Das hat zur Folge, daf die Zusammenarbeit aller apostolischen
Krifte, ihre Koordinierung ein vordringliches Problem moderner Seel-
sorge ist. Die Priester sollen darum wissen, daf sie ,durch eine tiefe sakra-
mentale Bruderschaft miteinander verbunden sind“ (8), dafl sie in den
verschiedenen Amtern und Aufgaben den gleichen priesterlichen Dienst
fiir die Menschen ausitben und innerhalb einer Dibzese ein Presbyterium



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 57

bilden (ebd.). Der neu zu bildende Priesterrat hat nur den einen Sinn,
die falligen Aufgaben zu sehen und zu Gehér zu bringen, auf Notstinde
und neue Méglichkeiten aufmerksam zu machen und zur Koordinierung
der Arbeiten beizutragen. Auch die Ordenspriester der apostolischen
Orden und Genossenschaften sind von dieser Pflicht der Koordinierung
nicht ausgenommen; im Hinblick darauf werden sie sogar in gewissem
Sinn dem ,Diézesanklerus® zugerechnet (BD 34 und 35).

Fin ganzes Kapitel des Priesterdekrets gilt der Zusammenarbeit des
Priesters mit den (Welt-)Laien (9). Deren Eigenstandigkeit als kirchlicher
Stand, die ihnen zukommende Aufgabe im Gottesvolk, ihr besonderer
Dienst fiir die Heilssendung der Kirche werden anerkannt (KiKo c. IV
und V; Dekret tiber das Laienapostolat). Der Priester soll sie darum in
den ihnen zustidndigen Bereichen um Rat fragen, ihre Initiativen férdern,
mit ihnen zusammen arbeiten. Die ganze Schwere des hier angeschnittenen
Problems, die Neuordnung und neue Haltung im Verhiltnis Priester—
Laie, kommt im Dekret allerdings nicht geniigend zum Vorschein; dafiir
sind wohl die Voraussetzungen in der Gesamtkirche noch zu wenig gege-
ben. Zwar wird dem Priester gesagt, er solle den Laien achten, ihm in
Liebe zuvorkommen, sich als Bruder unter Briidern betrachten, aber noch
mehr wird, wie schon oben bemerkt, die unanfechtbare Autoritit des Prie-
sters in der Leitung der Kirche, seine Fithrungsaufgabe betont. Er ist in
erster Linie Lehrer, Hirt und Vater. Vielleicht hingt das aber damit zu-
sammen, dafl in den direkten Aussagen des Konzils iiber den Priester fast
nur die ausgesprochen geistlichen Aufgaben des priesterlichen Dienstes
behandelt werden. Wenn man nun bedenkt, wie sehr der Priester in
Deutschland seit dem vorigen Jahrhundert, als der Katholizismus ins
Getto ging und sein Eigenleben fithrte (entsprechend der Lehre des Ersten
Vatikanums, dafl die Kirche eine vollkommene Gesellschaft sei), weit tiber
den Bereich des eigentlich priesterlichen Wirkens hinausgegangen ist
(kulturelle Bemiithungen, Gesellschaftspolitik und Sozialarbeit) — und viel-
fach spielte er in den Dominen der Laien die Fithrungsrolle —, dann
erhellt, dafl in der verdnderten Situation der Kirche von heute und vor
allem bei der verdnderten Situation des Laien in der Kirche bzw. bei seiner
erhéhten Bedeutung fir den Weltauftrag der Kirche eine neue Aufgaben-
verteilung zwischen Klerus und Laien stattfinden muf}, die ein neues
briiderliches Miteinander erfordert. Wir stehen mitten in diesem Umbruch
innerkirchlichen Lebens, und es wird noch der Arbeit und Umstellung
einer ganzen Generation bediirfen, ehe das zeitgemafle Zueinander der
beiden Grundstinde der Kirche mit ihren je verschiedenen und unersetz-
lichen Aufgaben gelingen wird (KiKo Nr. 31b).



Friedrich Wulf 58

Wenn wir von einem neuen Geist sprachen, der die Konzilsaussagen
tiber eine zeitgemadfle Seelsorge kennzeichnet, dann meinen wir vor allem
den missionarischen Impuls, der auf dem Konzil elementar aufgebrochen
ist. Man weifl sich in neuer Weise fiir die Welt, ihre groflen Anliegen und
Naote, fir die Menschen aller Rassen, Nationen, Religionen und Welt-
anschauungen verantwortlich. Das mufl sich auch auf der Ebene der
Einzelgemeinde auswirken. So wird etwa den Pfarrern gesagt, ihre Seel-
sorge miisse von missionarischem Geist erfillt sein und uber den Kreis
der Glaubigen hinausreichen, sich auf alle erstrecken, die in den Grenzen
der Pfarrei wohnen (BD 30, Nr. 1). Und auch die christliche Gemeinschaft
als solche (communitas christiana) wird gemahnt, sich dariiber Rechenschaft
zu geben, ob ihr Glaube und ihre Liebe Zeugnis vor der Welt ablege und
den Geist Christi ausstrahle; sie sei als Gemeinschaft in Christus zum
Gebet und zur Bufle fiirr andere verpflichtet (6). Nicht zuletzt werden die
Ordensgemeinschaften beschworen, den missionarischen Geist bei sich zu
erhalten und der heutigen Situation anzupassen (Ordensdekret 20). In
allem zeigt sich, wie sehr man den Elan der Konzilsjahre weitergeben und
fir das Apostolat in jeder Form fruchtbar machen méchte.

II1. Die Spiritualitit des Seelsorgspriesters

Das geistliche Leben des Seelsorgspriesters, wie es in den Konzilsdoku-
menten skizziert wird, ist auf die eben dargestellte Theologie des Priester-
tums und auf die neuzeitliche Pastoral abgestimmt; sie zieht daraus nur
die Konsequenzen. Das Entscheidende und Kennzeichnende der dem Seel-
sorgspriester eigenen Spiritualitét ist die Uberwindung des neuzeitlichen
Dualismus: hier inneres Leben, das hauptsichlich in geistlichen Ubungen
vollzogen wird, und dort die apostolische Tatigkeit. Zwar sind die Grund-
ibungen des inneren Lebens: betrachtendes und miindliches Gebet (Bre-
vier), Gewissenserforschung, Selbstverleugnung, Bufie, Tage innerer Ein-
kehr, Sammlung, Stille, die besondere Verehrung des Herrn und seiner
heiligsten Mutter unerlafilich (18) — anders wiirde der Geist zum Buchsta-
ben erstarren —, aber als das Bestimmende, als Mitte priesterlicher Spiritua-
litat, als das Eigentiimliche und Kennzeichnende des priesterlichen Heili-
gungsweges wird doch der Hirtendienst des Priesters angesehen, wie er
im Verkiindigungsauftrag, im Heiligungs- und Leitungsamt ausgeiibt
wird (18). Die Vollkommenheit des Priesters ist die fiir die Menschen sich
verzehrende Hirtenliebe nach dem Vorbild Christi, der sein Leben fur die
Seinigen, fiir seine Freunde und Briider, fiir die Siinder dahingab. Das
geistliche Leben des Priesters wird grundlegend im priesterlichen Dienst
gelebt. Dieser Dienst selbst, in Verbundenheit mit dem obersten ,Hirten



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 59

und Bischof der Seelen“, mit Christus, ausgeiibt, weckt und vertieft den
Glauben, belebt die Hoffnung und erweitert ihren Horizont und spornt
die Liebe an. Die geistlichen Ubungen sollen zur Hauptsache dieses Kern-
stiick priesterlicher Heiligung ermoglichen, erleichtern und sichern (13;
KiKo 41).

Der Priester mufl darum immer ~ das ist das erste grundlegende Kenn-
zeichen seiner Spiritualitat — Christus vor Augen haben, mit ihm verbun-
den sein, in seinem Namen handeln, sein Werk tun. Und wenn Christus
dabei gegenwiirtig, sein Wort (und nicht das des Menschen) gehort, seine
Tat als Tat der Erlésung und der Liebe erfahren werden soll, dann muf}
der Diener hinter seinem Herrn zuriicktreten, sich von ihm verfiigen las-
sen, ihm zuhanden sein. Er muf} aber auch (nach dem Vorbild Christi)
— das ist der zweite Grundzug seiner Spiritualitit — das Volk, die Men-
schen vor Augen haben, fiir sie da sein, sie auf sich nehmen, sich fiir sie
verbrauchen, sie vor das Antlitz Gottes tragen und firbittend fiir sie ein-
stehen. Hier liegen nach den Aussagen der Konzilsdokumente die Leit-
bilder und Motive priesterlicher Heiligkeit. Die Heiligkeit des Priesters
ist vollkommene Hirtenliebe. Er mufl darum aus der jeweiligen Situation
erfragen, was sein Herr von ihm wolle, hier und jetzt: wie er seinen Auf-
trag erfiillen, seine Person vertreten kénne, um so den Willen des Vaters
zu tun, der seinen Sohn gesandt und zum Heil der Welt dahingegeben hat.
Seine ,Geleise“ diirfen darum niemals festgelegt, seine Ordnung und
sein Programm nie starr sein. Er muf} vielmehr verfiigbar bleiben und in
allen Ereignissen Gottes und Christi Ruf zu vernehmen trachten. In dem
Mafl ihm das gelingt, ist es gleich, was er tut, ob er betet (wozu er in
besonderer Weise berufen und verpflichtet ist) oder sich mit dufleren Din-
gen beschiftigen mufl (wie es sein apostolischer Dienst verlangt). Seine
cinheitsstiftende innere Mitte bei allem Hin- und Hergezogenwerden und
Inanspruchgenommensein durch die Verpflichtungen seines Amtes sind
die Person und das Werk Christi, die ihm den jeweiligen Willen Gottes
anzeigen. Diesem Gedanken ist eine ganze Nummer des Priesterdekrets
(14) gewidmet.

Und noch ein Drittes ist der Spiritualitit des Priesters eigen: das Ver-
bundensein, das Mitdenken und Mitfithlen mit der Kirche, in deren Dienst
er steht, deren Geheimnis er greifbar machen und vollziehen soll. Die
Kirche, als Frucht des Heils, wird fiir ihn in den Glaubigen, in jeder
christlichen Gemeinschaft der Liebe, vor allem in der Altargemeinschaft
sichtbar und erfahrbar. Als Werkzeug des Heils ist sie fir ihn personal im
Apostelamt des Bischofs, im Bischofskollegium unter dem Papst, reprisen-
tiert. Gemeinschaft mit Christus und Gleichférmigkeit mit ihm erlangt der
Priester darum nur in der wachen und demiitigen Bereitschaft, der Kirche



Friedrich Wulf 60

zu dienen, im liebenden, freien und verantwortlichen Gehorsam gegen-
tber dem Bischof, in briiderlicher Zusammenarbeit mit ihm und dem
ganzen Presbyterium (15).

Aus all dem ergibt sich, da das priesterliche Bewufitsein notwendiger-
weise ambivalent ist, und das macht die Schwierigkeit priesterlicher Exi-
stenz aus. Der Priester soll sich als Glied der Kirche fithlen, wie jeder
andere Christ, und doch wissen, dafl er mit einem besonderen Amt beauf-
tragt, zu besonderer Sendung konsekriert ist; er soll sich als Bruder unter
Briidern fiithlen und doch Vater, Lehrer und Hirt sein; Diener der Men-
schen wie der Knecht Jahwes und doch Autoritit wahrnehmen, um seiner
Fithrungsaufgabe gerecht zu werden; sich ausgesondert fiir den besonde-
ren Dienst wissen und doch mitten unter den Menschen leben, ihr Los
teilen. Hin und wieder wird etwas von dieser Ambivalenz im Priester-
dekret deutlich, so wenn gesagt wird, der Priester miisse ganz in die Welt
derer, zu denen er gesandt ist, eingehen, gleichsam in ihr inkarniert wer-
den, um allen alles zu werden, und dennoch Zeuge eines anderen, hohe-
ren Lebens sein (3); er miisse ein echtes Verhiltnis zu den irdischen Wer-
ten haben, weil sie fiir seine Personwerdung wie auch fiir die Fruchtbar-
keit des Apostolats unerlafilich seien — ein in kirchlichen Dokumenten
iiber das priesterliche Leben staunenswerter Satz! — und doch frei von
allem sein, um Gottes Stimme im Alltag vernehmen und dem an ihn
ergangenen Ruf folgen zu kénnen (17).

Der Heiligungsweg des (Welt-) Priesters ist nicht der der evangelischen
Rate, wie der der Ordensleute, und doch muf} auch er auf seine Weise den
demiitigen Gehorsam und die Armut in der Nachfolge des Gekreuzigten
iiben, einen Gehorsam und eine Armut, die sich ihrerseits wieder von der
konkreten Form der Nachfolge des Welt-Laien unterscheiden. Das Prie-
sterdekret sucht hier der speziellen Situation des Didzesanpriesters Rech-
nung zu tragen, mit guten Ansitzen, die weiterentwickelt werden konnen
(15 und 17). Viel umstritten waren die Ausfiihrungen iiber den Zolibat
(16). Die eigentlichen Probleme wurden urspriinglich nicht genannt, die
Schwierigkeiten supranaturalistisch gelost. Die jetzige Fassung ist u. E.
ausgewogen. Sie gibt die augenblickliche Situation in der Kirche wieder
und greift einer kiinftigen Entwicklung nicht vor. Es wird zunichst frei-
miitig gesagt, dafl der Zélibat vom Wesen des priesterlichen Amtes nicht
gefordert sei, was die Praxis der frithen Kirche und der Orientalen be-
weise. Es werden die verheirateten Priester der Ostkirche ,optime meriti*,
wohlverdiente Médnner, genannt; sie werden aufgefordert, sich in ihrer
Lebensform weiterhin ganz fiir die ihnen anvertraute Herde einzusetzen.
Dann werden die theologischen Angemessenheitsgriinde fiir den Zolibat
aufgefiihrt: Der ungeteilte Dienst fiir das durch Christi Tod und Auf-



Stellung und Aufgabe des Priesters nach dem Zweiten Vat. Konzil 61

erstehung begriindete neue Gottesvolk (dessen Leben nicht auf natiir-
licher Zeugung beruht), die zeichenhafte Sichtbarmachung solcher Beru-
fung, die Reprisentanz Christi und der Kirche. Diese Angemessenheit ist
nach Ansicht des Konzils so grof}, weil dem Geist Christi entsprechend, dafl
der Zolibat eine gottliche Gabe an die ganze Kirche genannt wird (nicht
in erster Linie an den einzelnen Priester), die ihr nie fehlen wird. Dann
aber die Kernfrage: Die Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen ist ein
Charisma. Wie kann die lateinische Kirche sie allen Priestern auferlegen?
Und die Antwort: Gott ist nicht karg in der Mitteilung von Charismen;
die ganze Struktur der Kirche ist charismatisch und jedem werden Charis-
men verliehen. Paulus will sogar, dafl wir uns um die héchsten Charismen
mithen (1 Kor 13,81; 14,1.12.13.39); darum wird Gott die Gabe der
Ehelosigkeit dem nicht verweigern, bei dem die Voraussetzungen dafir
vorliegen, wenn er im Zusammenhang priesterlicher Berufung um sie
bittet und die ganze Kirche furbittend in dieses Gebet einstimmt. Mit
dieser Antwort sind gewifl nicht alle Probleme behoben, aber es ist eine
aufrichtige Antwort, die im Glauben ihr Gewicht erhdlt. Mehr zu sagen
ist zur Zeit in einem Konzilsdokument nicht méglich.

Was hier vom Zélibat gesagt wird, 1a8t sich im ganzen von den Aus-
sagen des Konzils iiber Stellung und Aufgabe des Priesters sagen: Sie be-
deuten im Hinblick auf die heutige Theologie und die reale Situation
der Weltkirche einen grofien Schritt nach vorn. Wenn sie auch noch nicht
alle Wiinsche befriedigen, so sind sie doch ausbaufihig und zeigen damit
einmal mehr — was schon oft bemerkt worden ist —, dafd sich die Kirche auf
dem Konzil von allzu festen Ufern gelost hat und auf die Suche gegangen
ist, um Christi ewig alte und ewig neue Frohe Botschaft so zu verkiinden,
wie es der Geist ihr heute eingibt und wie es die Notwendigkeit der Stunde
erfordert.





