Der Aufbruch der Kirche im Glauben.
Eine Deutung des Zweiten Vatikanischen Konzils.
Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Wenn wir auf das Konzilsgeschehen der letzten Jahre zuriickschauen und
uns Rechenschaft dariiber zu geben versuchen, was auf dem Konzil eigent-
lich passiert ist, was es an Ergebnissen gebracht hat, ob und wie es in
Kirche und Welt hineinwirkt und was es von uns fordert, dann miissen wir
uns als erstes und immer wieder von neuem dariiber wundern, daf es ein so
ungeahntes Echo in der ganzen Welt, bei Christen und Nicht-Christen ge-
funden hat und erstaunlicherweise immer noch findet. Was hat die Men-
schen, auch solche, die der Kirche skeptisch oder gleichgiiltig gegeniiber ste-
hen, eigentlich so aufhorchen lassen, als Papst Johannes das Konzil im Januar
1959 zu aller Uberraschung ankiindigte? Die Nachricht war damals eine
Weltsensation. Was liefl die beim Konzilspresseamt akkreditierten Jour-
nalisten aus aller Welt vier Jahre lang in so auflergewdhnlich grofier Zahl
nach Rom kommen und dort an den tédglichen und wochentlichen Presse-
konferenzen teilnehmen? Gewifi, sie waren von ihren Zeitungen und Ge-
meinschaften geschickt; aber sie waren mit innerer Anteilnahme dabei und
verfolgten die wechselnden Vorgéinge, die leidenschaftlichen Auseinander-
setzungen, die oft bis zum Bersten mit Spannung geladen waren, mit per-
sonlichem Interesse. Dafl bei der feierlichen SchluBkundgebung, am 8.
Dezember, auf dem Petersplatz auf der Tribiine 103 Beobachter aus den
anderen christlichen Kirchen und Gemeinschaften saflen, ist nicht weiter
verwunderlich: sie waren ja Theologen, wenn es auch immerhin bemer-
kenswert ist, daf ihre Zahl von Jahr zu Jahr zugenommen hat. Aber wo-
her jene auBergewdhnliche Publizitit des Konzils tiber die Mauern der
Kirche und der Kirchen hinaus?

Diese Tatsache wird noch erstaunlicher, wenn man bedenkt, dafl die
allermeisten von denen, die sich am Konzilsgeschehen interessiert zeigten,
im Grund recht wenig von der Materie, die behandelt wurde, verstanden.
Was sie den verschiedenen Nachrichtenquellen entnahmen, waren aufler
den spektakuldren Ereignissen auf dem Konzil und um das Konzil herum
zur Hauptsache jene Dinge, die der sichtbaren und unmittelbar erlebbaren
Seite des kirchlichen Lebens zugehoren oder das Verhéltnis der Kirche
zur Welt und zur heutigen Gesellschaft beriihren, also etwa die Erneue-
rung der Liturgie im Hinblick auf eine lebendigere Anteilnahme des gan-
zen Volkes am Gottesdienst der Kirche; die in dem Stichwort ,Kollegiali-



Friedrich Wulf 82

tat“ zum Ausdruck kommende stirkere Heranziehung der Bischéfe zur
Gesamtleitung der Kirche; die Moglichkeit des Empfangs der Diakonats-
weihe fiir verheiratete Mdnner; das veranderte, briiderliche Verhaltnis zu
den anderen christlichen Kirchen und Gemeinschaften; das Bemiihen, auch
mit den nichtchristlichen Religionen, ja sogar mit den Unglaubigen aller
Schattierungen in ein aufrichtiges Gesprich zu kommen und, wo immer es
moglich ist, zusammenzuarbeiten; das Bekenntnis der Kirche zur Armut
und das neu aufgebrochene Bewuftsein der Verpflichtung aller fir die
Hungernden in der Welt, die Achtung des Atomkrieges und die Bemii-
hungen um die Erhaltung des Weltfriedens, endlich die schweren, noch
nicht zufriedenstellend gelosten Fragen der Mischehe und der Geburten-
regelung. »

Von all dem hat man Kenntnis genommen und eine ungefihre Ahnung.
Hingegen sind die tieferen theologischen Fragen, die ja die Voraunssetzung
fir die oben genannten Wandlungen im Bild und Verhalten der Kirche
bilden,den allermeisten kaum bewufit geworden. Man hat vielleichtdas eine
oder andere davon gehért und gelesen, aber in seiner Bedeutung nicht be-
griffen. Und doch liegen hier die eigentlichen Schwerpunkte des vier-
jdhrigen Ringens um eine Erneuerung der Kirche: um die Entfaltung des
Offenbarungsgutes im Sinn der ,kat’holon, des Katholischen, der Ganz-
heit und Fille dessen, was Gott uns in seinem Sohn geoffenbart hat, um
eine zeitgemafle, der Vorstellungs- und Erfahrungswelt des heutigen
Menschen entsprechende Verkiindigung und um eine Begegnung der
Kirche mit der modernen Welt. Wenn nun die wenigsten in die tiefere
Problematik des Konzils einen FEinblick gewonnen haben und gewinnen
konnten, woher dann das anhaltende und unverminderte Interesse an
dem, was sich auf dem Konzil ereignet hat? Ist es nur die Neugier oder
ein tieferes Verlangen, etwas Genaueres von dem zu erfahren, wovon man
jahrelang gesprochen und so viel Aufhebens gemacht hat? Wir glauben,
das letztere ist der Fall.

Es ist doch eigenartig und erstaunlich, in welches Rampenlicht der Welt-
offentlichkeit die Kirche mit dem Konzil auf einmal geraten ist. Man schaut
auf sie, beachtet sie, sie ist im Gespriach. Man notiert, was sie tut und wie
sie den einmal eingeschlagenen Weg weiter geht. Die 6kumenische Bewe-
gung ist durch die Offenheit der katholischen Kirche in ein ganz neues Sta-
dium getreten und hat jetzt erst ihr entscheidendes Gewicht erhalten; die
Bemiihungen des Papstes um die Erhaltung des Weltfriedens bleiben nicht
unbeachtet, sondern werden gesucht, man kann an ihnen nicht mehr vor-
ibergehen. Was ist da passiert? Hatte man auflerhalb des kleinen Kreises



Der Aufbruch der Kirche im Glauben 83

der Gldubigen die Kirche als realen Faktor in dieser Welt nicht fast schon
abgeschrieben? Glaubte man sie nicht in Dogmatismus und unverriick-
baren Formen erstarrt? Und nun auf einmal dieser Aufbruch, dieser Mut,
vieles von dem, was man als schlechthin vollkommen und untberholbar
angesehen hatte, in Frage zu stellen und neu zu bedenken, diese Kihnheit,
aus der Festung, an der man einige Jahrhunderte gebaut hatte, um die
politischen, sozialen und geistigen Umwailzungen der Zeit zu tberstehen,
herauszugehen, dieser Wille, sich ohne Abstriche und mit letzter Redlich-
keit den Problemen der Gegenwart zu stellen, auch unter der Gefahr,
damit etwas von der bisherigen Sicherheit, auf alle Fragen des Lebens
eine Antwort geben zu kénnen, zu verlieren? Was ist das fiir eine Institu-
tion, die so etwas zu wagen vermag, ohne sich in ihrem Bestand zu geféhr-
den - tatsachlich ist bei allem Streit der Meinungen, bei aller Hirte der
Auseinandersetzungen nie an den wesentlichen Stiicken des tiberlieferten
Offenbarungsglaubens, nie an den Fundamenten der Kirche, an ihrer Ein-
heit, an der Stellung des Papstes geriittelt worden; ein Schisma war nie-
mals in Sicht.

Diese Kirche ist in den Augen vieler ein erstaunliches Phanomen gewor-
den. Sie hat nicht nur an Be-achtung, sondern auch an Achtung gewonnen,
und jedenfalls zihlt sie wieder als Realitdt in dieser Welt. Nicht als ob
ihr die Menschen nun auf einmal in Scharen zustromten. Man darf sich
hier keinen [1lusionen hingeben. Die Menschen von heute sind allen Insti-
tutionen gegeniiber skeptisch und ausgesprochen glaubensmiide; sie trauen
den groflen Worten nicht mehr, vor allem dann nicht, wenn sie autoritativ
vorgetragen werden; sie haben in einer kurzen Zeitspanne zu viele Ent-
tduschungen erlebt. Ein tief sitzender Zweifel nagt an allem; er macht
auch vor der Kirche, ihrer Verkiindigung und ihren Weisungen nicht halt.
Selbst fir die Gldubigen hat die Autoritdt der Kirche nachgelassen. Wo-
far haben die Bischéfe, so sagen sie, sich in den letzten Jahrzehnten nicht
alles eingesetzt und Gehorsam gefordert, und wie oft haben sie sich ge-
tduscht, wie oft haben sie ihre Meinung gedndert oder wurden gezwungen,
den tatsdchlichen Entwicklungen Rechnung zu tragen. Die Kritik an der
konkreten Kirche und ihren Vertretern hat bei vielen Zweifel an der Rich-
tigkeit des Glaubens selbst geweckt, des Glaubens an den Gott der Liebe,
angesichts einer Welt des Hasses und so vieler sinnloser Leiden; Zweifel
an Christi Erlésungstod und Auferweckung, an der Wandlung von Brot
und Wein in den Leib und das Blut Christi, an der Stiindenvergebung
durch den Priester, an der Auferstehung des Leibes und an der Endgiiltig-
keit des ewigen Lebens. Mag sein, dafl die meisten Glaubenszweifel der
heutigen Menschen ein Ergebnis nicht bewdltigter Lebensschwierigkeiten,
einer groflen Enttduschung und Verbitterung sind oder auch nur der Vor-



Friedrich Wulf 84

wand fiir ein schlechtes Gewissen, fiir die eigene Selbstsucht und Bequem-
lichkeit, sie sind auf jeden Fall da und allenthalben anzutreffen. Die Zahl
der praktizierenden Katholiken ist seit einigen Jahrzehnten — gerade auch
in den christlichen Stammlindern — auflerordentlich zuriickgegangen und
geht noch weiter zuriick.

Das auffallend grofie Interesse an der Kirche, das wir seit dem Konzil
feststellen, bedeutet also keineswegs eine Ridkkehrbewegung zur Kirche,
eine neue Glaubenswelle, eine Uberwindung der Reserve, der Skepsis und
des Zweifels in Fragen des Glaubens, wohl aber vielleicht ein Anfang von
all dem, ndmlich das Sichtbarwerden einer tiefen, heimlichen Sehnsucht
nach einem neuen Glauben-konnen, das leise Erwachen einer neuen Hoff-
nung, Antwort zu erhalten auf die schweren Fragen des Lebens. Um das
zu verstehen, mufl man sich folgendes vor Augen halten: Da beginnt eine
Glaubensgemeinschaft, die bedeutendste und geschlossenste auf der Welt,
sich aller uferen Machtmittel zu begeben — , Ich komme zu Ihnen als Ihr
geringster Bruder®, sagte Papst Paul VI. vor den mehr als 100 Vertretern
souveraner Staaten auf der UNO-Vollversammlung —; diese Gemeinschaft
fangt an, die geschichtlich gewordenen Formen ihrer Herrschaft abzu-
bauen — das Ablegen der dreifachen Krone, der Tiara, durch den Papst
ist eine erste, aber bedeutsame Geste dafiir —, sie beansprucht keine Privi-
legien mehr gegeniiber dem Staat, nur die Freiheit der Verkiindigung und
des Zusammenschlusses; sie bekennt sich zur Armut und zur Gewaltlosig-
keit; sie will nur eine geistige Macht sein und an die freie Entscheidung
des Menschen appellieren; sie proklamiert das Gesetz der Briiderlichkeit
aller Menschen und will mit allen, die guten Willens sind, zusammen-
arbeiten. All das 18t die heutige Menschheit aufhorchen. Denn was sie
taglich erlebt und vor Augen hat, ist anderer Art. Sie sieht die Menschheit
in Machtblocke geteilt, ist Zeuge von Hafl und Zwietracht unter den
Nationen und Erdteilen, lebt in unmittelbarer Nachbarschaft mit einer Be-
volkerungsexplosion, wie sie die Menschheit bisher nicht gekannt hat, und
zugleich mit unvorstellbaren Vernichtungsmitteln, die der Menschheit ein
Ende bereiten kénnen.

Vor diesem Hintergrund mufl man das Konzil sehen. Die Kirche ist auf
einen Ruf Gottes hin, wie schon so oft in ihrer langen Geschichte, von
neuem aufgebrochen. Sie hat gleichsam das Haus und die Heimat, in denen
sie sich eingerichtet hatte, verlassen und sich wieder auf den Weg gemacht
in die Weiten und Abgriinde der heutigen Welt, zu den Menschen mit
ihren Fragen und Problemen, ihren Hoffnungen und Angsten, nicht in
erster Linie, um sie zu missionieren, sondern um zundchst einmal bei thnen



Der Aufbruch der Kirche im Glauben 85

zu sein, briiderlich mit ihnen zu leben, ihr Los zu teilen, von dem Eigenen
mitzugeben und mit ihnen zu sprechen. Das Konzil sollte ja nach dem
ausdriicklichen Willen des Papstes Johannes pastoraler Natur sein: es
sollte niemand verurteilen, sondern den Hirtendienst Christi an der
Menschheit ausiiben, zu ihr von dem sprechen, was den Menschen von
heute erfiillt und bewegt, beunruhigt und fragen 1af3t; es sollte die Kiinder
des Evangeliums anleiten und befahigen, wie einst Christus in die kon-
krete Welt von heute einzugehen, die Botschaft Christi in der Sprache und
Mentalitit unserer Zeit zu deuten. Wir diirfen darum das grofie Echo
der Welt auf das Konzil so interpretieren, wie jenes Echo, das der Herr
selbst in seinem 6ffentlichen Leben fand: sein Wort und seine Taten liefen
die Menschen aufhorchen: sie gingen ihm nach und staunten iiber das, was
er sagte und wirkte, und denen, die bereit waren, ging ein neues Licht,
ein neuer Horizont, eine neue Hoffnung auf; viele fanden zum Glauben,
dem Eingangstor in das Reich Gottes, dem Unterpfand der Erlosung.
Wenn das stimmt, dann hat die Kirche in dieser geschichtlichen Stunde
eine neue und einzigartige Chance, die im Konzil von Gott her erschlossen
worden ist, eine Chance, den Menschen von heute zu erreichen, ihm die
Botschaft Jesu zu vermitteln und damit auch indirekt, aber sehr real in die
Welt der gegenwirtigen Probleme hineinzuwirken. Nur eines ist erfor-
dert: sie mufl den Geist bewahren, der sie auf dem Konzil erfillt hat; sie
darf sich nicht, wie so oft in der Geschichte, wieder auf menschliche Mittel,
auf ihre eigenen Krifte, verlassen, auf die Macht ihrer Organisation, auf
ein Netz von Gesetzen und Einzelvorschriften, auf Diplomatie und welt-
liches Prestige. Ihre eigentliche Waffe mufl das Wort Gottes sein, das
Paulus (Eph 6, 17) das Schwert des Geistes nennt. Denen aber, die sich als
Glieder dieser Kirche bekennen, gilt als erstes, zu wissen, was auf dem
Konzil im tiefsten passiert ist, was Gottes Geist in der Kirche gewirkt und
auf welchen Weg er sie gefiihrt hat. Dann aber mufl das im Wissen
Erfafite angenommen und nachvollzogen werden, damit Gott in den Ge-
meinden und jedem einzelnen von uns weiterwirken kann, was er in der
Gesamtkirche schon begonnen hat, damit es so zu jener zeitgemifen
Erneuerung der Kirche kommt, die das Konzil sich als Ziel vorgesetzt
hatte.

Fragen wir uns also: Was hat denn Gott in der auf dem Konzil in ihren
Bischofen versammelten Kirche gewirkt, was hat er an ihr getan? Wir
konnen unsere Antwort darauf vielleicht dahin zusammenfassen, dafl wir
sagen: Er hat sie wieder einmal und radikaler denn je aus allzu grofer
menschlicher Sicherheit und irdischen Bindungen herausgeholt und unter
den Glauben gestellt, unter den Glauben an das je neu ergehende und
immer wieder neu zu vernehmende Wort Gottes. Das bedeutet fiir das



Friedrich Wulf 86

innerkirchliche Bewufltsein, der Gliubigen ebenso wie der Hirten: Un-
gewiflheit, Priifung und Gefdhrdung, aber auch eine neue Freiheit, der
Weg in die Fiille, und in eine wahre Katholizitit.

Um das zu verstehen, mufl man sich zunéichst einmal folgendes klar ma-
chen: Christus hat die Kirche, seine Kirche, gegriindet. Er hat sie, wie die
Evangelien und die Apostelbriefe bezeugen, auf dem Felsen des Petrus
und der Apostel gebaut, und im tiefsten ist er selbst ihr Fundament und
ihr Eckstein, wie es im 1. Petrusbrief (2,7) heifit, der alle Erlosten wie
einen Tempel zusammenfiigt und zusammenhilt; er hat sie, wie Paulus
an die Epheser schreibt, , geliebt und sich fiir sie dahingegeben, um sie zu
heiligen® (5,25), hat ihr das Gedachtnis dieser Hingabe, das Andenken
an sein Leiden und Sterben, hinterlassen und den Aposteln die Vollmacht
gegeben, denen, die an ihn glauben, sein Leben in der Taufe mitzuteilen,
ibnen ihre Siinden nachzulassen und sie in der Feier der Eucharistie durch
die Teilnahme an dem einen Tisch zu einer Gemeinschaft von Briidern
zusammenzufithren. Noch andere Auftriige und Vollmachten gab er ihnen
mit, bevor er endgiiltig von ihnen schied. Der Evangelist Mt fafit dies
alles in den feierlichen Worten Jesu zusammen: ,Mir ist alle Gewalt
gegeben im Himmel und auf Erden. So gehet denn hin und machet alle
Vélker zu Jiingern . . . ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Welt“
(28,19-20).

Ganz gewi}, Christus hat seine Kirche mit der Fiille seiner Kraft und
seines Reichtums ausgestattet, ja, er selbst ist in ihr durch seinen Geist, den
Geist der Weisheit und Liebe, den Geist Gottes immerdar gegenwirtig.
Er ist ihr Haupt und sie sein Leib, er ihr Herr und sie sein Volk; nie wird
es ihr an etwas fehlen, nie wird sie iiberwiltigt werden. Dazu hat er sein
Wort und seine Verheiflung gegeben. Aber im einzelnen hat er thren Weg
nicht festgelegt. Es geht ihr so, wie es Petrus bei seiner letzten Begegnung
mit dem Herrn am See Genesareth erging: es ist nach der Auferstehung
des Herrn; der Evangelist Johannes berichtet davon im 21. Kap. seines
Evangeliums. Jesus hat den Jiinger noch einmal in eindringlicher Weise
daran erinnert, dafi Glaube und Liebe die Voraussetzung des Fiithrungs-
amtes in der Kirche seien, und ihm dann den endgiiltigen Sendungs-
auftrag gegeben: ,Weide meine Schafe®. Das letzte Wort, das der Herr
Petrus mit auf den Weg gibt, scheint zunéchst merkwiirdig und fast un-
verstandlich, und doch liegt in ihm alles einbeschlossen, was er ihm noch
zu sagen hat; es lautet: ,Folge mir!“ Petrus wird sich angeschickt haben,
dem fortgehenden Herrn zu folgen, aber da hat sich dieser schon seinen
Blicken entzogen. Der Apostel wird Christus fortan nur noch in der inne-



Der Aufbruch der Kirche im Glauben 87

ren Erfahrung des Glaubens begegnen. Er wird in seinem Leben an man-
chen Wegkreuzungen stehen, und nicht wissen, wohin er sich wenden soll
— wir erinnern nur an die vielen Fragen, die sich in den ersten Gemeinden
aus dem Zusammenleben von Judenchristen und Heidenchristen und aus
der allmihlichen Ablésung der jungen Kirche von der Synagoge erga-
ben —; in allen Situationen seines Lebens hat er immer nur das eine Wort
Jesu zur Verfiigung: ,Folge mir“. Es ist ein Ruf im Geist, der nur im
Glauben vernommen wird, und der Apostel hat im selben Geist zu ent-
scheiden.

So ist es auch mit der Kirche. Christus hat ithre Grundlinien festgelegt,
aber jhren weiteren Ausbau, ihre konkrete Entfaltung, ihren Weg durch
die Zeiten den ganz gewohnlichen Umstinden des Lebens, den geschicht-
lichen Faktoren und FEinfliissen sowie den temperament- und umwelt-
bedingten Einsichten und Entschlilssen seiner Jiinger und Sendlinge iibexr-
lassen. Wir kénnen, um einige Beispiele zu nennen, nach den vorliegen-
den Zeugnissen nicht mehr genau rekonstruieren, wie sich im einzelnen
das kirchliche Amt entfaltet hat und wie es zu der Dreigliederung und
Abstufung von Bischdfen, Priestern und Diakonen gekommen ist, aber wir
wissen, dafl bei dieser Entwicklung sowohl Einfliisse der synagogalen Ver-
fassung wie auch des hellenistischen Vereinswesens mafigebend gewesen
sind. Wir kénnen im einzelnen nicht mehr mit Sicherheit sagen, wie es in
den ersten Jahrhunderten zur Ausbildung des romischen Primats gekom-
men ist, aber gewif} ist, daf} dieser in seiner konkreten Gestalt sich nicht
gradlinig und sozusagen von vornherein geplant entwickelt hat. Klarer
liegen die Dinge bei der Liturgie: Es ist bekannt, dafl der Wortgottes-
dienst, der der Eucharistiefeier voranging, aus dem Gottesdienst der jiidi-
schen Synagoge hervorgegangen ist.

Audh fiir die Lehrverkiindigung liegen die zeitbedingten Einfliisse auf
der Hand. Schon die Gefangenschaftsbriefe des heiligen Paulus und das
Johannesevangelium zeigen, wie die Anfinge einer frithchristlichen Gno-
sis, die die Geschichtlichkeit der Gestalt und des Werkes Jesu aufzulésen
drohten, das Vokabular und den Gedankengang der beiden Apostel be-
einflufft haben. Die alexandrinische Theologenschule des 3. Jahrh. sucht
die Botschaft Jesu und sein Heilswirken im Horizont und Verstdndnis der
zeitgendssischen platonisierenden Philosophie an die Menschen heran-
zubringen. Und so ging es immer wieder im Verlauf der Geschichte der
Kirche. Ihre theologischen Aussagen und ihre Redeweise unterlagen in
starkem Maf den bestimmenden Faktoren der jeweiligen Zeit und Kul-
tur. Man braucht dafiir nur einen Blick in die Geschichte der Liturgie, des
kirchlichen Amtes, der Theologie und der Frommigkeit zu werfen. Ein
Pluralismus und ein Wandel in bezug auf die Sicht der einen Offenbarung



Friedrich Wulf 88

und der Ausgestaltung des kirchlichen Lebens ist einfach unausweichlich
und sogar notwendig. Die Botschaft des Evangeliums mufi immer neu
gesagt werden und Gestalt gewinnen. Denn es gilt ja, die Menschen in
ihrer Sitvation und Denkweise zu treffen, ihr Herz zu bertihren, sie zur
Entscheidung zu bringen. Das haben schon die Evangelisten getan. Wir
wissen heute, wie sehr sie die geschichtlichen Ereignisse des Lebens Jesu,
deren Augen- und Ohrenzeugen sie waren, im Licht des Glaubens sahen,
wie sehr darum ihr Evangelium ein Glaubenszeugnis ist, das den Glauben
in den christlichen Gemeinden wecken und vertiefen wollte. Von daher
kommt es, dafl sie jeweils ihr eigenes Christusbild haben, dem sich die
Worte und Taten des Herrn, wechselnd nach der besonderen Sicht, ein-
fiigen. Vergleicht man gar die synoptischen Evangelien, die johanneischen
Schriften und die Paulusbriefe im Hinblick auf die Art und Weise, wie sie
das eine Christusmysterium, das zentralste Geheimnis christlichen Glau-
bens, zu erfassen und menschlicher Einsicht zuginglich zu machen ver-
suchen, dann kann man fast von verschiedenen Christologien sprechen,
die erst zusammen die Fiille der Offenbarung wiedergeben.

Was bedeuten solche Einsichten fiir uns heute, die wir, ausgelost durch
das Konzil, mitten in einer Wandlung kirchlicher Institutionen und kirch-
licher Lehrverkiindigung stehen, wie sie in dem Maf} unsere Generation
und auch die vergangenen Jahrhunderte nicht gekannt haben? Fine
Wandlung kirchlicher Institutionen, wie wir sie heute erleben, besagt noch
nicht ohne weiteres, dafl die Institutionen der Vergangenheit mangelhaft
und fehlerhaft gewesen wiren oder gar dem Evangelium, dem Geist
Christi wenig entsprochen hitten, sondern zunichst nur, dafl sie der Men-
talitit und den Notwendigkeiten der heutigen Zeit, dem Empfinden des
heutigen Menschen nicht mehr geniigend Rechnung tragen. Noch mehr
trifft das fiir die Lehrverkiindigung zu: Wenn etwa die Konzilien der
ersten christlichen Jahrhunderte den neutestamentlichen Lehrgehalt iiber
die Person Christi oder iiber das Geheimnis der Dreifaltigkeit im Kampf
gegen die Irrlehren mit Begriffen, die der zeitgendssischen Philosophie
entlehnt waren, in scharf abgegrenzten Formulierungen definiert haben,
so sind diese Formulierungen in bezug auf ihren objektiven Wahrheits-
gehalt auch heute noch giiltig; sie kénnen nie falsch werden, weil die Kir-
che als ganze des Beistandes des Geistes gewif} sein kann. Aber damit ist
noch nicht gesagt, dafl das christologische und trinitarische Dogma der
Alten Kirche den heutigen Christen noch so erreicht, dafl es ihm in seiner
Glaubenssituation noch eine geniigend wirksame Hilfe sein kénnte. Das
gilt von allen Dogmen der Kirche. Sie bleiben immer wahr. Aber wir sind
heute der Uberzeugung und werden durch die tigliche Erfahrung darin
bestitigt, daf vieles, was im Lauf der Jahrhunderte als Dogma verkiindet



Der Aufbruch der Kirche im Glauben 89

wurde, fiir uns an religidsem Aussagewert verloren hat. Das gilt natiirlich
noch viel mehr von der gewohnlichen, nicht feierlichen Lehrverkiindigung.
Wie wenig haben uns oft die offiziellen Verlautbarungen der Papste und
Bischofe in den vergangenen Jahrzehnten noch erreicht, wie wenig erreicht
den modernen Menschen bis zur Stunde die Schulsprache der meisten
Theologen oder die Sprache und der Lehrgehalt unserer Predigten.

Aber das ist noch nicht alles. Die mit dem Konzil eingeleiteten Wandlun-
gen in der Kirche, die die einen mit Hoffnung erfiillen, die anderen beun-
ruhigen, und oft beides zugleich, haben noch einen tieferen Grund und
sind darum noch dringlicher. Gewif ist die Kirche als ganze vor dem Irr-
tum bewahrt; denn der Geist der Wahrheit selbst wohnt in ihr. Aber
gleichzeitig ist sie noch auf der Wanderschaft, immer von neuem auf der
Suche nach der Wahrheit; nie ist diese Wahrheit, die Wahrheit Gottes
und seiner Liebe, in ihren Besitz gegeben, iiber den sie ein fiir allemal
verfiigen konnte; immer wieder muf} sie sich um sie bemithen, um die
Erkenntnis Gottes und seiner Geheimnisse, seines Heilshandelns am
Menschen und an der Welt. Dieses Bemiihen tridgt die Zeichen ihrer
Menschlichkeit, ja sogar ihrer Unzulénglichkeit und Armseligkeit an sich.
So kann etwa durch die Reduzierung der Glaubensverkiindigung auf satz-
hafte, dogmatisch abgegrenzte Aussagen einseitig rationaler Art, die meist
den Stempel ihrer Zeit an sich tragen, die Ganzheit und der Geheimnis-
charakter einer Offenbarungswahrheit verdunkelt werden, zumal dann,
wenn man zu ausschlieBlich und zu lange an ihnen festhalt, sie gleichsam
in ihren Buchstaben einfrieren 14afit. Letzteres ist in der kirchlichen Uber-
lieferung, bis in die Gegenwart hinein, oft genug vorgekommen, und die-
jenigen, die meinten, fiir die Bewahrung und Weitergabe der gottlichen
Offenbarung geniigten die einmal formulierten Sitze, haben der lebend;i-
gen Verkindigung des Evangeliums einen schlechten Dienst erwiesen.
Selbst dort, wo es der Theologie im Lauf der Geschichte der Kirche gelun-
gen war, Geheimnisse des Glaubens und des christlichen Lebens in einen
groflen, systematischen Zusammenhang zu bringen und damit in ihrer
inneren Struktur ansichtig zu machen, wurde nicht selten der Blick fiir die
Fiille und Breite dieses Geheimnisses getriibt. So hat etwa die Festlegung
der Siebenzahl der Sakramente, die uns ganz gewifl tiefe Einsichten in das
Heilshandeln Christi durch seinen Geist in der Kirche vermittelt hat, zur
Folge gehabt, dafl die andere, nicht weniger wichtige Wahrheit in den
Hintergrund trat, dafl das Wesen der Kirche iiberhaupt und alles gnaden-
hafte Leben in ihr sakramentaler Natur ist. Diese Wahrheit ist erst jetzt
wieder ans Licht gekommen. Die Kirche selbst ist nach dem Konzil (KiKo 1)



Friedrich Wulf 90

das alles umfassende Sakrament des Heiles der Welt. — Oder: Gewif ist
die Mitte und der Hohepunkt priesterlicher Vollmacht und priesterlichen
Wirkens die Darbringung des Heiligen Opfers, die Eucharistie. Aber in-
dem jahrhundertelang das Wesen des Priestertums der Kirche einseitig
im Kult gesehen wurde, trat nicht nur die Verkiindigung, die doch Christi
Sendung so sehr kennzeichnet, ungebiihrlich in den Hintergrund; die fast
physisch verstandene Umwandlung und seinsmaflige Erhohung des Ge-
weihten, die zum Kult, insbesondere zur Wandlung von Brot und Wein
in den Leib und das Blut Christi befahigte, schuf einen zu groflen Abstand
zwischen Priester und Volk und raumte jenem eine Art Ausnahmestellung
ein. Der metaphysische Klerikalismus war der tiefere Grund fiir den prak-
tischen Klerikalismus, der das kirchliche Leben der letzten Jahrhunderte
so sehr gekennzeichnet hat. Auch hier hat das Konzil eine Wende ein-
geleitet: es hat nicht nur neben dem Heiligungsamt, dem sakramentalen
Dienst, den Verkiindigungsauftrag des Priesters als Dieners Christi wie-
der ins rechte Licht geriickt und nachdriicklich betont, sondern auch den
Priester selbst wieder starker in die Gemeinschaft der Gliaubigen ein-
gereiht: er solle in der Begegnung mit den Glaubigen immer daran den-
ken, heifdt es im Dekret tiber , Amt und Leben der Priester, dafl er Bruder
unter Briidern sei und darum mit ihnen in der allen Getauften aufgetrage-
nen Sendung fir den Aufbau des Leibes Christi briderlich zusammen-
arbeiten. — Und noch ein letztes Beispiel: Seitdem man von den (drei) evan-
gelischen Riten spricht — das ist seit dem 13. Jahrh. — und sie zum Kenn-
zeichen des Ordensstandes gemacht hat, ist weithin in Vergessenheit gera-
ten, daf es viele Rite im Evangelium gibt und jedes christliche Leben un-
ter dem Ruf des Rates steht. Es gibt keine christliche Vollkommenheit ohne
ein stindiges Eingehen auf die werbende und ratende Liebe Gottes; die
Antwort der Liebe darf darum kein Mafl kennen. Erst das Konzil hat
diese Wahrheit wieder stiarker ins allgemeine Bewufitsein in der Kirche
gehoben. Jeder Christ, heifit es in der Kirchenkonstitution, sei zur Heilig-
keit berufen und beféhigt, jeder miisse darum ein vollkommener, heiliger
Christ zu werden trachten; der Weg dahin sei aber nicht nur das Gebet,
die Teilnahme am Gottesdienst und gute Werke, sondern die treue Erfiil-
lung der sich aus seinem konkreten Lebens- und Berufsbereich ergebenden
Pflichten. Das bedeutet, dafl Arbeit, Beruf und Ehe nicht nur der Raum
sind, in dem der Mensch heilig werden kann, sondern geradezu das Mittel
dazu, wenn er es nur jeweils aus der Hand Gottes entgegennimmt als
Werkzeug gottlicher Gnade.

Nur wer die 16 Konzilsdokumente kennt, weifl, wieviele Fragen der
kirchlichen Lehre neu bedacht, wieviele Aussagen der Glaubensiiberliefe-
rung erginzt oder neu formuliert und umschrieben wurden, im Hinhor-



Der Aufbruch der Kirche im Glauben 91

chen auf das Evangelium, auf die oft vielfiltigen Traditionen der Kirche
und nicht zuletzt im Hinhorchen auf die Lehriiberlieferungen der getrenn-
ten christlichen Kirchen und Gemeinschaften. Es ist bekannt, welchen Ein-
flu die orthodoxen und evangelischen Beobachter auf die Redigierung
mancher Texte genommen haben. Man hat sich nicht gescheut, ihre Anre-
gungen aufzunehmen und Korrekturen anzubringen, wo immer man
glaubte, dafl ihr Schrift- und Glaubensverstindnis eine Wahrheit der
Offenbarung, der Botschaft Christi, tiefer erfafit habe als das eigene oder
dieses im Sinne des Katholischen glicklich ergdnze. Kaum zu sagen, wieviel
Prestigedenken hier abgebaut und welche Vertrauensbasis fiir das kom-
mende Gesprich und die kiinftige Zusammenarbeit hier geschaffen wurde.

Die in den Konzilstexten sich kundtuende Anndherung der christlichen
Konfessionen zeigt sich aber nicht nur in einer stirkeren Ubereinstimmung
hinsichtlich dieser oder jener, frither umstrittenen Glaubenswahrheit, z. B.
in der Frage der Rechtfertigung oder in der Lehre von der Kirche, auch
nicht nur in dem einen oder anderen Satz ausdriicklicher Anerkennung
des Wahren und Guten in den nicht-katholischen Kirchen und Gemein-
schaften, dem man sich verbunden weiff, sondern viel grundlegender in der
Art und Weise, wie man das Offenbarungsgut im ganzen neu zu formulie-
ren sucht. Man hat nicht nur alle Dogmatisierungen vermieden, man ist
iiberhaupt von einer einseitig lehrhaften Aussageweise, wie sie etwa in
den Texten des Konzils von Trient oder des Ersten Vaticanums begegnen,
abgewichen. Man formuliert die Wahrheiten tber Gott, iber Christus,
Uber die Erlésung und tiber die Kirche, iiber die Eucharistie und die ande-
ren Sakramente, iiber die Rechtfertigung, die Heiligung und die Eschato-
logie nicht mehr, wie sie in sich Geltung haben (und darum statisch und
isoliert), sondern immer nur im Zusammenhang des Heilshandelns Got-
tes und des sein Heil wirkenden Menschen (also geschichtlich, dynainisch).
Wihrend im Ersten Vatikanischen Konzil noch ein ganzer Abschnitt von
Gott spricht, wie er in sich ist: ,vollkommen selig und tber alles unaus-
sprechlich erhaben, was aufler ihm ist und gedacht werden kann®, ist jetzt
fast nur noch vom handelnden Gott die Rede, der das Heil seiner Ge-
schopfe will und in der Geschichte wirkt. Gott ist fiir unsere religiose Aus-
sage, fir unsere Verkiindigung nicht denkbar ohne Beziehung zu seiner
Schopfung, ohne Hinblick auf unser Heil. Es ist die gleiche Art und Weise,
wie die biblischen Schriftsteller von Gott sprechen: sie stellen thn mitten
in die Geschichte hinein, als den eigentlich Handelnden, dessen Name ist
,1ch bin da!“ (Ex 3, 14); die Menschen sind von ihm gerufen und miissen
sich fiir oder gegen ihn entscheiden. Solche Redeweise wirkt sich nicht nur
auf den literarischen Stil der Konzilsdokumente aus, sondern auch auf
ihren Denkstil. Man vermeidet allzu scharfe Formulierungen, die den



Friedrich Wulf 92

Geheimnischarakter der Glaubenswahrheiten verdunkeln, ihre Fiille und
Tiefe schmilern konnten, und sucht sie dafiir von verschiedenen Seiten
anzugehen, mit verschiedenen Begriffen und sogar Bildern zu umschrei-
ben, eingedenk dessen, dafl jede Glaubensaussage notwendig und unaus-
weichlich inaddquat bleibt und die géttliche, gnadenhafte Wirklichkeit
immer nur partiell erfafit. Von hierher ergeben sich neue Moglichkeiten,
mit den orthodoxen und evangelischen Christen in ein fruchtbares Ge-
sprach zu kommen. Wenn die Konzilstexte viele Fragen der Lehre auch
unter katholischen Theologen offen lassen und damit zum Ausdruck brin-
gen, dafl wir die Glaubensgeheimnisse rational nie zu durchdringen ver-
mogen, dann wichst auch die Bereitschaft, auf die nicht-katholischen Chri-
sten neu zu héren und ihren Standpunkt zu verstehen. Man wird ganz
gewifl die Lehrunterschiede zwischen den christlichen Bekenntnissen nicht
verwischen oder bagatellisieren diirfen — sie sind da und bilden nach wie
vor ein grofles Hindernis fir die Einigung der Christenheit —, aber man
wird in Zukunft doch viel stirker als bisher das Gemeinsame in den Vor-
dergrund stellen: den Glauben an den einen und dreifaltigen Gott, an die
Erlosung durch Jesus Christus und an das ewige Leben, um von dieser
gemeinsamen Glaubensgrundlage her, in der Liebe des einen Herrn, an
die vielen und schweren Probleme heranzugehen, die zur Spaltung der
Christenheit gefithrt haben und darum, heute mehr denn je, schwer auf
ihr lasten. Und noch eine weitere Hilfe erwichst uns aus dem neuen Stil
theologischer Aussagen. Die Konzilstexte — vor allem in den grofien und
entscheidenden Dokumenten — haben vielfach einen mehr geistlichen als
blof theoretischen Charakter. Sie suchen den Menschen unmittelbar anzu-
sprechen und rufen wie von selbst zur personlichen Aneignung, zum Voll-
zug auf. Nun ist es eine Erfahrungstatsache, dafl im geistlichen Gesprich
und im Gebet die Lehrunterschiede weniger als sonst ins Gewicht fallen.
Wir werden diese Moglichkeit, mit den getrennten Christen in eine echte
briiderliche Gemeinschaft zu kommen, viel mehr als bisher niitzen miissen.
Man méchte hier fast von einer schweren Pflicht sprechen, die der Geist des
Evangeliums, der Geist Jesu uns auferlegt. Das gemeinsam vollzogene
Bekenntnis zu Christus, dem Erloser, wird uns enger miteinander verbin-
den als alle theologischen Gesprache. Ein solches Bekenntnis, der aus dem
Gebet kommende gemeinsame Lobpreis dessen, was Gott in seinem Sohn
an uns gewirkt hat, wird auch die Verkiindigung hitben und driiben vor
den Menschen glaubwiirdiger machen.

Mit all dem ist auf dem Konzil aber erst ein Anfang gemacht worden. Der
Durchbruch in eine neue Epoche christlicher Verkandigung muf weiter-



Der Aufbruch der Kirche im Glauben 93

gefiihrt und vollendet werden, und zwar in einer zweifachen Richtung.
Zunichst einmal gilt es, sich die Glaubensnot der heutigen Menschen klar
zu machen. Sie ist grofier, als die meisten Kirchenvertreter zuzugeben
bereit sind. Sie reicht bis tief in die Reihen der kirchentreuen Christen
hinein. Sie ist zum guten Teil die Folge einer (von der immer vorhandenen
Siinde und ihren Folgen abgesehen, durchaus legitimen) Sakularisierung
der modernen Welt, die den Uberschritt in die Welt des Glaubens er-
schwert, vielleicht nicht einmal so sehr von sich aus, als wegen der dieser
Welt gegeniiber schon seit langem so unangepafiten Glaubensverkindi-
gung. Die moderne Welterfahrung und das von der heutigen Glaubens-
verkiindigung genihrte Glaubensbewufitsein scheinen zwei verschiedenen
Kontinenten anzugehdren. Fiir viele ist vom einen zum anderen kaum ein
Ubergang moglich. Von daher kommt es, dafl ihnen die Botschaft des
Evangeliums von Jesus, dem Sohn Gottes, von seiner Geburt aus einer
Jungfrau, seiner Auferstehung und seiner Erhéhung ,zur Rechten des
Vaters“ so unglaubhaft vorkommt; der Zweifel daran weckt auch den
Zweifel an Gott selbst, an jenen Gott, wie ihn die beiden Testamente uns
vorstellen, an sein machtvolles und wunderbares Heilshandeln in dieser
Welt, an die Verheiflung des ewigen Lebens. Dieser Tatsache, die einfach
nicht wegzuleugnen ist, wird die kommende Verkiindigung der christlichen
Botschaft Rechnung zu tragen haben, anders wird sie immer weniger bei
den Menschen von heute ankommen. Wie diese Verkiindigung aussehen
wird, ist im einzelnen noch kaum zu sagen. Wir haben dafiir noch keine
giiltigen Vorbilder. Auf jeden Fall wird sie sich noch mehr, als es schon
seit der Erneuerung der Liturgie, durch die stirkere Hinwendung zur
Bibel und durch die auf dem Konzil zur Geltung gekommene heils-
geschichtliche Betrachtungsweise der Offenbarungsgeheimnisse geschehen
ist, den Grundwahrheiten des Glaubens zuwenden miissen. Dabei wird sie
an das BewuRtsein und die konkrete Erfahrung des heutigen Menschen
anzukniipfen haben; anders wird sie nur tote Vokabeln und leere Vorstel-
lungen weitergeben, die nicht personlich iibernommen und angeeignet
werden. Wo es nicht gelingt, dem Horer eine echte, seinem BewuBtseins-
horizont entsprechende Glaubenserfahrung zu vermitteln, geht die Ver-
kiindigung ins Leere.

Und noch ein Zweites: Wenn das zuletzt Gesagte stimmt, dann wird die
Vermittlung der christlichen Botschaft und damit das gesamte christliche
Leben in den einzelnen Weltregionen und Kulturen u. U. sehr verschie-
dene Formen annehmen, deren Denk- und Lebensweise angepafit. Das
bedeutet aber, daf} sich in der einen Kirche Christi von neuem, wie schon
in den ersten christlichen Jahrhunderten, Partikularkirchen mit eigenen
Traditionen bilden konnten, ohne dafl damit die Einheit der Lehre und



Friedrich Wulf 94

der Leitung gefiahrdet sein mifite. Das Konzil hat durch seine Offnung
— es spricht im Dekret iiber die katholischen orientalischen Kirchen aus-
driicklich von den ,dstlichen und westlichen Teilkirchen® (8) — dieser Ent-
wicklung eine Tiir aufgetan. Damit ist zugleich aber auch fir die nicht-
katholischen Kirchen und Gemeinschaften eine Moglichkeit gegeben, mit
ihren eigenen Uberlieferungen und der ihnen besonderen Ausprigung
kirchlichen Lebens in vollkommene Gemeinschaft, die die Einheit der
Lehre und der Leitung voraussetzt, mit der katholischen Kirche zu kom-
men. Mit dem Dekret liber den Ukumenismus ist ein erster und entschei-
dender Schritt auf diesem Weg getan.

Aus all dem ergibt sich, dafl die Kirche auf dem Konzil durch den Ruf
des Geistes aus ihrer bisherigen Sicherheit und Geschlossenheit in einem
Maf herausgeholt worden ist, wie es noch vor wenigen Jahren niemand
hétte ahnen konnen. Es ist ihr wie Abraham, dem , Vater unseres Glau-
bens“ (Rom 3,11-12; 16-17), ergangen, der Gottes Wort vernahm: ,Zieh’
fort aus deiner Heimat, deiner Sippe, deinem Vaterhaus in ein (fremdes)
Land, das ich dir zeigen werde“ (Gen 12,1). Und auch sie ist diesem Wort
gefolgt. Wir alle spiiren, was das bedeutet. Dem wachen Teil der katholi-
schen Christenheit hat sich eine Unsicherheit beméchtigt, die sich im Fra-
gen und Suchen zeigt. Viele von uns, vor allem aus der dlteren Generation,
die an unumstofiliche, fest formulierte Lehrsatze gewohnt waren und fiir
alle Fragen des Lebens unverdnderliche, eindeutige Losungen von der
Kirche entgegennahmen, zeigen sich irritiert. Das mag eine Priifung sein,
die etwas Schmerzliches an sich hat. Aber es ist auch eine Reinigung unse-
res Glaubens. Bestand nicht durch die starke Vergegenstiandlichung, die
der katholischen Frémmigkeit (vom Sakramentenempfang iiber die Sakra-
mentalien bis zum Ablafl) nachgesagt wird, die Gefahr, sich eine unchrist-
liche Heilssicherheit vorzutduschen? Neigt nicht der Fromme dazu, sich
durch das Wort oder bestimmte heilige Handlungen und Ubungen der
Gnade bemaichtigen und sein Heil sicherstellen zu wollen? Diese Haltung
ist uns griindlich zerschlagen worden. Wir erfahren wieder legitim die
Heilsunsicherheit der Glaubenden. Wir werden wieder gezwungen, uns
jeden Tag von neuem dem Wort Gottes zu stellen, unsere Entscheidun-
gen zu erneuern, uns immer wieder rufen zu lassen, um neu Antwort zu
geben. Ein richtig verstandener Existentialismus des Glaubens ist mit der
grofite Gewinn, den das Konzil uns gebracht hat.

Zwei Forderungen scheinen es darum vor allem zu sein, die das
Konzil an die katholischen Christen in dieser Stunde stellt: die Erneue-
rung im Glauben und in der Briderlichkeit. Beides ist unzertrennlich mit-
einander verbunden. In der briiderlichen Gemeinschaft, die in der Eucha-
ristiefeier ihre Mitte und ihre dichteste Verwirklichung hat, wird der



Erwagungen zum Dekret iber das Ordensleben 95

Glaube einander bezeugt, und die in titiger Liebe sich kundtuende brider-
liche Gemeinschaft ihrerseits macht die christliche Botschaft vor der Welt
wieder glaubwiirdig. Ein Anfang ist gemacht. Die kommende Zeit wird
erweisen, ob Gottes Ruf auch weiterhin in der Kirche vernommen wird
und eine Antwort findet.

Erwigungen zum Dekret
tiber die zeitgemife Erneuerung des Ordenslebens

Alois Grillmeier SJ, Frankfurt am Main

,Entweder bleiben sie so, wie sie sind, oder sie sollen untergehen®, soll
Papst Clemens XIII. entweder wortlich oder dem Sinn nach gesagt haben,
als es um die Anderungen der Satzungen des Jesuitenordens ging®. Das
II. Vaticanum hat sich — da die zeitgeméafie Erneuerung des Ordenslebens
zur Frage stand — nicht einer solchen Alternative verschrieben. Keiner
Gemeinschaft hat es dieses unbedingte ,sint ut sunt® zugerufen. Eher
schon ist ein ,non sint“ zu vernehmen, dann, wenn es sich um steril gewor-
dene Zweige am Baum des Ordenswesens handelt, oder um Gemeinschaf-
ten, die aus diesem oder jenem Grund nicht mehr existenzfahig sind. Zu
keiner anderen Stunde der Kirchengeschichte ist ein solch allgemeiner Ruf
zur Erneuerung und Anpassung des Ordenslebens ergangen wie jetzt. Die
Angerufenen sind die, welche in ihrem Entstehen meist selbst ein Anruf
firr die Gesamtkirche oder fir die Verantwortlichen in der Kirche waren,
sich nach dem Ideal des Evangeliums zu erneuern. Die bevorzugten ge-
schichtlichen Triger der Reform werden nun von einer erneuerten Kirche
selbst zur Reform gemahnt, von einer Kirche, die weif}, daf} sie in allen
ihren Schichten immer der Erneuerung bedarf. Die Stiftung Christi als
Ganzes will abschiitteln, was sie selbst an geschichtlichen, aber unzeit-
gemif gewordenen Formen belastet; sie will sich neu am Evangelium
ausrichten; sie will Verantwortlichkeit wecken, die bisher brach lag. Sie
will so mehr als bisher ,Kirche“ werden, der Welt und der Zeit begegnen.
Hierin soll das ganze Ordenswesen mitgehen. Der Titel des ihm mit-
gegebenen konziliaren Dokuments enthilt dieses Programm: »Dekret
iiber die zeitgemifle Erncuerung des Ordenslebens®.

t Vgl. L. Frh. von Pastor, Geschichte der Pipste. Bd. XV, 1 (Freiburg 1981) 651, Anm.
7; vgl. Papst Pius XII., Allocutio vom 10. Sept. 1957, AAS 49 (1957) 811.





