
Der Aufbruch der Kirche im Glauben. 
Eine Deutung des Zweiten Vatikanischen Konzils. 
Friedrich Wulf SJ, München 

Wenn wir auf das Konzilsgeschehen der letzten Jahre zurückschauen und 
uns Rechenschaft darüber zu geben versuchen, was auf dem Konzil eigent- 
lich passiert ist, was es an Ergebnissen gebracht hat, ob und wie es in 
Kirche und Welt hineinwirkt und was es von uns fordert, dann müssen wir 
uns als erstes und immer wieder von neuem darüber wundern, daß es ein so 
ungeahntes Echo in der ganzen Welt, bei Christen und Nicht-Christen ge- 
funden hat und erstaunlicherweise immer noch findet. Was hat die Men- 
schen, auch solche, die der Kirche skeptisch oder gleichgültig gegenüber ste- 
hen, eigentlich so aufhorchen lassen, als Papst Johannes das Konzil im Januar 
1959 zu aller Überraschung ankündigte? Die Nachricht war damals eine 
Weltsensation. Was ließ die beim Konzilspresseamt akkreditierten Jour- 
nalisten aus aller Welt vier Jahre lang in so außergewöhnlich großer Zahl 
nach Rom kommen und dort an den täglichen und wöchentlichen Presse- 
konferenzen teilnehmen? Gewiß, sie waren von ihren Zeitungen und Ge- 
meinschaften geschickt; aber sie waren mit innerer Anteilnahme dabei und 
verfolgten die wechselnden Vorgänge, die leidenschaftlichen Auseinander- 
setzungen, die oft bis zum Bersten mit Spannung geladen waren, mit per- 
sönlichem Interesse. Daß bei der feierlichen Schlußkundgebung, am 8. 
Dezember, auf dem Petersplatz auf der Tribüne 103 Beobachter aus den 
anderen christlichen Kirchen und Gemeinschaften saßen, ist nicht weiter 
verwunderlich: sie waren ja Theologen, wenn es auch immerhin bemer- 
kenswert ist, daß ihre Zahl von Jahr zu Jahr zugenommen hat. Aber wo- 
her jene außergewöhnliche Publizität des Konzils über die Mauern der 
Kirche und der Kirchen hinaus? 

Diese Tatsache wird noch erstaunlicher, wenn man bedenkt, daß die 
allermeisten von denen, die sich am Konzilsgeschehen interessiert zeigten, 
im Grund recht wenig von der Materie, die behandelt wurde, verstanden. 
Was sie den verschiedenen Nachrichtenquellen entnahmen, waren außer 
den spektakulären Ereignissen auf dem Konzil und um das Konzil herum 
zur Hauptsache jene Dinge, die der sichtbaren und unmittelbar erlebbaren 
Seite des kirchlichen Lebens zugehören oder das Verhältnis der Kirche 
zur Welt und zur heutigen Gesellschaft berühren, also etwa die Erneue- 
rung der Liturgie im Hinblick auf eine lebendigere Anteilnahme des gan- 
zen Volkes am Gottesdienst der Kirche; die in dem Stichwort •Kollegiali- 



Friedrich Wulf 82 

tat" zum Ausdruck kommende stärkere Heranziehung der Bischöfe zur 
Gesamtleitung der Kirche; die Möglichkeit des Empfangs der Diakonats- 
weihe für verheiratete Männer; das veränderte, brüderliche Verhältnis zu 
den anderen christlichen Kirchen und Gemeinschaften; das Bemühen, auch 
mit den nichtchristlichen Religionen, ja sogar mit den Ungläubigen aller 
Schattierungen in ein aufrichtiges Gespräch zu kommen und, wo immer es 
möglich ist, zusammenzuarbeiten; das Bekenntnis der Kirche zur Armut 
und das neu aufgebrochene Bewußtsein der Verpflichtung aller für die 
Hungernden in der Welt, die Ächtung des Atomkrieges und die Bemü- 
hungen um die Erhaltung des Weltfriedens, endlich die schweren, noch 
nicht zufriedenstellend gelösten Fragen der Mischehe und der Geburten- 
regelung. 

Von all dem hat man Kenntnis genommen und eine ungefähre Ahnung. 
Hingegen sind die tieferen theologischen Fragen, die ja die Voraussetzung 
für die oben genannten Wandlungen im Bild und Verhalten der Kirche 
bilden, den allermeisten kaum bewußt geworden. Man hat vielleicht das eine 
oder andere davon gehört und gelesen, aber in seiner Bedeutung nicht be- 
griffen. Und doch liegen hier die eigentlichen Schwerpunkte des vier- 
jährigen Ringens um eine Erneuerung der Kirche: um die Entfaltung des 
Offenbarungsgutes im Sinn der •kat'holon", des Katholischen, der Ganz- 
heit und Fülle dessen, was Gott uns in seinem Sohn geoffenbart hat, um 
eine zeitgemäße, der Vorstellungs- und Erfahrungswelt des heutigen 
Menschen entsprechende Verkündigung und um eine Begegnung der 
Kirche mit der modernen Welt. Wenn nun die wenigsten in die tiefere 
Problematik des Konzils einen Einblick gewonnen haben und gewinnen 
konnten, woher dann das anhaltende und unverminderte Interesse an 
dem, was sich auf dem Konzil ereignet hat? Ist es nur die Neugier oder 
ein tieferes Verlangen, etwas Genaueres von dem zu erfahren, wovon man 
jahrelang gesprochen und so viel Aufhebens gemacht hat? Wir glauben, 
das letztere ist der Fall. 

Es ist doch eigenartig und erstaunlich, in welches Rampenlicht der Welt- 
öffentlichkeit die Kirche mit dem Konzil auf einmal geraten ist. Man schaut 
auf sie, beachtet sie, sie ist im Gespräch. Man notiert, was sie tut und wie 
sie den einmal eingeschlagenen Weg weiter geht. Die ökumenische Bewe- 
gung ist durch die Offenheit der katholischen Kirche in ein ganz neues Sta- 
dium getreten und hat jetzt erst ihr entscheidendes Gewicht erhalten; die 
Bemühungen des Papstes um die Erhaltung des Weltfriedens bleiben nicht 
unbeachtet, sondern werden gesucht, man kann an ihnen nicht mehr vor- 
übergehen. Was ist da passiert? Hatte man außerhalb des kleinen Kreises 



Der Aufbruch der Kirche im Glauben 83 

der Gläubigen die Kirche als realen Faktor in dieser Welt nicht fast schon 
abgeschrieben? Glaubte man sie nicht in Dogmatismus und unverrück- 
baren Formen erstarrt? Und nun auf einmal dieser Aufbruch, dieser Mut, 
vieles von dem, was man als schlechthin vollkommen und unüberholbar 
angesehen hatte, in Frage zu stellen und neu zu bedenken, diese Kühnheit, 
aus der Festung, an der man einige Jahrhunderte gebaut hatte, um die 
politischen, sozialen und geistigen Umwälzungen der Zeit zu überstehen, 
herauszugehen, dieser Wille, sich ohne Abstriche und mit letzter Redlich- 
keit den Problemen der Gegenwart zu stellen, auch unter der Gefahr, 
damit etwas von der bisherigen Sicherheit, auf alle Fragen des Lebens 
eine Antwort geben zu können, zu verlieren? Was ist das für eine Institu- 
tion, die so etwas zu wagen vermag, ohne sich in ihrem Bestand zu gefähr- 
den - tatsächlich ist bei allem Streit der Meinungen, bei aller Härte der 
Auseinandersetzungen nie an den wesentlichen Stücken des überlieferten 
Offenbarungsglaubens, nie an den Fundamenten der Kirche, an ihrer Ein- 
heit, an der Stellung des Papstes gerüttelt worden; ein Schisma war nie- 
mals in Sicht. 

Diese Kirche ist in den Augen vieler ein erstaunliches Phänomen gewor- 
den. Sie hat nicht nur an Be-achtung, sondern auch an Achtung gewonnen, 
und jedenfalls zählt sie wieder als Realität in dieser Welt. Nicht als ob 
ihr die Menschen nun auf einmal in Scharen zuströmten. Man darf sich 
hier keinen Illusionen hingeben. Die Menschen von heute sind allen Insti- 
tutionen gegenüber skeptisch und ausgesprochen glaubensmüde; sie trauen 
den großen Worten nicht mehr, vor allem dann nicht, wenn sie autoritativ 
vorgetragen werden; sie haben in einer kurzen Zeitspanne zu viele Ent- 
täuschungen erlebt. Ein tief sitzender Zweifel nagt an allem; er macht 
auch vor der Kirche, ihrer Verkündigung und ihren Weisungen nicht halt. 
Selbst für die Gläubigen hat die Autorität der Kirche nachgelassen. Wo- 
für haben die Bischöfe, so sagen sie, sich in den letzten Jahrzehnten nicht 
alles eingesetzt und Gehorsam gefordert, und wie oft haben sie sich ge- 
täuscht, wie oft haben sie ihre Meinung geändert oder wurden gezwungen, 
den tatsächlichen Entwicklungen Rechnung zu tragen. Die Kritik an der 
konkreten Kirche und ihren Vertretern hat bei vielen Zweifel an der Rich- 
tigkeit des Glaubens selbst geweckt, des Glaubens an den Gott der Liebe, 
angesichts einer Welt des Hasses und so vieler sinnloser Leiden; Zweifel 
an Christi Erlösungstod und Auferweckung, an der Wandlung von Brot 
und Wein in den Leib und das Blut Christi, an der Sündenvergebung 
durch den Priester, an der Auferstehung des Leibes und an der Endgültig- 
keit des ewigen Lebens. Mag sein, daß die meisten Glaubenszweifel der 
heutigen Menschen ein Ergebnis nicht bewältigter Lebensschwierigkeiten, 
einer großen Enttäuschung und Verbitterung sind oder auch nur der Vor- 



Friedrich Wulf 84 

wand für ein schlechtes Gewissen, für die eigene Selbstsucht und Bequem- 
lichkeit, sie sind auf jeden Fall da und allenthalben anzutreffen. Die Zahl 
der praktizierenden Katholiken ist seit einigen Jahrzehnten - gerade auch 
in den christlichen Stammländern - außerordentlich zurückgegangen und 
geht noch weiter zurück. 

Das auffallend große Interesse an der Kirche, das wir seit dem Konzil 
feststellen, bedeutet also keineswegs eine Rückkehrbewegung zur Kirche, 
eine neue Glaubenswelle, eine Überwindung der Reserve, der Skepsis und 
des Zweifels in Fragen des Glaubens, wohl aber vielleicht ein Anfang von 
all dem, nämlich das Sichtbarwerden einer tiefen, heimlichen Sehnsucht 
nach einem neuen Glauben-können, das leise Erwachen einer neuen Hoff- 
nung, Antwort zu erhalten auf die schweren Fragen des Lebens. Um das 
zu verstehen, muß man sich folgendes vor Augen halten: Da beginnt eine 
Glaubensgemeinschaft, die bedeutendste und geschlossenste auf der Welt, 
sich aller äußeren Machtmittel zu begeben - •Ich komme zu Ihnen als Ihr 
geringster Bruder", sagte Papst Paul VI. vor den mehr als 100 Vertretern 
souveräner Staaten auf der UNO-Vollversammlung -; diese Gemeinschaft 
fängt an, die geschichtlich gewordenen Formen ihrer Herrschaft abzu- 
bauen - das Ablegen der dreifachen Krone, der Tiara, durch den Papst 
ist eine erste, aber bedeutsame Geste dafür -, sie beansprucht keine Privi- 
legien mehr gegenüber dem Staat, nur die Freiheit der Verkündigung und 
des Zusammenschlusses; sie bekennt sich zur Armut und zur Gewaltlosig- 
keit; sie will nur eine geistige Macht sein und an die freie Entscheidung 
des Menschen appellieren; sie proklamiert das Gesetz der Brüderlichkeit 
aller Menschen und will mit allen, die guten Willens sind, zusammen- 
arbeiten. All das läßt die heutige Menschheit aufhorchen. Denn was sie 
täglich erlebt und vor Augen hat, ist anderer Art. Sie sieht die Menschheit 
in Machtblöcke geteilt, ist Zeuge von Haß und Zwietracht unter den 
Nationen und Erdteilen, lebt in unmittelbarer Nachbarschaft mit einer Be- 
völkerungsexplosion, wie sie die Menschheit bisher nicht gekannt hat, und 
zugleich mit unvorstellbaren Vernichtungsmitteln, die der Menschheit ein 
Ende bereiten können. 

Vor diesem Hintergrund muß man das Konzil sehen. Die Kirche ist auf 
einen Ruf Gottes hin, wie schon so oft in ihrer langen Geschichte, von 
neuem aufgebrochen. Sie hat gleichsam das Haus und die Heimat, in denen 
sie sich eingerichtet hatte, verlassen und sich wieder auf den Weg gemacht 
in die Weiten und Abgründe der heutigen Welt, zu den Menschen mit 
ihren Fragen und Problemen, ihren Hoffnungen und Ängsten, nicht in 
erster Linie, um sie zu missionieren, sondern um zunächst einmal bei ihnen 



Der Aufbruch der Kirche im Glauben 85 

zu sein, brüderlich mit ihnen zu leben, ihr Los zu teilen, von dem Eigenen 
mitzugeben und mit ihnen zu sprechen. Das Konzil sollte ja nach dem 
ausdrücklichen Willen des Papstes Johannes pastoraler Natur sein: es 
sollte niemand verurteilen, sondern den Hirtendienst Christi an der 
Menschheit ausüben, zu ihr von dem sprechen, was den Menschen von 
heute erfüllt und bewegt, beunruhigt und fragen läßt; es sollte die Künder 
des Evangeliums anleiten und befähigen, wie einst Christus in die kon- 
krete Welt von heute einzugehen, die Botschaft Christi in der Sprache und 
Mentalität unserer Zeit zu deuten. Wir dürfen darum das große Echo 
der Welt auf das Konzil so interpretieren, wie jenes Echo, das der Herr 
selbst in seinem öffentlichen Leben fand: sein Wort und seine Taten ließen 
die Menschen aufhorchen: sie gingen ihm nach und staunten über das, was 
er sagte und wirkte, und denen, die bereit waren, ging ein neues Licht, 
ein neuer Horizont, eine neue Hoffnung auf; viele fanden zum Glauben, 
dem Eingangstor in das Reich Gottes, dem Unterpfand der Erlösung. 
Wenn das stimmt, dann hat die Kirche in dieser geschichtlichen Stunde 
eine neue und einzigartige Chance, die im Konzil von Gott her erschlossen 
worden ist, eine Chance, den Menschen von heute zu erreichen, ihm die 
Botschaft Jesu zu vermitteln und damit auch indirekt, aber sehr real in die 
Welt der gegenwärtigen Probleme hineinzuwirken. Nur eines ist erfor- 
dert: sie muß den Geist bewahren, der sie auf dem Konzil erfüllt hat; sie 
darf sich nicht, wie so oft in der Geschichte, wieder auf menschliche Mittel, 
auf ihre eigenen Kräfte, verlassen, auf die Macht ihrer Organisation, auf 
ein Netz von Gesetzen und Einzelvorschriften, auf Diplomatie und welt- 
liches Prestige. Ihre eigentliche Waffe muß das Wort Gottes sein, das 
Paulus (Eph 6,17) das Schwert des Geistes nennt. Denen aber, die sich als 
Glieder dieser Kirche bekennen, gilt als erstes, zu wissen, was auf dem 
Konzil im tiefsten passiert ist, was Gottes Geist in der Kirche gewirkt und 
auf welchen Weg er sie geführt hat. Dann aber muß das im Wissen 
Erfaßte angenommen und nachvollzogen werden, damit Gott in den Ge- 
meinden und jedem einzelnen von uns weiterwirken kann, was er in der 
Gesamtkirche schon begonnen hat, damit es so zu jener zeitgemäßen 
Erneuerung der Kirche kommt, die das Konzil sich als Ziel vorgesetzt 
hatte. 

Fragen wir uns also: Was hat denn Gott in der auf dem Konzil in ihren 
Bischöfen versammelten Kirche gewirkt, was hat er an ihr getan? Wir 
können unsere Antwort darauf vielleicht dahin zusammenfassen, daß wir 
sagen: Er hat sie wieder einmal und radikaler denn je aus allzu großer 
menschlicher Sicherheit und irdischen Bindungen herausgeholt und unter 
den Glauben gestellt, unter den Glauben an das je neu ergehende und 
immer wieder neu zu vernehmende Wort Gottes. Das bedeutet für das 



Friedrich Wulf 85 

innerkirchliche Bewußtsein, der Gläubigen ebenso wie der Hirten: Un- 
gewißheit, Prüfung und Gefährdung, aber auch eine neue Freiheit, der 
Weg in die Fülle, und in eine wahre Katholizität. 

Um das zu verstehen, muß man sich zunächst einmal folgendes klar ma- 
chen: Christus hat die Kirche, seine Kirche, gegründet. Er hat sie, wie die 
Evangelien und die Apostelbriefe bezeugen, auf dem Felsen des Petrus 
und der Apostel gebaut, und im tiefsten ist er selbst ihr Fundament und 
ihr Eckstein, wie es im 1. Petrusbrief (2,7) heißt, der alle Erlösten wie 
einen Tempel zusammenfügt und zusammenhält; er hat sie, wie Paulus 
an die Epheser schreibt, •geliebt und sich für sie dahingegeben, um sie zu 
heiligen" (5,25), hat ihr das Gedächtnis dieser Hingabe, das Andenken 
an sein Leiden und Sterben, hinterlassen und den Aposteln die Vollmacht 
gegeben, denen, die an ihn glauben, sein Leben in der Taufe mitzuteilen, 
ihnen ihre Sünden nachzulassen und sie in der Feier der Eucharistie durch 
die Teilnahme an dem einen Tisch zu einer Gemeinschaft von Brüdern 
zusammenzuführen. Noch andere Aufträge und Vollmachten gab er ihnen 
mit, bevor er endgültig von ihnen schied. Der Evangelist Mt faßt dies 
alles in den feierlichen Worten Jesu zusammen: •Mir ist alle Gewalt 
gegeben im Himmel und auf Erden. So gehet denn hin und machet alle 
Völker zu Jüngern ... ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Welt" 
(28,19-20). 

Ganz gewiß, Christus hat seine Kirche mit der Fülle seiner Kraft und 
seines Reichtums ausgestattet, ja, er selbst ist in ihr durch seinen Geist, den 
Geist der Weisheit und Liebe, den Geist Gottes immerdar gegenwärtig. 
Er ist ihr Haupt und sie sein Leib, er ihr Herr und sie sein Volk; nie wird 
es ihr an etwas fehlen, nie wird sie überwältigt werden. Dazu hat er sein 
Wort und seine Verheißung gegeben. Aber im einzelnen hat er ihren Weg 
nicht festgelegt. Es geht ihr so, wie es Petrus bei seiner letzten Begegnung 
mit dem Herrn am See Genesareth erging: es ist nach der Auferstehung 
des Herrn; der Evangelist Johannes berichtet davon im 21. Kap. seines 
Evangeliums. Jesus hat den Jünger noch einmal in eindringlicher Weise 
daran erinnert, daß Glaube und Liebe die Voraussetzung des Führungs- 
amtes in der Kirche seien, und ihm dann den endgültigen Sendungs- 
auftrag gegeben: •Weide meine Schafe". Das letzte Wort, das der Herr 
Petrus mit auf den Weg gibt, scheint zunächst merkwürdig und fast un- 
verständlich, und doch liegt in ihm alles einbeschlossen, was er ihm noch 
zu sagen hat; es lautet: •Folge mir!" Petrus wird sich angeschickt haben, 
dem fortgehenden Herrn zu folgen, aber da hat sich dieser schon seinen 
Blicken entzogen. Der Apostel wird Christus fortan nur noch in der inne- 



Der Aufbruch der Kirche im Glauben 87 

ren Erfahrung des Glaubens begegnen. Er wird in seinem Leben an man- 
chen Wegkreuzungen stehen, und nicht wissen, wohin er sich wenden soll 
- wir erinnern nur an die vielen Fragen, die sich in den ersten Gemeinden 
aus dem Zusammenleben von Judenchristen und Heidenchristen und aus 
der allmählichen Ablösung der jungen Kirche von der Synagoge erga- 
ben -; in allen Situationen seines Lebens hat er immer nur das eine Wort 
Jesu zur Verfügung: •Folge mir". Es ist ein Ruf im Geist, der nur im 
Glauben vernommen wird, und der Apostel hat im selben Geist zu ent- 
scheiden. 

So ist es auch mit der Kirche. Christus hat ihre Grundlinien festgelegt, 
aber ihren weiteren Ausbau, ihre konkrete Entfaltung, ihren Weg durch 
die Zeiten den ganz gewöhnlichen Umständen des Lebens, den geschicht- 
lichen Faktoren und Einflüssen sowie den temperament- und umwelt- 
bedingten Einsichten und Entschlüssen seiner Jünger und Sendlinge über- 
lassen. Wir können, um einige Beispiele zu nennen, nach den vorliegen- 
den Zeugnissen nicht mehr genau rekonstruieren, wie sich im einzelnen 
das kirchliche Amt entfaltet hat und wie es zu der Dreigliederung und 
Abstufung von Bischöfen, Priestern und Diakonen gekommen ist, aber wir 
wissen, daß bei dieser Entwicklung sowohl Einflüsse der synagogalen Ver- 
fassung wie auch des hellenistischen Vereinswesens maßgebend gewesen 
sind. Wir können im einzelnen nicht mehr mit Sicherheit sagen, wie es in 
den ersten Jahrhunderten zur Ausbildung des römischen Primats gekom- 
men ist, aber gewiß ist, daß dieser in seiner konkreten Gestalt sich nicht 
gradlinig und sozusagen von vornherein geplant entwickelt hat. Klarer 
liegen die Dinge bei der Liturgie: Es ist bekannt, daß der Wortgottes- 
dienst, der der Eucharistiefeier voranging, aus dem Gottesdienst der jüdi- 
schen Synagoge hervorgegangen ist. 

Auch für die Lehrverkündigung liegen die zeitbedingten Einflüsse auf 
der Hand. Schon die Gefangenschaftsbriefe des heiligen Paulus und das 
Johannesevangelium zeigen, wie die Anfänge einer frühchristlichen Gno- 
sis, die die Geschichtlichkeit der Gestalt und des Werkes Jesu aufzulösen 
drohten, das Vokabular und den Gedankengang der beiden Apostel be- 
einflußt haben. Die alexandrinische Theologenschule des 3. Jahrh. sucht 
die Botschaft Jesu und sein Heilswirken im Horizont und Verständnis der 
zeitgenössischen platonisierenden Philosophie an die Menschen heran- 
zubringen. Und so ging es immer wieder im Verlauf der Geschichte der 
Kirche. Ihre theologischen Aussagen und ihre Redeweise unterlagen in 
starkem Maß den bestimmenden Faktoren der jeweiligen Zeit und Kul- 
tur. Man braucht dafür nur einen Blick in die Geschichte der Liturgie, des 
kirchlichen Amtes, der Theologie und der Frömmigkeit zu werfen. Ein 
Pluralismus und ein Wandel in bezug auf die Sicht der einen Offenbarung 



Friedrich Wulf gg 

und der Ausgestaltung des kirchlichen Lebens ist einfach unausweichlich 
und sogar notwendig. Die Botschaft des Evangeliums muß immer neu 
gesagt werden und Gestalt gewinnen. Denn es gilt ja, die Menschen in 
ihrer Situation und Denkweise zu treffen, ihr Herz zu berühren, sie zur 
Entscheidung zu bringen. Das haben schon die Evangelisten getan. Wir 
wissen heute, wie sehr sie die geschichtlichen Ereignisse des Lebens Jesu, 
deren Augen- und Ohrenzeugen sie waren, im Licht des Glaubens sahen, 
wie sehr darum ihr Evangelium ein Glaubenszeugnis ist, das den Glauben 
in den christlichen Gemeinden wecken und vertiefen wollte. Von daher 
kommt es, daß sie jeweils ihr eigenes Christusbild haben, dem sich die 
Worte und Taten des Herrn, wechselnd nach der besonderen Sicht, ein- 
fügen. Vergleicht man gar die synoptischen Evangelien, die johanneischen 
Schriften und die Paulusbriefe im Hinblick auf die Art und Weise, wie sie 
das eine Christusmysterium, das zentralste Geheimnis christlichen Glau- 
bens, zu erfassen und menschlicher Einsicht zugänglich zu machen ver- 
suchen, dann kann man fast von verschiedenen Christologien sprechen, 
die erst zusammen die Fülle der Offenbarung wiedergeben. 

Was bedeuten solche Einsichten für uns heute, die wir, ausgelöst durch 
das Konzil, mitten in einer Wandlung kirchlicher Institutionen und kirch- 
licher Lehrverkündigung stehen, wie sie in dem Maß unsere Generation 
und auch die vergangenen Jahrhunderte nicht gekannt haben? Eine 
Wandlung kirchlicher Institutionen, wie wir sie heute erleben, besagt noch 
nicht ohne weiteres, daß die Institutionen der Vergangenheit mangelhaft 
und fehlerhaft gewesen wären oder gar dem Evangelium, dem Geist 
Christi wenig entsprochen hätten, sondern zunächst nur, daß sie der Men- 
talität und den Notwendigkeiten der heutigen Zeit, dem Empfinden des 
heutigen Menschen nicht mehr genügend Rechnung tragen. Noch mehr 
trifft das für die Lehrverkündigung zu: Wenn etwa die Konzilien der 
ersten christlichen Jahrhunderte den neutestamentlichen Lehrgehalt über 
die Person Christi oder über das Geheimnis der Dreifaltigkeit im Kampf 
gegen die Irrlehren mit Begriffen, die der zeitgenössischen Philosophie 
entlehnt waren, in scharf abgegrenzten Formulierungen definiert haben, 
so sind diese Formulierungen in bezug auf ihren objektiven Wahrheits- 
gehalt auch heute noch gültig; sie können nie falsch werden, weil die Kir- 
che als ganze des Beistandes des Geistes gewiß sein kann. Aber damit ist 
noch nicht gesagt, daß das christologische und trinitarische Dogma der 
Alten Kirche den heutigen Christen noch so erreicht, daß es ihm in seiner 
Glaubenssituation noch eine genügend wirksame Hilfe sein könnte. Das 
gilt von allen Dogmen der Kirche. Sie bleiben immer wahr. Aber wir sind 
heute der Überzeugung und werden durch die tägliche Erfahrung darin 
bestätigt, daß vieles, was im Lauf der Jahrhunderte als Dogma verkündet 



Der Aufbruch der Kirche im Glauben 89 

wurde, für uns an religiösem Aussagewert verloren hat. Das gilt natürlich 
noch viel mehr von der gewöhnlichen, nicht feierlichen Lehrverkündigung. 
Wie wenig haben uns oft die offiziellen Verlautbarungen der Päpste und 
Bischöfe in den vergangenen Jahrzehnten noch erreicht, wie wenig erreicht 
den modernen Menschen bis zur Stunde die Schulsprache der meisten 
Theologen oder die Sprache und der Lehrgehalt unserer Predigten. 

Aber das ist noch nicht alles. Die mit dem Konzil eingeleiteten Wandlun- 
gen in der Kirche, die die einen mit Hoffnung erfüllen, die anderen beun- 
ruhigen, und oft beides zugleich, haben noch einen tieferen Grund und 
sind darum noch dringlicher. Gewiß ist die Kirche als ganze vor dem Irr- 
tum bewahrt; denn der Geist der Wahrheit selbst wohnt in ihr. Aber 
gleichzeitig ist sie noch auf der Wanderschaft, immer von neuem auf der 
Suche nach der Wahrheit; nie ist diese Wahrheit, die Wahrheit Gottes 
und seiner Liebe, in ihren Besitz gegeben, über den sie ein für allemal 
verfügen könnte; immer wieder muß sie sich um sie bemühen, um die 
Erkenntnis Gottes und seiner Geheimnisse, seines Heilshandelns am 
Menschen und an der Welt. Dieses Bemühen trägt die Zeichen ihrer 
Menschlichkeit, ja sogar ihrer Unzulänglichkeit und Armseligkeit an sich. 
So kann etwa durch die Reduzierung der Glaubensverkündigung auf satz- 
hafte, dogmatisch abgegrenzte Aussagen einseitig rationaler Art, die meist 
den Stempel ihrer Zeit an sich tragen, die Ganzheit und der Geheimnis- 
charakter einer Offenbarungswahrheit verdunkelt werden, zumal dann, 
wenn man zu ausschließlich und zu lange an ihnen festhält, sie gleichsam 
in ihren Buchstaben einfrieren läßt. Letzteres ist in der kirchlichen Über- 
lieferung, bis in die Gegenwart hinein, oft genug vorgekommen, und die- 
jenigen, die meinten, für die Bewahrung und Weitergabe der göttlichen 
Offenbarung genügten die einmal formulierten Sätze, haben der lebendi- 
gen Verkündigung des Evangeliums einen schlechten Dienst erwiesen. 
Selbst dort, wo es der Theologie im Lauf der Geschichte der Kirche gelun- 
gen war, Geheimnisse des Glaubens und des christlichen Lebens in einen 
großen, systematischen Zusammenhang zu bringen und damit in ihrer 
inneren Struktur ansichtig zu machen, wurde nicht selten der Blick für die 
Fülle und Breite dieses Geheimnisses getrübt. So hat etwa die Festlegung 
der Siebenzahl der Sakramente, die uns ganz gewiß tiefe Einsichten in das 
Heilshandeln Christi durch seinen Geist in der Kirche vermittelt hat, zur 
Folge gehabt, daß die andere, nicht weniger wichtige Wahrheit in den 
Hintergrund trat, daß das Wesen der Kirche überhaupt und alles gnaden- 
hafte Leben in ihr sakramentaler Natur ist. Diese Wahrheit ist erst jetzt 
wieder ans Licht gekommen. Die Kirche selbst ist nach dem Konzil (KiKo 1) 



Friedrich Wulf 90 

das alles umfassende Sakrament des Heiles der Welt. - Oder: Gewiß ist 
die Mitte und der Höhepunkt priesterlicher Vollmacht und priesterlichen 
Wirkens die Darbringung des Heiligen Opfers, die Eucharistie. Aber in- 
dem jahrhundertelang das Wesen des Priestertums der Kirche einseitig 
im Kult gesehen wurde, trat nicht nur die Verkündigung, die doch Christi 
Sendung so sehr kennzeichnet, ungebührlich in den Hintergrund; die fast 
physisch verstandene Umwandlung und seinsmäßige Erhöhung des Ge- 
weihten, die zum Kult, insbesondere zur Wandlung von Brot und Wein 
in den Leib und das Blut Christi befähigte, schuf einen zu großen Abstand 
zwischen Priester und Volk und räumte jenem eine Art Ausnahmestellung 
ein. Der metaphysische Klerikalismus war der tiefere Grund für den prak- 
tischen Klerikalismus, der das kirchliche Leben der letzten Jahrhunderte 
so sehr gekennzeichnet hat. Auch hier hat das Konzil eine Wende ein- 
geleitet: es hat nicht nur neben dem Heiligungsamt, dem sakramentalen 
Dienst, den Verkündigungsauftrag des Priesters als Dieners Christi wie- 
der ins rechte Licht gerückt und nachdrücklich betont, sondern auch den 
Priester selbst wieder stärker in die Gemeinschaft der Gläubigen ein- 
gereiht: er solle in der Begegnung mit den Gläubigen immer daran den- 
ken, heißt es im Dekret über •Amt und Leben der Priester", daß er Bruder 
unter Brüdern sei und darum mit ihnen in der allen Getauften aufgetrage- 
nen Sendung für den Aufbau des Leibes Christi brüderlich zusammen- 
arbeiten. - Und noch ein letztes Beispiel: Seitdem man von den (drei) evan- 
gelischen Räten spricht - das ist seit dem 13. Jahrh. - und sie zum Kenn- 
zeichen des Ordensstandes gemacht hat, ist weithin in Vergessenheit gera- 
ten, daß es viele Räte im Evangelium gibt und jedes christliche Leben un- 
ter dem Ruf des Rates steht. Es gibt keine christliche Vollkommenheit ohne 
ein ständiges Eingehen auf die werbende und ratende Liebe Gottes; die 
Antwort der Liebe darf darum kein Maß kennen. Erst das Konzil hat 
diese Wahrheit wieder stärker ins allgemeine Bewußtsein in der Kirche 
gehoben. Jeder Christ, heißt es in der Kirchenkonstitution, sei zur Heilig- 
keit berufen und befähigt, jeder müsse darum ein vollkommener, heiliger 
Christ zu werden trachten; der Weg dahin sei aber nicht nur das Gebet, 
die Teilnahme am Gottesdienst und gute Werke, sondern die treue Erfül- 
lung der sich aus seinem konkreten Lebens- und Berufsbereich ergebenden 
Pflichten. Das bedeutet, daß Arbeit, Beruf und Ehe nicht nur der Raum 
sind, in dem der Mensch heilig werden kann, sondern geradezu das Mittel 
dazu, wenn er es nur jeweils aus der Hand Gottes entgegennimmt als 
Werkzeug göttlicher Gnade. 

Nur wer die 16 Konzilsdokumente kennt, weiß, wieviele Fragen der 
kirchlichen Lehre neu bedacht, wieviele Aussagen der Glaubensüberliefe- 
rung ergänzt oder neu formuliert und umschrieben wurden, im Hinhor- 



Der Aufbruch der Kirche im Glauben 91 

chen auf das Evangelium, auf die oft vielfältigen Traditionen der Kirche 
und nicht zuletzt im Hinhorchen auf die Lehrüberlieferungen der getrenn- 
ten christlichen Kirchen und Gemeinschaften. Es ist bekannt, welchen Ein- 
fluß die orthodoxen und evangelischen Beobachter auf die Redigierung 
mancher Texte genommen haben. Man hat sich nicht gescheut, ihre Anre- 
gungen aufzunehmen und Korrekturen anzubringen, wo immer man 
glaubte, daß ihr Schrift- und Glaubensverständnis eine Wahrheit der 
Offenbarung, der Botschaft Christi, tiefer erfaßt habe als das eigene oder 
dieses im Sinne des Katholischen glücklich ergänze. Kaum zu sagen, wieviel 
Prestigedenken hier abgebaut und welche Vertrauensbasis für das kom- 
mende Gespräch und die künftige Zusammenarbeit hier geschaffen wurde. 

Die in den Konzilstexten sich kundtuende Annäherung der christlichen 
Konfessionen zeigt sich aber nicht nur in einer stärkeren Übereinstimmung 
hinsichtlich dieser oder jener, früher umstrittenen Glaubenswahrheit, z. B. 
in der Frage der Rechtfertigung oder in der Lehre von der Kirche, auch 
nicht nur in dem einen oder anderen Satz ausdrücklicher Anerkennung 
des Wahren und Guten in den nicht-katholischen Kirchen und Gemein- 
schaften, dem man sich verbunden weiß, sondern viel grundlegender in der 
Art und Weise, wie man das Offenbarungsgut im ganzen neu zu formulie- 
ren sucht. Man hat nicht nur alle Dogmatisierungen vermieden, man ist 
überhaupt von einer einseitig lehrhaften Aussageweise, wie sie etwa in 
den Texten des Konzils von Trient oder des Ersten Vaticanums begegnen, 
abgewichen. Man formuliert die Wahrheiten über Gott, über Christus, 
über die Erlösung und über die Kirche, über die Eucharistie und die ande- 
ren Sakramente, über die Rechtfertigung, die Heiligung und die Eschato- 
logie nicht mehr, wie sie in sich Geltung haben (und darum statisch und 
isoliert), sondern immer nur im Zusammenhang des Heilshandelns Got- 
tes und des sein Heil wirkenden Menschen (also geschichtlich, dynamisch). 
Während im Ersten Vatikanischen Konzil noch ein ganzer Abschnitt von 
Gott spricht, wie er in sich ist: •vollkommen selig und über alles unaus- 
sprechlich erhaben, was außer ihm ist und gedacht werden kann", ist jetzt 
fast nur noch vom handelnden Gott die Rede, der das Heil seiner Ge- 
schöpfe will und in der Geschichte wirkt. Gott ist für unsere religiöse Aus- 
sage, für unsere Verkündigung nicht denkbar ohne Beziehung zu seiner 
Schöpfung, ohne Hinblick auf unser Heil. Es ist die gleiche Art und Weise, 
wie die biblischen Schriftsteller von Gott sprechen: sie stellen ihn mitten 
in die Geschichte hinein, als den eigentlich Handelnden, dessen Name ist 
•Ich bin da!" (Ex 3,14); die Menschen sind von ihm gerufen und müssen 
sich für oder gegen ihn entscheiden. Solche Redeweise wirkt sich nicht nur 
auf den literarischen Stil der Konzilsdokumente aus, sondern auch auf 
ihren Denkstil. Man vermeidet allzu scharfe Formulierungen, die den 



Friedrich Wulf 92 

Geheimnischarakter der Glaubenswahrheiten verdunkeln, ihre Fülle und 
Tiefe schmälern könnten, und sucht sie dafür von verschiedenen Seiten 
anzugehen, mit verschiedenen Begriffen und sogar Bildern zu umschrei- 
ben, eingedenk dessen, daß jede Glaubensaussage notwendig und unaus- 
weichlich inadäquat bleibt und die göttliche, gnadenhafte Wirklichkeit 
immer nur partiell erfaßt. Von hierher ergeben sich neue Möglichkeiten, 
mit den orthodoxen und evangelischen Christen in ein fruchtbares Ge- 
spräch zu kommen. Wenn die Konzilstexte viele Fragen der Lehre auch 
unter katholischen Theologen offen lassen und damit zum Ausdruck brin- 
gen, daß wir die Glaubensgeheimnisse rational nie zu durchdringen ver- 
mögen, dann wächst auch die Bereitschaft, auf die nicht-katholischen Chri- 
sten neu zu hören und ihren Standpunkt zu verstehen. Man wird ganz 
gewiß die Lehrunterschiede zwischen den christlichen Bekenntnissen nicht 
verwischen oder bagatellisieren dürfen - sie sind da und bilden nach wie 
vor ein großes Hindernis für die Einigung der Christenheit -, aber man 
wird in Zukunft doch viel stärker als bisher das Gemeinsame in den Vor- 
dergrund stellen: den Glauben an den einen und dreifaltigen Gott, an die 
Erlösung durch Jesus Christus und an das ewige Leben, um von dieser 
gemeinsamen Glaubensgrundlage her, in der Liebe des einen Herrn, an 
die vielen und schweren Probleme heranzugehen, die zur Spaltung der 
Christenheit geführt haben und darum, heute mehr denn je, schwer auf 
ihr lasten. Und noch eine weitere Hilfe erwächst uns aus dem neuen Stil 
theologischer Aussagen. Die Konzilstexte - vor allem in den großen und 
entscheidenden Dokumenten - haben vielfach einen mehr geistlichen als 
bloß theoretischen Charakter. Sie suchen den Menschen unmittelbar anzu- 
sprechen und rufen wie von selbst zur persönlichen Aneignung, zum Voll- 
zug auf. Nun ist es eine Erfahrungstatsache, daß im geistlichen Gespräch 
und im Gebet die Lehrunterschiede weniger als sonst ins Gewicht fallen. 
Wir werden diese Möglichkeit, mit den getrennten Christen in eine echte 
brüderliche Gemeinschaft zu kommen, viel mehr als bisher nützen müssen. 
Man möchte hier fast von einer schweren Pflicht sprechen, die der Geist des 
Evangeliums, der Geist Jesu uns auferlegt. Das gemeinsam vollzogene 
Bekenntnis zu Christus, dem Erlöser, wird uns enger miteinander verbin- 
den als alle theologischen Gespräche. Ein solches Bekenntnis, der aus dem 
Gebet kommende gemeinsame Lobpreis dessen, was Gott in seinem Sohn 
an uns gewirkt hat, wird auch die Verkündigung hüben und drüben vor 
den Menschen glaubwürdiger machen. 

Mit all dem ist auf dem Konzil aber erst ein Anfang gemacht worden. Der 
Durchbruch in eine neue Epoche christlicher Verkündigung muß weiter- 



Der Aufbruch der Kirche im Glauben 93 

geführt und vollendet werden, und zwar in einer zweifachen Richtung. 
Zunächst einmal gilt es, sich die Glaubensnot der heutigen Menschen klar 
zu machen. Sie ist größer, als die meisten Kirchenvertreter zuzugeben 
bereit sind. Sie reicht bis tief in die Reihen der kirchentreuen Christen 
hinein. Sie ist zum guten Teil die Folge einer (von der immer vorhandenen 
Sünde und ihren Folgen abgesehen, durchaus legitimen) Säkularisierung 
der modernen Welt, die den Überschritt in die Welt des Glaubens er- 
schwert, vielleicht nicht einmal so sehr von sich aus, als wegen der dieser 
Welt gegenüber schon seit langem so unangepaßten Glaubensverkündi- 
gung. Die moderne We^erfahrung und das von der heutigen Glaubens- 
verkündigung genährte Glaubensbe-wu&tse'm scheinen zwei verschiedenen 
Kontinenten anzugehören. Für viele ist vom einen zum anderen kaum ein 
Übergang möglich. Von daher kommt es, daß ihnen die Botschaft des 
Evangeliums von Jesus, dem Sohn Gottes, von seiner Geburt aus einer 
Jungfrau, seiner Auferstehung und seiner Erhöhung •zur Rechten des 
Vaters" so unglaubhaft vorkommt; der Zweifel daran weckt auch den 
Zweifel an Gott selbst, an jenen Gott, wie ihn die beiden Testamente uns 
vorstellen, an sein machtvolles und wunderbares Heilshandeln in dieser 
Welt, an die Verheißung des ewigen Lebens. Dieser Tatsache, die einfach 
nicht wegzuleugnen ist, wird die kommende Verkündigung der christlichen 
Botschaft Rechnung zu tragen haben, anders wird sie immer weniger bei 
den Menschen von heute ankommen. Wie diese Verkündigung aussehen 
wird, ist im einzelnen noch kaum zu sagen. Wir haben dafür noch keine 
gültigen Vorbilder. Auf jeden Fall wird sie sich noch mehr, als es schon 
seit der Erneuerung der Liturgie, durch die stärkere Hinwendung zur 
Bibel und durch die auf dem Konzil zur Geltung gekommene heils- 
geschichtliche Betrachtungsweise der Offenbarungsgeheimnisse geschehen 
ist, den Grundwahrheiten des Glaubens zuwenden müssen. Dabei wird sie 
an das Bewußtsein und die konkrete Erfahrung des heutigen Menschen 
anzuknüpfen haben; anders wird sie nur tote Vokabeln und leere Vorstel- 
lungen weitergeben, die nicht persönlich übernommen und angeeignet 
werden. Wo es nicht gelingt, dem Hörer eine echte, seinem Bewußtseins- 
horizont entsprechende Glaubenserfahrung zu vermitteln, geht die Ver- 
kündigung ins Leere. 

Und noch ein Zweites: Wenn das zuletzt Gesagte stimmt, dann wird die 
Vermittlung der christlichen Botschaft und damit das gesamte christliche 
Leben in den einzelnen Weltregionen und Kulturen u. U. sehr verschie- 
dene Formen annehmen, deren Denk- und Lebensweise angepaßt. Das 
bedeutet aber, daß sich in der einen Kirche Christi von neuem, wie schon 
in den ersten christlichen Jahrhunderten, Partikularkirchen mit eigenen 
Traditionen bilden könnten, ohne daß damit die Einheit der Lehre und 



Friedrich Wulf 94 

der Leitung gefährdet sein müßte. Das Konzil hat durch seine Öffnung 
- es spricht im Dekret über die katholischen orientalischen Kirchen aus- 
drücklich von den •östlichen und westlichen Teilkirchen" (3) - dieser Ent- 
wicklung eine Tür aufgetan. Damit ist zugleich aber auch für die nicht- 
katholischen Kirchen und Gemeinschaften eine Möglichkeit gegeben, mit 
ihren eigenen Überlieferungen und der ihnen besonderen Ausprägung 
kirchlichen Lebens in vollkommene Gemeinschaft, die die Einheit der 
Lehre und der Leitung voraussetzt, mit der katholischen Kirche zu kom- 
men. Mit dem Dekret über den Ökumenismus ist ein erster und entschei- 
dender Schritt auf diesem Weg getan. 

Aus all dem ergibt sich, daß die Kirche auf dem Konzil durch den Ruf 
des Geistes aus ihrer bisherigen Sicherheit und Geschlossenheit in einem 
Maß herausgeholt worden ist, wie es noch vor wenigen Jahren niemand 
hätte ahnen können. Es ist ihr wie Abraham, dem •Vater unseres Glau- 
bens" (Rom 3,11-12; 16-17), ergangen, der Gottes Wort vernahm: •Zieh' 
fort aus deiner Heimat, deiner Sippe, deinem Vaterhaus in ein (fremdes) 
Land, das ich dir zeigen werde" (Gen 12,1). Und auch sie ist diesem Wort 
gefolgt. Wir alle spüren, was das bedeutet. Dem wachen Teil der katholi- 
schen Christenheit hat sich eine Unsicherheit bemächtigt, die sich im Fra- 
gen und Suchen zeigt. Viele von uns, vor allem aus der älteren Generation, 
die an unumstößliche, fest formulierte Lehrsätze gewohnt waren und für 
alle Fragen des Lebens unveränderliche, eindeutige Lösungen von der 
Kirche entgegennahmen, zeigen sich irritiert. Das mag eine Prüfung sein, 
die etwas Schmerzliches an sich hat. Aber es ist auch eine Reinigung unse- 
res Glaubens. Bestand nicht durch die starke Vergegenständlichung, die 
der katholischen Frömmigkeit (vom Sakramentenempfang über die Sakra- 
mentalien bis zum Ablaß) nachgesagt wird, die Gefahr, sich eine unchrist- 
liche Heilssicherheit vorzutäuschen? Neigt nicht der Fromme dazu, sich 
durch das Wort oder bestimmte heilige Handlungen und Übungen der 
Gnade bemächtigen und sein Heil sicherstellen zu wollen? Diese Haltung 
ist uns gründlich zerschlagen worden. Wir erfahren wieder legitim die 
Heilsunsicherheit der Glaubenden. Wir werden wieder gezwungen, uns 
jeden Tag von neuem dem Wort Gottes zu stellen, unsere Entscheidun- 
gen zu erneuern, uns immer wieder rufen zu lassen, um neu Antwort zu 
geben. Ein richtig verstandener Existentialismus des Glaubens ist mit der 
größte Gewinn, den das Konzil uns gebracht hat. 

Zwei Forderungen scheinen es darum vor allem zu sein, die das 
Konzil an die katholischen Christen in dieser Stunde stellt: die Erneue- 
rung im Glauben und in der Brüderlichkeit. Beides ist unzertrennlich mit- 
einander verbunden. In der brüderlichen Gemeinschaft, die in der Eucha- 
ristiefeier ihre Mitte und ihre dichteste Verwirklichung hat, wird der 



Erwägungen zum Dekret über das Ordensleben 95 

Glaube einander bezeugt, und die in tätiger Liebe sich kundtuende brüder- 
liche Gemeinschaft ihrerseits macht die christliche Botschaft vor der Welt 
wieder glaubwürdig. Ein Anfang ist gemacht. Die kommende Zeit wird 
erweisen, ob Gottes Ruf auch weiterhin in der Kirche vernommen wird 
und eine Antwort findet. 

Erwägungen zum Dekret 
über die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens 

Alois Grillmeier SJ, Frankfurt am Main 

•Entweder bleiben sie so, wie sie sind, oder sie sollen untergehen", soll 
Papst Clemens XIII. entweder wörtlich oder dem Sinn nach gesagt haben, 
als es um die Änderungen der Satzungen des Jesuitenordens ging1. Das 
II. Vaticanum hat sich - da die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens 
zur Frage stand - nicht einer solchen Alternative verschrieben. Keiner 
Gemeinschaft hat es dieses unbedingte •sint ut sunt" zugerufen. Eher 
schon ist ein •non sint" zu vernehmen, dann, wenn es sich um steril gewor- 
dene Zweige am Baum des Ordenswesens handelt, oder um Gemeinschaf- 
ten, die aus diesem oder jenem Grund nicht mehr existenzfähig sind. Zu 
keiner anderen Stunde der Kirchengeschichte ist ein solch allgemeiner Ruf 
zur Erneuerung und Anpassung des Ordenslebens ergangen wie jetzt. Die 
Angerufenen sind die, welche in ihrem Entstehen meist selbst ein Anruf 
für die Gesamtkirche oder für die Verantwortlichen in der Kirche waren, 
sich nach dem Ideal des Evangeliums zu erneuern. Die bevorzugten ge- 
schichtlichen Träger der Reform werden nun von einer erneuerten Kirche 
selbst zur Reform gemahnt, von einer Kirche, die weiß, daß sie in allen 
ihren Schichten immer der Erneuerung bedarf. Die Stiftung Christi als 
Ganzes will abschütteln, was sie selbst an geschichtlichen, aber unzeit- 
gemäß gewordenen Formen belastet; sie will sich neu am Evangelium 
ausrichten; sie will Verantwortlichkeit wecken, die bisher brach lag. Sie 
will so mehr als bisher •Kirche" werden, der Welt und der Zeit begegnen. 
Hierin soll das ganze Ordenswesen mitgehen. Der Titel des ihm mit- 
gegebenen konziliaren Dokuments enthält dieses Programm: •Dekret 
über die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens". 

1 Vgl. L. Frh. von Pastor, Gesdiidite der Päpste. Bd. XVI, 1 (Freiburg 1931) 651, Anm. 
7; vgl. Papst Pius XII., Allocutio vom 10. Sept. 1957, AAS 49 (1957) 811. 




