
Karl Wennemer 108 

•zeitgemäßen Erneuerung" geht es nur darum, dieses Zeichen des Kreu- 
zes von allem Zeitgebundenen, von uns her Kommenden zu befreien, von 
unserer Halbheit, unserer Beschränktheit, unserem Fanatismus. Die •zeit- 
gemäße Reform" der Orden ist erst erreicht, wenn das •Ärgernis" Christi 
durch sie in voller, gewiß auch erschreckender Helligkeit in Kirche und 
Welt aufleuchtet - bis er wiederkommt in Herrlichkeit. Dieser österlichen 
Herrlichkeit gilt alles: das Kreuz Christi selbst, das Kreuz Christi in der 
Kirche, das Kreuz Christi im Leben nach den Evangelischen Räten. 

Eucharistia 

Karl Wennemer SJ, Frankfurt am Main 

Frühzeitig ist das zentrale Geheimnis des christlichen Kultus mit dem grie- 
chischen Wort •Eucharistia" bezeichnet worden. Das kann nicht ohne 
guten Grund geschehen sein. Die Urkirche muß sich bewußt gewesen sein, 
daß sie mit diesem Wort etwas Wesentliches über den heiligsten Akt ihrer 
kultischen Feier aussagte. Um einigermaßen zum Sinn dieser Bezeichnung 
vorzudringen, wird es gut sein, uns zunächst einen Überblick über die 
geschichtliche Entwicklung dieser Bezeichnung zu verschaffen. 

Die Geschichte der Terminologie 

•Eucharistia" war nicht die erste Bezeichnung für das Opfermahl der 
Christen. Als solche muß wohl die aus dem Semitischen ins Griechische 
übernommene und übersetzte Wendung •Klasis tou artou" (= Brechen 
des Brotes) angesehen werden. Wie kam es dazu? Der Sitte des jüdischen 
Volkes folgend, hatte Jesus oft im Kreis seiner Jünger das gemeinsame 
Mahl mit einem Lobspruch Gottes und dem •Brechen" des Brotes, des 
Hauptbestandteils eines Mahles, eröffnet. So hielt er es auch beim letzten 
Mahle: Nach dem Vortisch, der dem Paschamahl eigen war, •nahm er 
Brot, sprach den Segen, brach und gab (es) ihnen und sprach: Dies ist mein 
Leib" (Mk 14,22); erst nach dem Mahle (vgl. 1 Kor 11,25) folgte beim 
Dankgebet die entsprechende sakramentale Handlung mit dem Kelch, in 
dem Jesus den Seinen sein Blut zu trinken gab (Mk 14,23-24). Im Auftrag 
Jesu und in seiner Vollmacht haben dann von Anfang an die christlichen 



Eucharistia 109 

Gemeinden bei ihren gottesdienstlichen Versammlungen die heilige Hand- 
lung Jesu wiederholt: •Ist der Becher des Segens, den wir segnen, nicht 
die Teilhabe am Blute Christi? Ist das Brot, das wir brechen, nicht die 
Teilhabe am Leibe Christi?" (1 Kor 10,16). 

Innerhalb der jüdischen Gemeinschaft konnte der Ausdruck •Brotbre- 
chen" eine engere und eine etwas weitere Bedeutung haben: Im engen 
und eigentlichsten Sinn bezeichnete er nur den Akt des Zerreißens des 
Brotfladens, vorgenommen durch den Vorsitzenden des Mahles, d. h. meist 
durch den Hausvater. Im erweiterten Sinn war er auch die Bezeichnung 
für den ganzen religiös geprägten Ritus, in den das Zerreißen des Brotes 
gleichsam eingebettet war: Der Vorsitzende richtete sich auf seinem Liege- 
polster auf, nahm sitzend das vor ihm liegende Brot in seine Hand und 
sprach darüber den Lobspruch: •Gepriesen sei der Herr, unser Gott, der 
König der Welt, der Brot aus der Erde hervorgehen läßt!" Die Mahl- 
genossen antworteten mit •Amen", worauf der Vorsitzende des Mahles 
das Brot brach und jedem der Mahlgenossen ein Stück reichte. Über die- 
sen, das Mahl einleitenden Ritus hinaus hat im Judentum der Terminus 
•Brotbrechen" niemals das ganze Mahl bezeichnet. 

Anders in der Urgemeinde und im Urchristentum. Hier finden wir das 
Wort alsbald als Bezeichnung des ganzen religiösen Gemeinschaftsmahles, 
zu dem die ersten Christen sich zusammenfanden. Es heißt in der Apostel- 
geschichte, daß die Christen von Jerusalem •bei der Lehre der Apostel und 
bei der Gemeinschaft, beim Brotbrechen und den Gebeten verharrten" 
(Apg 2,42); und ein paar Zeilen weiter: •Sie brachen in den Häusern das 
Brot, genossen ihre Speise in Jubel und Einfalt des Herzens und lobten 
Gott" (Apg 2,46). Das geschah vor allem am ersten Wochentag, also am 
Sonntag, dem •Herrentag" (Apk 1,10), an dem die Christen der Auf- 
erstehung des Herrn gedachten (Barn. 15,9). Als Paulus auf seiner Reise 
von Korinth nach Jerusalem durch Troas kam, versammelten sich die dor- 
tigen Christus-Gläubigen mit ihm am Abend des ersten Wochentages 
•zum Brotbrechen" (Apg 20, 7-12). Und in der •Lehre der zwölf Apostel" 
(aus dem Ende des ersten Jahrhunderts) lesen wir die Vorschrift: •Am 
Herrentag sollt ihr zusammenkommen, Brot brechen und danken, nach- 
dem ihr zuvor eure Sünden bekannt habt, damit euer Opfer rein sei" 
(14,1). Nach einem nicht selten zu beobachtenden Gesetz ist also in der 
Urchristenheit das Wort, das an sich nur einen Teil des Ganzen besagte, 
Bezeichnung der ganzen heiligen Mahlgemeinschaft geworden. Dazu mag 
beigetragen haben, daß der Ritus des Brotbrechens den Christen durch die 
Übung Jesu, der ihn wohl in einer besonderen, ihm eigenen Weise vor- 
genommen hatte (vgl. Lk 24,30-31.35), ehrwürdig und heilig geworden 
war. Außerdem barg er in der erweiterten Bedeutung (als Bezeichnung 



Karl Wennemer 210 

des ganzen Einleitungsritus) eine für die Christen bedeutsame und tiefe 
Symbolik in sich: Wie schon beim jüdischen Mahl die Austeilung des einen 
gesegneten Brotes die Mahlgenossen zur Einheit zusammenschloß und auf 
ihre Lebensgemeinschaft hinwies, so galt das in weit größerem Maße vom 
Brechen und Austeilen des eucharistischen Brotes beim heiligen Mahl der 
Christen: •Weil ein Brot (ist), sind ein Leib wir viele; denn alle haben wir 
an dem einen Brote teil" (1 Kor 10,17). 

Bevor wir nun auf die Entstehung des Terminus •Eucharistia", der bis 
heute die allgemeine Bezeichnung des christlichen Kultmahles geblieben 
ist, eingehen, wollen wir noch einen Blick auf die Entwicklung der äuße- 
ren Gestalt der Mahlfeier werfen. Nach dem Vorbild Jesu beim Abend- 
mahl hat die junge Christenheit zunächst das sakramentale Opfermahl 
mit einem Gemeinschaftsmahl verbunden, um auf diese Weise noch mehr 
die mit ihrem erhöhten Herrn und untereinander bestehende Gemein- 
schaft zum Ausdruck zu bringen und gleichzeitig tätige Liebe durch die 
Beköstigung der Armen ihrer Gemeinschaft zu üben. Dabei hat nach dem 
Vorbild des Abendmahles in der ersten Zeit höchstwahrscheinlich die 
sakramentale Handlung mit Brot und Wein das Sättigungsmahl ein- 
gerahmt, indem man den einleitenden Ritus des Brotbrechens zur Konse- 
kration des eucharistischen Brotes und entsprechend den Danksagungs- 
ritus am Schluß des Mahles zur Konsekration des eucharistischen Weines 
ausgestaltete. Aber es scheint, daß schon bald die durch das Sättigungs- 
mahl getrennten sakramentalen Akte zusammengezogen und beide an 
das Ende des Gemeinschaftsmahles gerückt worden sind. Zu dieser Auf- 
fassung berechtigt uns schon der Bericht, den der hl. Paulus im ersten 
Korintherbrief vom Verlauf des •Herrenmahles" - so nennt er das kul- 
tisch-religiöse Gemeinschaftsmahl der Christen - gibt (1 Kor 11,17-34); 
wenn nämlich die Brotkonsekration zu Beginn des Mahles stattgefunden 
hätte, wäre es schwer zu begreifen, wie ein Teil der Mahlgenossen die 
Rücksichtslosigkeit so weit treiben konnte, das Mahl vorzeitig zu beginnen 
und den einleitenden konsekratorischen Akt nicht abzuwarten. Auch in 
der •Lehre der zwölf Apostel" zeichnet sich diese Ordnung ab. Während 
dort Kap. 9,1-10,5 die Gebete, welche das Gemeinschaftsmahl begleiteten, 
mitgeteilt werden, wird Kap. 10,6 mit einigen Ausrufen geheimnisvoll 
zur Feier des sakramentalen Mahles, an dem nur teilnehmen durfte, wer 
•heilig" ist, übergeleitet1. 

Daneben muß schon früh die Tendenz bestanden haben, den Leib und 
das Blut des Herrn nicht mehr beim abendlichen Gemeinschaftsmahl zu 
empfangen, sondern bei dem morgendlichen Gottesdienst, wie er an den 
Sonntagen üblich geworden war. Darauf bezieht sich vielleicht die oben 
1 Vgl. J. P. Audet, La Didache, Paris 1958, 410-424. 



Eucharistia 111 

mitgeteilte Stelle aus der •Lehre der zwölf Apostel" vom •Brotbrechen" 
am •Herrentag" (14,1), so daß wir in dieser Schrift des ausgehenden 
ersten Jahrhunderts sowohl die Verbindung der Eucharistie mit dem 
Gemeinschaftsmahl (Kap 9-10) wie auch ihre getrennte Feier bezeugt 
fänden2. Ein anderes Zeugnis für die morgendliche Eucharistiefeier am 
Sonntag bietet der Brief des Plinius3, des Statthalters von Bithynien und 
Pontus, aus den Jahren 111-113 an seinen kaiserlichen Herrn (Trajan) in 
Rom. Er berichtet darin aufgrund eines gerichtlichen Verhörs, daß die 
Christen gewohnt seien, •an einem bestimmten Tage vor dem Morgen- 
grauen sich zu versammeln und für Christus, ihren Gott, im Wechsel einen 
Hymnus zu singen"; sie verpflichteten sich dabei, keine Verbrechen zu 
begehen; sie gingen dann auseinander, um zu späterer Stunde wieder 
zusammenzukommen zu einem harmlosen Mahl. Der Hymnus zu Ehren 
Christi meint gewiß das mit der Eucharistiefeier verbundene Dankgebet 
(worüber weiter unten). Von dieser morgendlichen eucharistischen Feier 
ist das einfache Gemeinschaftsmahl am Abend zu unterscheiden, das auch 
in der Folgezeit noch als •Liebesmahl" (Agape) fortlebte und nicht mit 
dem sakramentalen Mahl verbunden war. Um 150 bezeugt Justin, daß sich 
die Christen, •die sich in den Städten oder auf dem Lande befinden, alle 
an dem nach der Sonne benannten Tage (zum Gottesdienst) versammeln". 
In der folgenden Beschreibung der Feier erscheint schon die wesentliche 
Struktur unserer heutigen Messe: zuerst der Lesegottesdienst aus •den 
Denkwürdigkeiten der Apostel" oder aus •den Propheten" mit einer An- 
sprache des Vorsitzenden, dann die eucharistische Feier mit Brot und 
Wein (Apol. I, 67). Tertullian sagt: •Das Sakrament der Eucharistie, das 
vom Herrn zur Zeit des Essens (d. h. der Abend- oder Hauptmahlzeit) 
gefeiert und allen (den Aposteln) anvertraut worden war, empfangen wir 
auch in den Versammlungen vor Aufgang des Lichtes, und zwar nur aus 
der Hand der Vorsitzenden" (De corona 3). Die Trennung des Gemein- 
schafts- oder Liebesmahls vom Opfermahl hat sich dann verfestigt, wofür 
sich die Zeugnisse im dritten Jahrhundert mehren. In der •apostolischen 
Überlieferung" (aus den ersten Jahrzehnten des 3. Jahrhunderts) unter- 
scheidet ihr Verfasser Hippolyt von Rom klar das Opfermahl (die •obla- 
tio"), von dem in Nr. 4 und Nr. 23 die Rede ist, von dem Liebesmahl (ohne 
Eucharistie), dessen Ordnung Nr. 26 mitgeteilt wird4. 

In dem eben angeführten Zeugnis des Tertullian tauchte das Wort 
•Eucharistia" als Bezeichnung des sakramentalen Mahles auf. Dies ist 

2 Vgl. R. Knopf, Die Lehre der zwölf Apostel, Tübingen 1920, 35 f. (zu Did. 14, 1). 
3 Vgl. Kirch, Enchiridion fontium ..., Freiburg i. Br. 1960, Nr. 30; Jungmann, Missarum 
Sollemnia 1, Freiburg i. Br. 1962, 23. 
4 B. Botte, La tradition apostolique (Sources chretiennes), Paris 1946. 



Karl Wennemer U2 

aber bei weitem nicht das erste Mal, daß es in den frühen christlichen 
Schriften erscheint. Um seine Entstehung zu begreifen, müssen wir, wie 
bei dem Wort •Brotbrechen", in den Abendmahlssaal zurückkehren. Jesus 
hat beim Letzten Mahle, wie oben schon gesagt, über dem Brot, bevor er es 
brach und es den Seinen reichte, ein kurzes Lob- oder Dankgebet gespro- 
chen (Mt 26,26; Mk 14,22; Lk 22,19; 1 Kor 11,24); so hatte er es schon 
immer gehalten, wenn er im Kreis derer, die ihm folgten, mit dem Brot- 
brechen das Mahl eröffnete; vgl. die Geschichte von der wunderbaren 
Speisung: Mt 14,19; 15,36; Mk 6,41; 8,6.7; Lk 9,16; Joh 6,11.23; und 
nach der Auferstehung Lk 24,30. Desgleichen hat er nach dem letzten 
Mahle über dem Becher, bevor er ihn den Seinen als sein Blut reichte, Gott 
gepriesen und Dank gesagt (Mt 26,27; Mk 14,23; Lk 22,17.20; 1 Kor 
11,25). 

In diesem Tun Jesu spiegelt sich die jüdische Tischsitte, die jedes Mahl 
durch den doppelten Tischsegen zu einem religiösen Akt machte. Der 
kurze Lobspruch, den der jüdische Hausvater zu Beginn des Tisches über 
das Brot sprach, bevor er es brach und austeilte (vgl. oben), bildete den 
•Segen" vor Tisch. Feierlicher und eindrucksvoller noch wurde am Ende 
des Mahles das Tischdankgebet, verbunden mit dem sogenannten •Se- 
gensbecher", rituell geformt und ausgestaltet. Nachdem der Tisch abge- 
deckt worden war, richtete sich der Vorsitzende des Mahles auf seinem 
Polster aus der liegenden Haltung auf und nahm sitzend vom Tischdiener 
einen Becher mit Wein entgegen. Dann forderte er die Mahlgenossen zum 
Dankgebet auf mit den Worten: •Lasset uns preisen den Herrn, unsern 
Gott, dessen ist, was wir genossen haben"; die Tischgenossen antworteten: 
•Gepriesen sei unser Gott für die Speise, die wir gegessen haben". Nach 
diesem einleitenden, im Wechsel gesprochenen Aufforderungssegen folg- 
ten die eigentlichen Benediktionen: Der Vorsitzende nahm den Kelch mit 
der Rechten, hielt ihn eine Handbreit über den Tisch und sprach, die 
Augen auf den Kelch gerichtet, im Namen aller das Dankgebet, das in den 
Tagen Jesu etwa folgende drei Benediktionen umfaßte: 1. •Gepriesen 
seist du, Herr, unser Gott, König der Welt, der du die ganze Welt ernährst 
mit Güte, Gnade, Barmherzigkeit". 2. •Wir danken dir, Herr, unser Gott, 
daß du uns ein gutes und weites Land hast in Besitz nehmen lassen". 
3. •Erbarme dich, Herr, unser Gott, über Israel, dein Volk, und über Jeru- 
salem, deine Stadt, und über Zion, die Wohnung deiner Herrlichkeit, und 
über deinen Altar und über deinen Tempel. Gepriesen seist du, Herr, der 
du Jerusalem baust". Es folgte wohl noch ein eigener Lobspruch über dem 
Becher mit Wein: •Gepriesen seist du, Herr, unser Gott, König der Welt, 
der die Frucht des Weinstockes schafft". Die Mahlgenossen beantworteten 
alles mit •Amen", sich so die Benediktion zu eigen machend. Dann trank 



Eucharistia 113 

man den Becher; jeder hatte seinen eigenen; der Vorsitzende gab aber das 
Zeichen zum Trinken, indem er seinen Becher zum Munde führte5. 

Nach dem Wortlaut der Abendmahlsberichte müssen wir annehmen, 
daß Jesus sich dem Tischritus eines jüdischen Festmahles, das im Falle 
seines letzten Mahles ein Paschamahl war, angeschlossen hat. Gewiß hat 
er aber die Benediktionen (die Lob- und Danksprüche mit Bitten) aus der 
neuen Situation heraus, da er das neue Ostermahl zum Gedächtnis der 
durch ihn geschaffenen Erlösung feierte und für alle Zeiten stiftete, in 
seinem Sinne umgeformt und neu gestaltet. Ausdrücklich wird ja gesagt, 
daß er, entgegen der Sitte, das Darreichen des gesegneten Brotes und 
Weines mit den Deuteworten •das ist mein Leib", •das ist mein Blut" 
begleitete; auch war es gegen das Herkommen, daß er seinen eigenen 
Kelch nach dem Segen den Jüngern reichte und sie alle daraus trinken ließ, 
was wiederum nur aus der Natur der Neustiftung zu erklären ist, in der 
der Segensbecher dem Deutewort entsprechend das Blut des Herrn ent- 
hielt. Da unsere Abendmahlsberichte offenbar zugleich ein Bild von dem 
liturgischen Geschehen bei den mit dem sakramentalen Mahl verbundenen 
Gemeinschaftsmahlen der ersten Christen erkennen lassen - sie taten ja 
nach Jesu Befehl, was er getan hatte, und Paulus spricht 1 Kor 10,16 ganz 
im Sinne des Abendmahlgeschehens von •dem Brot, das wir brechen" 
und von •dem Kelch des Segens, den wir segnen" - so müssen wir anneh- 
men, daß auch das eucharistische Gemeinschaftsmahl der Urchristenheit 
sich zwar den Formen des jüdischen Mahles anschloß, aber doch so, daß es 
in Wahrheit das neue Opfermahl des Neuen Bundes war, in dem mit den 
gewandelten Gaben von Brot und Wein das einmalige Opfer Jesu am 
Kreuz mit seiner ganzen Heilsgnade gegenwärtig wurde und dementspre- 
chend auch Lob, Dank und Bitte aus dem Geist Jesu und aus der neuen 
Heilssituation heraus gestaltet sein mußten. Als in der weiteren Entwick- 
lung beide Konsekrationsakte am Ende des Gemeinschaftsmahles voll- 
zogen und später ganz davon getrennt wurden, war die notwendige Folge, 
daß diese nun von einer einzigen •Danksagung" eingeleitet oder auch 
umschlossen wurden. Dadurch trat die •Danksagung" in ihrer rituellen 
und sachlichen Bedeutung nur um so mehr hervor. 

So ist es nicht zu verwundern, daß, wie früher von der Funktion des 
Brotbrechens, nun von der des dankenden Lobpreises her die Benennung 
des sakramentalen Geschehens ihren Ausgang nimmt. Die Juden benann- 
ten die Handlung des doppelten Tischsegens mit dem Substantiv 
•Berakha" (Lobpreisung, Segnung) und dem entsprechenden Verbum 
•barekh" (lobpreisen, segnen). Das Verbum •barekh" wird auch in den 

5 Vgl. Billerbeck, IV (Exkurs: Ein altjüdisches Gastmahl. Ferner: Jeremias, Die Abend- 
mahlsworte Jesu) 3. Aufl., 103-105. 



Karl Wennemer 114 

Abendmahlstexten vorausgesetzt und ist dort im griechischen Neuen 
Testament sowohl durch •eucharistein" (Mt26,27; Mk 14,23; Lk22,19.20; 
1 Kor 11,24-25) wie durch •eulogein" (Mt 26,26; Mk 14,22; 1 Kor 10,16) 
wiedergegeben. Einen ähnlichen Wechsel von •eucharistein" und •eulo- 
gein" haben wir in den oben angegebenen Berichten von der wunder- 
baren Speisung. Obgleich das griechische Verbum •eulogein" an sich nur 
•preisen" und •segnen" bedeutet, •eucharistein" aber nur •dankbar sein" 
und •danksagen", so können sie doch in der Wiedergabe des semitischen 
•barekh" nicht sehr unterschiedlich verstanden werden. Bei dem •barekh" 
des Tischsegens handelt es sich ja um ein Rühmen Gottes, das aus dem 
Bedenken seiner Wohltaten, die er als Schöpfer und als König Israels 
spendete, erwuchs. In der Wiedergabe von •barekh" ist daher •eulogein" 
ein Preisen aus dankbarer Gesinnung und •eucharistein" ein Danken im 
Gedenken an die Großtaten Gottes; sie fallen somit praktisch in ihrer 
Bedeutung zusammen. Tatsächlich hat aber sehr bald die Entwicklung in 
der liturgischen Terminologie der Christenheit eindeutig dem Verbum 
•eucharistein" den Vorzug gegeben, wie auch dem entsprechenden Sub- 
stantiv •eucharistia" (gegenüber •eulogia"). 

Gleichzeitig geht die Entwicklung dahin, daß •eucharistia" und •eucha- 
ristein" auch in weiterer Bedeutung in Anwendung kommen. Sie bezeich- 
nen nun nicht mehr nur, wie noch in den vom jüdischen Tischritual beein- 
flußten Einsetzungsberichten, die Funktion des •barekh", des dankerfüll- 
ten Lobspruches, sondern die ganze kultische Handlung des neutestament- 
lichen Opfermahles, die ja nach dem Willen und in der Machtvollkom- 
menheit Christi als Ganzes das dankbare und zugleich wirksame •Geden- 
ken" seines Erlösungswerkes, jener Großtat der göttlichen Liebe, ist. Dies 
•Gedenken", das in die Wirklichkeit setzt, vollzieht sich durch den Nach- 
vollzug der Handlung Jesu mit Brot und Wein; zu ihm gehören außer den 
über Brot und Wein gesprochenen Deuteworten auch die einrahmenden 
Worte des lobpreisenden Dankens und des vertrauensvollen Bittens. In 
diesem umfassenden Sinne stoßen wir auf die Worte •eucharistia" und 
•eucharistein" in den Ignatiusbriefen (Phil. 4,1; Smyrn. 7,1a; 8,1; Eph. 
13,1) und bei Justin (vor allem Apol. I, 65-57), um nur die frühesten 
Dokumente zu nennen. Dabei wird •eucharistia" nicht selten Ausdruck 
für •Opfer" oder •Opfermahl", was leicht zu begreifen ist, wenn es die 
ganze kultische Opferhandlung bezeichnen kann. Für Philo schon lag der 
Begriff •eucharistia" sehr nahe bei •thysia" (Opfer). Ganz konkret wird 
•eucharistia" dann auch Bezeichnung des sakramentalen Leibes und Blu- 
tes des Herrn (vgl. Ignatius, Smyrn. 7, lb; Justin, Apol. I, 66)6. 

6 Näheres vgl. Theodor Schermann, Eucharistia und Eucharistein in ihrem Bedeutungs- 
wandel bis 200 n. Chr. Philologus 69 (1910) 375-410. 



Eucharistie. 115 

Theologische Bedeutung 

Es geht hier eigentlich nur um die Zusammenfassung und um die Besin- 
nung auf das, was aus der Geschichte der Terminologie schon feststeht. 
Wir gehen am besten von der etymologischen Wurzel der Worte •eucha- 
ristia" und •eucharistein" aus. Das etymologische Grundwort ist •charis". 
•Charis" ist einmal die aus Gottes Huld geschenkte Gnadentat und 
Gnadengabe und anderseits - als Gegengabe - der Dank des mit Got- 
tes Gnade Beschenkten. Der •Wohlbeschenkte" (eucharistos) ist zugleich 
in Folge davon der Dankbare (wiederum = eucharistos); vgl. Kol 3,15. 
Davon weiter abgeleitet bedeutet das Verbum •eucharistein" dankbar sein, 
aber auch danksagen; entsprechend das Substantiv •eucharistia" Dankbar- 
keit, aber auch Danksagung, Dankgebet. Wenn nun auch die beiden Worte 
•eucharistia" und •eucharistein" an sich nur die Antwort des Beschenkten 
an den Schenker besagen (als das Dankbarsein und Danksagen), so haben 
sie doch schon rein etymologisch durch ihren Zusammenhang mit der 
•Charis" (= 1. Gnadengeschenk, 2. •Rückgabe" des Geschenkes im Dank) 
eine größere Nähe zur objektiven Gnade und Gnadengabe als etwa 
das deutsche Wort •Dank". Daher sind sie von Haus aus eher geeig- 
net, jener sakramentalen Handlung als Terminus zu dienen, die einer- 
seits ein •Gedenken", nämlich eine preisende •Verkündigung" der Groß- 
taten Gottes, vorab des Heilstodes seines Sohnes, ist (1 Kor 11,26), ander- 
seits ein Gegenwärtigsetzen jener Großtaten mit ihrer ganzen erlösenden 
Kraft und gnadenvollen Auswirkung. Nach dieser doppelten Seite hin, 
die sich ja schon in der Sinnfülle der beiden Worte innerhalb der christ- 
lichen liturgischen Sprache zu erkennen gibt, soll nun die •eucharistia" 
und das •eucharistein" noch betrachtet werden. 

Eucharistia als Verkündigung 

Diese Verkündigung geschieht in der sakramentalen Handlung in doppel- 
ter Weise, einmal durch das formale, lobpreisende Wort, dann auch durch 
das objektive Zeichen (bestehend aus Wort und Handlung). 

Daß die •Eucharistia" nach dem Vorbild der jüdischen Paschaliturgie 
und nach dem Vorbild des Gott dankenden und lobpreisenden Christus 
bei seinem letzten Mahle eine solche formale Verkündigung der Großtaten 
Gottes ist, erkennen wir am besten durch die frühe Formgebung der Eucha- 
ristia in der jungen Kirche. Ein Bild davon gibt uns schon Justin in seiner 
ersten Apologie, Kap. 65 und 67. Danach wird nach dem Wortgottesdienst 
(mit Lesung, Ansprache, Gebeten) •dem Vorsteher der Brüder" (dem 
Bischof) Brot und ein Becher mit Mischwein gebracht. Dieser nimmt es in 
Empfang und •sendet dem Vater des Alls durch den Namen des Sohnes 



Karl Wennemer 116 

und des Heiligen Geistes ... Gebete in gleicher Weise wie auch Dank- 
sagungen empor, soviel ihm nur möglich ist". Das Volk •stimmt zu, indem 
es das Amen spricht". •Dann findet (durch die Diakone) die Austeilung 
dessen, worüber die Danksagung gesprochen ist, an alle Anwesenden 
statt". Diese •Danksagung" erkennen wir noch deutlicher in ihrem Inhalt 
aus der Traditio apostolica (der Kirchenordnung) des Hippolyt. Auch 
hier (nr. 4) wird die •Eucharistie" damit eingeleitet, daß dem Vorsteher 
(Bischof) von Diakonen die •prosphora" (Oblatio, Gabe), nämlich Brot 
und Wein, gebracht wird. Dann folgt durch den Bischof (nach dem jüdi- 
schen Vorbild bei der Danksagung am Ende des Mahles) die feierliche 
Aufforderung der Gemeinde zum Danksagen mit den im Wechsel ge- 
sprochenen Zurufen (wie heute noch in der Messe): •Der Herr sei mit 
euch!" - •Und mit deinem Geiste!" - •Empor die Herzen!" - •Wir haben 
sie beim Herrn". - •Laßt uns danken dem Herrn!" - •Das ist würdig und 
recht". Darauf der Bischof im Namen aller: •Wir danken dir, Gott, durch 
Deinen geliebten Knecht Jesus Christus, den Du in den letzten Zeiten ge- 
sandt hast, uns zum Heiland und Erlöser und Boten Deines Willens. Er ist 
der Logos, unlöslich mit Dir verbunden; durch ihn hast Du das All ge- 
schaffen, so hat es Dir Wohlgefallen. Du hast ihn vom Himmel entsandt 
in einer Jungfrau Schoß, in ihm nahm er Fleisch an und ward als Dein 
Sohn erwiesen, aus dem Heiligen Geist und der Jungfrau geboren. Deinen 
Willen zu erfüllen und Dir ein heiliges Volk zu bereiten, breitete er seine 
Hände aus, da er litt, auf daß er vom Leiden erlöse, die da an Dich glau- 
ben. - Und als er sich dem freiwilligen Leiden überlieferte, um den Tod 
zu vernichten und die Fesseln des Teufels zu zerbrechen, die Hölle zu zer- 
treten, die Gerechten zu erleuchten, das Ende (des Alten Bundes) festzu- 
setzen und die Auferstehung zu offenbaren, nahm er Brot, dankte und 
sprach: ,Nehmet, esset, dies ist mein Leib, der für euch gebrochen wird'. 
Ebenso auch den Kelch und sagte: ,Dies ist mein Blut, das für euch ver- 
gossen wird. Sooft ihr dies tut, begeht ihr mein Gedächtnis'. - Indem wir 
also gedenken seines Todes und seiner Auferstehung, bringen wir Dir das 
Brot und den Kelch dar und danken Dir, daß Du uns würdig geachtet hast, 
vor Dir zu stehen und Dir Priesterdienst zu leisten. - Und wir bitten Dich, 
daß Du herabsendest Deinen heiligen Geist auf das Opfer der Gemeinde. 
Versammle sie zur Einheit und gib allen Heiligen, die davon genießen, 
daß sie erfüllt werden mit Heiligem Geiste, zum Glauben gestärkt werden 
in der Wahrheit, damit wir Dich loben und preisen durch Deinen Knecht 
Jesus Christus, durch den Dir sei Preis und Ehre in Deiner heiligen Ge- 
meinde jetzt und in alle Ewigkeit. Amen." Nach dieser Eucharistie erfolgt 
wie oben die Austeilung der konsekrierten Gaben. 



Eucharistia 117 

Die Verkündigung der Großtaten Gottes geschieht aber auch durch das 
objektive Zeichen, das sich in Handlung und Wort vollzieht. Der Vor- 
sitzende der Eucharistie, der in der Gemeinde den Priesterdienst im Auf- 
trag Christi ausübt, spricht ja über Brot und Wein die Deuteworte •das 
ist mein Leib", •das ist mein Blut". Damit wird das •Brot", das er in 
Händen hält, Zeichen des inkarnierten, leibhaftigen Herrn, und zwar, 
weil es •Brot" ist (d. h. menschliche Nahrung), Zeichen seiner im Gehor- 
sam gegen den Vater und in Liebe zu uns am Kreuz vollzogenen Selbst- 
hingabe für uns. Ebenso wird der •Wein", den er im Kelch vor sich hält, 
Zeichen des Blutes und damit des menschlichen Lebens Christi, und zwar, 
weil es ein Trank ist (d. h. Mittel zur Erhaltung des Lebens), Zeichen 
seiner im Gehorsam gegen den Vater und in Liebe zu uns am Kreuz voll- 
zogenen Hingabe seines Lebens für uns. Im Zeichen des •Brotes" und 
•Weines", die uns dargereicht werden zur •Nahrung", wird Christi Heils- 
tat für uns, die er durch sein ganzes Leben und vorab durch seinen Tod 
vollbrachte, anschaulich und deutlich; unter diesen Zeichen wird Christi 
•Gedächtnis" gefeiert (1 Kor 11,24.25), und wird es unübersehbar, daß 
wir von Christus und seiner Hingabe leben. 

Eucharistia als Vergegenwärtigung 

Die •Eucharistia" bleibt nicht nur formale Verkündigung und objektives 
Zeichen der Großtat Gottes, die da besteht in der Wirklichkeit des inkar- 
nierten Gottessohnes und seines erlösenden und unser Heil schaffenden 
Werkes. Indem dies alles preisend verkündet und zeichenhaft dargestellt 
wird, tritt es zugleich in die Wirklichkeit. In aller Wahrheit wird der leib- 
haftige, lebendige Christus unter den Zeichen von Brot und Wein gegen- 
wärtig. Denn Jesus hat über dem Brot, das er in Händen hielt, nicht ge- 
sagt: •Das ist ein Zeichen meines Leibes", noch über dem Wein in dem 
Kelch: •Das ist ein Zeichen meines Blutes", sondern schlicht und ohne 
Einschränkung: •Das ist mein Leib", •das ist mein Blut". Gewiß sind nun 
die Gestalten von Brot und Wein auch Zeichen, Hinweis auf den Leib und 
das Blut des Herrn, aber zugleich müssen wir - auf das Wort des Herrn 
hin - es im Glauben ergreifen und festhalten, daß unter diesen Zeichen 
und Gestalten Leib und Blut, d. h. der ganze lebendige Christus zugegen 
ist. So hat es auch die vom Geiste Christi erleuchtete und geleitete Kirche 
von Anfang an verstanden. Zeuge ist Paulus, wenn er sagt, daß der Genuß 
der eucharistischen Gaben •Anteil am Leibe und Blute Christi" gibt 
(1 Kor 10, 16), und daß daher, •wer unwürdig dies Brot ißt oder den 
Kelch des Herrn trinkt, schuldig wird am Leibe und Blute des Herrn" 
(1   Kor 11, 27), und •sich ein Gericht ißt und trinkt, weil er den Leib 



Karl Wennemer 118 

nicht unterscheidet" von gewöhnlicher Speise und sich lieblos und un- 
ordentlich benimmt beim •Herrenmahl" (1 Kor 11, 29). Ebenso klar hat 
Johannes als •Mund" des erhöhten Herrn das bei ihm in Form der Ver- 
heißung gegebene Einsetzungswort Christi (Jo 6, 51c) in der anschließen- 
den eindringlichen Offenbarungsrede (6, 53-58) in seinem Realsinn her- 
ausgestellt und die Notwendigkeit des realen Genusses des Leibes und 
Blutes des Herrn betont. So verwundert es nicht, wenn Ignatius von An- 
tiochien im Brief an die Smyrnäer (7, 1) im Gegensatz zu den Irrlehrern 
bekennt, daß die •Eucharistia das Fleisch unseres Heilandes Jesus Chri- 
stus ist, das für unsere Sünden gelitten, das der Vater in seiner Güte auf- 
erweckt hat", oder wenn er im Brief an die Philadelphier (4) die Christen 
mahnt, •eine Eucharistie zu gebrauchen - denn ein Fleisch unseres Herrn 
Jesus Christus (gibt es nur) und einen Kelch zur Einigung seines Blutes, 
einen Altar, wie einen Bischof zusammen mit dem Presbyterium und den 
Diakonen, meinen Mitknechten -, auf daß ihr, was ihr auch tut, nach 
Gottes Willen tut", oder wenn er im Brief an die Römer (7, 3) seinem 
eigenen Verlangen nach dem eucharistischen Mahl Ausdruck gibt: •Nicht 
reizt mich eine vergängliche Speise, noch auch die Reize dieses Lebens. 
Brot Gottes will ich, das ist Jesu Christi Fleisch, des aus dem Samen 
Davids (Stammenden), und zum Trank will ich sein Blut, das ist ein un- 
vergängliches Liebesmahl". Die Reihe der Zeugnisse aus der späteren 
Zeit könnte beliebig fortgeführt werden. 

Gegenwärtig wird aber unter den Gestalten von Brot und Wein der 
ganze Christus, d. h. also der Christus, der als das Wort Gottes und als 
der wesensgleiche Sohn des Vaters im Schoß der Jungfrau durch das Wir- 
ken des Heiligen Geistes unser Fleisch annahm, der sein dem Willen des 
Vaters und unserm Heil dienendes Leben im Opfertod am Kreuz voll- 
endete und sich •heiligte" (Jo 17, 19), um uns alle an sich zu ziehen und 
mit seinem Leben zu erfüllen (vgl. Mk 10,45; Jo 12,32; 10,10), der ein- 
mal wiederkommen wird, um an allen im Glauben und in der Liebe mit 
ihm Geeinten das Werk der Rettung zu Ende zu führen. Mit der realen 
Gegenwart des inkarnierten, im Durchgang durch den Tod zur Vollendung 
gelangten und einmal wiederkehrenden Herrn sind alle diese Heilstat- 
sachen in der Eucharistie gegenwärtig, insofern sie in die Person Christi 
gleichsam aufgehoben sind und so eine überzeitliche, dauernde, in der 
Eucharistie auch zeichenhaft erscheinende Wirklichkeit bilden. So erscheint 
die Inkarnation, d. h. der Eintritt des Gottessohnes in die Welt und sein 
Gegenwärtigwerden im Fleisch, in der sakramentalen •Verleiblichung" 
und Vergegenwärtigung unter den Gestalten von Brot und Wein. So 
erscheint das Opfer des menschgewordenen Gottessohnes am Kreuz, mit 
dem er in die Ewigkeit eingegangen ist, um es ständig dem Vater vorzu- 



Eucharistia 119 

stellen, in der sakramentalen Selbsthingabe zur Speisung der Menschen, 
wie oben schon dargelegt wurde; weshalb die Eucharistie mit dem Kreuz- 
opfer das eine Opfer des Neuen Bundes bildet. So •erscheint" auch und 
wird gleichsam vorausgenommen seine endzeitliche Wiederkunft in seinem 
Kommen unter den eucharistischen Gestalten, insofern dieses ja jener zur 
Vorbereitung dient (vgl. 1 Kor 11, 26 •bis er kommt"). 

Indem nun so die ganze Heilswirklichkeit Christi in der Eucharistie 
vergegenwärtigt wird, vollzieht sich an uns ihre Aktualisierung, sofern 
wir in sie lebendig hineingezogen werden. Durch dies •eine Brot" und 
diesen •einen Trank" werden wir zur Einheit des Leibes Christi zusam- 
mengeschlossen (1 Kor 10, 17), wodurch das Geheimnis der Inkarnation 
auf uns gnadenvoll ausgedehnt wird; denn im Leibe Christi bilden wir 
den einen •Christus" (vgl. Gal 3, 26-29). Durch die Kraft dieser •geisti- 
gen Speise" und dieses •geistigen Trankes" (1 Kor 10, 3-4) werden wir 
auch in der Einheit des •Leibes" Christi hineingezogen in das heiligende 
Opfer Christi, in seine sühnende und heiligende Kraft, so daß wir dem 
alten Menschen absterben und den neuen Menschen anziehen und mit 
Christus im Sterben durchdringen zum Leben. Und so vollzieht sich in 
der Eucharistie die Vorbereitung für unsere Endvollendung bei der Wie- 
derkehr des Herrn; sie ist eine Vorwegnahme des ewigen Gastmahles und 
gibt einen Vorgeschmack von der ewigen Seligkeit. 

Während wir also in der heiligen Eucharistie preisend der Großtaten 
Gottes zu unserm Heile gedenken und dafür danken, werden eben diese 
Großtaten Gottes für uns aktualisiert: Wir werden hineingenommen in 
Christus und damit in die große Heilsbewegung, die aus diesem Leben 
zum ewigen Leben führt. Im Sinne des 21. Psalms können wir daher ein- 
fallen in den Lobpreis Christi, den er rückblickend auf sein Werk der 
Erlösung betet: •Ihm (Gott) gilt mein Lobpreis in großer Gemeinde, 
meine Gelübde erfülle ich vor den Gottesfürchtigen. Die Armen werden 
essen und satt werden, es werden rühmen den Herrn, die ihn suchen. Euer 
Herz soll ewig leben" (Ps 21, 26-27). 




