Karl Wennemer 108

»zeitgemdflen Erneuerung® geht es nur darum, dieses Zeichen des Kreu-
zes von allem Zeitgebundenen, von uns her Kommenden zu befreien, von
unserer Halbheit, unserer Beschrinktheit, unserem Fanatismus. Die ,,zeit-
gemifle Reform® der Orden ist erst erreicht, wenn das , Argernis“ Christi
durch sie in voller, gewifl auch erschreckender Helligkeit in Kirche und
Welt aufleuchtet — bis er wiederkommt in Herrlichkeit. Dieser osterlichen
Herrlichkeit gilt alles: das Kreuz Christi selbst, das Kreuz Christi in der
Kirche, das Kreuz Christi im Leben nach den Evangelischen Riten.

Eucharistia

Karl Wennemer S], Frankfurt am Main

Frithzeitig ist das zentrale Geheimnis des christlichen Kultus mit dem grie-
chischen Wort ,Eucharistia“ bezeichnet worden. Das kann nicht ohne
guten Grund geschehen sein. Die Urkirche mufl sich bewufit gewesen sein,
dafl sie mit diesem Wort etwas Wesentliches iiber den heiligsten Akt ihrer
kultischen Feier aussagte. Um einigermafien zum Sinn dieser Bezeichnung
vorzudringen, wird es gut sein, uns zunachst einen Uberblick iiber die
geschichtliche Entwicklung dieser Bezeichnung zu verschaffen.

Die Geschichte der Terminologie

»Eucharistia® war nicht die erste Bezeichnung fiir das Opfermahl der
Christen. Als solche mufl wohl die aus dem Semitischen ins Griechische
tibernommene und iibersetzte Wendung ,Klasis tou artou” (= Brechen
des Brotes) angesehen werden. Wie kam es dazu? Der Sitte des jidischen
Volkes folgend, hatte Jesus oft im Kreis seiner Jiinger das gemeinsame
Mahl mit einem Lobspruch Gottes und dem ,Brechen® des Brotes, des
IHauptbestandteils eines Mahles, eroffnet. So hielt er es auch beim letzten
Mahle: Nach dem Vortisch, der dem Paschamahl eigen war, ,nahm er
Drot, sprach den Segen, brach und gab (es) ihnen und sprach: Dies ist mein
Leib“ (Mk 14,22); erst nach dem Mabhle (vgl. 1 Kor 11,25) folgte beim
Dankgebet die entsprechende sakramentale Handlung mit dem Keldh, in
dem Jesus den Seinen sein Blut zu trinken gab (Mk 14,23-24). Im Auftrag
Jesu und in seiner Vollmacht haben dann von Anfang an die christlichen



Eucharistia 109

Gemeinden bei ihren gottesdienstlichen Versammlungen die heilige Hand-
lung Jesu wiederholt: ,Ist der Becher des Segens, den wir segnen, nicht
die Teilhabe am Blute Christi? Ist das Brot, das wir brechen, nicht die
Teilhabe am Leibe Christi?“ (1 Kor 10, 16).

Innerhalb der jiidischen Gemeinschaft konnte der Ausdruck ,Brotbre-
chen® eine engere und eine etwas weitere Bedeutung haben: Im engen
und eigentlichsten Sinn bezeichnete er nur den Akt des Zerreiflens des
Brotfladens, vorgenommen durch den Vorsitzenden des Mahles, d. h. meist
durch den Hausvater. Im erweiterten Sinn war er auch die Bezeichnung
fiir den ganzen religids geprigten Ritus, in den das Zerreiflen des Brotes
gleichsam eingebettet war: Der Vorsitzende richtete sich auf seinem Liege-
polster auf, nahm sitzend das vor ihm liegende Brot in seine Hand und
sprach dariiber den Lobspruch: ,Gepriesen sei der Herr, unser Gott, der
Kénig der Welt, der Brot aus der Erde hervorgehen lifit!“ Die Mahl-
genossen antworteten mit ,Amen®, worauf der Vorsitzende des Mahles
das Brot brach und jedem der Mahlgenossen ein Stiick reichte. Uber die-
sen, das Mah) einleitenden Ritus hinaus hat im Judentum der Terminus
,Brotbrechen® niemals das ganze Mahl bezeichnet.

Anders in der Urgemeinde und im Urdhristentum. Hier finden wir das
Wort alsbald als Bezeichnung des ganzen religiosen Gemeinschaftsmahles,
zu dem die ersten Christen sich zusammenfanden. Es heifit in der Apostel-
geschichte, daf die Christen von Jerusalem ,bei der Lehre der Apostel und
bei der Gemeinschaft, beim Brotbrechen und den Gebeten verharrten®
(Apg 2,42); und ein paar Zeilen weiter: ,Sie brachen in den Héusern das
Brot, genossen ihre Speise in Jubel und Einfalt des Herzens und lobten
Gott“ (Apg 2,46). Das geschah vor allem am ersten Wochentag, also am
Sonntag, dem ,Herrentag® (Apk 1,10), an dem die Christen der Auf-
erstehung des Herrn gedachten (Barn. 15,9). Als Paulus auf seiner Reise
von Korinth nach Jerusalem durch Troas kam, versammelten sich die dor-
tigen Christus-Glaubigen mit ihm am Abend des ersten Wochentages
,zum Brotbrechen“ (Apg 20, 7-12). Und in der ,Lehre der zwolf Apostel®
(aus dem Ende des ersten Jahrhunderts) lesen wir die Vorschrift: ,Am
Herrentag sollt ihr zusammenkommen, Brot brechen und danken, nach-
dem ihr zuvor eure Siinden bekannt habt, damit euer Opfer rein sei”
(14,1). Nach einem nicht selten zu beobachtenden Gesetz ist also in der
Urdhristenheit das Wort, das an sich nur einen Teil des Ganzen besagte,
Bezeichnung der ganzen heiligen Mahlgemeinschaft geworden. Dazu mag
beigetragen haben, daf der Ritus des Brotbrechens den Christen durch die
Ubung Jesu, der ihn wohl in einer besonderen, ihm eigenen Weise vor-
genommen hatte (vgl. Lk 24,30-31.35), ehrwiirdig und heilig geworden
war. AuRerdem barg er in der erweiterten Bedeutung (als Bezeichnung



Karl Wennemer 110

des ganzen Einleitungsritus) eine fiir die Christen bedeutsame und tiefe
Symbolik in sich: Wie schon beim jiidischen Mahl die Austeilung des einen
gesegneten Brotes die Mahlgenossen zur Einheit zusammenschlof und auf
ihre Lebensgemeinschaft hinwies, so galt das in weit groflerem Mafle vom
Brechen und Austeilen des eucharistischen Brotes beim heiligen Mahl der
Christen: , Weil ein Brot (ist), sind ein Leib wir viele; denn alle haben wir
an dem einen Brote teil“ (1 Kor 10, 17).

Bevor wir nun auf die Entstehung des Terminus »Eucharistia®, der bis
Leute die allgemeine Bezeichnung des christlichen Kultmahles geblieben
ist, eingehen, wollen wir noch einen Blick auf die Entwicklung der dufie-
ren Gestalt der Mahlfeier werfen. Nach dem Vorbild Jesu beim Abend-
mahl hat die junge Christenheit zunichst das sakramentale Opfermahl
it einem Gemeinschaftsmahl verbunden, um auf diese Weise noch mehr
die mit ihrem erhohten Herrn und untereinander bestehende Gemein-
schaft zum Ausdruck zu bringen und gleichzeitig titige Liebe durch die
Bekostigung der Armen ihrer Gemeinschaft zu iiben. Dabei hat nach dem
Vorbild des Abendmahles in der ersten Zeit hochstwahrscheinlich die
sakramentale Handlung mit Brot und Wein das Sattigungsmahl ein-
gerahmt, indem man den einleitenden Ritus des Brotbrechens zur Konse-
kration des eucharistischen Brotes und entsprechend den Danksagungs-
ritus am Schlufl des Mahles zur Konsekration des eucharistischen Weines
ausgestaltete. Aber es scheint, daf} schon bald die durch das Séttigungs-
mahl getrennten sakramentalen Akte zusammengezogen und beide an
das Ende des Gemeinschaftsmahles geriickt worden sind. Zu dieser Auf-
fassung berechtigt uns schon der Bericht, den der hl. Paulus im ersten
Korintherbrief vom Verlauf des ,Herrenmahles — so nennt er das kul-
tisch-religiése Gemeinschaftsmahl der Christen — gibt (1 Kor 11,17-34);
wenn ndmlich die Brotkonsekration zu Beginn des Mahles stattgefunden
hitte, ware es schwer zu begreifen, wie ein Teil der Mahlgenossen die
Ricksichtslosigkeit so weit treiben konnte, das Mahl vorzeitig zu beginnen
und den einleitenden konsekratorischen Akt nicht abzuwarten. Auch in
der ,Lehre der zwolf Apostel* zeichnet sich diese Ordnung ab. Wihrend
dort Kap. 9, 1-10,5 die Gebete, welche das Gemeinschaftsmahl begleiteten,
mitgeteilt werden, wird Kap. 10,6 mit einigen Ausrufen geheimnisvoll
zur Feier des sakramentalen Mahles, an dem nur teilnehmen durfte, wer
~heilig® ist, iibergeleitet!.

Daneben muf} schon frith die Tendenz bestanden haben, den Leib und
das Blut des Herrn nicht mehr beim abendlichen Gemeinschaftsmah] zu
empfangen, sondern bei dem morgendlichen Gottesdienst, wie er an den
Sonntagen iiblich geworden war. Darauf bezieht sich vielleicht die oben

! Vgl. J. P. Audet, La Didaché, Paris 1958, 410-424.



Eucharistia 111

mitgeteilte Stelle aus der ,Lehre der zwélf Apostel® vom »Brotbrechen®
am ,Herrentag® (14,1), so dafl wir in dieser Schrift des ausgehenden
ersten Jahrhunderts sowohl die Verbindung der Eucharistie mit dem
Gemeinschaftsmahl (Kap 9-10) wie auch ihre getrennte Feier bezeugt
finden?. Ein anderes Zeugnis fiir die morgendliche Eucharistiefeier am
Sonntag bietet der Brief des Plinius?®, des Statthalters von Bithynien und
Pontus, aus den Jahren 111-113 an seinen kaiserlichen Herrn (Trajan) in
Rom. Er berichtet darin aufgrund eines gerichtlichen Verhérs, dafl die
Christen gewohnt seien, ,an einem bestimmten Tage vor dem Morgen-
grauen sich zu versammeln und fiir Christus, ihren Gott, im Wechsel einen
Hymnus zu singen“; sie verpflichteten sich dabei, keine Verbrechen zu
begehen; sie gingen dann auseinander, um zu spiterer Stunde wieder
zusammenzukommen zu einem harmlosen Mahl. Der Hymnus zu Ehren
Christi meint gewif das mit der Eucharistiefeier verbundene Dankgebet
(woriiber weiter unten). Von dieser morgendlichen eucharistischen Feier
ist das einfache Gemeinschaftsmahl am Abend zu unterscheiden, das auch
in der Folgezeit noch als ,Liebesmahl® (Agape) fortlebte und nicht mit
dem sakramentalen Mahl verbunden war. Um 150 bezeugt Justin, daf} sich
die Christen, ,die sich in den Stadten oder auf dem Lande befinden, alle
an dem nach der Sonne benannten Tage (zum Gottesdienst) versammeln®.
In der folgenden Beschreibung der Feier erscheint schon die wesentliche
Struktur unserer heutigen Messe: zuerst der Lesegottesdienst aus ,den
Denkwiirdigkeiten der Apostel“ oder aus ,den Propheten® mit einer An-
sprache des Vorsitzenden, dann die eucharistische Feier mit Brot und
Wein (Apol. I, 67). Tertullian sagt: ,Das Sakrament der Eucharistie, das
vom Herrn zur Zeit des Essens (d. h. der Abend- oder Hauptmahlzeit)
gefeiert und allen (den Aposteln) anvertraut worden war, empfangen wir
auch in den Versammlungen vor Aufgang des Lichtes, und zwar nur aus
der Hand der Vorsitzenden® (De corona 3). Die Trennung des Gemein-
schafts- oder Liebesmahls vom Opfermahl hat sich dann verfestigt, wofir
sich die Zeugnisse im dritten Jahrhundert mehren. In der »apostolischen
Uberlieferung® (aus den ersten Jahrzehnten des 3. Jahrhunderts) unter-
scheidet ihr Verfasser Hippolyt von Rom klar das Opfermahl (die ,obla-
tio*), von dem in Nr. 4 und Nr. 23 die Rede ist, von dem Liebesmahl (ohne
Eucharistie), dessen Ordnung Nr. 26 mitgeteilt wird*.

In dem eben angefithrten Zeugnis des Tertullian tauchte das Wort
,Eucharistia“ als Bezeichnung des sakramentalen Mahles auf. Dies ist

2 Vgl. R. Knopf, Die Lehre der zwilf Apostel, Tiibingen 1920, 85 f. (zu Did. 14, 1).

8 Vgl. Kirch, Enchiridion fontium ..., Freiburg i. Br. 1960, Nr. 30; Jungmann, Missarum
Sollemnia I, Freiburg i. Br. 1962, 23.

1 B. Botte, La tradition apostolique (Sources chrétiennes), Paris 1946.



Karl Wennemer 112

aber bei weitem nicht das erste Mal, daf es in den frithen christlichen
Schriften erscheint. Um seine Entstehung zu begreifen, miissen wir, wie
bei dem Wort ,Brotbrechen®, in den Abendmahlssaal zurtickkehren. Jesus
hat beim Letzten Mahle, wie oben schon gesagt, iiber dem Brot, bevor er es
brach und es den Seinen reichte, ein kurzes Lob- oder Dankgebet gespro-
chen (Mt 26,26; Mk 14,22; Lk 22,19; 1 Kor 11,24); so hatte er es schon
immer gehalten, wenn er im Kreis derer, die ihm folgten, mit dem Brot-
brechen das Mahl erdffnete; vgl. die Geschichte von der wunderbaren
Speisung: Mt 14,19; 15,36; Mk 6,41; 8,6.7; Lk 9,16; Joh 6,11.23; und
nach der Auferstehung Lk 24,30. Desgleichen hat er nach dem letzten
Mabhle iiber dem Becher, bevor er ihn den Seinen als sein Blut reichte, Gott
gepriesen und Dank gesagt (Mt 26,27; Mk 14,28; Lk 22,17.20; 1 Kor
11,25).

In diesem Tun Jesu spiegelt sich die jiidische Tischsitte, die jedes Mahl
durch den doppelten Tischsegen zu einem religiésen Akt machte. Der
kurze Lobspruch, den der jiidische Hausvater zu Beginn des Tisches iiber
das Brot sprach, bevor er es brach und austeilte (vgl. oben), bildete den
»Segen® vor Tisch. Feierlicher und eindrucksvoller noch wurde am Ende
des Mahles das Tischdankgebet, verbunden mit dem sogenannten ,Se-
gensbecher®, rituell geformt und ausgestaltet. Nachdem der Tisch abge-
deckt worden war, richtete sich der Vorsitzende des Mahles auf seinem
Polster aus der liegenden Haltung auf und nahm sitzend vom Tischdiener
einen Becher mit Wein entgegen. Dann forderte er die Mahlgenossen zum
Dankgebet auf mit den Worten: ,Lasset uns preisen den Herrn, unsern
Gott, dessen ist, was wir genossen haben; die Tischgenossen antworteten:
»Gepriesen sei unser Gott fiir die Speise, die wir gegessen haben“. Nach
diesem einleitenden, im Wechsel gesprochenen Aufforderungssegen folg-
ten die eigentlichen Benediktionen: Der Vorsitzende nahm den Kelch mit
der Rechten, hielt ihn eine Handbreit iber den Tisch und sprach, die
Augen auf den Kelch gerichtet, im Namen aller das Dankgebet, das in den
Tagen Jesu etwa folgende drei Benediktionen umfafite: 1. ,Gepriesen
seist du, Herr, unser Gott, Konig der Welt, der du die ganze Welt ernihrst
mit Giite, Gnade, Barmherzigkeit“. 2. , Wir danken dir, Herr, unser Gott,
dafl du uns ein gutes und weites Land hast in Besitz nehmen lassen®.
3. ,Erbarme dich, Herr, unser Gott, iiber Israel, dein Volk, und iiber Jeru-
salem, deine Stadt, und iiber Zion, die Wohnung deiner Herrlichkeit, und
tiber deinen Altar und tiber deinen Tempel. Gepriesen seist du, Herr, der
du Jerusalem baust®. Es folgte wohl noch ein eigener Lobspruch iiber dem
Becher mit Wein: ,Gepriesen seist du, Herr, unser Gott, Konig der Welt,
der die Frucht des Weinstockes schafft®. Die Mahlgenossen beantworteten
alles mit ,Amen®, sich so die Benediktion zu eigen machend. Dann trank



Eucharistia 113

man den Becher; jeder hatte seinen eigenen; der Vorsitzende gab aber das
Zeichen zum Trinken, indem er seinen Becher zum Munde fithrte®.

Nach dem Wortlaut der Abendmahlsberichte miissen wir annehmen,
daB Jesus sich dem Tischritus eines jidischen Festmahles, das im Falle
seines letzten Mahles ein Paschamahl war, angeschlossen hat. Gewif§ hat
er aber die Benediktionen (die Lob- und Dankspriiche mit Bitten) aus der
neuen Situation heraus, da er das neue Ostermahl zum Gedichtnis der
durch ihn geschaffenen Erldsung feierte und fiir alle Zeiten stiftete, in
seinem Sinne umgeformt und neu gestaltet. Ausdriicklich wird ja gesagt,
daf er, entgegen der Sitte, das Darreichen des gesegneten Brotes und
Weines mit den Deuteworten ,das ist mein Leib*, ,das ist mein Blut®
begleitete; auch war es gegen das Herkommen, dafl er seinen eigenen
Kelch nach dem Segen den Jiingern reichte und sie alle daraus trinken lief,
was wiederum nur aus der Natur der Neustiftung zu erkldren ist, in der
der Segensbecher dem Deutewort entsprechend das Blut des Herrn ent-
hielt. Da unsere Abendmahlsberichte offenbar zugleich ein Bild von dem
liturgischen Geschehen bei den mit dem sakramentalen Mahl verbundenen
Gemeinschaftsmahlen der ersten Christen erkennen lassen — sie taten ja
nach Jesu Befehl, was er getan hatte, und Paulus spricht 1 Kor 10,16 ganz
im Sinne des Abendmahlgeschehens von ,dem Brot, das wir brechen®
und von ,dem Kelch des Segens, den wir segnen® —, so miissen wir anneh-
men, dafl auch das eucharistische Gemeinschaftsmahl der Urchristenheit
sich zwar den Formen des jiidischen Mahles anschlof}, aber dodch so, dafl es
in Wahrheit das neue Opfermahl des Neuen Bundes war, in dem mit den
gewandelten Gaben von Brot und Wein das cinmalige Opfer Jesu am
Kreuz mit seiner ganzen Heilsgnade gegenwirtig wurde und dementspre-
chend auch Lob, Dank und Bitte aus dem Geist Jesu und aus der neuen
Heilssituation heraus gestaltet sein mufiten. Als in der weiteren Entwick-
lung beide Konsekrationsakte am Ende des Gemeinschaftsmahles voll-
zogen und spiter ganz davon getrennt wurden, war die notwendige Folge,
dafl diese nun von einer einzigen ,Danksagung® eingeleitet oder auch
umschlossen wurden. Dadurch trat die ,Danksagung® in ihrer rituellen
und sachlichen Bedeutung nur um so mehr hervor.

So ist es nicht zu verwundern, dafl, wie frither von der Funktion des
Brotbrechens, nun von der des dankenden Lobpreises her die Benennung
des sakramentalen Geschehens ihren Ausgang nimmt. Die Juden benann-
ten die Handlung des doppelten Tischsegens mit dem Substantiv
_Berakha“ (Lobpreisung, Segnung) und dem entsprechenden Verbum
barekh® (lobpreisen, segnen). Das Verbum ,barekh® wird auch in den

s Vgl. Billerbeck, IV (Exkurs: Ein altjiidisches Gastmahl. Ferner: Jeremias, Die Abend-
mahlsworte Jesu) 3. Aufl., 103-105.



Karl Wennemer 114

Abendmahlstexten vorausgesetzt und ist dort im griechischen Neuen
Testament sowohl durch ,eucharistein® (Mt 26, 27; Mk 14, 23; Lk 22, 19.20;
1 Kor 11,24-25) wie durch ,eulogein“ (Mt 26,26; Mk 14,22; 1 Kor 10, 16)
wiedergegeben. Einen dhnlichen Wechsel von ,eucharistein® und ,eulo-
gein“ haben wir in den oben angegebenen Berichten von der wunder-
baren Speisung. Obgleich das griechische Verbum ,eulogein“ an sich nur
»preisen® und ,segnen“ bedeutet, ,eucharistein“ aber nur ,dankbar sein®
und ,danksagen®, so konnen sie doch in der Wiedergabe des semitischen
»barekh® nicht sehr unterschiedlich verstanden werden. Bei dem ,barekh®
des Tischsegens handelt es sich ja um ein Rithmen Gottes, das aus dem
Bedenken sciner Wohltaten, die er als Schopfer und als Konig Israels
spendete, erwuchs. In der Wiedergabe von ,barekh® ist daher ,eulogein®
ein Preisen aus dankbarer Gesinnung und ,eucharistein“ ein Danken im
Gedenken an die Grofitaten Gottes; sie fallen somit praktisch in ihrer
Bedeutung zusammen. Tatsdchlich hat aber sehr bald die Entwicklung in
der liturgischen Terminologie der Christenheit eindeutig dem Verbum
seucharistein® den Vorzug gegeben, wie auch dem entsprechenden Sub-
stantiv ,eucharistia“ (gegentiber ,eulogia®).

Gleichzeitig geht die Entwicklung dahin, dal ,eucharistia“ und ,eucha-
ristein® auch in weiterer Bedeutung in Anwendung kommen. Sie bezeich-
nen nun nicht mehr nur, wie noch in den vom jiidischen Tischritual beein-
{lufiten Einsetzungsberichten, die Funktion des ,barekh®, des dankerfill-
ten Lobspruches, sondern die ganze kultische Handlung des neutestament-
lichen Opfermahles, die ja nach dem Willen und in der Machtvollkom-
menheit Christi als Ganzes das dankbare und zugleich wirksame ,Geden-
ken“ seines Erlosungswerkes, jener Grofitat der gottlichen Liebe, ist. Dies
,Gedenken®, das in die Wirklichkeit setzt, vollzieht sich durch den Nach-
vollzug der Handlung Jesu mit Brot und Wein; zu ihm gehéren aufier den
tiber Brot und Wein gesprochenen Deuteworten auch die einrahmenden
Worte des lobpreisenden Dankens und des vertrauensvollen Bittens. In
diesem umfassenden Sinne stoflen wir auf die Worte ,eucharistia“ und
seucharistein® in den Ignatiusbriefen (Phil. 4,1; Smyrn. 7,1a; 8,1; Eph.
18,1) und bei Justin (vor allem Apol. I, 65-57), um nur die frithesten
Dokumente zu nennen. Dabei wird ,eucharistia“ nicht selten Ausdruck
fir ,Opfer* oder ,Opfermahl®, was leicht zu begreifen ist, wenn es die
ganze kultische Opferhandlung bezeichnen kann. Fiir Philo schon lag der
Begriff ,eucharistia“ sehr nahe bei ,thysia“ (Opfer). Ganz konkret wird
yeucharistia® dann auch Bezeichnung des sakramentalen Leibes und Blu-
tes des Herrn (vgl. Ignatius, Smyrn. 7, 1b; Justin, Apol. I, 66)°.

6 Niheres vgl. Theodor Schermann, Eucharistia und Eucharistein in ikhrem Bedeutungs-
wandel bis 200 n. Chr. Philologus 69 (1910) 375-410.



Eucharistia 115

Theologische Bedeutung

Es geht hier eigentlich nur um die Zusammenfassung und um die Besin-
nung auf das, was aus der Geschichte der Terminologie schon feststeht.
Wir gehen am besten von der etymologischen Wurzel der Worte ,eucha-
ristia“ und ,eucharistein® aus. Das etymologische Grundwort ist ,charis®.
,Charis® ist einmal die aus Gottes Huld geschenkte Gnadentat und
Gnadengabe und anderseits — als Gegengabe — der Dank des mit Got-
tes Gnade Beschenkten. Der , Wohlbeschenkte® (eucharistos) ist zugleich
in Folge davon der Dankbare (wiederum = eucharistos); vgl. Kol 3,15.
Davon weiter abgeleitet bedeutet das Verbum ,eucharistein“ dankbar sein,
aber auch danksagen; entsprechend das Substantiv , eucharistia“ Dankbar-
keit, aber auch Danksagung, Dankgebet. Wenn nun auch die beiden Worte
seucharistia® und ,eucharistein® an sich nur die Antwort des Beschenkten
an den Schenker besagen (als das Dankbarsein und Danksagen), so haben
sie doch schon rein etymologisch durch ihren Zusammenhang mit der
»Charis“ (= 1. Gnadengeschenk, 2. ,Riickgabe“ des Geschenkes im Dank)
eine groflere Ndhe zur objektiven Gnade und Gnadengabe als etwa
das deutsche Wort ,Dank®. Daher sind sie von Haus aus eher geeig-
net, jener sakramentalen Handlung als Terminus zu dienen, die einer-
seits ein ,Gedenken®, namlich eine preisende , Verkiindigung“ der Grofi-
taten Gottes, vorab des Heilstodes seines Sohnes, ist (1 Kor 11,26), ander-
seits ein Gegenwartigsetzen jener Grofitaten mit ihrer ganzen erlésenden
Kraft und gnadenvollen Auswirkung. Nach dieser doppelten Seite hin,
die sich ja schon in der Sinnfiille der beiden Worte innerhalb der christ-
lichen liturgischen Sprache zu erkennen gibt, soll nun die ,eucharistia®
und das ,eucharistein“ noch betrachtet werden.

Eudharistia als Verkiindigung

Diese Verkiindigung geschieht in der sakramentalen Handlung in doppel-
ter Weise, einmal durch das formale, lobpreisende Wort, dann auch durch
das objektive Zeichen (bestehend aus Wort und Handlung).

Dafl die ,Eucharistia“ nach dem Vorbild der jidischen Paschaliturgie
und nach dem Vorbild des Gott dankenden und lobpreisenden Christus
bei seinem letzten Mahle eine solche formale Verkiindigung der Grofitaten
Gottes ist, erkennen wir am besten durch die frithe Formgebung der Eucha-
ristia in der jungen Kirche. Ein Bild davon gibt uns schon Justin in seiner
ersten Apologie, Kap. 65 und 67. Danach wird nach dem Wortgottesdienst
(mit Lesung, Ansprache, Gebeten) ,dem Vorsteher der Briider (dem
Bischof) Brot und ein Becher mit Mischwein gebracht. Dieser nimmt es in
Empfang und ,sendet dem Vater des Alls durch den Namen des Sohnes



Karl Wennemer 116

und des Heiligen Geistes ... Gebete in gleicher Weise wie auch Dank-
sagungen empor, soviel ihm nur moglich ist“. Das Volk ,stimmt zu, indem
es das Amen spricht“. ,Dann findet (durch die Diakone) die Austeilung
dessen, woriiber die Danksagung gesprochen ist, an alle Anwesenden
statt“. Diese ,Danksagung“ erkennen wir noch deutlicher in ihrem Inhalt
aus der Traditio apostolica (der Kirchenordnung) des Hippolyt. Auch
hier (nr. 4) wird die ,Eucharistie* damit eingeleitet, dafl dem Vorsteher
(Bischof) von Diakonen die ,prosphora“ (Oblatio, Gabe), namlich Brot
und Wein, gebracht wird. Dann folgt durch den Bischof (nach dem jiidi-
schen Vorbild bei der Danksagung am Ende des Mahles) die feierliche
Aufforderung der Gemeinde zum Danksagen mit den im Wechsel ge-
sprochenen Zurufen (wie heute noch in der Messe): ,Der Herr sei mit
euch!* — ,Und mit deinem Geiste!“ — ,Empor die Herzen!“ — ,Wir haben
sie beim Herrn®. — ,Laf}t uns danken dem Herrn!“ — ,Das ist wiirdig und
recht”. Darauf der Bischof im Namen aller: , Wir danken dir, Gott, durch
Deinen geliebten Knecht Jesus Christus, den Du in den letzten Zeiten ge-
sandt hast, uns zum Heiland und Erl6ser und Boten Deines Willens. Er ist
der Logos, unldslich mit Dir verbunden; durch ihn hast Du das All ge-
schaffen, so hat es Dir wohlgefallen. Du hast ihn vom Himmel entsandt
in einer Jungfrau Schoff, in ihm nahm er Fleisch an und ward als Dein
Sohn erwiesen, aus dem Heiligen Geist und der Jungfrau geboren. Deinen
Willen zu erfiillen und Dir ein heiliges Volk zu bereiten, breitete er seine
Hiénde aus, da er litt, auf dafl er vom Leiden erlése, die da an Dich glau-
ben. — Und als er sich dem freiwilligen Leiden tiberlieferte, um den Tod
zu vernichten und die Fesseln des Teufels zu zerbrechen, die Holle zu zer-
treten, die Gerechten zu erleuchten, das Ende (des Alten Bundes) festzu-
setzen und die Auferstehung zu offenbaren, nahm er Brot, dankte und
sprach: ,Nehmet, esset, dies ist mein Leib, der fiir euch gebrochen wird".
Ebenso auch den Kelch und sagte: ,Dies ist mein Blut, das fiir euch ver-
gossen wird. Sooft ihr dies tut, begeht ihr mein Gedachtnis‘. — Indem wir
also gedenken seines Todes und seiner Auferstehung, bringen wir Dir das
Brot und den Kelch dar und danken Dir, dafl Du uns wiirdig geachtet hast,
vor Dir zu stehen und Dir Priesterdienst zu leisten. — Und wir bitten Dich,
dafl Du herabsendest Deinen heiligen Geist auf das Opfer der Gemeinde.
Versammle sie zur Einheit und gib allen Heiligen, die davon geniefien,
dafl sie erfiillt werden mit Heiligem Geiste, zum Glauben gestarkt werden
in der Wahrheit, damit wir Dich loben und preisen durch Deinen Knecht
Jesus Christus, durch den Dir sei Preis und Ehre in Deiner heiligen Ge-
meinde jetzt und in alle Ewigkeit. Amen.“ Nach dieser Eucharistie erfolgt
wie oben die Austeilung der konsekrierten Gaben.



Eucharistia 117

Die Verkiindigung der Grofitaten Gottes geschieht aber auch durch das
objektive Zeichen, das sich in Handlung und Wort vollzieht. Der Vor-
sitzende der Eucharistie, der in der Gemeinde den Priesterdienst im Auf-
trag Christi ausiibt, spricht ja uber Brot und Wein die Deuteworte ,das
ist mein Leib®, ,das ist mein Blut“. Damit wird das ,Brot®, das er in
Hinden hilt, Zeichen des inkarnierten, leibhaftigen Herrn, und zwar,
weil es ,Brot“ ist (d. h. menschliche Nahrung), Zeichen seiner im Gehor-
sam gegen den Vater und in Liebe zu uns am Kreuz vollzogenen Selbst-
hingabe fiir uns. Ebenso wird der ,Wein®, den er im Kelch vor sich halt,
Zeichen des Blutes und damit des menschlichen Lebens Christi, und zwar,
weil es ein Trank ist (d.h. Mittel zur Erhaltung des Lebens), Zeichen
seiner im Gehorsam gegen den Vater und in Liebe zu uns am Kreuz voll-
zogenen Hingabe seines Lebens fiir uns. Im Zeichen des ,Brotes“ und
» Weines*, die uns dargereicht werden zur ,Nahrung*, wird Christi Heils-
tat fir uns, die er durch sein ganzes Leben und vorab durch seinen Tod
vollbrachte, anschaulich und deutlich; unter diesen Zeichen wird Christi
,Gedichtnis“ gefeiert (1 Kor 11,24.25), und wird es uniibersehbar, daf}
wir von Christus und seiner Hingabe leben.

Eucharistia als Vergegenwartigung

Die ,Eucharistia“ bleibt nicht nur formale Verkiindigung und objektives
Zeichen der Grofitat Gottes, die da besteht in der Wirklichkeit des inkar-
nierten Gottessohnes und seines erlésenden und unser Heil schaffenden
Werkes. Indem dies alles preisend verkindet und zeichenhaft dargestellt
wird, tritt es zugleich in die Wirklichkeit. In aller Wahrheit wird der leib-
haftige, lebendige Christus unter den Zeichen von Brot und Wein gegen-
wartig. Denn Jesus hat iiber dem Brot, das er in Handen hielt, nicht ge-
sagt: ,Das ist ein Zeichen meines Leibes®, noch iilber dem Wein in dem
Kelch: ,Das ist ein Zeichen meines Blutes®, sondern schlicht und ohne
Einschrinkung: ,Das ist mein Leib“, ,das ist mein Blut“. Gewif} sind nun
die Gestalten von Brot und Wein auch Zeichen, Hinweis auf den Leib und
das Blut des Herrn, aber zugleich miissen wir — auf das Wort des Herrn
hin — es im Glauben ergreifen und festhalten, daf} unter diesen Zeichen
und Gestalten Leib und Blut, d. h. der ganze lebendige Christus zugegen
ist. So hat es auch die vom Geiste Christi erleuchtete und geleitete Kirche
von Anfang an verstanden. Zeuge ist Paulus, wenn er sagt, daf} der Genuf}
der eucharistischen Gaben ,Anteil am Leibe und Blute Christi“ gibt
(1 Kor 10, 16), und dal daher, ,wer unwiirdig dies Brot ifit oder den
Kelch des Herrn trinkt, schuldig wird am Leibe und Blute des Herrn®
(1 Kor 11, 27), und ,sich ein Gericht ifit und trinkt, weil er den Leib



Karl Wennemer 118

nicht unterscheidet“ von gewdhnlicher Speise und sich lieblos und un-
ordentlich benimmt beim ,Herrenmahl“ (1 Kor 11, 29). Ebenso klar hat
Johannes als ,Mund“ des erhéhten Herrn das bei ihm in Form der Ver-
heiflung gegebene Einsetzungswort Christi (Jo 6, 51¢) in der anschlieRen-
den eindringlichen Offenbarungsrede (6, 58-58) in seinem Realsinn her-
ausgestellt und die Notwendigkeit des realen Genusses des Leibes und
Blutes des Herrn betont. So verwundert es nicht, wenn Ignatius von An-
tiochien im Brief an die Smyrnder (7, 1) im Gegensatz zu den Irrlehrern
bekennt, daf die ,Eucharistia das Fleisch unseres Heilandes Jesus Chri-
stus ist, das fiir unsere Siinden gelitten, das der Vater in seiner Giite auf-
erweckt hat“, oder wenn er im Brief an die Philadelphier (4) die Christen
mahnt, ,eine Eucharistie zu gebrauchen — denn ein Fleisch unseres Herrn
Jesus Christus (gibt es nur) und einen Kelch zur Einigung seines Blutes,
einen Altar, wie einen Bischof zusammen mit dem Presbyterium und den
Diakonen, meinen Mitknechten —, auf daf ihr, was ihr auch tut, nach
Gottes Willen tut“, oder wenn er im Brief an die Romer (7, 3) seinem
eigenen Verlangen nach dem eucharistischen Mahl Ausdruck gibt: ,Nicht
reizt mich eine vergingliche Speise, noch auch die Reize dieses Lebens.
Brot Gottes will ich, das ist Jesu Christi Fleisch, des aus dem Samen
Davids (Stammenden), und zum Trank will ich sein Blut, das ist ein un-
vergdngliches Liebesmahl“. Die Reihe der Zeugnisse aus der spiteren
Zeit konnte beliebig fortgefithrt werden.

Gegenwirtig wird aber unter den Gestalten von Brot und Wein der
ganze Christus, d. h. also der Christus, der als das Wort Gottes und als
der wesensgleiche Sohn des Vaters im Schof§ der Jungfrau durch das Wir-
ken des Heiligen Geistes unser Fleisch annahm, der sein dem Willen des
Vaters und unserm Heil dienendes Leben im Opfertod am Kreuz voll-
endete und sich ,heiligte“ (Jo 17, 19), um uns alle an sich zu ziehen und
mit seinem Leben zu erfiillen (vgl. Mk 10,45; Jo 12,32; 10, 10), der ein-
mal wiederkommen wird, um an allen im Glauben und in der Liebe mit
ihm Geeinten das Werk der Rettung zu Ende zu filhren. Mit der realen
Gegenwart des inkarnierten, im Durchgang durch den Tod zur Vollendung
gelangten und einmal wiederkehrenden Herrn sind alle diese Heilstat-
sachen in der Eucharistie gegenwirtig, insofern sie in die Person Christi
gleichsam aufgehoben sind und so eine iiberzeitliche, dauernde, in der
Eucharistie auch zeichenhafl erscheinende Wirklichkeit bilden. So erscheint
die Inkarnation, d. h. der Eintritt des Gottessohnes in die Welt und sein
Gegenwirtigwerden im Fleisch, in der sakramentalen » Verleiblichung“
und Vergegenwirtigung unter den Gestalten von Brot und Wein. So
erscheint das Opfer des menschgewordenen Gottessohnes am Kreuz, mit
dem er in die Ewigkeit eingegangen ist, um es stindig dem Vater vorzu-



Eucharistia 119

stellen, in der sakramentalen Selbsthingabe zur Speisung der Menschen,
wie oben schon dargelegt wurde; weshalb die Eucharistie mit dem Kreuz-
opfer das eine Opfer des Neuen Bundes bildet. So ,erscheint® auch und
wird gleichsam vorausgenommen seine endzeitliche Wiederkunft in seinem
Kommen unter den eucharistischen Gestalten, insofern dieses ja jener zur
Vorbereitung dient (vgl. 1 Kor 11, 26 ,bis er kommt*).

Indem nun so die ganze Heilswirklichkeit Christi in der Eucharistie
vergegenwirtigt wird, vollzieht sich an uns ihre Aktualisierung, sofern
wir in sie lebendig hineingezogen werden. Durch dies ,eine Brot“ und
diesen ,einen Trank“ werden wir zur Einheit des Leibes Christi zusam-
mengeschlossen (1 Kor 10, 17), wodurch das Geheimnis der Inkarnation
auf uns gnadenvoll ausgedehnt wird; denn im Leibe Christi bilden wir
den einen ,Christus® (vgl. Gal 3, 26-29). Durch die Kraft dieser ,geisti-
gen Speise“ und dieses ,geistigen Trankes® (1 Kor 10, 3-4) werden wir
auch in der Einheit des ,Leibes“ Christi hineingezogen in das heiligende
Opfer Christi, in seine sihnende und heiligende Kraft, so dafl wir dem
alten Menschen absterben und den neuen Menschen anziehen und mit
Christus im Sterben durchdringen zum Leben. Und so vollzieht sich in
der Eucharistie die Vorbereitung fiir unsere Endvollendung bei der Wie-
derkehr des Herrn; sie ist eine Vorwegnahme des ewigen Gastmahles und
gibt einen Vorgeschmack von der ewigen Seligkeit.

Wihrend wir also in der heiligen Eucharistie preisend der Grofitaten
Gottes zu unserm Heile gedenken und dafiir danken, werden eben diese
Grofitaten Gottes fiir uns aktualisiert: Wir werden hineingenommen in
Christus und damit in die grofle Heilsbewegung, die aus diesem Leben
zum ewigen Leben fithrt. Im Sinne des 21. Psalms kénnen wir daher ein-
fallen in den Lobpreis Christi, den er riickblickend auf sein Werk der
Erlésung betet: ,IThm (Gott) gilt mein Lobpreis in grofler Gemeinde,
meine Geliibde erfiille ich vor den Gottesfiirchtigen. Die Armen werden
essen und satt werden, es werden rithmen den Herrn, die ihn suchen. Euer
Herz soll ewig leben® (Ps 21, 26-27).





