
Die Einheit von Kult und Meditation 
als Forderung der Eucharistiefeier 

Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main 

Wenn die liturgische Erneuerung erfüllen soll, was von ihr mit Rechl 
erwartet wird, muß sie gegen die Bedrohung auf der Hut sein, die 
ihr aus dem Mißverständnis ersteht, hier werde der Aktivismus, der un- 
sere Weltexistenz kennzeichnet, innerkirchlich bestätigt und geheiligt. Die 
Gegensätze zwischen den Anwälten der persönlichen Innerlichkeit und 
Meditation einerseits und denen der liturgisch-kultischen Frömmigkeit an- 
dererseits, wie sie die Anfänge der liturgischen Bewegung kennzeichneten, 
sind weithin ausgeglichen. Wer sich ernstlich um die liturgische Feier be- 
müht, weiß um die Notwendigkeit der Meditation und des persönlichen 
Betens. Wer christliche Meditation übt, weiß darum, daß sie kirchlich sein 
und im liturgischen Kultus Gestalt gewinnen muß. Weil der liturgische 
Kult nicht als in den Bereich des Religiösen übertragener Aktivismus ver- 
standen werden will, und weil die Meditation sich neu an Gottes Wort aus- 
zurichten gelernt hat, haben beide näher zueinander gefunden. 

In der Eucharistiefeier, die die Mitte des christlichen Kultus ist, wird 
die Einheit von Kult und Meditation zur besonders eindringlichen Forde- 
rung. Um das aufzuzeigen, soll im ersten Teil ausgegangen werden von 
gewissen Ansätzen im Eucharistiegeheimnis selbst, die den kurzsichtigen 
Blick zu einer Geringschätzung des Meditativen veranlassen könnten. 
Dem sollen dann im zweiten Teil einige theologische Überlegungen gegen- 
übergestellt werden, die zeigen, wie sehr die Eucharistiefeier aus ihrem 
Wesen die Meditation verlangt. Der dritte Teil soll ein paar Hinweise 
zur Verwirklichung geben. 

I. Sakramentaler Kult und persönliche Meditation als Gegensatz? 

Vor allem in zwei Momenten scheint in der Eucharistiefeier eine Gefahr 
für die Einheit von Kult und Meditation zu erwachsen. Das eine ist das 
sakramentale Wesen der Eucharistiefeier, das als •opus operatum" (s. u.) 
leicht in Gegensatz zur Meditation gerät, bei der der Ton auf dem •opus 
operands" liegt. Sucht sich dann die Meditation trotzdem durchzusetzen, 
so entsteht als zweites Gefahrenmoment der Versuch, die meditative 
Durchdringung der kultischen Symbolik falsch anzusetzen oder auch der 
Meditation einen abgetrennten Bereich neben dem sakramental-kultischen 
Symbol zu erstellen. 



Die Einheit von Kult und Meditation 121 

1. Verdrängung der Meditation 

Den erstgemeinten Gegensatz können wir am besten mit den beiden Fach- 
ausdrücken kennzeichnen, die in der katholischen Sakramentenlehre eine 
große Bedeutung haben, aber in ihrem eigentlichen Sinn nicht immer rich- 
tig verstanden werden. Nach der im Trienter Konzil definierten katholi- 
schen Glaubenslehre teilen die Sakramente die Gnade, die sie bezeichnen, 
•ex opere operato", aus dem in sich wirkkräftigen •Werk" der Sakramente, 
mit. Sieht man dadurch das •opus operantis", den subjektiven Vollzug 
der Gläubigen, schlechterdings aus der sakramentalen Gnadenvermittlung 
ausgeschaltet, so scheint das sakramentale Geschehen gegen die Meditation 
gestellt zu sein. 

a) Die Meditation ist nämlich auf die Intensivierung des opus operantis 
ausgerichtet. Gewiß kann auch das opus operantis der Meditation in einer 
Weise verstanden werden, die nicht mehr recht christlich wäre. So nämlich, 
als entfalte in ihr der Mensch spontan und aus eigener Initiative seine 
geistigen Fähigkeiten, Phantasie und denkerische Produktivität, die ihre 
Inhalte selbst hervorbrächte und nicht allzu sehr von vorgegebenen Ge- 
genständen her bestimmt wäre. Ähnlich wird ja auch der Glaube biswei- 
len mißverstanden: als handle es sich um mythische Vorstellungen, mit 
denen man jenen Hintergrund hinter der erfahrbaren Welt, den man 
nicht mehr erfassen und deuten kann, ersatzweise durch die Chiffre oder 
das Als-ob eines sogenannten Glaubens darzustellen sucht. Das wäre aber 
nicht christliches Glauben. Dieses meint die hörende Aufnahme einer von 
Gott gegebenen, inhaltgefüllten Aussage, an der sich der Mensch aller- 
dings zu entscheiden hat, aber im Sinne einer Entscheidung und Stellung- 
nahme zu jener Wirklichkeit, über die der offenbarende Gott seine Aus- 
sage macht und die der Glaubende als Wahrheit annimmt. 

Christliche Meditation ist nun nicht in dem Sinne opus operantis, als 
wären ihre Inhalte vom Menschen geschaffen und phantasievoll entwickelt. 
Sie ist vielmehr eine vertiefte Art des Glaubens, Abhorchen des göttlichen 
Offenbarungswortes und vertiefendes Sich-darin-Einsenken. Meditation 
setzt also das von Gott gesprochene Wort voraus. Dieses ist es, worauf in 
der Meditation gehört, in das sich hineinversenkt wird. Anderseits aber 
hört die Meditation dadurch, daß ihr der Inhalt vorgegeben ist, nicht auf, 
opus operantis zu sein. Das Glauben und Meditieren ist, wenn auch von 
Gottes Gnade geweckt, doch des Menschen eigenstes Werk, durch das er 
dem sprechenden Gott hörend, aufnehmend entspricht, um auf Grund 
des meditierenden Eindringens zur rechten Antwort auf Gottes Wort zu 
gelangen. Wir können also nicht leugnen, daß, wenn von Meditation die 
Rede ist, in besonderer Weise das opus operantis, das Verhalten und Han- 
deln des Menschen vor Gott gemeint wird. 



Otto Semmelroth 122 

b) Der Kult aber, den unsere Kirche besitzt, ist ein opus operatum, ein 
aller menschlichen Entscheidung und Tat vorgängiges Werk. In der 
Eucharistie wird, wie in den Sakramenten überhaupt, die Gnade ex opere 
operato denen geschenkt, die das Sakrament empfangen. Dieses opus 
operatum als Wirkquelle der Gnade meint unmittelbar die sakramentale 
Zeichenhandlung, bei der Eucharistie also die Darreichung des unter den 
verwandelten Gestalten gegenwärtigen Herrn. Diese Kraft wohnt aber 
den sakramentalen Zeichen nicht aus sich inne, sondern dadurch, daß sie 
ein vom Herrn selbst gesetzter und garantierter Hinweis auf das Werk 
unserer Erlösung sind, das Jesus Christus vollzogen hat. So hat sachlich 
Johann Adam Möhler recht, wenn er in seiner Symbolik1 sagt, •ex opere 
operato" sei zu ergänzen durch: scilicet a Christo; in Kraft des von Chri- 
stus gewirkten Heilswerkes, das ja in den Sakramenten, und besonders 
wirklichkeitsgefüllt in der Eucharistiefeier, vergegenwärtigt wird. 

Die Art nun, wie das Heilswerk Christi gerade in der Eucharistiefeier 
dargestellt wird, scheint aber das opus operatum gegen das opus operands 
zu stellen. Wäre es nur ein symbolischer Hinweis auf Christi Werk, so 
könnte man immerhin noch sagen, durch das Bildsymbol werde der Geist 
des Menschen geweckt, im eigenen opus operantis die glaubende Erinne- 
rung an das Heilswerk Christi lebendig werden zu lassen, d. h. in einem 
meditativen Gedächtnis das geschichtliche Werk Christi geistig zu berüh- 
ren und wirksam werden zu lassen. Aber es ist ja die besondere Eigenart 
der Eucharistiefeier, daß sie nicht nur zeichenhaft an Christi Opfer erin- 
nert - es ist keine •nuda commemoratio", wie das Konzil von Trient2 

und mit ihm did Enzyklika Mediator Dei3 sagen -, sondern dieses 
Opfer Christi sakramental gegenwärtig setzt. Die Eucharistiefeier ist 
nicht erst das Sakrament, wo die heilige Kommunion den Gläubigen 
ausgeteilt wird, sondern von dem Augenblick an, wo in der Wand- 
lung Christus mit seinem Opfer unter den getrennten Gestalten gegen- 
wärtig wird. Christus wird •im Zustand des Geopfertseins"4, als der 
Geopferte und daher mit seinem Opfer gegenwärtig. Die wirkliche Gegen- 
wart Christi unter den Gestalten von Brot und Wein ist die Garantie für 
eine wirkliche, wenn auch verhüllte Gegenwart seiner Opferhandlung. Sie 
wird also nicht bloß subjektiv oder intentional in der glaubenden Erinne- 
rung der Mitfeiernden gegenwärtig, sondern vorgängig zu dieser, objek- 
tiv in sakramentaler Repraesentatio. Christi Heilswerk ist also auch unab- 
hängig von der Meditation der Gläubigen, nicht ex opere operantis, son- 
dern ex opere operato da. 

1 § 28 2 Denzinger-Schönmetzer 1753. 
3 Ausgabe Herder 67. - Denzinger-Schönmetzer 3847. 
4 Ausgabe Herder 69. - Denzinger-Schönmetzer 3848. 



Die Einheit von Kult und Meditation 123 

c) In der Art nun, wie das oft verstanden, oder besser mißverstanden 
wird, droht aus diesem Glauben an die Anwesenheit und Wirksamkeit 
des Heilswerkes Christi im sakramentalen Geschehen eine ernste Gefahr 
für die Meditation, jedenfalls für ihre Einheit mit dem so verstandenen 
Sakrament. Immer wieder macht sich die Versuchung breit, den Glauben 
an das opus operatum im Sinne eines Ausschlusses des opus operands, den 
sakramentalen Kult daher als Bedrohung der Meditation zu deuten, wo 
doch in Wirklichkeit die personale Entscheidung, also das opus operantis 
des Gläubigen, der sich das Sakrament spenden läßt, nicht nur nicht aus- 
geschlossen wird, sondern die Bedingung für die Wirksamkeit des opus 
operatum ist. Das opus operantis ermöglicht überhaupt erst, daß das opus 
operatum zum Zug kommt. Man muß beachten, daß in der Gegenüber- 
stellung von ex opere operate und ex opere operantis nur das kleine, aller- 
dings bedeutsame Wort •ex" (aus) das ist, worum es geht. Die ursächliche 
Quelle der Gnade ist das im Sakrament dargestellte, in der Eucharistie 
sogar real gegenwärtig gesetzte Heilsopfer Christi. Wenn aber nur das 
•ex" dem opus operatum zugeschrieben und dem opus operantis genom- 
men werden soll, dann bleibt doch noch ein sehr großer, unabdingbarer 
Bereich für die Bedeutung des opus operantis, d. h. der personalen, gei- 
stigen Bemühung des Gläubigen, die besonders in der Meditation zu sich 
selbst kommen soll. 

2. Unzulängliche Ansätze für die Meditation 

Wird die Wirksamkeit des Sakramentes ex operato aber in der geschil- 
derten Weise mißverstanden, so ist es nicht mehr verwunderlich, daß im 
Laufe der Frömmigkeitsgeschichte die eucharistische Meditation ihre An- 
sätze an Stellen suchte, die der Einheit von Kult und Meditation nicht 
dienen. Sie sind vielleicht nicht immer falsch, aber sie lassen die Medi- 
tation doch dem Kultgeschehen einigermaßen äußerlich bleiben. Oft führ- 
ten diese Ansätze aber auch zu einer Art der eucharistischen Meditation, 
die dem Wesen und Sinn der Eucharistiefeier nicht mehr ganz entsprach 
und von Balthasar Fischer einmal mit Recht •unheilvoll" genannt wurde5, 

a) Eine gewisse Unzulänglichkeit ist z. B. dann gegeben, wenn die 
Meditation sich nur außerhalb des eigentlichen Kultbereiches in der Zeit 
vor oder nach der Eucharistiefeier, nur als Betrachtungsstunde vor der 
Messe oder als anschließende Danksagung ansiedelt. Es soll damit auf 
keinen Fall etwas gegen die Betrachtung vor der Messe oder die Dank- 
sagung gesagt werden. Ungenügend ist es aber, wenn die vor der Messe 
gehaltene Meditation dieser äußerlich bleibt, ohne inneren, wenn auch 

5 LThK I, 414. 



Otto Semmelroth 124 

nicht inhaltlichen, so doch sinnhaften Bezug zu ihr verrichtet wird; oder 
wenn die Danksagung zwar für die heilige Kommunion verrichtet wird, 
aber wie für ein vergangenes Ereignis, ohne daß dieses im Geschehen der 
Danksagung selbst zu seiner tieferen Sinnerfüllung gebracht würde. 

Diese Gefahr besteht wirklich. Die Meditation, die eine geistliche Über- 
lieferung vor der Feier der Eucharistie halten läßt, sollte ihrem inneren 
Sinn nach dazu disponieren, daß der Wortgottesdienst in der Tiefe gehört 
und die sakramentale Kultfeier in meditativer Innerlichkeit gefeiert wird. 
Nun aber kommt es oft genug vor, daß sie, weil in der Kultfeier selbst 
nicht genügend für die Innerlichkeit gesorgt zu sein scheint, als eigene 
Übung ausgegliedert und losgelöst vor der Eucharistiefeier verrichtet 
wird. Ähnlich ist es mit der Danksagung nach der Eucharistiefeier. Man 
sollte sie wahrhaftig nicht bagatellisieren, sondern als wichtigen Ausklang 
der Kultfeier üben. Aber man müßte sie richtig verstehen und wieder 
innerlich mit jener Feier verbinden, die doch seit ältester Zeit als die 
Danksagung (Eucharistie) verstanden worden ist. 

b) Zu einer anderen Einseitigkeit, die den Sinn der Eucharistie zu ver- 
dunkeln geeignet ist, führt die Trennung von Kult und Meditation, wenn 
das Meditative in der Eucharistiefrömmigkeit fast ganz in die Anbetungs- 
frömmigkeit abwandert. Selbstverständlich ist der in Brotsgestalt im Ta- 
bernakel gegenwärtige Herr anbetungswürdig. Ebenso kann die Anbetung 
des Herrn im Tabernakel die Meditation zu einer sehr großen und echten 
Tiefe führen. Aber gerade hier zeigt sich die Gefahr der Trennung von 
Kult und Meditation eindringlich. Was die Meditation in der eucharisti- 
schen Anbetungsfrömmigkeit entzündet, läßt sehr leicht den sakramental 
gegenwärtigen Herrn als Ziel der Anbetung erscheinen, während die 
eucharistische Kultfeier ihn als Träger des Kultes gegenwärtig setzt. Ob 
nicht doch viele von denen, die eucharistische Anbetungsfrömmigkeit 
üben, unbeachtet lassen, daß es der Herr als der Geopferte ist, vor dem 
sie knien, der also über sich hinaus in Hingabe an den Vater weist, so daß 
die Einheit zwischen eucharistischer Kultfeier und mehr meditativer An- 
betungsfrömmigkeit durchaus gewahrt bleibt. 

c) Eine weitere, den Sinn der Eucharistiefeier verzerrende Auswirkung 
fehlender Einheit von Kult und Meditation ist die im 9. Jahrhundert durch 
Amalar von Metz aufkommende und das ganze Mittelalter unheilvoll be- 
herrschende allegorisierende, manchmal geradezu historisierende Art der 
Ausdeutung der Riten der Meßfeier. Es mag echte Meditation sein, wenn 
man den Fortgang der liturgischen Handlung in der Messe bestimmten 
Abschütten der Menschwerdung und des Lebens Jesu zuordnet. Eine innere 
Einheit mit dem eigentlichen sakramentalen Kultgeschehen der Euchari- 
stiefeier hat sie aber nicht mehr. So schreibt Adolf Kolping zur Deutung 



Die Einheit von Kult und Meditation 125 

der Riten der Meßfeier durch Amalar von Metz: •Für Amalar wird . . . 
das Äußere nicht der Weg, der zum Inneren führt, zu dem sakramentalen 
Gehalt. Er entwickelt den Sinn der Riten nicht aus der dadurch vermittel- 
ten Heilswirklichkeit, sondern der Ritus wird ihm zu einem subjektiven 
Erinnerungsmittel, der mancherlei in Erinnerung rufen kann, Christolo- 
gisches, Alttestamentliches, Moralisches, aber auch Naturgegebenheiten 
und historische Abläufe"6. Es ist eine Parallelisierung des liturgischen 
Ablaufes mit dem historisch Geschehenen, die dem Sinn des sakramentalen 
Symbols, das doch gewissermaßen als Ganzes das Ganze enthält, nicht 
entspricht. 

II. Der Ruf des eucharistischen Kultes nach der Meditation 

In Wahrheit ruft die eucharistische Kultfeier eindringlich nach der Medi- 
tation und würde in ihrer Sinnerfüllung gefährdet, wenn beide voneinan- 
der getrennt würden. Das zeigt sowohl der Opfercharakter der Eucharistie- 
feier wie ihre Eigenart als memoria und schließlich ihre Wirksamkeit als 
sakramentale Darstellung des Heils. 

1. Die Eucharistiefeier als Opfer 

a) Darüber, daß die Eucharistiefeier ein Opfer ist, kann es unter Katho- 
liken keinen Zweifel geben, nachdem das Konzil von Trient es feierlich 
definiert hat. Weniger eindeutig ist im Allgemeinbewußtsein die zentrale, 
einheitbildende Bedeutung dieses Aspektes der Eucharistie. In den dogma- 
tischen Lehrbüchern altgewohnter Prägung gewinnt man von der Eucha- 
ristie den Eindruck, es handle sich um drei voneinander ganz verschiedene 
Lehrstücke. Zunächst wird die wirkliche Gegenwart des Herrn, dann da- 
von losgelöst die Eucharistie als Opfer, schließlich wieder ohne innere 
Einheit damit die Eucharistie als Sakrament behandelt. In Wirklichkeit 
sind das Teilwirklichkeiten der Eucharistiefeier als einer sakramentalen 
Darstellung, Gegenwärtigsetzung des Opfers Christi. Sie hat ihren Realis- 
mus aus der wirklichen und substantiellen Gegenwart Christi in statu 
victimae, in die der gläubig Mitopfernde durch den sakramentalen Emp- 
fang des geopferten Christus einbezogen wird. 

So steht das ganze Geschehen der Eucharistie im Zeichen des Opfers 
Christi, das als Opfer der Kirche gegenwärtig ist und jedem einzelnen 
Glied dieser Kirche zur Teilnahme dargeboten wird. Das aber ruft, so 
sakramental objektiv das ganze Geschehen ist, eindringlich nach der Me- 
ditation des Teilnehmenden. 

6 A. Kolping, Amalar von Metz und Florus von Lyon. In: ZKTh 73 (1951) 424-464. Zitat 
S. 462. 



Otto Semmelroth 126 

b) Das Opfer ist nämlich seinem Wesen nach eine Antwortfunktion. 
Zum Opfer ist die Kreatur verpflichtet, weil und insofern sie vom Schöp- 
fergott ihr Dasein empfangen hat. Dies im Opfer als Ausdruck der Unter- 
werfung unter die damit gegebene Oberhoheit Gottes anerkennen, heißt 
auf die Tatsache antworten, daß die Existenz der Kreatur Gabe und - 
weil personale Gabe - Wort, Anruf des Schöpfergottes ist. Das Opfer ist 
antwortende Gegengabe. Im Opfer deutet der Mensch seine Existenz, 
indem er den ihm innewohnenden Bezug auf Gott, der ihm diese Existenz 
geschenkt hat, existentiell vollzieht. Im programmatischen Akt des kul- 
tischen Opfers setzt er die Überschrift über das Leben und erklärt sich 
bereit, dieses Programm im Verhalten und Handeln des Lebens auszu- 
führen. Die Gabe des Opfers würde mißverstanden, wenn der Mensch sie 
als seine eigene Initiative verstehen wollte. Das Opfer kann auch da, wo 
es seinen vollkommenen Sinn erfüllt, im Opfer des Gottmenschen nämlich, 
nur ein Wort beantworten und eine Gabe erwidern, die längst ergangen 
sind, ehe ein Mensch etwas an Gott hingeben kann. 

c) Was aber bedeutet das für den rechten, gefüllten Vollzug des Opfers? 
Der Mensch muß sein Opfer und sich selbst für das Opfer dadurch berei- 
ten, daß er Gottes Wort neu hört. Durch die Aktualisierung und Intensi- 
vierung des Hörens auf das Wort muß die Antwort ihre Dichte und 
Wahrheit, ihre Lebendigkeit und Kraft empfangen. Das gibt der Gegen- 
gabe des Opfers Echtheit und existentiellen Ernst und bewahrt sie zugleich 
vor dem Irrtum einer vermeintlichen Spontaneität und Eigeninitiative. 
Es ist also die Meditation als innerliches Hören auf Gottes Wort und 
Eindringen-lassen des Gotteswortes ins personale Innere, wodurch das 
Opfer bereitet und zur existentiellen Dichte gebracht werden muß. 

Gerade darauf weist die Zweiteilung der Eucharistiefeier in Wort- und 
Opfergottesdienst hin. Der Wortgottesdienst ist ja nicht eigentlich Vor- 
messe, sondern die Bereitung des Opfergottesdienstes durch Hören auf 
das Wort Gottes, das uns anruft, um im Opfer Christi, das wir uns an- 
eignen und das uns in sich einbezieht, beantwortet zu werden. Um die 
Antwort richtig und aufrichtig zu vollziehen, lassen wir uns das Wort 
verkünden. Diese Zuordnung von Wort- und Opfergottesdienst in der 
Eucharistiefeier ist vorgebildet in jener Rede, in der der Herr nach Jo- 
hannes zu Kapharnaum die Eucharistiefeier verkündete. Diese große Rede 
(Joh 6, 26-59) spricht in beiden Teilen vom Essen eines Brotes. Aber es 
ist in beiden Teilen ein verschiedenes Brot und auch ein verschiedener 
Geber des Brotes. Der zweite Teil der Rede (Vers 51c ff) spricht vom 
eucharistischen Brot, das Jesus gibt als sein Fleisch, das für das Leben der 
Welt dahingegeben wird. Der erste Teil dieser Rede dagegen spricht vom 
Brot, das der Vater gibt, sein Wort, das in Jesus Christus zu uns kam und 



Die Einheit von Kult und Meditation 127 

das im Glauben gegessen werden muß. Beide Teile gehören aber trotz 
dieser Verschiedenheit engstens zusammen7. Zunächst ergeht das Wort des 
Vaters an die Menschen und fordert seine gläubige Annahme. Dann bie- 
tet Jesus sich selbst im Opfer für das Leben der Welt den Menschen dar. 
Und sie müssen durch das Essen seines Fleisches darin eingehen, um da- 
durch die Antwort auf das im Glauben aufgenommene Wort des Vaters zu 
geben. 

Weil also die eucharistische Kultfeier Opfer ist, verlangt sie die Medi- 
tation. Um der Teilnahme am antwortenden Opfer willen müssen wir das 
Wort meditieren, das uns zur Antwort hin in Bewegung setzen soll. 

2. Die Eucharistiefeier als memoria 

Wir müssen nun aber den eigenartigen Charakter dieses Opfers betrach- 
ten, daß es nämlich als Gedächtnis (memoria) vollzogen wird. Dann sehen 
wir uns wiederum auf die Forderung nach der Meditation hingewiesen. 

a) Von der Religion Jesu Christi gilt in geheimnisvoller Weise, daß in 
ihr tagaus tagein dem allmächtigen Gott ein Opfer dargebracht wird, und 
gleichzeitig doch auch, daß sie nicht eigentlich eine Religion mit Opferkult 
ist. Wenn die alttestamentlichen Propheten mit wachsender Nähe des 
kommenden Erlösers ihren Kampf gegen die Opfer führten, so sollte da- 
durch gewiß zunächst die veräußerlichte Weise des Vollzugs und des Ver- 
trauens auf die Opfer korrigiert, aber nicht das Opfer schlechthin abge- 
lehnt werden. Wir können darin aber vielleicht doch auch die Hinführung 
zu der durch Christus kommenden Vollendung der alttestamentlichen 
Religion sehen, in der es das Opfer im Sinne des Alten Testamentes nicht 
mehr gibt, weil ein einziges Opfer ein für allemal geleistet hat, was im 
Alten Bund die wiederholten Opfer immer wieder zu leisten versuchten. 
Die Kirche Jesu Christi vollzieht, obwohl sie ein wahres Opfer besitzt und 
darbringt, nicht Opferkulte wie das Alte Testament oder auch die heid- 
nischen Religionen. Die Kirche besitzt kein eigenständiges Opferpriester- 
tum, weil sie keine eigenständigen Opfer besitzt. Das Opfer der Kirche ist 
das eine und einzige Opfer Jesu Christi, dessen Gedächtnis die Kirche in 
der Eucharistiefeier begeht. Diese memoria ist allerdings derart, daß die 
Kirche doch auch von sich sagen kann, sie bringe ein Opfer dar. Denn es 
ist die Eigenart der eucharistischen Opfer-memoria, daß durch die sakra- 
mentale Feier die glaubende Gemeinde nicht nur zur Erinnerung an das 
historisch einmal vollzogene Opfer Christi erweckt wird. Vielmehr ge- 
winnt das eine und einzige Opfer, das zwar geschichtlich einmal vollzogen 
wurde, aber doch durch Auferstehung und Himmelfahrt zugleich über- 

7 Vgl. R. Schnackenburg, •Geistliche Kommunion" und Neues Testament. Diese Ztschr. 
25(1952)405-411. 



Otto Semmelroth 128 

geschichtlich geworden ist, Gegenwart in der hier und jetzt versammelten 
Gemeinde. Das Opfer Christi, wird anwesend, wenn die Kirche ihre Eucha- 
ristie feiert. Aber es wird anwesend unter der Verhüllung der sakramen- 
talen Symbolzeichen, die der Glaube durchdringen muß, um in das Opfer 
des Herrn einzugehen und an ihm Teil zu gewinnen. 

b) Daß die Eucharistiefeier Opfer ist, und zwar als Gedächtnis des, wenn 
auch gegenwärtigen, Opfers Christi, enthält zwei wichtige Momente: Er- 
stens hat die Kirche kein Opfer, das neben dem Opfer Christi stünde. Es 
ist vielmehr Christi Opfer von Kaivaria, das aber durch Auferstehung und 
Himmelfahrt, die der Hebräerbrief nach dem Vorbild des Durchschreitens 
des Tempelvorhanges im alttestamentlichen Opfer deutet, übergeschicht- 
liche Aktualität vor dem ewigen Vater gewonnen hat und in der sakra- 
mentalen Symbolhandlung der Eucharistiefeier in unsere Gegenwart ge- 
stellt und dem Gedächtnis der •Umstehenden" greifbar wird. Und zwei- 
tens wird durch den Gedächtnischarakter des eucharistischen Opfers der 
Glaubende wiederum zur Meditation aufgerufen. Denn was ist diese 
memoria anderes als das meditative Sich-hinein-Versenken in das Ge- 
heimnis des im Opfer vollendeten Heilswerkes Christi und seiner myste- 
rienhaften Gegenwart in der Eucharistiefeier? 

In diesem Zusammenhang gibt uns wieder das Verhältnis von Wort- 
gottesdienst und Opfergottesdienst in der Eucharistiefeier einen wichtigen 
Hinweis. Die sakramentale Eucharistiefeier ist Realgedächtnis, und zwar 
•vi verborum (kraft des Wortlauts) und zunächst ein Gedächtnis des .Hin- 
gangs', des ,Aufstiegs', der .Erhöhung', der ,Verherrlichung' Christi in 
Tod, Auferstehung und Himmelfahrt, ,per concomitantiam' (mitgemeint) 
und einschlußweise dann auch ein Gedächtnis Seines ,Kommens', Seines 
,Abstiegs', Seiner ,Erniedrigung', Seiner ,Kenosis' in der Menschwer- 
dung ... So ist die Eucharistiefeier ein totales Gedächtnis des Christus- 
geschehens .. . Das Gedächtnis spezifiziert sich aber im Verlauf des Kir- 
chenjahres, das den konzentrierten Reichtum der Eucharistiefeier im 
Nacheinander entfaltet. Die Kirche setzt durch die Gestaltung der Ver- 
balanamnese (d. h. vor allem des Wortgottesdienstes) fest, wie sie jeweilig 
Eucharistie feiern will: österlich oder weihnachtlich oder sonstwie"8. Die- 
ser Spezifizierung nun muß die Meditation nachgehen, indem sie die Ver- 
balanamnese intensiviert. 

3. Die Eucharistiefeier als sakramentale Darstellung des Heils 

Daß die Messe Opfer ist und daß sie das in der Weise der Realmemoria 
ist, findet seine Erklärung darin, daß das Opfer selbst und das dadurch 
8 H. Schürmann, Die Heilige Schrift im Gemeindeleben. In: Bibel und Leben 3 (1962) 
149-173. ZitatS. 167. 



Die Einheit von Kult und Meditation 129 

erkaufte Heil in der Eucharistiefeier sakramental dargestellt wird. Auch 
dies ist ein Moment, das nach der Meditation ruft. 

a) Ein Sakrament ist ein Zeichen in zweifacher Richtung. Wenn die 
Kirche in Ausübung des Stiftungsauftrages Christi ein Sakrament voll- 
zieht, wird vor Gott ein Zeichen gesetzt, das ihn verpflichtet, weil er selbst 
durch seinen Sohn im gestifteten Zeichen ein Unterpfand seiner Verhei- 
ßung gegeben hat, dessen sich die Kirche bedienen soll. Darin gründet die 
unfehlbare Wirksamkeit des Sakramentes, daß die Kirche in ihm das Wort 
aktualisiert, das Gott durch seinen Sohn gegeben hat, durch das er sich 
also vor sich selbst verpflichtete, die verheißene Gnade zu schenken. So ist 
das sakramentale Zeichen ein Appell an Gott. 

Nicht ganz so selbstverständlich ist das Bewußtsein, daß das sakramen- 
tale Zeichen auch einen Appell an den Menschen richtet, dem es gespen- 
det wird. Man darf die Sakramente nicht einseitig nur im Schema der 
Wirkursache darstellen. Das Trienter Konzil sagt zwar, die Sakramente 
teilen die Gnade mit und enthalten sie. Es weist aber gleichzeitig auch 
auf die Zeichenbedeutung der Sakramente hin, wenn es sagt, daß die 
Sakramente jene Gnade mitteilen, die sie bezeichnen. 

Das aber ist ein Appell an den empfangenden Menschen. Man darf die 
Wirksamkeit der Sakramente nicht so weit in die Objektivität treiben, 
daß die persönliche Haltung des Empfangenden über Gebühr zurücktritt. 
Das wäre gegen den Sinn des Sakramentes als eines Heilszeichens. Ein 
Zeichen nämlich erfüllt seinen Sinn dadurch, daß es jemanden anspricht 
und seine geistige Bemühung herausfordert. Er muß es betrachten und zu 
deuten suchen. Ein Zeichen will jemandem etwas zeigen. Es muß daher 
selbst betrachtet und in die Richtung, in die es weist, verfolgt werden. Im 
sakramentalen Zeichen wird die Gnade, als die Gott sich selbst dem Men- 
schen einsenken will, gegenständlich. Sie steht dem Menschen zunächst im 
Zeichen gegenüber, klopft am Tor seiner Sinne an, damit er in freier Ent- 
scheidung den Zugang zu seinem personalen Inneren öffne und Gott als 
Gnade einlasse. 

b) Das aber ruft wieder nach der Meditation. Gewiß kann der Appell 
des sakramentalen Zeichens verschieden vollkommen gehört und befolgt 
werden. Bei dem, der es nicht besser weiß, mag auch bei einem Minimum 
an Verständnis für das Zeichen und an persönlichem Dabeisein das Sakra- 
ment seine Wirksamkeit entfalten. Da aber nach dem Trienter Konzil dem 
Menschen die Gnade geschenkt wird nicht nur •nach dem Maß, das der 
Heilige Geist den einzelnen zuteilt, wie er will", sondern zugleich auch 
•entsprechend der eigenen Bereitung und Mitwirkung eines jeden"9, muß 
sich der am sakramentalen Kultus Teilnehmende bemühen, im Hören auf 

9 Denzinger-Schönmetzer 1529. 



Otto Semmelroth 130 

den Appell der sakramentalen Symbolik ein Höchstmaß zu erreichen. Das 
aber verlangt nach der Meditation. Das Zeichen selbst und seine Bedeu- 
tung muß durch die Meditation erschlossen und immer tiefer angeeignet, 
in den selbstverständlichen Besitz des Unterbewußten eingesenkt werden, 
damit es immer wieder auch ohne neue angestrengte Reflexion wirksam 
werde. Diese Meditation muß auch jenen Hof betrachten, der um das 
sakramentale Zeichen gelegt ist, um dem Zeichen selbst Lebendigkeit, 
Feierlichkeit, Eindringlichkeit zu geben. Dazu gehört echt meditative 
Theologie der Sakramente und besonders der Eucharistie. 

Aus den gegebenen Hinweisen - die sicher noch durch andere vermehrt 
werden könnten - dürfte immerhin deutlich werden, wie sehr man den 
sakramentalen Kult der Kirche mißverstehen würde, wollte man ihn gegen 
die Meditation oder diese gegen ihn ausspielen. Was der Kult gerade in 
der Eucharistiefeier ist und bedeutet, ruft nach der Meditation und will 
durch sie zur Verwirklichung seines eigenen Sinnes kommen. 

III. Verwirklichung der Meditation im Kult 

Im Folgenden seien noch ein paar Punkte gekennzeichnet, die im Rahmen 
der eucharistischen Kultfeier Raum für die Meditation geben oder diese 
nähren. 

1. •Verlängerung" der meditativen Elemente der Eucharistiefeier 

Zunächst sollten die meditativen Elemente der Eucharistiefeier nach vor- 
wärts und nach rückwärts gewissermaßen verlängert werden, in die Medi- 
tation vor der heiligen Messe und in die Danksagung danach. 

a) Meditation als eigene Übung neben Breviergebet und Meßfeier gibt 
es in irgendeiner Form im Leben der Kirche seit eh und je. Seit dem spä- 
ten Mittelalter pflegt man die Betrachtung als eine besondere Art der 
Vorbereitung vor der heiligen Messe. Das ist sinnvoll. Wie schon früher 
gesagt, enthält die Eucharistiefeier in ihrem ersten Teil, dem Wortgottes- 
dienst, den unmittelbaren Ansatz für die Meditation. Um diesen Ansatz 
wirksamer werden zu lassen, als es im Vollzug der Eucharistiefeier selbst 
geschehen kann, ist es sinngerecht, dieses meditative Element in die Zeit 
vor Beginn der kultischen Feier zu verlängern. Das braucht nicht zu heißen, 
daß der Stoff dieser Betrachtung aus den Lesungen der jeweiligen Messe 
genommen werden müßte, was aber durchaus einen guten Sinn hat. Da 
der innere Sinn des Wortgottesdienstes als erster Teil der Eucharistiefeier 
der ist, im Hören auf das Wort Gottes die innere Haltung für den Mit- 
vollzug der qualifizierten Antwort, die Christi Opfer ist, zu bereiten, kann 
die Betrachtung vor der Messe ihren mit der Eucharistiefeier innerlich ver- 



Die Einheit von Kult und Meditation 131 

bundenen Sinn auch dann erfüllen, wenn andere Schrifttexte als die der 
Messe oder sonstige Wahrheiten der Offenbarung, in der Gottes Wort 
appellierend auf den Menschen zukommt, zum Gegenstand der Medita- 
tion genommen werden. 

b) Die Verlängerung des in der Eucharistiefeier liegenden meditativen 
Elementes gibt es aber auch nach der anderen Seite, in die Zeit nach Be- 
endigung der kultischen Eucharistiefeier selbst. Bei den ungeduldigen 
Menschen von heute, selbst wenn sie durch ihren geistlichen Beruf zu 
intensiverer und innerlicherer Pflege des Kultischen gerade auch durch das 
Meditative verpflichtet sind, ist die hier gemeinte Übung allerdings 
keine Selbstverständlichkeit mehr. Um diese Übung sollte man sich aber 
bemühen, weil sie doch die Sinnerfüllung des sakramentalen eucharisti- 
schen Kultus sehr zu erhöhen vermag. 

Wenn man von Danksagung nach der heiligen Messe spricht, wird aller- 
dings meistens an den Dank für die Gnade, am Opfer Christi in der 
qualifizierten Weise des Kommunionempfanges teilnehmen zu dürfen, 
gedacht. Man sollte seine Überlegung aber auch von der Namensgleichheit 
dieser nach der Messe liegenden Übung mit der Eucharistiefeier selbst, 
die ja eben Eucharistia, also Danksagung heißt, bestimmen lassen. Sie 
kann daran erinnern, daß in der sogenannten Danksagung nach der heili- 
gen Messe das Geschehen der Meßfeier, das als kultische Gemeinschafts- 
feier weithin äußerlich sein kann, im persönlichen stillen Inneren des 
einzelnen weiterklingen und vielleicht auch jene subjektive, innerliche 
Entsprechung gewinnen kann, die ihm beim Kult selbst bisweilen abgeht. 
So hat Karl Rahner in seinem Aufsatz über die Danksagung nach der 
heiligen Messe10 die Übung der meditativen Danksagung nach der Messe 
interpretiert. •An sich könnte man sich eine Liturgie denken, die ... sel- 
ber Raum böte für strömendes, seliges Danken nach dem Empfang des 
Herrenleibes, die deutlicher und realistischer hinausblickte in das Leben, 
in das hinein sie entläßt. Da dies nun einmal nicht gegeben ist, so hat sich 
die Danksagung sinnvoll an die Liturgie als deren private Erweiterung 
angeschlossen. Die liturgische Handlung selbst schwingt hier aus in das 
private meditative Gebet". Rahner weist darauf hin, daß die sakramen- 
tale Teilnahme an der Eucharistiefeier Ausdruck einer pneumatischen 
Kommunikation, d. h. einer vom Heiligen Geist gewirkten persönlichen 
Teilnahme an der Opferhingabe des Herrn sein muß. Sie braucht nicht 
notwendig •genau die uhrzeitlich selbe Erstreckung zu haben wie der 
aktuelle Kommunionempfang oder wie das liturgische Geschehen der 
Messe". Und dies gehört dann zu jener persönlichen Disposition, deren 

10 K. Rahner SJ, Danksagung nach der heiligen Messe. Sendung und Gnade, 1. Aufl., 
201-218; vgl. diese Ztschr. 32 (1959) 180-189 u. 442-448. 



Otto Semmelroth 132 

Steigerung und Vervollkommnung die Wirkung des sakramentalen opus 
operatum erhöht. So stände die meditative Übung der Danksagungs- 
stille nach der heiligen Messe in innerer Einheit mit dieser und wäre eine 
Intensivierung des Meditativen, das in der Eucharistie selbst angelegt ist. 
•Die Danksagung besteht nicht so sehr in erster Linie in einem anerken- 
nenden ,danken für' etwas, das selber fertig und abgeschlossen ist, son- 
dern ist einfach das Verharren in jener inneren Haltung und Verfassung, 
die während der Messe aktualisiert wurde (oder werden sollte)". 

2. Pflege der meditativen Elemente in der Eucharistiefeier 

Vor allem müssen aber auch die meditativen Elemente gepflegt und aus- 
gewertet werden, die in der Eucharistiefeier selbst liegen. Die Feier hat 
in ihren beiden Teilen, sowohl im Wortgottesdienst wie im sakramentalen 
Opfergottesdienst, einen Rhythmus, in dem an vielen Punkten die Stille 
Raum für die Meditation, die Innerlichkeit gibt. 

Der Laie, der sich um intensive Teilnahme an der eucharistischen Kult- 
feier bemüht, sollte nicht mit einer Art Konkurrenzneid jene Gebetszeiten 
in der Eucharistiefeier betrachten, in denen der Priester Gebete in seiner 
eigenen Person spricht. Er sollte wissen, daß an diesen Stellen die Laien- 
gemeinde ihren Mitvollzug nicht durch Mit- und Nachbeten dieser Gebets- 
worte auszunützen hat, sondern durch Übung der meditativen Stille, in 
der sich das Kultgeschehen dem Inneren einsenken und darin wirksam 
werden will. Man sollte in der Gestaltung der Meßfeier diesen Zeiten der 
Stille ihr Recht lassen. Gewiß kann das Lied der Gemeinschaft dieses 
meditative Element tragen. Aber es sollten sich auch Zeiten wirklicher 
Stille finden. 

Für den zelebrierenden Priester scheint so etwas nicht möglich zu sein. 
Denn ihm ist das Rezitieren der vorgeprägten Texte des Missale vorge- 
schrieben. Diese Texte füllen die ganze Feier aus, so daß ihm für medi- 
tative Stille kein Raum zu bleiben scheint. Nun muß man aber beachten, 
daß mündliches Gebet nicht einfachhin dem meditativen Gebet wider- 
spricht, sondern es vielfach als eine Art psycho-mechanischer Stütze fördert. 
So kennen wir es vom Rosenkranzgebet, bei dem das immer wiederholte 
Ave Maria jenen dahingleitenden Untergrund bilden soll, auf dem das 
Innere des Betenden die Ruhe gewinnen kann, die das Rosenkranzgebet 
zu einer der vollkommeneren Arten des Gebetes, dem Gebet der Ruhe 
und der Einfachheit, werden läßt. Ähnlich ist es wohl nach einer alten Auf- 
fassung mit dem Psalmenrezitieren. Und so irgendwie auch bei den sehr 
vertraut, mancher möchte sagen viel zu vertraut gewordenen, weil Tag 
für Tag immer wieder rezitierten stillen Gebete des Priesters bei der 
heiligen Messe. Sie bilden, eben weil sie so vertraut sind, daß sie nicht 



Spirituelle Theologie und moderne Psychologie 133 

mehr so recht in ihren einzelnen Worten ein ausdrückliches Andenken an 
den von ihnen ausgesprochenen Inhalt bewirken können, so etwas wie 
eine Haltung der Hingewandtheit, ein einfaches Dabeisein, das dem medi- 
tativen Beten in der kultischen Feier Raum schafft. 

Selbst wenn es der inneren Sinnstruktur der Eucharistiefeier wider- 
spricht, ganz als •stille Messe" gefeiert zu werden, so widerspräche es ihr 
aber auch, nicht jenen Raum der Stille zu schaffen, den auch die kultische 
Eucharistiefeier braucht, um ihren Sinn ganz zu erfüllen. •Die Stille hat 
für den heutigen Menschen eine ganz neue Ausdruckskraft für sein 
Menschsein gewonnen ... Es handelt sich nicht darum, eine vor der litur- 
gischen Erneuerung üblich gewesene stille Messe vor dem Untergang zu 
retten. Die Meßfeier im Raum der Stille, um die es hier geht, ist etwas 
ganz anderes und insofern etwas Neues, als nur der moderne Mensch ganz 
erfahren und wissen kann, daß Stille auch für seine Mitfeier des Meß- 
opfers eine Kostbarkeit ist, die er sucht, die er festhalten muß als etwas, 
von dem er Leben und Gott-finden erhofft11". 

Zur Neubegegnung von spiritueller Theologie 
und moderner Psychologie 

Ignaz Weilner, Regensburg 

In unserer hochdifferenzierten Wissenschaftswelt geschieht es leider immer 
häufiger, daß Forschungszweige, die einander Wichtiges zu sagen und zu 
geben hätten, jahrzehntelang nebeneinander herlaufen, ohne Notiz von- 
einander zu nehmen. So könnte sich, um ein Beispiel zu nennen, die unvor- 
eingenommene Begegnung zwischen spiritueller Theologie und moderner 
Psychologie für beide Seiten ungemein fruchtbar gestalten. Die Lehre vom 
geistlichen Leben in ihrer Doppelgestalt von Aszetik und Mystik verfügt 
über einen reichen Schatz von Erfahrung im Umgang mit der menschlichen 
Seele, gerade im Hinblick auf deren sublimste Funktionen. Es ist schwer 
einzusehen, weshalb sich etwa die Entwicklungspsychologie, die längst zu 
einem wichtigen Zweig der Anthropologie, der Pädagogik und Psychago- 
gik von heute geworden ist, solch kostbares Anschauungsmaterial weithin 
11 G.Muschalek SJ, Meßopfer und Stille. In: Der Große Entschluß 18 (1963) 307-313. 
ZitatS. 311. 




