Spirituelle Theologie und moderne Psychologie 133

mehr so recht in ihren einzelnen Worten ein ausdriickliches Andenken an
den von ihnen ausgesprochenen Inhalt bewirken kénnen, so etwas wie
eine Haltung der Hingewandtheit, ein einfaches Dabeisein, das dem medi-
tativen Beten in der kultischen Feier Raum schafft.

Selbst wenn es der inneren Sinnstruktur der Eucharistiefeier wider-
spricht, ganz als ,stille Messe“ gefeiert zu werden, so widerspriche es ihr
aber auch, nicht jenen Raum der Stille zu schaffen, den auch die kultische
Eucharistiefeier braucht, um ihren Sinn ganz zu erfillen. ,Die Stille hat
fir den heutigen Menschen eine ganz neue Ausdruckskraft fiir sein
Menschsein gewonnen . . . Es handelt sich nicht darum, eine vor der litur-
gischen Erneuerung tblich gewesene stille Messe vor dem Untergang zu
retten. Die Meffeier im Raum der Stille, um die es hier geht, ist etwas
ganz anderes und insofern etwas Neues, als nur der moderne Mensch ganz
erfahren und wissen kann, daf Stille auch fir seine Mitfeier des Mef3-
opfers eine Kostbarkeit ist, die er sucht, die er festhalten muf} als etwas,
von dem er Leben und Gott-finden erhofft!*“.

Zur Neubegegnung von spiritueller Theologie
und moderner Psychologie

Ignaz Weilner, Regensburg

In unserer hochdifferenzierten Wissenschaftswelt geschieht es leider immer
haufiger, dafl Forschungszweige, die einander Wichtiges zu sagen und zu
geben hitten, jahrzehntelang nebeneinander herlaufen, ohne Notiz von-
einander zu nehmen. So kénnte sich, um ein Beispiel zu nennen, die unvor-
eingenommene Begegnung zwischen spiritueller Theologie und moderner
Psychologie fiir beide Seiten ungemein fruchtbar gestalten. Die Lehre vom
geistlichen Leben in ihrer Doppelgestalt von Aszetik und Mystik verfigt
iiber einen reichen Schatz von Erfahrung im Umgang mit der menschlichen
Seele, gerade im Hinblick auf deren sublimste Funktionen. Es ist schwer
einzusehen, weshalb sich etwa die Entwicklungspsychologie, die lingst zu
einem wichtigen Zweig der Anthropologie, der Pddagogik und Psychago-
gik von heute geworden ist, solch kostbares Anschauungsmaterial weithin

1t G, Muschalek SJ, MefBopfer und Stille. In: Der Grofie Entschlufl 18 (1963) 307-313.
Zitat S. 811.



Ignaz Weilner 134

entgehen 1afit, um sich desto griindlicher mit dem immerhin etwas abseiti-
gen Erfahrungsmaterial der Psychiatrie! und der Psychoanalyse?® ausein-
anderzusetzen. Mag sein, dafl diese Zuriickhaltung wenigstens zum Teil
einer aus echter Ehrfurcht gespeisten Scheu entspringt, wissenschaftlich
analysierend in den Bereich des Heiligen einzudringen. Das wire ver-
standlich und achtbar, wenn auch nicht ganz stichhaltig; denn das Leben
des Menschen mit Gott hat eben doch eine zutiefst menschliche Seite, und
es ist nicht einzusehen, warum diese — die notige Behutsamkeit voraus-
gesetzt — nicht Gegenstand psychologischer Durchleuchtung werden sollte.
Zum mindesten seit Ende des 19. Jahrhunderts gibt es so etwas wie eine
legitime Religionspsychologie, fiir die W. Keilbach feststellt: ,Man er-
kennt immer mehr, dafl die unmittelbare Lebenserfahrung als Grundlage
der Materialerhebung nicht unterschitzt werden darf. So gewinnen die in
den Schriften mancher Viter ... und der Mystik . .. niedergelegten reli-
gionspsychologischen Beobachtungen und Erfahrungen, denen die Aner-
kennung auch nie versagt worden war, neuen Glanz“3.

Anderseits wire es ungerecht, die Mangelhaftigkeit des Kontakts zwi-
schen der spirituellen Theologie und der modernen Psychologie aus-
schliefilich der letzteren anzulasten. Den Theologen steckt noch immer
eine heillose Angst in den Gliedern, namlich die vor dem Weltbild einer
angeblich ,geschlossenen Naturkausalitit®, in dem weder Freiheit noch
Gnade Platz hat. Die Naturwissenschaft war in der Tat einst auf diese
Formel eingeschworen. Unter dem Druck neuer und tieferer Frkenntnisse
hat sie sie lingst begraben. Was heifit schon ,Gesetzmifligkeit“? Wenn be-
reits innerhalb der physikalischen Welt nur eine statistische Regelhaftig-
keit angenommen werden darf, dann leuchtet ohne weiteres ein, daf
deren Stringenz aunf je hoheren Seinsstufen immer elastischer verstanden
werden mufl. Gleichwohl kann man mit Fug und Recht von psychologi-
schen ,,Gesetzen“ sprechen, sofern man nur im Auge behilt, dal diese sich
von physikalischen Gesetzen wesentlich unterscheiden. — Ebensowenig
gefahrdet die psychologische Durchleuchtung religiésen Geschehens dessen
gnadenhaft-tibernatiirliche Seite, wo immer die Bereitschaft vorhanden
ist, letztere ernst zu nehmen. Man sollte nicht immer wieder Bedenken
aufwarmen, die ldngst ausgeriumt sein miifiten, etwa dal man im mysti-
schen Bereich nicht von einer eigentlichen (psychologischen) GesetzmiRig-
keit sprechen kénne, weil das Charisma prinzipiell unter einem anderen

! Vgl. den instruktiven Uberblick von H. Hafner, Der Mensdh und seine Lebensgeschichte,
in: Jahrbuch fiir Psychologie, Psychotherapic und medizinische Anthropologic (JPPMA)
12 (1965) 36-46; hier 43.

* Vgl. J. Schraml, Die Psydhoanalyse und der menschliche Lebenslauf, in: Psyche 19 (1965)
250-267.



Spirituelle Theologie und moderne Psychologie 135

Gestaltungsprinzip stehet. Mag sein, aber das beweist noch lange nicht,
dafl sich Gnade und Ubernatur vollig dem Zugriff der Erfahrungswissen-
schaft entziehen, im Gegenteil: ,auch der Theologe muf gestehen, dafl im
libernatiirlich-gnadenhaften Geschehen die Natur des Menschen immer
noch irgendwie erhalten bleibt“s.

Auf seiten der Theologie ergibt sich noch eine weitere Schwierigkeit:
der religiose Reifeprozef ist relativ noch wenig erforscht. Gewif geht seit
den Tagen der Apostel die Rede davon, dafl des Christen Leben eine
Pilgerschaft, ein Wandeln auf dem Heilsweg, ein Wachsen und Reifen,
ein Emporsteigen, eine Heimkehr ins Paradies ist und sein soll®. Uber die
einzelnen Etappen dieses Weges macht man sich indes keine Gedanken
oder begniigt sich mit einigen schematischen Einteilungen, selbst dort, wo
man ihn mit den verschiedenen Lebensaltern des Menschen in Beziechung
setzt. Derlei Versuche haben, wie z. B. bei Thomas von Aquin, nur Gleich-
nischarakter, oder sie werden, wie von R. Garrigou-Lagrange, mit vollig
unzureichenden Mitteln unternommen, indem man sich darauf beschrinkt,
dem Grad des Anfingers, des Fortgeschrittenen und des Vollkommenen
jeweils das Lebensalter des Kindes, des Reifenden und des Erwachsenen
zuzuordnen’. Es versteht sich von selbst, dafl bei einem so grobkornigen
Verfahren der geistliche Reifeproze des Christen in seinem konkreten
Vollzug bisher mehr oder minder im Dunkel bleiben mufite. Wie auf
vielen Gebieten, so hat die Theologie auch hier den genetischen Gesichts-
punkt allzu lange und geradezu stréflich vernachlissigt. Unter dem Ein-
druck einer Flut von Veréffentlichungen iiber den menschlichen Lebens-
ablauf als ganzen und die verschiedenen Lebensalter im einzelnen® scheint
sich indes cine gewisse Wandlung anzubahnen. Karl Rahner sucht seit
langem das Interesse an diesen Fragen im Raum der Theologie zu wecken
und durch Hinweis auf wichtige pastorale Folgerungen zu férdern®. In

3 Ders., Art. Religionspsychologie, LThK? 8, 1194.

1 H. J. Lauter unter Berufung auf H. Urs v. Balthasar, Theologie der Gesdhichte, Einsie-
deln 3/1959, in: Wissenschaft und Weisheit 25 (1962) 230. 5 W. Keilbach, aaO 1194.
¢ K. Rahner, Uber das Problem des Stufenweges zur christlichen Vollendung, in: Schriften
zur Theologie 111, Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1956, 11-34; F. Wulf, Riickkehr ins Paradies.
Zur Theologie des christlichen ,Weges®, in: Geistliches Leben in der heutigen Welt,
Freiburg—Basel-Wien 1960, 18-33; J. Schmid - G. Sohngen, Art. Weg, LThK? 10, 974 ff.;
J. Schmid, Art. Wandel, aa0O 952f.; L. Boros, Art. Pilgerstand, LThK?® 8, 507 f.

7 Vgl. ders., Die drei Bekehrungen und die drei Wege, Freiburg 1948, 25 ff.

8 Aus der Fiille der Literatur seien nur genannt: Ch. Biihler, Der menschliche Lebenslauf
als psychologisches Problem, Leipzig 1983; R. Guardini, Die Lebensalter. Ihre ethische
und pidagogische Bedeutung (Weltbild und Erziehung 6), Wirzburg o. J.; Th. Bovet,
Weg und Sinn. Fithrung durch die Lebensalter, Tiibingen 1955; M. Moers, Die Entwidk-
lungsphasen des menschlichen Lebens, Ratingen 1953; F. Pdggeler, Der Mensch in Miin-
digkeit und Reife. Eine Anthropologie des Erwachsenen, Paderborn 1964.

? Ders., aaQ; weiterhin: Sendung und Gnade. Beitrige zur Pastoraltheologie, Innsbruck-
Wien-Miinchen 1959, passim, besonders 166 ff.



Ignaz Weilner 136

seinem Gefolge gibt — wohl erstmals in einem theologischen Quellenwerk —
H. Vorgrimler im Lexikon fiir Theologie und Kirche einen gedringten
Uberblick iiber das Problem der Reifestufen des menschlichen Lebens-
laufes, betont deren pastorale Bedeutung und beklagt zugleich, dafl Ein-
zeluntersuchungen hierzu fehlen'®. In den Lehrbiichern der Pastoraltheo-
logie setzt sich allmdhlich eine ausfithrlichere Behandlung der Lebens-
phasen durch!. In den Handbiichern der Moral haben letztere schon
bisher eine bescheidene Rolle gespielt, zum mindesten seit F. X. Linsen-
mann, leider vorwiegend nur unter negativem Aspekt: als freiheits-
beschrinkende Faktoren. Das kann sich dndern. Schon wird im Zusam-
menhang mit der Studienreform vorgeschlagen, die Moraltheologie in
»Christliche Lebenslehre“ umzubenennen; als solche umfasse sie dann
»die Lehre von den verschiedenen Lebensaltern, den entsprechenden
Pflichten und Rechten — nicht umgekehrt; die Lehre von den verschiede-
nen Lebenskreisen . . .; die Lehre davon, wie man in die christliche Lebens-
weise einfithrt“2,

Die biographische Methode

Man darf hoffen, dafl dieses wachsende Interesse am genetischen Aspekt
des menschlichen Lebens nun auch die griindlichere Untersuchung des
religiés-sittlichen Reifeprozesses im allgemeinen und des geistlichen Stu-
fenweges im besonderen vorantreiben wird. Unser eigener Versuch in be-
sagte Richtung, behutsam unternommen an Leben und Lehre Johannes
Taulers, begegnete ermutigender Aufgeschlossenheit’s. Bei aller gebote-
nen Umsicht und Vorsicht gegeniiber derlei Schritten in Neuland 148t sich
doch sagen, dafl die Erarbeitung einer differenzierteren ,biographischen
Methode®, die auf gesicherten Erkenntnissen der modernen Entwicklungs-
psychologie und der Tiefenpsychologie aufbaut, eine ebenso dringliche wie
erfolgversprechende Aufgabe der spirituellen Theologie von heute dar-
stellt.

Wir verstehen darunter eine systematische Untersuchungsweise, die
zundchst die konkrete Lebensgeschichte eines Heiligen, eines Frommen,

10 Ders., Art. Lebensphasen, LThK? 6, 865.

" 2. B. W. Demal, Praktische Pastoral-Psychologie, Wien 1949, 144-194; M. Pfliegler,
Pastoraltheologie, Wicn—Freiburg-Basel 1962, 167-265.

12 A. Antweiler, Vorschlige zu einer Neuordnung der Studienpline an den katholisch-
theologischen Fakultiten in der Bundesrepublik Deutschland, in: Theologie und Glaube
52 (1962) 407-425; hier 418 f.

8 1. Weilner, Johannes Taulers Bekehrungsweg. Die Erfahrungsgrundlagen seiner Mystik
(Studien zur Geschichte der katholischen Moraltheologie 10}, Regensburg 1961. Vgl. dazu
u. a. die Stellungnahmen von M.-B. Lavaud SJ, Autour de Tauler, in: Revue Thomiste
(1963) 1491.; B. Spaapen S], Nieuw Licht op Tauler, in: Ons Geestelijk Erf 37 (1963)
178-187; C. Dumont SJ, Nouv. Rev. Théol. 96 (1964) 770f.



Spirituelle Theologie und moderne Psychologie 137

eines Mystikers moglichst sorgféltig erhebt, sie nach bekannten und ge-
sicherten psychologischen Kriterien ableuchtet und den Verlauf des inne-
ren Reifeprozesses samt seinen wechselnden Phasen aufzuspiiren unter-
nimmt. Jede dieser Phasen hat ihre besonderen Merkmale, Moglichkeiten
und Grenzen, Hohen und Tiefen.

Je lickenloser der Lebenslauf eines Menschen im Licht der Geschichte
steht, desto brauchbarer ist er fiir die Interpretation des geistlichen Lehr-
gutes des Betreffenden. Selbst sogenannte ,Kurzleben® erweisen sich nicht
etwa als untauglich firr die beschriebene Methode; denn auch sie entziehen
sich nicht vollig dem natirlichen Rhythmus ganzmenschlichen Reifens.
Doch versteht sich von selbst, daf} sie mit besonderer Behutsamkeit ange-
gangen sein wollen.

Das literarische Werk des gefragten Heiligen oder Mystikers bleibt
wichtig. Ja, es kommt sogar wesentlich auf dessen besonders enge Ver-
kniipfung mit der Lebensgeschichte seines Schopfers an. Ist doch jedes
Wort aus einer konkreten biographischen Situation heraus gesprochen
oder geschrieben. Dieser Zusammenhang ist fiir sein Verstindnis meist
viel ertragreicher als der Aufweis einer denkerischen oder literarischen
Abhingigkeit von filhrenden Geistern oder Schulen. Der menschliche Geist
ist nun einmal viel zu lebendig, um so objektiv sein zu kénnen, wie man
sich ihn bisweilen vorzustellen beliebt. Ein und dieselbe Aussage kann
recht verschieden interpretiert werden miissen, je nachdem sie ein Autor
in Geborgenheit oder Gefdhrdung, im Zustand seliger Entrickung oder
der ,dunklen Nacht“, im Alter von dreifig oder sechzig Jahren von sich
gibt. Wenn Teresa von Avila — um ein Beispiel zu nennen — einleitend zur
vierten , Wohnung® ihrer ,Seelenburg“ zur Schilderung der folgenden
Gebetsgnaden den besonderen Beistand des Heiligen Geistes erfleht, so hat
das seinen guten Grund: Eben diesen Beistand hatte sie trostlich erfahren,
als sie ,ungefihr vierzehn Jahre“ vorher ihr ,Leben® niederschrieb. Ob-
schon es ihr selber vorkommt, als habe sie jetzt ,ein wenig mehr Licht iiber
die Gnadenerweise, die der Herr manchen Seelen schenkt®, tut sie sich
schwer, darliber zu sprechen — weil sie bei allem Zuwachs an Erfahrung
und Reife im Jahre 1577 eben doch nicht mehr die Teresa von 1562 ist.
Eine neue Lebensphase hat sie gepragt.

Fiir die Aufhellung von Struktur und Verlauf des geistlichen Reife-
prozesses, der natlirlich ein im engeren Sinn mystischer sein kann, aber
nicht sein muf}, sind Aussagen spontaner Eigenerfahrung von sehr hohem
Wert. Die biographische Methode wird es sich besonders angelegen sein
lassen, derlei verschimte und nicht selten verschliisselte Selbstzeugnisse
als solche kenntlich zu machen und von jenen Aussagen abzuheben, die
lediglich aus Pietit oder um eines Systems willen weitertradiert werden.



Ignaz Weilner 138

Das soll nicht heiflen, daf} letztere fir das Verstindnis eines Autors und
dessen innere Entwicklung véllig bedeutungslos wiren. Davon kann keine
Rede sein. Nur hinsichtlich ihrer Zeugniskraft hat die eigene Erfahrung
den Vorrang.

Der menschliche Lebenslauf

Die Entwicklungspsychologie ist eine junge Wissenschaft. Noch liegt die
Zeit nicht lange zurtick, da ihre Untersuchungen mit der Pubertit zu Ende
gingen. Heute ruht der Schwerpunkt ihrer Forschung eindeutig beim hohe-
ren Lebensalter. Diese fast schon etwas einseitige Akzentuierung kommt
der Erforschung des geistlichen Reifeprozesses zugute; denn er hat nor-
malerweise seinen Schwerpunkt ebenfalls in den Spitphasen des Lebens.
Aus dieser Tatsache ergiht sich fiir die Entwicklungspsychologie eine wich-
tige Folgerung: wenn sie ihrer Aufgabe gerecht werden will, darf sie
»nicht blofl nach dem Reflex der biologischen Lebenskurve im Psychischen
des Menschen fragen, sondern miifite auch geistig-personal ausgerichtet
sein, d. h. sie miifite fragen, ob es nicht auch genuin vom Geistig-Perso-
nalen her durch die Verschiedenheit der gemachten Erfahrungen eine Ent-
wicklungslinie durch die verschiedenen Altersstufen gibt“!4, Man kann der
Psychologie von heute bescheinigen, dafl sie sich in dieser Richtung ehrlich
miiht.

Legt man nun die wohl geldufigste und schon den Rémern bekannte Glie-
derung des Lebenslaufes in fiinf Phasen unseren Betrachtungen zugrunde,
so ergibt sich, dafl der geistliche Reifeprozeff bei normaler Lebensdauer
etwa mit der dritten Phase, also vom dreifligsten Lebensjahr an besonders
interessant zu werden verspricht. Wir miissen wohl nicht eigens betonen,
daf es sich hierbei nicht um genau umrissene, auf bestimmte Lebensjahre
festlegbare Abschnitte handeln kann, wo immer in diesem Zusammenhang
Zahlen genannt werden. Eine gewisse Variationsbreite, bedingt durch
individuelle Anlage und Schicksal, durch Umweltfaktoren aller Art mufl
stets mitgedacht werden. Dartber hinaus aber zeigen sich doch immer wie-
der erstaunliche Ubereinstimmungen, und zwar gerade auch dort, wo man
nicht etwa die ziemlich unveranderliche biologische Lebenskurve dafiir
verantwortlich machen kann: in der geistig-seelischen Reifung nidmlich,
die erst so recht beginnt, wenn die korperliche praktisch abgeschlossen ist,
und die in der Regel erst ihrem Hohepunkt zusteuert, wenn sich die andere
bereits in vollem Abbau befindet. Der eine Lebenslauf des Menschen hat
eben, wie August Vetter sehr anschaulich dartut'®, sowohl eine pneumati-
4 K. Rahner, Uber das Problem des Stufenweges 26.

15 Ders., Die Lebenswende als Reifungskrisis, in: JPPMA 6 (1958) 1538-166; dass. in:
Wirklichkeit des Menschlichen, Lebensfragen unserer Zeit, Freiburg—Miinchen 1960, 71-95.



Spirituelle Theologie und moderne Psychologie 139

sche wie eine somatische Sicht, die klar zu unterscheiden sind. Nicht weni-
ger wichtig aber ist ithre Zusammenschau. Denn zu den fruchtbaren Polari-
taten des Menschenlebens — in unserem Zusammenhang sei hier nur auf
die Schichtenspannung und auf den Gegensatz der Phasen verwiesen —
zdhlt auch das Spannungsverhaltnis zwischen dem pneumatischen und dem
somatischen ,Daseinsbogen“ (A. Vetter), das den gesamten Lebenslauf,
wenn auch mit unterschiedlicher Intensitat, begleitet.

Ziel des humanen Reifeprozesses ist die Selbstverwirklichung der Per-
son, eben die ,Personalisation“!®, die sowohl die ,Individuation* (C. G.
Jung) und ,Sozialisation“ der Person wie auch deren Wertbezug um-
greift'”. Strahlungskern, Sinnmitte und Symbol des gesamten Reifungs-
vorgangs ist das ,Selbst”, das sich in seinem Verlauf konstituiert, obschon
es potentiell bereits von Anfang an gegeben ist. Wiirde der ganze Prozef§
einschlieflich seines Zieles nun immanent verstanden als ,Selbstauszeu-
gung des Grundcharakters“ (Alexander Pfinder), wie das heute weithin
der Fall ist, so wiirde man dem Wesen des Menschen nicht gerecht. Zum
Gliick ist es gerade das ,Selbst“, das sich phinomenologisch als ,offen®
erweist und damit von sich aus auf Transzendenz deutet.

Der geistliche Reifeprozef}

Man kann dem menschlichen Lebenslauf und dem ihn begleitenden huma-
nen Reifungsvorgang nicht gerecht werden, wollte man sein religioses
Kerngeschehen ausklammern. Es ist von Anfang an mitgegeben, tritt in
den jeweiligen Lebensphasen mit unterschiedlicher Intensitét zutage und
prigt, wie schon C. G. Jung gesehen und immer wieder betont hat, die
zweite Lebenshilfte mit uniibersehbarer Prdvalenz. Dieser geistliche
Reifeprozef spitzt sich nun in der sog. ,Zweiten Bekehrung“ — unter Um-
stinden dramatisch — zu. Es ist psychologisch verstindlich und lafit sich
auflerdem empirisch nachweisen, dafl die Zweite Bekehrung haufig mit
der Krise der sog. ,Lebenswende“ zusammenfallt. Wir miissen uns hier
versagen, auf den komplizierten Vorgang niher einzugehen. Das haben
wir ausfiihrlich andernorts getan' und konnen zusitzlich auf die inter-
essante, das Wesentliche zusammenfassende Studie von F. Wulf iiber den
»>Mittagsddmon“ verweisen?®.

18 Vgl. A. Wegeler, Die Personalisation, in: JPPMA 7 (1960) 217-227.

17 Soeben erscheint eine in diesem Zusammenbang zu nennende Arbeit von J. Goldbrun-
ner, Realisation, Freiburg 1966. Sic konnte in unserem bereits abgeschlossenen Beitrag
leider nicht mehr beriicksichtigt werden.

18 Weilner, Johannes Taulers Bekehrungsweg 165-206, 245-270; weiter ders., Tauler und
das Problem der Lebenswende, in: Johannes Tauler OP. Gedenkschrift zum 600. Todes-
tage, hrsg. v. E. Filthaut, Essen 1961, 321-339.

19 Ders., Der ,Mittagsdimon® oder die Krise der Lebensmitte, in: GuL. 38 (1965) 241-245.



Ignaz Weilner 149

Der allgemein humane wie der geistlich-mystische Reifeprozef} 12t sich
ubrigens, wenn wir recht sehen, unter zwei Aspekten besonders fruchtbar
betrachten, ndmlich unter einem linearen und einem konzentrischen Ge-
sichtspunkt. Der erste enthiillt beide als zielgerichtete Vorginge, die jedoch
nicht kontinuierlich, sondern rhythmisch in ,Schiiben“ ablaufen. So erge-
ben sich unterschiedlich akzentuierte ,Lebensphasen®, zwischen die sich
jeweils krisenhafte Zustdnde schieben. Diese machen den Ubergang von
einer Phase zur anderen jeweils zu einem Abenteuer, das nicht immer
gelingt. Es besteht im wesentlichen darin, dafl die ganz persénliche, aus
Anlage, Umwelt und Geschichte sich ergebende Lebenslinie tiber alle Pha-
sen hinweg und durch sie hindurch gewahrt werden will. Keine von ihnen
1af8t sich iiberspringen, jede muf fiir sich gemeistert, iberwunden und in
die nachsthohere aufgehoben werden. Das fihrt stets von neuem in die
Krise.

Der lineare Aspekt des Reifeprozesses mufl indes erganzt werden durch
den konzentrischen. In dessen Licht erscheint der geistliche Fortschritt als
unermiidliches Umkreisen einer geheimnisvollen Mitte, als ,,circuamambu-
latio“, die zugleich als Aufstieg erlebt wird. Es ist das Bild der Spirale,
das sich hier aufdringt. Es 1488t das Dasein des Menschen erscheinen als
Bewegung und Gegenbewegung, Richtung und Gegenrichtung, Aufbau
und Ablésung in einem. Der mystische Ternar ,jubilacio — getrenge —
Gbervart® erweist sich in diesem Zusammenhang als fruchtbares Bild einer
immerzu wiederholten, auf je héherer Ebene sich vollziehenden Erlebnis-
folge im Verlauf jeder seelischen Wandlung und damit auch des geist-
lichen Fortschrittes: immer wird eine erreichte Reifestufe zunéchst beglik-
ken, dann in Gewohnheit und Alltaglichkeit erstarren und damit dem
weiterdrangenden Leben fragwiirdig werden, bis die nunmehr altgewor-
dene ,Haut“ in einer krisenhaften Anstrengung gesprengt und die ,,Uber-
fahrt“ in eine neue, hohere, ja erlebnismaflig zundchst uniiberbietbar
hdchste Seinsweise moglich wird. Dann kann das Spiel wieder von vorn
beginnen. Das tut es auch wirklich das ganze Leben tiber, freilich mit
unterschiedlicher Intensitat.

Die geheimnisvolle Mitte, die dabei umkreist wird, hat viele Namen.
Philosophie und Psychologie reden vom ,Selbst“, von Gemiit und Gewis-
sen, die Mystik vom Seelengrund oder Seelenfiinklein, die Theologie vom
Gottes- oder Christusbild in uns. Sicher ist nur, dafl dieses ,Ineffabile”
numinosen Charakter hat und sich letztlich unserem Zugriff entzieht.
Trotzdem oder eben deshalb hilt der Mensch unentwegt danach Ausschau,
denn er weif} zutiefst, daf} es seine ,Bestimmung® enthalt und seine Selbst-
verwirklichung darstellt®.

20 A. Brunner, Mystik als Selbstverwirklichung des Menschen, in: GuL 34 (1961) 303-307.



Spirituelle Theologie und moderne Psychologie 141

Der Gewinn des Heiles in der vollendeten Bestimmung und die damit
verkniipfte Selbstverwirklichung eines Daseins hdngen nun aber von der
Erfiillung wesentlicher Bedingungen ab. Der uralte Mythos von den Rét-
seln der Sphinx, deren Losung iiber Leben und Tod entscheidet, diirfte in
dieser Menschheitserfahrung seine Wurzel haben. Aus der Fille der hier
zu bewiltigenden Aufgaben glaubte C. G. Jung fiir den reifen Menschen
unserer Tage vier Problemkreise besonders herausstellen zu miissen, ndm-
lich die ehrliche Auseinandersetzung mit der iiberkommenen und unter
MifRachtung der personlichen Bestimmung routinehaft iibernommenen
Lebensform (,Persona“), die Auseinandersetzung mit der Nachtseite unser
selbst, von der das bewufite Ich nichts weifl und auch nichts wissen will
(,Schatten®), die Auseinandersetzung mit dem geschlechtlichen Gegenbild
(der ,Anima“ beim Mann, dem , Animus“ bei der Frau) und endlich das
Wichtigste: die Auseinandersetzung mit dem Numinosen (in Gestalt der
,2Manapersonlichkeit“)?. Man wird den Ausfithrungen des grofien Psy-
chologen im einzelnen kritisch begegnen miissen. Aber man ist doch immer
wieder erstaunt dariiber, wie fruchtbar sich seine Kategorien erweisen,
wenn man sie gleichsam als heuristisches Prinzip bei der Durchforschung
von Leben und Werk unserer Frommen, Heiligen und Mystiker gerade
unter dem Aspekt ihrer seelischen Entwicklung anwendet. Dabei werden
nicht selten Zusammenhinge sichtbar, die bisher vollig unbeachtet geblie-
ben sind; scheinbare Widerspriiche 16sen sich auf; angebliche Absonder-
lichkeiten werden auf einmal durchaus verstiandlich, ja hintergriindig sinn-
voll. Grofle Behutsamkeit bleibt indes auch hier geboten. Will man den
zweifellos gefihrlichen Untiefen der Jungschen Psychologie nicht zum
Opfer fallen, wird man sich an seine besten Interpreten halten miissen,
besonders an seine beiden unmittelbaren Schiller, den belgischen Jesuiten

R. Hostie2? und den Schweizer Theologen J. Rudin®.

Fundamentale Unterschiede

Uber der Freude der Entdeckung mannigfacher Ahnlichkeitsbeziehungen
zwischen dem allgemein menschlichen Reifeprozefl und seinem religiosen
Kerngeschehen, dem geistlichen oder sogar mystischen Stufenweg, diirfen
die hier ebenso gegebenen fundamentalen Unterschiede nicht tibersehen
werden. Damit wire dem einen wie dem anderen nicht gedient. Schon der

21 Jung kommt in fast allen seinen Schriften auf diese Bedingungen der Individuation zu
sprechen, am gedringtesten wohl in: Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbe-
wuflten, Zirich 1928, am griindlichsten in: Aion. Untersuchungen zur Symbolgeschichte,
Ziirich 1951.

22 Ders., C. G. Jung und die Religion, Freiburg-Miinchen 1957.

2 Ders., Psychotherapie und Religion, Olten-Freiburg 1960.



Ignaz Weilner 142

Ausgangspunkt ist jeweils ein anderer: ob sich ein in Christi Leben, Tod
und Auferstehung hineingetaufter Mensch auf seinen Weg macht oder ein
Jnatiirlicher®, das ist beileibe nicht dasselbe. Vom Ursprung her wird sich
auch die Motivation unterschiedlich gestalten: der reifende Mensch inten-
diert unwillkiirlich die Verwirklichung seiner selbst, seine eigene Voll-
kommenheit; der fromme Christ sucht, in der Nachfolge des Herrn sich
selbst verleugnend, seinen Gott und will in ihm sich selber finden.

Indes hiite man sich, hier allzu sauber trennen zu wollen. Praktisch
kann auch der seine Selbstverwirklichung anstrebende Mensch nicht ein-
fach blind am Du des andern (und damit letztlich an Gott) vorbei. Und
umgekehrt intendiert auch der Christ vor allem in jungen Jahren unwill-
kiirlich seine eigene Entfaltung; erst allmihlich erschliefit sich ihm der
tiefe Sinn der Selbstverleugnung als Weg zu Gott. Nimmt die geistliche
Fibrung auf diesen Rhythmus zu wenig Riicksicht, so bezahlt sie ihr man-
gelndes Einfiihlungsvermégen entweder mit der bitteren Erfahrung, daft
ihre gutgemeinten Ratschlédge nur wenig Gehér finden, oder sie zeitigt,
falls sie ihre Mafistibe etwas gewalttitig aufzudringen versucht, lediglich
Spannungszustinde, Verkrampfungen und Verbildungen gefihrlichster
Art,.

Immerhin, die sog. ,Zweite Bekehrung®, dieses wichtige Phanomen der
aszetisch-mystischen Uberlieferung, ist bei aller Verwandtschaft zur all-
gemeinen Wendekrise der Lebensmitte nicht schlechthin identisch mit ihr,
wie ja auch das Endergebnis des geistlichen und des humanen Reifeprozes-
ses nicht zusammenfillt. Diese wesentlichen Unterschiede liegen indes auf
der Ebene des Glaubens und entziehen sich der Empirie.

Was die oben genannten Einzeluntersuchungen an Parallelen aufweisen
konnten und neuere Darstellungen der spirituellen Theologie bereits still-
schweigend vorauszusetzen scheinen®, 143t kaum noch einen Zweifel dar-
iber aufkommen, daf} die allgemeine Lebensreife wie die mystische Gott-
suche sich am gleichen ,Material“ vollziehen, nimlich an der erlebenden
Seele. Die durchaus fruchtbaren Vergleichsmoglichkeiten beider Prozesse
unterstreichen deutlich genug das Vorhandensein einer gemeinsamen
anthropologischen Grundlage. Sie férdern das Verstindnis fiir die gegen-
seitige Bedingtheit beider Reifungsvorginge: einer kann ohne Beriick-
sichtigung des anderen nicht voll gelingen. Grund genug, daff die
spirituelle Theologie vor allem im Interesse einer erst noch zu entwickeln-
den ,Hygiene des geistlichen Lebens“ intensiver als bisher die Begegnung
mit der modernen Seelenkunde sucht.

2t 1. Bouyer, Introduction @ la vie spirituelle, Paris 1960; dt. Einfiihrung in die christ-
licke Spiritualitét, Mainz 1965; H. Schiirmann, Geistliches Tun, F reiburg 1965.





