
Spirituelle Theologie und moderne Psychologie 133 

mehr so recht in ihren einzelnen Worten ein ausdrückliches Andenken an 
den von ihnen ausgesprochenen Inhalt bewirken können, so etwas wie 
eine Haltung der Hingewandtheit, ein einfaches Dabeisein, das dem medi- 
tativen Beten in der kultischen Feier Raum schafft. 

Selbst wenn es der inneren Sinnstruktur der Eucharistiefeier wider- 
spricht, ganz als •stille Messe" gefeiert zu werden, so widerspräche es ihr 
aber auch, nicht jenen Raum der Stille zu schaffen, den auch die kultische 
Eucharistiefeier braucht, um ihren Sinn ganz zu erfüllen. •Die Stille hat 
für den heutigen Menschen eine ganz neue Ausdruckskraft für sein 
Menschsein gewonnen ... Es handelt sich nicht darum, eine vor der litur- 
gischen Erneuerung üblich gewesene stille Messe vor dem Untergang zu 
retten. Die Meßfeier im Raum der Stille, um die es hier geht, ist etwas 
ganz anderes und insofern etwas Neues, als nur der moderne Mensch ganz 
erfahren und wissen kann, daß Stille auch für seine Mitfeier des Meß- 
opfers eine Kostbarkeit ist, die er sucht, die er festhalten muß als etwas, 
von dem er Leben und Gott-finden erhofft11". 

Zur Neubegegnung von spiritueller Theologie 
und moderner Psychologie 

Ignaz Weilner, Regensburg 

In unserer hochdifferenzierten Wissenschaftswelt geschieht es leider immer 
häufiger, daß Forschungszweige, die einander Wichtiges zu sagen und zu 
geben hätten, jahrzehntelang nebeneinander herlaufen, ohne Notiz von- 
einander zu nehmen. So könnte sich, um ein Beispiel zu nennen, die unvor- 
eingenommene Begegnung zwischen spiritueller Theologie und moderner 
Psychologie für beide Seiten ungemein fruchtbar gestalten. Die Lehre vom 
geistlichen Leben in ihrer Doppelgestalt von Aszetik und Mystik verfügt 
über einen reichen Schatz von Erfahrung im Umgang mit der menschlichen 
Seele, gerade im Hinblick auf deren sublimste Funktionen. Es ist schwer 
einzusehen, weshalb sich etwa die Entwicklungspsychologie, die längst zu 
einem wichtigen Zweig der Anthropologie, der Pädagogik und Psychago- 
gik von heute geworden ist, solch kostbares Anschauungsmaterial weithin 
11 G.Muschalek SJ, Meßopfer und Stille. In: Der Große Entschluß 18 (1963) 307-313. 
ZitatS. 311. 



Ignaz Weilner 134 

entgehen läßt, um sich desto gründlicher mit dem immerhin etwas abseiti- 
gen Erfahrungsmaterial der Psychiatrie1 und der Psychoanalyse2 ausein- 
anderzusetzen. Mag sein, daß diese Zurückhaltung wenigstens zum Teil 
einer aus echter Ehrfurcht gespeisten Scheu entspringt, wissenschaftlich 
analysierend in den Bereich des Heiligen einzudringen. Das wäre ver- 
ständlich und achtbar, wenn auch nicht ganz stichhaltig; denn das Leben 
des Menschen mit Gott hat eben doch eine zutiefst menschliche Seite, und 
es ist nicht einzusehen, warum diese - die nötige Behutsamkeit voraus- 
gesetzt - nicht Gegenstand psychologischer Durchleuchtung werden sollte. 
Zum mindesten seit Ende des 19. Jahrhunderts gibt es so etwas wie eine 
legitime Religionspsychologie, für die W. Keilbach feststellt: •Man er- 
kennt immer mehr, daß die unmittelbare Lebenserfahrung als Grundlage 
der Materialerhebung nicht unterschätzt werden darf. So gewinnen die in 
den Schriften mancher Väter .. . und der Mystik .. . niedergelegten reli- 
gionspsychologischen Beobachtungen und Erfahrungen, denen die Aner- 
kennung auch nie versagt worden war, neuen Glanz"3. 

Anderseits wäre es ungerecht, die Mangelhaftigkeit des Kontakts zwi- 
schen der spirituellen Theologie und der modernen Psychologie aus- 
schließlich der letzteren anzulasten. Den Theologen steckt noch immer 
eine heillose Angst in den Gliedern, nämlich die vor dem Weltbild einer 
angeblich •geschlossenen Naturkausalität", in dem weder Freiheit noch 
Gnade Platz hat. Die Naturwissenschaft war in der Tat einst auf diese 
Formel eingeschworen. Unter dem Druck neuer und tieferer Erkenntnisse 
hat sie sie längst begraben. Was heißt schon •Gesetzmäßigkeit"? Wennbe- 
reits innerhalb der physikalischen Welt nur eine statistische Regelhaftig- 
keit angenommen werden darf, dann leuchtet ohne weiteres ein, daß 
deren Stringenz auf je höheren Seinsstufen immer elastischer verstanden 
werden muß. Gleichwohl kann man mit Fug und Recht von psychologi- 
schen •Gesetzen" sprechen, sofern man nur im Auge behält, daß diese sich 
von physikalischen Gesetzen wesentlich unterscheiden. - Ebensowenig 
gefährdet die psychologische Durchleuchtung religiösen Geschehens dessen 
gnadenhaft-übernatürliche Seite, wo immer die Bereitschaft vorhanden 
ist, letztere ernst zu nehmen. Man sollte nicht immer wieder Bedenken 
aufwärmen, die längst ausgeräumt sein müßten, etwa daß man im mysti- 
schen Bereich nicht von einer eigentlichen (psychologischen) Gesetzmäßig- 
keit sprechen könne, weil das Charisma prinzipiell unter einem anderen 

1 Vgl. den instruktiven Überblick von H. Hafner, Der Mensch und seine Lebens geschickte, 
in: Jahrbuch für Psychologie, Psychotherapie und medizinische Anthropologie (JPPMA) 
12 (1965) 36-46; hier 43. 
2 Vgl. J. Schraml, Die Psychoanalyse und der menschliche Lebenslauf, in: Psyche 19 (1965) 
250-267. 



Spirituelle Theologie und moderne Psychologie 135 

Gestaltungsprinzip stehe4. Mag sein, aber das beweist noch lange nicht, 
daß sich Gnade und Übernatur völlig dem Zugriff der Erfahrungswissen- 
schaft entziehen, im Gegenteil: •auch der Theologe muß gestehen, daß im 
übernatürlich-gnadenhaften Geschehen die Natur des Menschen immer 
noch irgendwie erhalten bleibt"5. 

Auf Seiten der Theologie ergibt sich noch eine weitere Schwierigkeit: 
der religiöse Reifeprozeß ist relativ noch wenig erforscht. Gewiß geht seit 
den Tagen der Apostel die Rede davon, daß des Christen Leben eine 
Pilgerschaft, ein Wandeln auf dem Heilsweg, ein Wachsen und Reifen, 
ein Emporsteigen, eine Heimkehr ins Paradies ist und sein soll6. Über die 
einzelnen Etappen dieses Weges macht man sich indes keine Gedanken 
oder begnügt sich mit einigen schematischen Einteilungen, selbst dort, wo 
man ihn mit den verschiedenen Lebensaltern des Menschen in Beziehung 
setzt. Derlei Versuche haben, wie z. B. bei Thomas von Aquin, nur Gleich- 
nischarakter, oder sie werden, wie von R. Garrigou-Lagrange, mit völlig 
unzureichenden Mitteln unternommen, indem man sich darauf beschränkt, 
dem Grad des Anfängers, des Fortgeschrittenen und des Vollkommenen 
jeweils das Lebensalter des Kindes, des Reifenden und des Erwachsenen 
zuzuordnen7. Es versteht sich von selbst, daß bei einem so grobkörnigen 
Verfahren der geistliche Reifeprozeß des Christen in seinem konkreten 
Vollzug bisher mehr oder minder im Dunkel bleiben mußte. Wie auf 
vielen Gebieten, so hat die Theologie auch hier den genetischen Gesichts- 
punkt allzu lange und geradezu sträflich vernachlässigt. Unter dem Ein- 
druck einer Flut von Veröffentlichungen über den menschlichen Lebens- 
ablauf als ganzen und die verschiedenen Lebensalter im einzelnen8 scheint 
sich indes eine gewisse Wandlung anzubahnen. Karl Rahner sucht seit 
langem das Interesse an diesen Fragen im Raum der Theologie zu wecken 
und durch Hinweis auf wichtige pastorale Folgerungen zu fördern9. In 

3 Ders., Art. Religionspsychologie, LThK2 8, 1194. 
4 H. J. Lauter unter Berufung auf H. Urs v. Balthasar, Theologie der Geschichte, Einsie- 
deln 3/1959, in: Wissenschaft und Weisheit 25 (1962) 230. 5 W. Keilbach, aaO 1194. 
6 K. Rahner, Über das Problem des Stufenweges zur christlichen Vollendung, in: Schriften 
zur Theologie III, Einsiedeln-Zürich-Köln 1956, 11-34; F.Wulf, Rückkehr ins Paradies. 
Zur Theologie des christlichen •Weges", in: Geistliches Leben in der heutigen Welt, 
Freiburg-Basel-Wien I960, 13-33; J. Schmid - G. Söhngen, Art. Weg, LThK2 10, 974 ff.; 
J. Schmid, Art. Wandel, aaO 952 f.; L. Boros, Art. Pilgerstand, LThK2 8, 507 f. 
7 Vgl. ders., Die drei Bekehrungen und die drei Wege, Freiburg 1948, 25 ff. 
8 Aus der Fülle der Literatur seien nur genannt: Ch. Bühler, Der menschliche Lebenslauf 
als psychologisches Problem, Leipzig 1933; R. Guardini, Die Lebensalter. Ihre ethische 
und pädagogische Bedeutung (Weltbild und Erziehung 6), Würzburg o. J.; Th. Bovet, 
Weg und Sinn. Führung durch die Lebensalter, Tübingen 1955; M. Moers, Die Entwick- 
lungsphasen des menschlichen Lebens, Ratingen 1953; F. Pöggeler, Der Mensch in Mün- 
digkeit und Reife. Eine Anthropologie des Erwachsenen, Paderborn 1964. 
9 Ders., aaO; weiterhin: Sendung und Gnade. Beiträge zur Pastoraltheologie, Innsbruck- 
Wien-München 1959, passim, besonders 166 ff. 



Ignaz Weilner 136 

seinem Gefolge gibt - wohl erstmals in einem theologischen Quellenwerk - 
H. Vorgrimler im Lexikon für Theologie und Kirche einen gedrängten 
Überblick über das Problem der Reifestufen des menschlichen Lebens- 
laufes, betont deren pastorale Bedeutung und beklagt zugleich, daß Ein- 
zeluntersuchungen hierzu fehlen10. In den Lehrbüchern der Pastoraltheo- 
logie setzt sich allmählich eine ausführlichere Behandlung der Lebens- 
phasen durch11. In den Handbüchern der Moral haben letztere schon 
bisher eine bescheidene Rolle gespielt, zum mindesten seit F. X. Linsen- 
mann, leider vorwiegend nur unter negativem Aspekt: als freiheits- 
beschränkende Faktoren. Das kann sich ändern. Schon wird im Zusam- 
menhang mit der Studienreform vorgeschlagen, die Moraltheologie in 
•Christliche Lebenslehre" umzubenennen; als solche umfasse sie dann 
•die Lehre von den verschiedenen Lebensaltern, den entsprechenden 
Pflichten und Rechten - nicht umgekehrt; die Lehre von den verschiede- 
nen Lebenskreisen ...; die Lehre davon, wie man in die christliche Lebens- 
weise einführt"12. 

Die biographische Methode 

Man darf hoffen, daß dieses wachsende Interesse am genetischen Aspekt 
des menschlichen Lebens nun auch die gründlichere Untersuchung des 
religiös-sittlichen Reifeprozesses im allgemeinen und des geistlichen Stu- 
fenweges im besonderen vorantreiben wird. Unser eigener Versuch in be- 
sagte Richtung, behutsam unternommen an Leben und Lehre Johannes 
Taulers, begegnete ermutigender Aufgeschlossenheit18. Bei aller gebote- 
nen Umsicht und Vorsicht gegenüber derlei Schritten in Neuland läßt sich 
doch sagen, daß die Erarbeitung einer differenzierteren •biographischen 
Methode", die auf gesicherten Erkenntnissen der modernen Entwicklungs- 
psychologie und der Tiefenpsychologie aufbaut, eine ebenso dringliche wie 
erfolgversprechende Aufgabe der spirituellen Theologie von heute dar- 
stellt. 

Wir verstehen darunter eine systematische Untersuchungsweise, die 
zunächst die konkrete Lebens geschickte eines Heiligen, eines Frommen, 

10 Ders., Art. Lebensphasen, LThK2 6, 865. 
11 z. B. W. Demal, Praktische Pastoral-Psychologie, Wien 1949, 144-194; M. Pfliegler, 
Pastoraltheologie, Wien-Freiburg-Basel 1962, 167-265. 
12 A. Antweiler, Vorschläge zu einer Neuordnung der Studienpläne an den katholisch- 
theologischen Fakultäten in der Bundesrepublik Deutschland, in: Theologie und Glaube 
52 (1962) 407-425; hier 418 f. 
13 I. Weilner, Johannes Taulers Bekehrungsweg. Die Erfahrungsgrundlagen seiner Mystik 
(Studien zur Geschichte der katholischen Moraltheologie 10), Regensburg 1961. Vgl. dazu 
u. a. die Stellungnahmen von M.-B. Lavaud SJ, Autour de Tauler, in: Revue Thomiste 
(1963) 149 f.; B. Spaapen SJ, Nieuw Licht op Tauler, in: Ons Geestelijk Erf 37 (1963) 
178-187; C. Dumont SJ, Nouv. Rev. Theol. 96 (1964) 770 f. 



Spirituelle Theologie und moderne Psychologie 137 

eines Mystikers möglichst sorgfältig erhebt, sie nach bekannten und ge- 
sicherten psychologischen Kriterien ableuchtet und den Verlauf des inne- 
ren Reifeprozesses samt seinen wechselnden Phasen aufzuspüren unter- 
nimmt. Jede dieser Phasen hat ihre besonderen Merkmale, Möglichkeiten 
und Grenzen, Höhen und Tiefen. 

Je lückenloser der Lebenslauf eines Menschen im Licht der Geschichte 
steht, desto brauchbarer ist er für die Interpretation des geistlichen Lehr- 
gutes des Betreffenden. Selbst sogenannte •Kurzleben" erweisen sich nicht 
etwa als untauglich für die beschriebene Methode; denn auch sie entziehen 
sich nicht völlig dem natürlichen Rhythmus ganzmenschlichen Reifens. 
Doch versteht sich von selbst, daß sie mit besonderer Behutsamkeit ange- 
gangen sein wollen. 

Das literarische Werk des gefragten Heiligen oder Mystikers bleibt 
wichtig. Ja, es kommt sogar wesentlich auf dessen besonders enge Ver- 
knüpfung mit der Lebensgeschichte seines Schöpfers an. Ist doch jedes 
Wort aus einer konkreten biographischen Situation heraus gesprochen 
oder geschrieben. Dieser Zusammenhang ist für sein Verständnis meist 
viel ertragreicher als der Aufweis einer denkerischen oder literarischen 
Abhängigkeit von führenden Geistern oder Schulen. Der menschliche Geist 
ist nun einmal viel zu lebendig, um so objektiv sein zu können, wie man 
sich ihn bisweilen vorzustellen beliebt. Ein und dieselbe Aussage kann 
recht verschieden interpretiert werden müssen, je nachdem sie ein Autor 
in Geborgenheit oder Gefährdung, im Zustand seliger Entrückung oder 
der •dunklen Nacht", im Alter von dreißig oder sechzig Jahren von sich 
gibt. Wenn Teresa von Avila - um ein Beispiel zu nennen - einleitend zur 
vierten •Wohnung" ihrer •Seelenburg" zur Schilderung der folgenden 
Gebetsgnaden den besonderen Beistand des Heiligen Geistes erfleht, so hat 
das seinen guten Grund: Eben diesen Beistand hatte sie tröstlich erfahren, 
als sie •ungefähr vierzehn Jahre" vorher ihr •Leben" niederschrieb. Ob- 
schon es ihr selber vorkommt, als habe sie jetzt •ein wenig mehr Licht über 
die Gnadenerweise, die der Herr manchen Seelen schenkt", tut sie sich 
schwer, darüber zu sprechen - weil sie bei allem Zuwachs an Erfahrung 
und Reife im Jahre 1577 eben doch nicht mehr die Teresa von 1562 ist. 
Eine neue Lebensphase hat sie geprägt. 

Für die Aufhellung von Struktur und Verlauf des geistlichen Reife- 
prozesses, der natürlich ein im engeren Sinn mystischer sein kann, aber 
nicht sein muß, sind Aussagen spontaner Eigenerfahrung von sehr hohem 
Wert. Die biographische Methode wird es sich besonders angelegen sein 
lassen, derlei verschämte und nicht selten verschlüsselte Selbstzeugnisse 
als solche kenntlich zu machen und von jenen Aussagen abzuheben, die 
lediglich aus Pietät oder um eines Systems willen weitertradiert werden. 



Ignaz Weilner ]38 

Das soll nicht heißen, daß letztere für das Verständnis eines Autors und 
dessen innere Entwicklung völlig bedeutungslos wären. Davon kann keine 
Rede sein. Nur hinsichtlich ihrer Zeugniskraft hat die eigene Erfahrung 
den Vorrang. 

Der menschliche Lebenslauf 

Die Entwicklungspsychologie ist eine junge Wissenschaft. Noch liegt die 
Zeit nicht lange zurück, da ihre Untersuchungen mit der Pubertät zu Ende 
gingen. Heute ruht der Schwerpunkt ihrer Forschung eindeutig beim höhe- 
ren Lebensalter. Diese fast schon etwas einseitige Akzentuierung kommt 
der Erforschung des geistlichen Reifeprozesses zugute; denn er hat nor- 
malerweise seinen Schwerpunkt ebenfalls in den Spätphasen des Lebens. 
Aus dieser Tatsache ergibt sich für die Entwicklungspsychologie eine wich- 
tige Folgerung: wenn sie ihrer Aufgabe gerecht werden will, darf sie 
•nicht bloß nach dem Reflex der biologischen Lebenskurve im Psychischen 
des Menschen fragen, sondern müßte auch geistig-personal ausgerichtet 
sein, d. h. sie müßte fragen, ob es nicht auch genuin vom Geistig-Perso- 
nalen her durch die Verschiedenheit der gemachten Erfahrungen eine Ent- 
wicklungslinie durch die verschiedenen Altersstufen gibt"14. Man kann der 
Psychologie von heute bescheinigen, daß sie sich in dieser Richtung ehrlich 
müht. 
Legt man nun die wohl geläufigste und schon den Römern bekannte Glie- 
derung des Lebenslaufes in fünf Phasen unseren Betrachtungen zugrunde, 
so ergibt sich, daß der geistliche Reifeprozeß bei normaler Lebensdauer 
etwa mit der dritten Phase, also vom dreißigsten Lebensjahr an besonders 
interessant zu werden verspricht. Wir müssen wohl nicht eigens betonen, 
daß es sich hierbei nicht um genau umrissene, auf bestimmte Lebensjahre 
festlegbare Abschnitte handeln kann, wo immer in diesem Zusammenhang 
Zahlen genannt werden. Eine gewisse Variationsbreite, bedingt durch 
individuelle Anlage und Schicksal, durch Umweltfaktoren aller Art muß 
stets mitgedacht werden. Darüber hinaus aber zeigen sich doch immer wie- 
der erstaunliche Übereinstimmungen, und zwar gerade auch dort, wo man 
nicht etwa die ziemlich unveränderliche biologische Lebenskurve dafür 
verantwortlich machen kann: in der geistig-seelischen Reifung nämlich, 
die erst so recht beginnt, wenn die körperliche praktisch abgeschlossen ist, 
und die in der Regel erst ihrem Höhepunkt zusteuert, wenn sich die andere 
bereits in vollem Abbau befindet. Der eine Lebenslauf des Menschen hat 
eben, wie August Vetter sehr anschaulich dartut15, sowohl eine pneumati- 
14 K. Rahner, Über das Problem des Stufenweges 26. 
15 Ders., Die Lebenswende als Reifungskrisis, in: JPPMA 6 (1958) 153-166; dass. in: 
Wirklichkeit des Menschlichen, Lebensfragen unserer Zeit, Freiburg-München 1960,71-95. 



Spirituelle Theologie und moderne Psychologie 139 

sehe wie eine somatische Sicht, die klar zu unterscheiden sind. Nicht weni- 
ger wichtig aber ist ihre Zusammenschau. Denn zu den fruchtbaren Polari- 
täten des Menschenlebens - in unserem Zusammenhang sei hier nur auf 
die Schichtenspannung und auf den Gegensatz der Phasen verwiesen - 
zählt auch das Spannungsverhältnis zwischen dem pneumatischen und dem 
somatischen •Daseinsbogen" (A. Vetter), das den gesamten Lebenslauf, 
wenn auch mit unterschiedlicher Intensität, begleitet. 

Ziel des humanen Reifeprozesses ist die Selbstverwirklichung der Per- 
son, eben die •Personalisation"16, die sowohl die •Individuation" (C. G. 
Jung) und •Sozialisation" der Person wie auch deren Wertbezug um- 
greift17. Strahlungskern, Sinnmitte und Symbol des gesamten Reifungs- 
vorgangs ist das •Selbst", das sich in seinem Verlauf konstituiert, obschon 
es potentiell bereits von Anfang an gegeben ist. Würde der ganze Prozeß 
einschließlich seines Zieles nun immanent verstanden als •Selbstauszeu- 
gung des Grundcharakters" (Alexander Pfänder), wie das heute weithin 
der Fall ist, so würde man dem Wesen des Menschen nicht gerecht. Zum 
Glück ist es gerade das •Selbst", das sich phänomenologisch als •offen" 
erweist und damit von sich aus auf Transzendenz deutet. 

Der geistliche Reifeprozeß 

Man kann dem menschlichen Lebenslauf und dem ihn begleitenden huma- 
nen Reifungsvorgang nicht gerecht werden, wollte man sein religiöses 
Kerngeschehen ausklammern. Es ist von Anfang an mitgegeben, tritt in 
den jeweiligen Lebensphasen mit unterschiedlicher Intensität zutage und 
prägt, wie schon C. G. Jung gesehen und immer wieder betont hat, die 
zweite Lebenshälfte mit unübersehbarer Prävalenz. Dieser geistliche 
Reifeprozeß spitzt sich nun in der sog. •Zweiten Bekehrung" - unter Um- 
ständen dramatisch - zu. Es ist psychologisch verständlich und läßt sich 
außerdem empirisch nachweisen, daß die Zweite Bekehrung häufig mit 
der Krise der sog. •Lebenswende" zusammenfällt. Wir müssen uns hier 
versagen, auf den komplizierten Vorgang näher einzugehen. Das haben 
wir ausführlich andernorts getan18 und können zusätzlich auf die inter- 
essante, das Wesentliche zusammenfassende Studie von F. Wulf über den 
•Mittagsdämon" verweisen19. 

16 Vgl. A. Wegeier, Die Personalisation, in: JPPMA 7 (1960) 217-227. 
17 Soeben erscheint eine in diesem Zusammenhang zu nennende Arbeit von J. Goldbrun- 
ner, Realisation, Freiburg 1966. Sie konnte in unserem bereits abgeschlossenen Beitrag 
leider nicht mehr berücksichtigt werden. 
18 Weilner, Johannes Taulers Bekehrungsweg 165-206, 245-270; weiter ders., Tauler und 
das Problem der Lebenswende, in: Johannes Tauler OP. Gedenkschrift zum 600. Todes- 
tage, hrsg. v. E. Filthaut, Essen 1961, 321-339. 
19 Ders., Der •Mittagsdämon" oder die Krise der Lebensmitte, in: GuL 38 (1965) 241-245. 



Ignaz Weilner 140 

Der allgemein humane wie der geistlich-mystische Reifeprozeß läßt sich 
übrigens, wenn wir recht sehen, unter zwei Aspekten besonders fruchtbar 
betrachten, nämlich unter einem linearen und einem konzentrischen Ge- 
sichtspunkt. Der erste enthüllt beide als zielgerichtete Vorgänge, die jedoch 
nicht kontinuierlich, sondern rhythmisch in •Schüben" ablaufen. So erge- 
ben sich unterschiedlich akzentuierte •Lebensphasen", zwischen die sich 
jeweils krisenhafte Zustände schieben. Diese machen den Übergang von 
einer Phase zur anderen jeweils zu einem Abenteuer, das nicht immer 
gelingt. Es besteht im wesentlichen darin, daß die ganz persönliche, aus 
Anlage, Umwelt und Geschichte sich ergebende Lebenslinie über alle Pha- 
sen hinweg und durch sie hindurch gewahrt werden will. Keine von ihnen 
läßt sich überspringen, jede muß für sich gemeistert, überwunden und in 
die nächsthöhere aufgehoben werden. Das führt stets von neuem in die 
Krise. 

Der lineare Aspekt des Reifeprozesses muß indes ergänzt werden durch 
den konzentrischen. In dessen Licht erscheint der geistliche Fortschritt als 
unermüdliches Umkreisen einer geheimnisvollen Mitte, als •circumambu- 
latio", die zugleich als Aufstieg erlebt wird. Es ist das Bild der Spirale, 
das sich hier aufdrängt. Es läßt das Dasein des Menschen erscheinen als 
Bewegung und Gegenbewegung, Richtung und Gegenrichtung, Aufbau 
und Ablösung in einem. Der mystische Ternar •jubilacio • getrenge - 
übervart" erweist sich in diesem Zusammenhang als fruchtbares Bild einer 
immerzu wiederholten, auf je höherer Ebene sich vollziehenden Erlebnis- 
folge im Verlauf jeder seelischen Wandlung und damit auch des geist- 
lichen Fortschrittes: immer wird eine erreichte Reifestufe zunächst beglük- 
ken, dann in Gewohnheit und Alltäglichkeit erstarren und damit dem 
weiterdrängenden Leben fragwürdig werden, bis die nunmehr altgewor- 
dene •Haut" in einer krisenhaften Anstrengung gesprengt und die •Über- 
fahrt" in eine neue, höhere, ja erlebnismäßig zunächst unüberbietbar 
höchste Seinsweise möglich wird. Dann kann das Spiel wieder von vorn 
beginnen. Das tut es auch wirklich das ganze Leben über, freilich mit 
unterschiedlicher Intensität. 

Die geheimnisvolle Mitte, die dabei umkreist wird, hat viele Namen. 
Philosophie und Psychologie reden vom •Selbst", von Gemüt und Gewis- 
sen, die Mystik vom Seelengrund oder Seelenfünklein, die Theologie vom 
Gottes- oder Christusbild in uns. Sicher ist nur, daß dieses •Ineffabile" 
numinosen Charakter hat und sich letztlich unserem Zugriff entzieht. 
Trotzdem oder eben deshalb hält der Mensch unentwegt danach Ausschau, 
denn er weiß zutiefst, daß es seine •Bestimmung" enthält und seine Selbst- 
verwirklichung darstellt20. 

A. Brunner, Mystik als Selbstverwirklichung des Menschen, in: GuL 34 (1961) 303-307. 



Spirituelle Theologie und moderne Psychologie 141 

Der Gewinn des Heiles in der vollendeten Bestimmung und die damit 
verknüpfte Selbstverwirklichung eines Daseins hängen nun aber von der 
Erfüllung wesentlicher Bedingungen ab. Der uralte Mythos von den Rät- 
seln der Sphinx, deren Lösung über Leben und Tod entscheidet, dürfte in 
dieser Menschheitserfahrung seine Wurzel haben. Aus der Fülle der hier 
zu bewältigenden Aufgaben glaubte C. G. Jung für den reifen Menschen 
unserer Tage vier Problemkreise besonders herausstellen zu müssen, näm- 
lich die ehrliche Auseinandersetzung mit der überkommenen und unter 
Mißachtung der persönlichen Bestimmung routinehaft übernommenen 
Lebensform (•Persona"), die Auseinandersetzung mit der Nachtseite unser 
selbst, von der das bewußte Ich nichts weiß und auch nichts wissen will 
(•Schatten"), die Auseinandersetzung mit dem geschlechtlichen Gegenbild 
(der •Anima" beim Mann, dem •Animus" bei der Frau) und endlich das 
Wichtigste: die Auseinandersetzung mit dem Numinosen (in Gestalt der 
•Manapersönlichkeit")21. Man wird den Ausführungen des großen Psy- 
chologen im einzelnen kritisch begegnen müssen. Aber man ist doch immer 
wieder erstaunt darüber, wie fruchtbar sich seine Kategorien erweisen, 
wenn man sie gleichsam als heuristisches Prinzip bei der Durchforschung 
von Leben und Werk unserer Frommen, Heiligen und Mystiker gerade 
unter dem Aspekt ihrer seelischen Entwicklung anwendet. Dabei werden 
nicht selten Zusammenhänge sichtbar, die bisher völlig unbeachtet geblie- 
ben sind; scheinbare Widersprüche lösen sich auf; angebliche Absonder- 
lichkeiten werden auf einmal durchaus verständlich, ja hintergründig sinn- 
voll. Große Behutsamkeit bleibt indes auch hier geboten. Will man den 
zweifellos gefährlichen Untiefen der Jungschen Psychologie nicht zum 
Opfer fallen, wird man sich an seine besten Interpreten halten müssen, 
besonders an seine beiden unmittelbaren Schüler, den belgischen Jesuiten 
R. Hostie22 und den Schweizer Theologen J. Rudin23. 

Fundamentale Unterschiede 

Über der Freude der Entdeckung mannigfacher Ähnlichkeitsbeziehungen 
zwischen dem allgemein menschlichen Reifeprozeß und seinem religiösen 
Kerngeschehen, dem geistlichen oder sogar mystischen Stufenweg, dürfen 
die hier ebenso gegebenen fundamentalen Unterschiede nicht übersehen 
werden. Damit wäre dem einen wie dem anderen nicht gedient. Schon der 

21 Jung kommt in fast allen seinen Schriften auf diese Bedingungen der Individuation zu 
sprechen, am gedrängtesten wohl in: Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbe- 
wußten, Zürich 1928, am gründlichsten in: Aion. Untersuchungen zur Symbolgeschichte, 
Zürich 1951. 
22 Ders., C. G. Jung und die Religion, Freiburg-München 1957. 
23 Ders., Psychotherapie und Religion, Olten-Freiburg 1960. 



Ignaz Weilner 142 

Ausgangspunkt ist jeweils ein anderer: ob sich ein in Christi Leben, Tod 
und Auferstehung hineingetaufter Mensch auf seinen Weg macht oder ein 
•natürlicher", das ist beileibe nicht dasselbe. Vom Ursprung her wird sich 
auch die Motivation unterschiedlich gestalten: der reifende Mensch inten- 
diert unwillkürlich die Verwirklichung seiner selbst, seine eigene Voll- 
kommenheit; der fromme Christ sucht, in der Nachfolge des Herrn sich 
selbst verleugnend, seinen Gott und will in ihm sich selber finden. 

Indes hüte man sich, hier allzu sauber trennen zu wollen. Praktisch 
kann auch der seine Selbstverwirklichung anstrebende Mensch nicht ein- 
fach blind am Du des andern (und damit letztlich an Gott) vorbei. Und 
umgekehrt intendiert auch der Christ vor allem in jungen Jahren unwill- 
kürlich seine eigene Entfaltung; erst allmählich erschließt sich ihm der 
tiefe Sinn der Selbstverleugnung als Weg zu Gott. Nimmt die geistliche 
Führung auf diesen Rhythmus zu wenig Rücksicht, so bezahlt sie ihr man- 
gelndes Einfühlungsvermögen entweder mit der bitteren Erfahrung, daß 
ihre gutgemeinten Ratschläge nur wenig Gehör finden, oder sie zeitigt, 
falls sie ihre Maßstäbe etwas gewalttätig aufzudrängen versucht, lediglich 
Spannungszustände, Verkrampfungen und Verbildungen gefährlichster 
Art. 

Immerhin, die sog. •Zweite Bekehrung", dieses wichtige Phänomen der 
aszetisch-mystischen Überlieferung, ist bei aller Verwandtschaft zur all- 
gemeinen Wendekrise der Lebensmitte nicht schlechthin identisch mit ihr, 
wie ja auch das Endergebnis des geistlichen und des humanen Reifeprozes- 
ses nicht zusammenfällt. Diese wesentlichen Unterschiede liegen indes auf 
der Ebene des Glaubens und entziehen sich der Empirie. 

Was die oben genannten Einzeluntersuchungen an Parallelen aufweisen 
konnten und neuere Darstellungen der spirituellen Theologie bereits still- 
schweigend vorauszusetzen scheinen24, läßt kaum noch einen Zweifel dar- 
über aufkommen, daß die allgemeine Lebensreife wie die mystische Gott- 
suche sich am gleichen •Material" vollziehen, nämlich an der erlebenden 
Seele. Die durchaus fruchtbaren Vergleichsmöglichkeiten beider Prozesse 
unterstreichen deutlich genug das Vorhandensein einer gemeinsamen 
anthropologischen Grundlage. Sie fördern das Verständnis für die gegen- 
seitige Bedingtheit beider Reifungsvorgänge: einer kann ohne Berück- 
sichtigung des anderen nicht voll gelingen. Grund genug, daß die 
spirituelle Theologie vor allem im Interesse einer erst noch zu entwickeln- 
den •Hygiene des geistlichen Lebens" intensiver als bisher die Begegnung 
mit der modernen Seelenkunde sucht. 

2* L. Bouyer, Introduction ä la vie spirituelle, Paris 1960; dt. Einführung in die dirist- 
liche Spiritualität, Mainz 1965; H. Schürmann, Geistliches Tun, Freiburg 1965. 




