
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Der österliche Fischzug 

Die österlichen Begegnungen unseres auferstandenen Herrn mit seinen biblischen 
Jüngern und Aposteln erwecken stets aufs neue die Sehnsucht nach einer Gebor- 
genheit, die jener ähnlich ist, welche in den evangelischen Berichten zum Aus- 
druck kommt. Der Glanz der Verklärung aller Leiden, der über diesen Berichten 
liegt, und die kraftvolle Sicherheit der Schilderung nehmen uns gefangen. Aber 
sind wir wirklich dazu verurteilt, die Botschaften staunend zu hören, um dann 
doch mit der Frage zu enden: Warum jene und nicht wir? - Warum wurde jenen 
der Auferstehungssieg gezeigt, uns aber wird gesagt: •Selig, die nicht sehen und 
doch glauben" (Jo 20,29)? Oder ist es sogar so, daß wir die Berichte wie inter- 
essante Meldungen hören, die zwar irgendwie vernommen werden, letztlich aber 
wie Fremdkörper ausgeschieden und vergessen bleiben, uns also nicht weiter und 
tiefer bestimmen? - Wer weiß, was alles in unseren Herzen vor sich geht, wenn 
in den Osterwochen dieses Evangelium verkündet wird! Was mag da alles ver- 
klemmt sein durch phantasievolle Vorstellungen und allzu volkstümliche Bilder! 
Was muß da vielleicht alles aus dem Weg geräumt werden, damit die Osterlieder 
befreit aus unserer Seele aufsteigen können! 

Aber werden die hilfreichen Hände rechtzeitig zur Stelle sein, um diese Arbeit 
zu leisten, oder wird - wie so oft an hohen Feiertagen - das Evangelium sich 
selbst überlassen, weil die Männer, die zum Dienst am Wort von der Kirche 
bestellt wurden, übermüdet sind vom stundenlangen Beichthören und nächtlichen 
Gottesdiensten? 

Haben wir Geduld mit uns selbst! Die jährliche Wiederholung der Botschaft 
geschieht eben deshalb, daß auch der Langsame nicht für immer zurückbleiben 
muß und das mannigfache zeitweilige Versagen kein endgültiges Scheitern zur 
Folge hat. Auch für die ersten Hörer in den Evangelien stehen die Begegnungen 
mit dem auferstandenen Herrn am Ende eines langen und verworrenen und kur- 
venreichen Weges. Wie sollte es da bei uns so ganz anders sein? - Der Bericht 
von der Erscheinung am See Tiberias erweist sich in dieser Hinsicht als besonders 
aufschlußreich. 

Danach gab sich Jesus abermals den Jüngern kund, am See Tiberias, 
und zwar folgendermaßen: Es waren beisammen Simon Petrus und 
Thomas, genannt der Zwilling, dazu Nathanael aus dem galiläischen 
Kana, die Söhne des Zebedäus und noch zwei andere seiner Jünger. Da 
sagte Simon Petrus zu ihnen: •Ich gehe fischen!" Sie erwiderten ihm: 
•Wir kommen mit dir!" Sie gingen hinaus und bestiegen das Fahrzeug, 
fingen aber nichts in jener Nacht. Als es bereits Morgen wurde, stand 
Jesus am Strande - doch die Jünger erkannten nicht, daß es Jesus war. 



Einübung und Weisung 149 

Da sagte Jesus zu ihnen: •Kinder, habt ihr nicht einige Fischlein zu 
essen?" Sie antworteten ihm: •Nein". Da sprach er zu ihnen: •Werfet 
das Netz reciits von dem Schiffe aus, so werdet ihr finden!" Sie warfen 
es aus - und vermochten es vor der Menge der Fische nicht mehr auf- 
zuziehen. Da sagte jener Jünger, den Jesus besonders liebte, zu Petrus: 
•Es ist der Herr!" Als Simon Petrus hörte, es sei der Herr, gürtete er 
sich das Obergewand um - denn er war unbekleidet - warf sich in den 
See. (Jo 21,1-7) 

Zunächst fällt uns auf, daß es auch für die biblischen Jünger (im 21. Johannes- 
kapitel sind es sieben an der Zahl) immer noch eine Vergeblichkeit der Arbeit 
gibt, nachdem einige Jahre der Christusbegegnung (wieviele eigentlich?) voraus- 
gegangen sind. Sie mühen sich eine ganze Nacht hindurch ohne Erfolg, und das 
ist von dem Evangelisten auf einem Hintergrund gezeichnet, der diese Erfolg- 
losigkeit schonungslos deutlich hervorhebt. Denn die Jünger hatten ja oftmals 
erfahren, daß der Herr ihnen Erfolg gewährte, wenn auch nur ein Fünkchen 
Glaube in ihnen war. Wir brauchen nur an das 5. Kapitel des Lukasevangeliums 
zu denken, wo ebenfalls von einer anfänglichen Vergeblichkeit die Rede ist 
(Vers 5), die aber schon bald in einen überreichen Fischfang mündet, so daß 
Gefährten herbeigerufen werden, um die Beute überhaupt sicher bergen zu kön- 
nen (Vers 6 f.). Dieses wunderbare Zeichen der Erlösergegenwart hatte damals 
einen solchen Eindruck auf sie - die werdenden Apostel - gemacht, daß sie alles 
zurückließen und ihm, dem Herrn und Erlöser, nachfolgten (Vers 11). Viele 
andere Zeichen hatten ihr neues Lebensfundament bestätigt (Jo 20, 30), und 
große Zuversicht war in sie eingekehrt (Jo 6, 68). 

Und trotzdem war die Nacht der Vergeblichkeit zurückgekommen, der Glanz 
der Zeichen war erblaßt, weil derjenige verschwunden schien, von dem die Zei- 
chen ausgingen. So wirkt die Rückkehr zu den alten Arbeitsgeräten auch wie ein 
nüchterner Entschluß nach abgeklungener Begeisterung. Das Ergebnis des Lebens- 
kampfes ist offener als je zuvor. 

In diese •prosaische" Situation hinein offenbart sich der auferstandene Herr, 
hebt zunächst die vorhandene Erfolglosigkeit deutlich ins Bewußtsein, um dann 
den alten Anruf (Lk 5, 4) zu erneuern: •Werfet das Netz rechts von dem Schiffe 
aus, so werdet ihr finden!" Es ist durchaus der alte Ruf, der zum Erfolg führt, 
aber er war offensichtlich nicht mehr recht beachtet worden. 

Bedarf es einer besonderen Anstrengung, um diesen Aspekt der Geschichte 
vom wiedergekehrten reichen Fischzug auf uns anzuwenden? - Oder trifft das 
alles auf uns nicht mehr zu: die bedrückende Vergeblichkeit, die düstere Situation, 
der verblichene Glanz einmal erfahrener Zeichen? - Sollten wir nicht täglich 
damit rechnen, daß der Herr uns an irgendeinem österlichen Morgen unseres 
Lebens durch eine Verdeutlichung des alten Anrufes befreit, bis schließlich der 
vollkommene Erfolg unserer Arbeit sichtbar wird: das Netz mit den 153 großen 
Fischen! 

Die andern Jünger kamen mit dem Schiff - sie waren nämlich nicht 
mehr weit vom Lande, nur etwa zweihundert Ellen • und zogen das 
Netz mit den Fischen nach. Als sie nun ans Land gestiegen waren, sahen 



Einübung und Weisung 150 

sie ein Kohlenfeuer am Boden, darauf einen Fisch und Brot. Jesus 
sagte zu ihnen: •Bringt von den Fischen, die ihr soeben gefangen habt!" 
Da stieg Simon Petrus in das Boot und zog das Netz ans Land. Es 
war mit hunder tdreiundfünf zig großen Fischen gefüllt, und obschon 
ihrer so viele waren, riß das Netz nicht. Jesus rief ihnen zu: •Kommt 
und eßt!" (Jo 21,8-12 a) 

Doch vielleicht weit mehr noch als der eindrucksvolle Arbeitserfolg der biblischen 
Jünger fesselt das geheimnisvolle Gastmahl am Kohlenfeuer unsere weiterlau- 
fende Meditation. Denn ganz abgesehen vom biblischen Befund gehört die Teil- 
nahme an einem gut hergerichteten Mahl im Freundes- oder Familienkreis zu 
den begehrenswertesten Gunsterweisen des Lebens. Die sinkende Lebenskraft 
verlangt immer wieder nach Stärkung durch Speise und Trank, und die Ein- 
ladung zum gemeinsamen Essen gilt wohl seit eh und je als Zeichen der Liebe. 
Deshalb fällt es uns auch nicht schwer, die Aufforderung: Kommt und eßt! vor 
allem von dieser allgemeinen Bedeutung des Mahles her zu sehen. Der Herr 
gewährt Erholung und Kräftigung nach mühevoller Arbeit im Dunkel der Nacht. 

Genau das aber scheint es zu sein, was uns fehlt, was wir oft vermissen. Wir 
mühen uns gleichsam auf hoher See einherfahrend und sehen weder Ufer noch 
•Feuer", ja wir haben sogar den Eindruck, furchtbar weit vom Ufer entfernt zu 
sein. Die Bemerkung des Evangelisten •Sie waren nicht weit vom Lande" erfüllt 
uns fast mit Neid über soviel •Zufall" und Glück. Und das starke Verlangen 
nach Gemeinschaft und Geborgenheit bricht wieder auf, auch wenn es resigniert 
in sich zurückgesunken war. 

Ist es aber wirklich so, daß zwischen dem Erlebnis der biblischen Jünger und 
uns ein Abgrund klafft, der nicht zu überbrücken ist? - Sind wir wirklich so weit 
vom Ufer des Lebensmeeres entfernt? - Bietet uns der Herr in gar keiner Weise 
Fisch und Brot zur Stärkung an, wenn wir erschöpft sind von den Pflichten des 
Alltags? - Gewiß, wenn wir die johanneischen Osterberichte wie irgendwelche 
Geschichten bildhaft in uns aufnehmen, dann wird Befremdung oder Enttäu- 
schung bald das letzte der Gefühle sein. Schauen wir jedoch in altkirchlicher (vgl. 
S. Thomas, Catena Aurea in Quattuor Evangelia, zur Stelle) und zugleich moder- 
ner Weise (ein oberflächlich-buchstäbliches Verstehen kann uns nur in Verwirrung 
stürzen) auf das Wesentliche dieser Geschichten, so dürfte die Anwendung auf 
uns selbst nicht mehr schwerfallen. Auch wir können verspüren, daß der Herr 
uns nicht als Waisen zurückgelassen hat (Jo 14, 18) und die nötigen Mahlzeiten 
bereit hält. Und der Weg dorthin ist bisweilen gar nicht weit, vielleicht sogar 
kürzer als 200 Ellen. 

Wir brauchen dabei keineswegs nur an die Feier der Heiligen Eucharistie zu 
denken, die uns täglich gewährt wird. Der Glaube sieht im Grunde einer jeden 
Mahlgemeinschaft, die man uns irgendwo brüderlich anbietet, einer jeden per- 
sonalen Begegnung, das Geheimnis der Liebe Christi am Werk, so daß er oft- 
mals Gelegenheit hat, die Gegenwart des auferstandenen Herrn wahrzunehmen 
und zu bekennen. 

Keiner von den Jüngern wagte ihn zu fragen: •Wer bist du?" - wußten 
sie doch, daß es der Herr war. Jesus kam herzu, nahm das Brot und gab 



Einübung und Weisung 151 

es ihnen, und ebenso den Fisch. Das war nun schon das dritte Mal, daß 
Jesus sich den Jüngern kundgab, seit er von den Toten auf erweckt war. 

(Jo 21,12 b-14) 
Aber noch einmal tiefer führt uns der Text zur nach-österlichen Gegenwart des 
Herrn, wenn vielleicht auch dieser Aspekt •streng-philologisch" nicht eindeutig 
zu erheben ist. Wie sollen wir eigentlich das ehrfürchtige Schweigen verstehen? - 
•Keiner von den Jüngern wagte ihn zu fragen: Wer bist du? - wußten sie doch, 
daß es der Herr war." Ohne Zweifel liegt hier ein Rückblick auf die Verheißung 
in Jo 16, 23 vor: •An jenem Tage werdet ihr mich nach nichts mehr fragen müs- 
sen." •Jener Tag" ist angebrochen, die Erfüllung •jener" Verheißung findet sich 
hier im 21. Johanneskapitel. Die fragende Unruhe der Jünger (vgl. Jo 13, 36. 37; 
14,5. 8.22; 16, 17. 18) wird durch die Offenbarung des auferstandenen Herrn 
gestillt. Eine weitere Frage scheint weder möglich noch nötig. Von irgendwelcher 
Angst oder Furcht ist keine Rede mehr (wie anders bei Lk 5, 8.10!). 

Aber sind wir hier nicht an einer Stelle unserer Meditation angekommen, wo 
jede Analogie versagt? - Mögen auch viele Erlebnisse der biblischen Apostel ihre 
analogen •Spiegelbilder" in unserem eigenen Leben haben, es vergeht anscheinend 
kein Tag, an dem wir ohne •Frage" auskommen. Bleiben wir nicht letztlich an- 
gefüllt mit Fragen und fällt nicht auch die erhabenste Gewißheit wieder ausein- 
ander in Zweifel? - Bricht nicht die bohrende Unruhe unseres Herzens immer 
wieder durch alle Hüllen hindurch, die wir jeweils darüberzulegen imstande 
sind? - Wird der Durst jemals endgültig gestillt, der entsteht, wenn die Daseins- 
frage gesellen und gewagt wird? - 

Und dennoch: es gibt die christliche Gelassenheit, in der auch die bohrendste 
Frage sich beruhigt. Und das keineswegs im Sinne einer verbitterten Resignation 
angesichts der unlösbaren Aporien; auch nicht im Sinne einer falschen Beschei- 
denheit, die die Anstrengung des Begriffs scheut; und auch nicht im Sinne der 
Ermüdung, die sich ach so schnell einstellt und den vitalsten Frager •beruhigt". 
Nein, - gemeint ist die Gelassenheit der Bergpredigt Mt 6, 26-34: •Betrachtet 
die Vögel des Himmels... betrachtet die Lilien des Feldes ...", eine Gelassen- 
heit, die ja auch mit anderen Worten im Johannes-Evangelium anklingt, wenn 
es da heißt: •Euer Herz lasse sich nicht beunruhigen und zage nicht" (14, 27). 
Nicht als ob dieser Gelassenheit keine Frage mehr erlaubt sei, aber sie lebt nicht 
von der Antwort auf die Frage, sondern hat dieselbe immer schon im Grund 
überwunden. Und wer müßte sagen, daß ihm diese Gelassenheit noch nie in 
seinem Christenleben zur Verfügung stand? daß er noch nie - bei aller Furcht 
vor dem: •Wer bist du?" - die innere Gewißheit hatte, •daß es der Herr war"? 

Es scheint also keineswegs unmöglich zu sein, die österliche Freude der Jünger 
am See von Tiberias zu •verstehen". Unsere aufgeweckte Sehnsucht muß nicht 
notwendig ungestillt die Botschaften der Osterzeit entgegennehmen. Auch wir 
können etwas von der Apostel-Freude über den Auferstehungssieg Christi erfah- 
ren; ja wir können sogar teilnehmen am österlichen Frühmahl, am Arbeitserfolg 
und an der Sicherheit, die keine Frage mehr wagt. Das alles nicht nur als Erinne- 
rung an vergangene Ereignisse, sondern als Wirklichkeit, die in unserem eigenen 
Leben Platz findet, so wir gläubig sind. Franz-Josef Steinmetz SJ 




