EINUBUNG UND WEISUNG

Der osterliche Fischzug

Die osterlichen Begegnungen unseres auferstandenen Herrn mit seinen biblischen
Jingern und Aposteln erwecken stets aufs neue die Sehnsucht nach einer Gebor-
genheit, die jener dhnlich ist, welche in den evangelischen Berichten zum Aus-
druck kommt. Der Glanz der Verkldrung aller Leiden, der iiber diesen Berichten
liegt, und die kraftvolle Sicherheit der Schilderung nehmen uns gefangen. Aber
sind wir wirklich dazu verurteilt, die Botschaften staunend zu héren, um dann
doch mit der Frage zu enden: Warum jene und nicht wir? - Warum wurde jenen
der Auferstehungssieg gezeigt, uns aber wird gesagt: ,Selig, die nicht sehen und
doch glauben® (Jo 20,29)? Oder ist es sogar so, dafl wir die Berichte wie inter-
essante Meldungen horen, die zwar irgendwie vernommen werden, letztlich aber
wie Fremdkorper ausgeschieden und vergessen bleiben, uns also nicht weiter und
tiefer bestimmen? — Wer weif}, was alles in unseren Herzen vor sich geht, wenn
in den Osterwochen dieses Evangelium verkiindet wird! Was mag da alles ver-
klemmt sein durch phantasievolle Vorstellungen und allzu volkstiimliche Bilder!
Was mufl da vielleicht alles aus dem Weg gerdumt werden, damit die Osterlieder
befreit aus unserer Seele aufsteigen kénnen!

Aber werden die hilfreichen Hinde rechtzeitig zur Stelle sein, um diese Arbeit
zu leisten, oder wird — wie so oft an hohen Feiertagen — das Evangelium sich
selbst iiberlassen, weil die Minner, die zum Dienst am Wort von der Kirche
bestellt wurden, ibermiidet sind vom stundenlangen Beichthoren und nichtlichen
Gottesdiensten?

Haben wir Geduld mit uns selbst! Die jahrliche Wiederholung der Botschaft
geschieht eben deshalb, daff auch der Langsame nicht fiir immer zuriickbleiben
mufl und das mannigfache zeitweilige Versagen kein endgiiltiges Scheitern zur
Folge hat. Auch fiir die ersten Horer in den Evangelien stehen die Begegnungen
mit dem auferstandenen Herrn am Ende eines langen und verworrenen und kur-
venreichen Weges. Wie sollte es da bei uns so ganz anders sein? — Der Bericht
von der Erscheinung am See Tiberias erweist sich in dieser Hinsicht als besonders
aufschlufireich.

Danach gab sich Jesus abermals den Jiingern kund, am See Tiberias,
und zwar folgendermaflen: Es waren beisammen Simon Petrus und
Thomas, genannt der Zwilling, dazu Nathanael aus dem galildischen
Kana, die S6hne des Zebeddus und noch zwei andere seiner [iinger. Da
sagte Simon Petrus zu ihnen: ,Ich gehe fischen!“ Sie erwiderten ihm:
~Wir kommen mit dir!“ Sie gingen hinaus und bestiegen das Fahrzeug,
fingen aber nichts in jener Nacht. Als es bereits Morgen wurde, stand
Jesus am Strande — doch die Jiinger erkannten nicht, dafl es Jesus war.



Einiibung und Weisung 149

Da sagte Jesus zu ihnen: ,Kinder, habt ihr nicht einige Fischlein zu
essen?” Sie antworteten ihm: ,Nein®. Da sprach er zu ihnen: ,Werfet
das Netz rechts von dem Schiffe aus, so werdet ihr finden!“ Sie warfen
es aus — und vermochten es vor der Menge der Fische nicht mehr auf-
zuziehen. Da sagte jener Jiinger, den Jesus besonders liebte, zu Petrus:
»Es ist der Herr!™ Als Simon Petrus horte, es sei der Herr, giirtete er
sich das Obergewand um — denn er war unbekleidet — warf sich in den
See. (Jo 21,1-7)
Zunachst fallt uns auf, daB es auch fir die biblischen Jinger (im 21. Johannes-
kapitel sind es sieben an der Zahl) immer noch eine Vergeblichkeit der Arbeit
gibt, nachdem einige Jahre der Christusbegegnung (wieviele eigentlich?) voraus-
gegangen sind. Sie miihen sich eine ganze Nacht hindurch ohne Erfolg, und das
ist von dem Evangelisten auf einem Hintergrund gezeichnet, der diese Erfolg-
losigkeit schonungslos deutlich hervorhebt. Denn die Jiinger hatten ja oftmals
erfahren, dafl der Herr ihnen Erfolg gewidhrte, wenn auch nur ein Fiinkchen
Glaube in ihnen war. Wir brauchen nur an das 5. Kapitel des Lukasevangeliums
zu denken, wo ebenfalls von einer anfinglichen Vergeblichkeit die Rede ist
(Vers 5), die aber schon bald in einen iberreichen Fischfang miindet, so dafl
Gefahrten herbeigerufen werden, um die Beute iiberhaupt sicher bergen zu kon-
nen (Vers 6 f.). Dieses wunderbare Zeichen der Erlosergegenwart hatte damals
einen solchen Eindruck auf sie — die werdenden Apostel — gemacht, daf sie alles
zuriicklieBen und ihm, dem Herrn und Erléser, nachfolgten (Vers 11). Viele
andere Zeichen hatten ihr neues Lebensfundament bestitigt (Jo 20, 30), und
grole Zuversicht war in sie eingekehrt (Jo 6, 68).

Und trotzdem war die Nacht der Vergeblichkeit zuriickgekommen, der Glanz
der Zeichen war erblafit, weil derjenige verschwunden schien, von dem die Zei-
chen ausgingen. So wirkt die Riickkehr zu den alten Arbeitsgeraten auch wie ein
niichterner Entschlufl nach abgeklungener Begeisterung. Das Ergebnis des Lebens-
kampfes ist offener als je zuvor.

In diese ,prosaische“ Situation hinein offenbart sich der auferstandene Herr,
hebt zundchst die vorhandene Erfolglosigkeit deutlich ins Bewufltsein, um dann
den alten Anruf (Lk 5, 4) zu erneuern: ,Werfet das Netz rechts von dem Schiffe
aus, so werdet ihr finden!“ Es ist durchaus der alte Ruf, der zum Erfolg fiihrt,
aber er war offensichtlich nicht mehr recht beachtet worden.

Bedarf es einer besonderen Anstrengung, um diesen Aspekt der Geschichte
vom wiedergekehrten reichen Fischzug auf uns anzuwenden? — Oder trifft das
alles auf uns nicht mehr zu: die bedriickende Vergeblichkeit, die diistere Situation,
der verblichene Glanz einmal erfahrener Zeichen? — Sollten wir nicht tiglich
damit rechnen, dafl der Herr uns an irgendeinem dsterlichen Morgen unseres
Lebens durch eine Verdeutlichung des alten Anrufes befreit, bis schlieBlich der
vollkommene Erfolg unserer Arbeit sichtbar wird: das Netz mit den 153 grofien
Fischen!

Die andern Jinger kamen mit dem Schiff - sie waren nimlich nicht
mehr weit vom Lande, nur etwa zweihundert Ellen — und zogen das
Netz mit den Fischen nach. Als sie nun ans Land gestiegen waren, sahen



Einiibung und Weisung 150

sie ein Kohlenfeuer am Boden, darauf einen Fisch und Brot. Jesus
sagie zu thnen: ,Bringt von den Fischen, die ihr soeben gefangen habt!“
Da stieg Simon Petrus in das Boot und zog das Netz ans Land. Es
war mit hundertdreiundfiinfzig grofien Fischen gefiillt, und obschon
threr so viele waren, riff das Netz nicht. Jesus rief ihnen 2u: ,Kommt
und efSt!” (Jo21,8-12 a)
Doch vielleicht weit mehr noch als der eindrucksvolle Arbeitserfolg der biblischen
Jinger fesselt das geheimnisvolle Gastmahl am Kohlenfeuer unsere weiterlau-
fende Meditation. Denn ganz abgesehen vom biblischen Befund gehért die Teil-
nahme an einem gut hergerichteten Mahl im Freundes- oder Familienkreis zu
den begehrenswertesten Gunsterweisen des Lebens. Die sinkende Lebenskraft
verlangt immer wieder nach Stirkung durch Speise und Trank, und die Ein-
ladung zum gemeinsamen Essen gilt wohl seit eh und je als Zeichen der Liebe.
Deshalb fallt es uns auch nicht schwer, die Aufforderung: Kommt und eft! vor
allem von dieser allgemeinen Bedeutung des Mahles her zu sehen. Der Herr
gewahrt Erholung und Kriftigung nach mithevoller Arbeit im Dunkel der Nacht.

Genau das aber scheint es zu sein, was uns fehlt, was wir oft vermissen. Wir
mithen uns gleichsam auf hoher See einherfahrend und sehen weder Ufer noch
~Feuer®, ja wir haben sogar den Eindruck, furchtbar weit vom Ufer entfernt zu
sein. Die Bemerkung des Evangelisten ,Sie waren nicht weit vom Lande® erfillt
uns fast mit Neid iber soviel ,Zufall“ und Gliick. Und das starke Verlangen
nach Gemeinschaft und Geborgenheit bricht wieder auf, auch wenn es resigniert
in sich zuriickgesunken war.

Ist es aber wirklich so, dafl zwischen dem Erlebnis der biblischen Jinger und
uns ein Abgrund klafft, der nicht zu {iberbriicken ist? — Sind wir wirklich so weit
vom Ufer des Lebensmeeres entfernt? — Bietet uns der Herr in gar keiner Weise
Fisch und Brot zur Stirkung an, wenn wir erschopft sind von den Pflichten des
Alltags? — Gewiff, wenn wir die johanneischen Osterberichte wie irgendwelche
Geschichten bildhaft in uns aufnehmen, dann wird Befremdung oder Enttiu-
schung bald das letzte der Gefiihle sein. Schanen wir jedoch in altkirchlicher (vgl.
S. Thomas, Catena Aurea in Quattuor Evangelia, zur Stelle) und zugleich moder-
ner Weise (ein oberflichlich-buchstabliches Verstehen kann uns nur in Verwirrung
stiirzen) auf das Wesentliche dieser Geschichten, so diirfte die Anwendung auf
uns selbst nicht mehr schwerfallen. Auch wir konnen verspiiren, dafl der Herr
uns nicht als Waisen zuriickgelassen hat (Jo 14, 18) und die nétigen Mahlzeiten
bereit hilt. Und der Weg dorthin ist bisweilen gar nicht weit, vielleicht sogar
kiirzer als 200 Ellen.

Wir brauchen dabei keineswegs nur an die Feier der Heiligen Eucharistie zu
denken, die uns tiglich gewahrt wird. Der Glaube sieht im Grunde einer jeden
Mahlgemeinschaft, die man uns irgendwo briiderlich anbietet, einer jeden per-
sonalen Begegnung, das Geheimnis der Liebe Christi am Werk, so daf er oft-
mals Gelegenheit hat, die Gegenwart des auferstandenen Herrn wahrzunehmen
und zu bekennen.

Keiner von den Jingern wagte ihn zu fragen: ,Wer bist du?“ — wufiten
sie doch, daf es der Herr war. Jesus kam herzu, nahm das Brot und gab



Einiibung und Weisung 151

es thnen, und ebenso den Fisch. Das war nun schon das dritte Mal, dafi
Jesus sich den Jiingern kundgab, seit er von den Toten auferwedkt war.
(Jo 21,12 b-14)
Aber noch einmal tiefer fithrt uns der Text zur nach-dsterlichen Gegenwart des
Herrn, wenn vielleicht auch dieser Aspekt ,streng-philologisch” nicht eindeutig
zu erheben ist. Wie sollen wir eigentlich das ehrfirchtige Schweigen verstehen? —
»Keiner von den Jiingern wagte ihn zu fragen: Wer bist du? — wufiten sie doch,
daf es der Herr war.” Ohne Zweifel liegt hier ein Riickblick auf die Verheiung
in Jo 16, 23 vor: ,An jenem Tage werdet ihr mich nach nichts mehr fragen miis-
sen.“ , Jener Tag® ist angebrochen, die Erfiilllung ,jener“ Verheiflung findet sich
hier im 21. Johanneskapitel. Die fragende Unruhe der Jiinger (vgl. Jo 13, 36. 37;
14,5.8.22; 16, 17. 18) wird durch die Offenbarung des auferstandenen Herrn
gestillt. Fine weitere Frage scheint weder méglich noch nétig. Von irgendwelcher
Angst oder Furcht ist keine Rede mehr (wie anders bei Lk 5, 8.10!).

Aber sind wir hier nicht an einer Stelle unserer Meditation angekommen, wo
jede Analogie versagt? — Mogen auch viele Erlebnisse der biblischen Apostel ihre
analogen ,Spiegelbilder in unserem eigenen Leben haben, es vergeht anscheinend
kein Tag, an dem wir ohne ,Frage® auskommen. Bleiben wir nicht letztlich an-
gefiillt mit Fragen und f4llt nicht auch die erbabenste Gewifheit wieder ausein-
ander in Zweifel? — Bricht nicht die bohrende Unruhe unseres Herzens immer
wieder durch alle Hiillen hindurch, die wir jeweils dariiberzulegen imstande
sind? — Wird der Durst jemals endgiltig gestillt, der entsteht, wenn die Daseins-
frage gesehen und gewagt wird? —

Und dennoch: es gibt die christliche Gelassenheit, in der auch die bohrendste
Frage sich beruhigt. Und das keineswegs im Sinne einer verbitterten Resignation
angesichts der unlésbaren Aporien; auch nicht im Sinne einer falschen Beschei-
denbeit, die die Anstrengung des Begriffs scheut; und auch nicht im Sinne der
Ermiidung, die sich ach so schnell einstellt und den vitalsten Frager ,berubigt”.
Nein, ~ gemeint ist die Gelassenheit der Bergpredigt Mt 6, 26-34:  Betrachtet
die Vogel des Himmels . .. betrachtet die Lilien des Feldes . . .“, eine Gelassen-
heit, die ja auch mit anderen Worten im Johannes-Evangelium anklingt, wenn
es da heifit: ,Euer Herz lasse sich nicht beunruhigen und zage nicht* (14, 27).
Nicht als ob dieser Gelassenheit keine Frage mehr erlaubt sei, aber sie lebt nicht
von der Antwort auf die Frage, sondern hat dieselbe immer schon im Grund
iberwunden. Und wer miiite sagen, dafl ihm diese Gelassenheit noch nie in
seinem Christenleben zur Verfiigung stand? dafl er noch nie — bei aller Furcht
vor dem: ,Wer bist du?“ — die innere Gewifheit hatte, ,dafl es der Herr war“?

Es scheint also keineswegs unmoglich zu sein, die dsterliche Freude der Jiinger
am See von Tiberias zu ,verstechen“. Unsere aufgeweckte Sehnsucht muf nicht
notwendig ungestillt die Botschaften der Osterzeit entgegennehmen. Auch wir
kénnen etwas von der Apostel-Freude iiber den Auferstehungssieg Christi erfah-
ren; ja wir kénnen sogar teilnehmen am 6sterlichen Friihmahl, am Arbeitserfolg
und an der Sicherheit, die keine Frage mehr wagt. Das alles nicht nur als Erinne-
rung an vergangene Ereignisse, sondern als Wirklichkeit, die in unserem eigenen
Leben Platz findet, so wir glaubig sind, Franz-Josef Steinmetz S]





