
Der Gottmensch als Sinn menschlichen Daseins 

Eine theologische Meditation* 

Josef Sudbrack SJ, München 

Man möge sich durch den anspruchsvoll klingenden Untertitel: •Theolo- 
gische Meditation" nicht abschrecken lassen. Was mit ihm gesagt sein soll, 
ist für jeden wachen Christen so selbstverständlich, so bitter notwendig, 
daß das Wort, wenn wir es recht verstehen, allen Anschein von Überheb- 
lichkeit oder esoterischer Wissenschaftlichkeit verliert und mitten in unser 
tägliches Tun, Mühen und Arbeiten, in unsere Freuden und Sorgen und 
vor allem auch in unser Beten rückt. 

Meditation ist ein Sich-Besinnen in den eigenen Ursprung hinein, heißt 
die Gründe, aus denen man lebt, und die Ziele, zu denen man strebt, wie- 
der einmal klar und vielleicht klarer als bisher anschauen und überdenken, 
heißt alles, was rings um uns lebt, was unsere Haltung durch Lockung oder 
Abschreckung beeinflußt, in den ordnenden Zusammenhang der Einheit 
unseres Sinnens und Trachtens stellen, ganz gleich ob dieses •alles" inner- 
halb oder außerhalb unser selbst zu finden ist. Meditation heißt aber kei- 
neswegs, dies alles mit Perfektion, sozusagen ein für allemal zu tun, das 
Ordnen des Lebens zum Abschluß zu bringen, sondern nur, solches Sich- 
Hinein-Vertiefen in die großen Zusammenhänge immer wieder in Angriff 
zu nehmen, immer wieder mit dem zu beginnen, was der Herr an den 
Anfang seiner Predigt gesetzt hat: Bekehret euch! Kehret um zu eurer 
eigentlichen Mitte, weg von der Mitte, die ihr euch selbst gesetzt habt, 
und die keine Mitte, sondern ein gähnender Abgrund ist, hin zu der Mitte, 
die Gott, die Jesus Christus heißt. Gar nicht so sehr das Gelingen ist ge- 
meint, sondern das Versuchen, das Von-neuem-Ansetzen, das Beginnen 
und Immer-wieder-Beginnen. Gerade wenn man weiß und innerlich 
realisiert, daß alle Besinnung, jede Meditation nur ein Versuch sein kann, 
der immer hinter dem Reichtum der Wirklichheit und dem Ziel zurück- 
bleiben muß, dann wird das Meditierte persönlicher Besitz. Für den, der 
solches erfahren hat, ist es gar nicht mehr möglich, nur objektiv prüfend, 
von außen, an das Dasein heranzutreten und es zu überschauen, als handle 

* Vorliegender Beitrag geht auf einen Vortrag zurück, der zu Beginn der Fastenzeit die- 
ses Jahres gehalten wurde. Er möchte sich einige Wahrheiten, die die Theologie unserer 
Tage erneut in den Blick zu bekommen sucht, meditativ zu eigen machen. Die zum christ- 
lichen Tun und zur christlichen Hoffnung weiterführenden Vorträge hoffe ich in einem 
anderen Zusammenhang zu veröffentlichen. 



Josef Sudbrack 166 

es sich um eine nüchterne, sachlich aufzurechnende Bilanz. Gerade weil die 
Meditation, unfertig bleibend, in einen größeren Sinnzusammenhang ver- 
weist, verlangt sie von uns den persönlichen Einsatz, der dort, wo die 
Übersicht nicht alles im einzelnen erfassen kann, mit personaler Entschei- 
dung, mit Liebe und existentiellem Vertrauen zum Sinn des Lebens, die 
scheinbaren Lücken zum vollen Rund des Daseinsgefüges ausfüllt. Was 
wir zu überdenken versuchen, müssen wir in uns hineinnehmen; wir müs- 
sen von innen, von unserer eigenen Mitte her das Ja sprechen zu dem, was 
in kühler Distanzierung letztlich doch nicht überzeugt und trägt. Erst dann 
wird die Meditation zur Einheit von Verstehen und Beten, von Denken 
und Hingabe, von Begreifen und Ergriffenwerden durch ein Größeres, 
als wir es sind, so wie es die christliche Vergangenheit immer verstanden 
hat. 

Das alles ist um so bedeutsamer, als es uns hier nicht um irgendein 
Meditieren, sondern um •theologische Meditation" geht. Wir schauen - als 
gläubige Christen - gar nicht in erster Linie auf unser eigenes Dasein, 
sondern dorthin, von wo dieses Dasein seinen Sinn und seine Wertigkeit 
erhält. Wir schauen auf Christus, der als Licht in die Finsternis gekommen 
ist, um uns zu erleuchten. Das ist der Sinn unseres Glaubens und darum 
auch der Sinn christlicher Meditation, daß wir unser eigenes Sein nicht in 
uns selbst ergründen können, sondern mitsamt seiner inneren Bedeutsam- 
keit geschenkt erhalten. Wie unser ganzes Leben aus Gottes Hand stammt 
und unser erlöstes Dasein eine erneute, nochmals reichere Gabe der Güte 
Gottes ist, so hat auch christliche Meditation in Gott und seiner Gnade 
ihren Ursprung. Unsere Selbstbesinnung wird also erst dann voll-christ- 
lich, wenn sie nicht mehr beim Menschen, der sich besinnt, stehen bleibt, 
sondern auf Christus zugeht und von ihm das sinn-gebende Wort erbittet; 
so wie die Kranken der Evangelien ihre Heilung nicht mehr von Ärzten 
und Doktoren erwarteten, sondern vom Wort Christi: Sei gesund! 

Eine •theologische Meditation" setzt aber noch einen weiteren Akzent. 
Sie weiß sich dem •Heute" der christlichen Botschaft, der Aktualität des 
Evangeliums, in ganz besonderem Maß verpflichtet: Theologie ist das 
Bemühen, die Botschaft des Herrn mit den Worten der Gegenwart in die 
Gegenwart hineinzusprechen; sie versucht, dasjenige reflex zu machen, 
was jede wahre Predigt und jedes echte Kerygma beseelen muß: das Her- 
kommen zwar aus der Vergangenheit, aus dem Leben und der Lehre 
Christi, so wie es die Kirche uns zuträgt, aber ebenso auch das Hinein- 
gehen in die jeweilige Gegenwart. Theologie zielt gleichsam auf eine neue 
•Fleischwerdung" der christlichen Botschaft, des •Geistes Jesu Christi" 
hin, inmitten des fragenden Suchens unserer Mitmenschen, die wie wir 
auf eine Antwort warten. Theologie soll und muß aktuell sein, so aktuell, 



Der Gottmensdi als Sinn menschlichen Daseins 167 

wie es die Worte des Herrn an seine jüdischen Mitbürger waren; damals 
brach in der schnell dahinfliehenden Aktualität der gesprochenen Sätze die 
ewig gleichbleibende •Aktualität" Gottes auf, die - in sich unveränder- 
lich - doch in jedem Wort Christi sich neu schenkte. •Theologische Medi- 
tation" heißt versuchen, durch die Aktualität eines Wortes unserer Zeit 
einzudringen in das göttliche, einmal in Jesus Christus allen Menschen 
geschenkte und heute jedem von uns persönlich zugesprochene Wort der 
Ewigkeit. 

Es geht uns also hier darum, das eigene, ganz persönliche Dasein zu 
bedenken. Als Christen können wir das nur von Jesus Christus her, der 
Weg und Ziel unseres Ganges durch diese Welt ist; wir wollen es in jener 
wachen Aufgeschlossenheit tun, die unsere Zeit, ihre Nöte und ihre Hoff- 
nungen einem jedem abverlangen. 

Der Anspruch aus der Vergangenheit 

Bei einem solchen Programm aber muß gleich zu Beginn schon der erste 
Zweifel laut werden, vielleicht der Grundzweifel, dem sich das Christen- 
tum heute - auch in uns - zu stellen hat: Wir suchen den Sinn des Daseins 
in der Vergangenheit, an einem Ort und bei einer Person, die erschreckend 
weit von uns entfernt sind, in einer Zeit, die uns völlig fremd ist. Kann 
die Vergangenheit überhaupt ein Schlüssel für die Gegenwart sein? Und 
weiter: Wir suchen den Sinn unseres Daseins nicht in einer großen Lehre, 
wie die Buddhas oder Laotses, die über die begrenzte Gestalt ihres Lehrers 
Gültigkeit haben. Das Christentum baut vielmehr auf einem Menschen 
auf, der vor zweitausend Jahren gelebt hat, und, wie es im Credo heißt, 
gekreuzigt wurde unter Pontius Pilatus, gestorben ist und begraben wurde. 

Gewiß, das Credo geht weiter und spannt den Bogen auch in unsere 
Gegenwart • •er sitzet zur Rechten Gottes" • und weiter in die Zukunft 
und die Vollendung hinein - •er wird wiederkommen, zu richten die 
Lebenden und die Toten". Dennoch: jeder hört heraus, wie gebieterisch 
das längst vergangene Geschehen von Tod, Begrabenwerden und Auf- 
erstehen des Herrn unter Pontius Pilatus - der genaue Zeitpunkt wird 
ausdrücklich genannt - im Vordergrund steht und die Mitte des christ- 
lichen Glaubensbekenntnisses ist. Den gleichen feierlichen und ausdrück- 
lichen Ton finden wir schon im apostolischen Kerygma, das sich zuerst an 
die Juden und dann an die Heiden wendet. Schon in der ersten Predigt 
am Pfingstfest weist Petrus auf die Vergangenheit hin: •Jesus der Naza- 
rener, ein Mann, der von Gott vor euch beglaubigt wurde durch machtvolle 
Taten und Wunder und Zeichen, die Gott durch ihn in eurer Mitte getan 
hat, wie ihr selbst wißt; diesen, der nach Gottes festgesetztem Ratschluß 



Josef Sudbrack 168 

und Vorsatz dahingegeben worden war, habt ihr durch die Hand der 
Gesetzlosen annageln und töten lassen." 

Wir Christen suchen den Sinn unseres Lebens tatsächlich in der Ver- 
gangenheit, in einem Geschehen, das von den Geschichtsschreibern notiert 
wurde und über das die Geschichte • wie es mit anderen ähnlichen Ereig- 
nissen der Fall ist - eigentlich längst hinweggegangen sein sollte. Dabei 
handelt es sich hier nicht einmal um ein bedeutendes Datum der Historie, 
wie z. B. die Alexanderschlacht, wo Ost und West aufeinandertrafen, oder 
die Völkerwanderung, in der man den Beginn des Abendlandes sieht, 
sondern um ein Ereignis, das so klein und unbedeutend schien, daß es in 
den zeitgenössischen Berichten der großen Welt so gut wie keinen Nie- 
derschlag gefunden hat. Und darüber hinaus glauben wir Christen noch, 
daß nicht dieses Geschehen vom Leben und Predigen, vom Leiden und 
Sterben des Herrn der letzte Sinnträger für unser Dasein ist, sondern der 
Herr selbst, seine Person, zu der Worte und Taten nur ein Weg sind: in 
ihm und nirgend anders suchen wir den Sinn unseres Lebens. 

Es ist gut, sich die Ungeheuerlichkeit dieses Anspruchs einmal klar vor 
Augen zu führen, ehe man weitergeht und ein tieferes Verständnis sucht. 
Eben diese Ungeheuerlichkeit ließ z. B. Lessing das Christentum unchrist- 
lich verstehen. Sie trieb viele große christliche Denker, gerade weil sie das 
Christentum zu •denken" versuchten und nicht bei der •Tatsache" stehen 
blieben, in gefährliche Randzonen des Christentums, in Ideologien, in 
philosophische Versuche, die die Konkretheit des Glaubens aufzulösen 
drohten. 

Die Geschichte ist reich an großen Gestalten: Staatsmänner, Künstler, 
Forscher... Wir bewundern sie, wir nehmen sie gelegentlich auch zum 
Vorbild. Doch klänge es absurd, wollte man einen von ihnen, etwa Goethe 
oder Seneca, zum •Sinn unseres Daseins" machen. Aber gerade das ge- 
schieht bei Jesus Christus. Wohl hat man schon oft Sokrates Christus 
gegenübergestellt. Tatsächlich könnte •Sokratismus" ein ähnliches Stich- 
wort für eine bestimmte Geisteshaltung sein wie Christentum. Und den- 
noch: selbst wenn wir vom Inhalt der Lehre beider Männer absehen; allein 
in dem Verhältnis des Sokrates zum •Sokratismus" und des Christus zum 
•Christentum" zeigt sich der Abgrund, der zwischen beiden klafft. •Sokra- 
tismus" läßt sich recht klar in Worte fassen: Er ist das weise, stets auch 
ethische Fragen des Menschen nach sich selbst, so wie es schon vom Delphi- 
schen Orakel verkündet worden sein soll: •Gnothi sauton", Erkenne dich 
selbst! Er ist weiter die Methode des Fragens, das lächelnde, ironische, 
weil um die Kleinheit der eigenen Existenz wissende, bohrende Frage- 
und-Antwort-Spiel, das dann schließlich vor einer so selbstverständlichen, 
sich aus dem Innern des Menschen ergebenden Antwort steht, daß man 



Der Gottmensch als Sinn menschlichen Daseins 169 

sich fragen muß: Warum denn dieser Umweg des Fragens? •Sokratismus" 
in diesem Sinn ist eine Mischung von Selbstmeditation, existentiellem 
Angerührtsein und ironischer Selbstlosigkeit. 

Wie aber soll man Christentum definieren? Festhalten an einer Lehre? 
Glaube an die Vorsehung des Vatergottes?, an die Gegenwart Christi im 
Sakrament und sein geistgetragenes Wirken durch das Wort der Schrift? 
Das Beobachten der Gebote und der Forderungen der Bergpredigt? Das 
rechtliche und gläubige Stehen im Bereich der Kirche? usw. All das ist 
Christentum, aber es ist noch nicht das ganze Christentum, ja, noch nicht 
einmal das eigentliche! Wenn man in Ruhe die Evangelien durchliest, 
wenn man die Apostelbriefe studiert, dann ist unabweisbar: Christen- 
tum ist Jesus Christus, ist der Herr, und sonst nichts. Der Herr in seiner 
Lehre, in seinem Wirken durch die Kirche hindurch, in seinen Sakramen- 
ten, aber zuerst und vor allem der Herr selbst! Kirche, Dogma, Sakrament 
und alles andere sind nur der Weg zu Ihm; wo Er ist, da ist Christentum, 
und wo Er fehlt, da ist kein Christentum. Wer z. B. bei Johannes die 
große Rede von Kapharnaum oder die Auseinandersetzungen mit den 
Juden im achten Kapitel liest, der merkt: die Juden, wie Johannes die 
Ungläubigen seines Volkes benennt, wollen vom Herrn alles mögliche; 
sie wollen Wunder, Taten; sie würden auch zu Lehren und Weisungen ja 
sagen. Aber Ihn selbst können sie nicht annehmen. Sie wollen sein Manna 
vom Himmel, seine Machttaten gegen die Römer; aber wenn Er dann 
drei-, viermal schlechthin sagt: Ich bin es, wenn er von seinem Tun und 
seiner Lehre auf sich selbst weist, dann wollen sie nicht verstehen. Ihn, 
als Person mit ihrem ganzen Reichtum, aber auch mit ihrer Unbegreiflich- 
keit, mit ihrer Wärme aber auch mit ihrer Unkalkulierbarkeit, wollen sie 
nicht annehmen: Er soll sich ausweisen, soll ein Programm vorlegen, über 
das man diskutieren, das man als Norm des Lebens annehmen kann; aber 
Er selbst, in der Unergründlichkeit der Person, die Er mit jedem Men- 
schen teilt und die bei Ihm bis in göttliche Tiefen hinabreicht, wird ab- 
gelehnt. 

Von Sokrates kann man abstrahieren, wenn man seine Lehre kennt. Von 
Christus aber abstrahieren zugunsten seiner Lehre oder zugunsten seines 
Wirkens, zugunsten der Schrift oder auch der Kirche, ist einfachhin un- 
möglich. Es hieße, dasjenige vom Christentum wegnehmen, was Christen- 
tum zum Christentum macht. In der Geschichte gab es genügend solcher 
Versuche. Man stieß sich an der Konkretheit der Fakten des Lebens Jesu, 
wollte sie auflösen in Moral- und Lehrsätze oder sah in ihnen nur einen 
Weg für schwache Geister zum eigentlichen Christentum, das in der Fein- 
desliebe und im Vertrauen zum Vater im Himmel, oder auch in Speku- 
lationen über das dreifaltige Leben und über die Einigung mit Gott beste- 



Josef Sudbrack \ 70 

hen sollte; oder man wollte die •Wahrheit" aus dem Vielerlei der ge- 
schichtlichen Fakten herauslösen und gleichsam ein Über-Christentum 
schaffen. Aber mit solchen Versuchen versetzte man dem Christlichen im 
Christentum den Todesstoß; was dabei herauskam, war vielleicht eine 
Ethik, aber nicht Christentum, denn Christentum meint zuerst und zuletzt 
Christus! 

Vielleicht liegen manchen Klagen, die man heutzutage oft hört, ähnliche 
Auffassungen vom Christentum zu Grunde. Es werden Stimmen und Ver- 
mutungen laut, aus denen die Angst spricht, im Zuge der Bestrebungen, 
die das Konzil vorangetrieben haben, möchten Moralgrundsätze, die das 
sittliche Leben sehr klar in •Erlaubt" und •Unerlaubt" unterteilten, oder 
sogar klare dogmatische Formulierungen, an die man sich ohne viel Über- 
legen anklammern konnte, über Bord geworfen werden. Haben solche 
Befürchtungen nicht übersehen, daß das Christentum in seinem innersten 
Kern keine Moral und auch kein Dogma ist, sondern der lebendige Chri- 
stus selbst? Sind es nicht im Grund die gleichen Befürchtungen, die die 
Juden zur Zeit Christi veranlaßten, das Gesetz und seine Auslegung über 
das lebendige Wort Gottes zu stellen, das ihnen aus dem Mund und in der 
Person des Herrn begegnete? 

Es ist gewiß nicht einfach und zudem ein Widerspruch zu unserer 
menschlichen Logik, statt in Normen und Gesetzen, Einsichten und formu- 
lierten Wahrheiten, den letzten Grund des Lebens in einer Person zu 
sehen. Es ist viel leichter, sich einen Kodex von Moralvorschriften oder 
eine Philosophie anzueignen, als seine ganze Existenz auf einen Menschen 
zu setzen. 

Hinzu kommt - und das macht den Anspruch des Christentums noch 
ungeheuerlicher -, daß sich unser Blick nicht auf ein großes Gegenüber, 
auf ein Leitbild unserer Zeit heften kann, sondern daß diese Person in 
einer fernen Vergangenheit lebte und starb. Wir können nicht einfach auf 
den Herrn zugehen und uns von seiner Größe erschüttern lassen, wie es 
im Evangelium heißt: •Und es geschah, als Jesus diese Reden beendet 
hatte, staunte die Volksmenge über seine Lehre; denn er lehrte sie wie 
einer, der Gewalt hat, und nicht wie die Schriftgelehrten." Wir können 
nicht wie Petrus und Andreas den Blick des Herrn auf uns gerichtet fühlen 
und seine Stimme hören: •Kommt, mir nach, ich will euch zu Menschen- 
fischern machen." 

Versuchen wir einmal all das, was wir von der Gegenwart des Herrn 
in den Sakramenten und von seinem Wirken im Wort der Schrift wissen, 
beiseite zu stellen und ausschließlich diese Ungeheuerlichkeit auf uns wir- 
ken zu lassen, daß der Herr ein Vergangener ist. Wir können und müssen 
ohne jeden Skrupel diese Abstraktion vornehmen, um zu verstehen, was 



Der Gottmensch als Sinn menschlichen Daseins 171 

Christentum ist. Selbst im Sakrament des Altares, dieser Mitte des Lebens 
und Geheimnisses der Kirche, spricht der erhöhte Herr in unsere Gegen- 
wart hinein als derjenige, der einstmal sein Leben für uns dahingegeben 
hat, d. h. also aus einer geschichtlich vergangenen Tat heraus. Die Heilige 
Schrift macht noch deutlicher, daß wir uns 2000 Jahre zurückwenden müs- 
sen, um Christi Wort in unsere Zeit hineinnehmen zu können. Daß der 
Herr unter uns gegenwärtig in Wort und Sakrament ist, ist nur deshalb 
wirkkräftige Wahrheit, weil wir ihn als denjenigen anerkennen, der ein- 
mal, an einem bestimmten Ort der Welt, in Palästina, und in einer histo- 
risch genau zu umgrenzenden Zeit unter uns lebte. Auf diesem Blick in die 
Vergangenheit baut unser Glaube auf. Alles, was wir als den Sinn unseres 
Daseins erkennen, nimmt von hier seinen Ausgang. Wenn die Bauleute 
auf einem andern Grund ihren Bau errichten, haben sie auf Sand gebaut, 
•denn einen anderen Grund kann niemand legen als den, der gelegt ist in 
Jesus Christus". Unser Planen in der Gegenwart und unser Forschen in 
die Zukunft hinein mögen von vielen guten Prinzipien und Einsichten ge- 
leitet sein, aber sie führen nicht zum Ziel, wenn sie nicht ihre Helligkeit, 
ihr vielleicht geheimes, aber doch alles durchdringendes Licht von dem- 
jenigen holen, der als das Licht der Welt aus Maria der Jungfrau in 
Bethlehem geboren wurde, von der konkreten Person, die in die Geschichte 
als Jesus Christus eingegangen ist. 

Gott ist Person 

Person ist heute, wie Existenz, Dasein und ähnliche Formulierungen, zu 
einem Schlagwort geworden, und wir sind mit Recht mißtrauisch gegen 
jede Rede, in der zuviel von Personwerten, von personaler Entscheidung 
usw. gesprochen wird. Wir wissen, daß das Leben sich nüchterner, sach- 
licher abspielt, als es in manchen Philosophien und auch Theologien den 
Anschein hat. In der demokratischen Staatsform hat sich z. B. allmählich 
ein Mißtrauen gegenüber personaler Eigenwilligkeit durchgesetzt; man 
versucht, die Menschen, auf deren personale Entscheidung es im öffent- 
lichen Leben ankommt, durch demokratische Spielregeln unter Kontrolle 
zu halten und - wenn notwendig - zu korrigieren. Der heutige Mensch ist 
allergisch gegenüber jeder Art von autoritärem Gebaren, ganz gleich, wo 
es sich äußert. Und dennoch wissen wir ebenso genau, daß es im öffent- 
lichen Leben auf die Person ankommt, daß nur dort, wo echter personaler 
Einsatz geleistet wird, etwas Großes und Tragendes geschieht. Ja, man 
möchte sogar sagen, daß die demokratischen Spielregeln eines Staates da- 
für da sind, dem personalen Wollen und Können des Menschen freien 
Raum zu geben, ihm die Möglichkeit zu eröffnen, sich zu entscheiden, sich 



Josef Sudbrack 172 

einzusetzen, etwas auf persönlicher Basis zu leisten, zur eigenen Entfal- 
tung zu kommen. Das, was oberflächlich gesehen, wie Mißtrauen gegen- 
über personaler Eigenwilligkeit aussah, erweist sich bei näherem Zusehen 
als ein Vertrauen auf die eigentlichen schöpferischen Fähigkeiten des 
Menschen und der ihn tragenden Gemeinschaft. 

Die hier aufgezeigte Dialektik von •Mißtrauen" gegenüber der per- 
sonalen, nicht berechenbaren Freiheit eines Menschen und von dem noch 
drängenderen Impuls, ihm zu vertrauen, ihm gerade in seiner Person- 
mitte Glauben zu schenken, dort, wo unser rechnerischer Zugriff nicht 
mehr hinlangen kann, finden wir, noch tiefer angesetzt, in unserem per- 
sönlichen Leben. Greifen wir das höchste Beispiel heraus, die menschliche 
Liebe. Natürlich ist es so, daß hier die Worte sich nur tastend vorwagen 
können, daß sie nur andeuten und Richtung weisen, nicht aber definieren 
und festlegen dürfen. Aber weil die menschliche Liebe etwas ist, das jeder 
kennt, oder nach dem er sich wenigstens sehnt und in dieser Sehnsucht von 
ihr weiß, deshalb kann man darüber sprechen und wachrufen, was die 
Worte trotz und in ihrem Versagen ausdrücken wollen. 

In jeder echten personalen Beziehung bleibt eine Wand des Nicht- 
Verstehens zwischen den beiden Partnern, vor der beide irgendwie stehen 
bleiben müssen. Der eine Liebende kann dem andern nie ganz offen ste- 
hen, so daß man gleichsam - wie es in einem Volkslied heißt - im Herzen 
des andern nach Belieben lustwandeln könnte. Wo das - wenigstens im 
Bewußtsein eines Menschen - dennoch der Fall wäre, müßte man von 
seelischer Nacktheit sprechen, die äußerste Schamlosigkeit wäre; sie ist der 
Tod der Liebe. Es müßte vielmehr so sein - um bei dem genannten Bild 
zu bleiben -, daß der Garten der menschlichen Liebe viele gemeinsame 
Wege und Pfade kennt, daß aber ein innerster Bereich dem neugierigen 
Blick des andern verborgen ist. Und wenn in einer geglückten Stunde auch 
zu diesem Bereich einmal eine Tür geöffnet würde, dann täten sich vor 
dem Auge des Liebenden neue und noch unzugänglichere Räume auf: er 
müßte erkennen, daß die Person des andern so voller Geheimnisse ist, 
daß ein Leben nicht ausreicht, um sie zu ergründen. 

Unter Menschen bleibt dieses Verhältnis von Besitzen und Ausgeschlos- 
sensein (das wir zu Beginn auch als einen Wesenszug der •Meditation' 
bezeichneten) immer in der Ungewißheit von Furcht und Hoffnung beste- 
hen: Wir vertrauen, daß in den noch verschlossenen Bereichen nur Zu- 
neigung und Hingabe an uns verborgen sind; zugleich aber beschleicht uns 
die Furcht, daß dort vielleicht eine letzte Treulosigkeit auf uns lauert, ein 
letztes Mißverständnis, das sich, wenn einmal die Schleier des Geheim- 
nisses gelüftet wären, als Ablehnung offenbart. Aber dann - und gerade 
das ist Liebe, Vertrauen, in personaler Begegnung - sagen wir doch das 



Der Gottmensch, als Sinn menschlichen Daseins 173 

die Zeit überschreitende Ja zum andern und haben auf dem Umweg eines 
aufkeimenden Mißtrauens eine neue Dimension des liebenden Verstehens 
gewonnen. Echte Liebe braucht beides: das Vorfeld, wie wir es nennen 
können, wo wir den andern kennen, wo wir den andern in seiner Treue 
und Festigkeit erfahren haben, und die Tiefe, die eben nur dem ver- 
trauenden Herzen, nicht aber dem ergreifen wollenden Verstand offen 
steht. Beides: Vorfeld und Tiefe, liegen nur in unserer bildlichen Sprache 
vom Garten auseinander; in Wirklichkeit durchdringen sie sich so sehr, 
daß eigentlich jedes liebende Verstehen immer wieder von neuem diesen 
Schritt in noch unbekannte Tiefen des andern wagt und immer wieder von 
neuem ja sagt, beglückt oder auch unter Opfern. 

Wir haben diese kleine Phänomenologie der Liebe versucht, um erken- 
nen zu können, daß sich dieses Verhältnis von Wissen und liebendem 
Vertrauen, von Sehen und Blindheit, von •Begreifen" und •Ergriffen- 
werden" in einer größeren Dimension überall dort wiederholt, wo es um 
uns selbst geht. Nicht nur zwischen zwei Menschen, die sich verstehen, 
sondern ebenso auch zwischen uns selbst und der Sinnerhellung unseres 
Daseins spielt sich dieses Durchdringen von Wissen und Vertrauen ab. 
Wenn wir zu ergründen suchen, woher wir kommen, wozu wir sind, was 
alles, das um uns und in uns vorgeht, eigentlich bedeuten soll, finden wir 
die gleiche Dialektik, das gleiche Sich-Durchdringen von Verstehen und 
Nicht-Verstehen, das Sichkreuzen von Wegen, die uns offen liegen, mit 
solchen, die ins Verborgene führen. Der Grund unseres Daseins bleibt 
vom Geheimnis umgeben, zu dem wir letztlich nur gläubig-vertrauend ja 
sagen, dem gegenüber wir aber nicht mehr auf eigene Geisteskraft pochen 
können, als sei uns gegeben, es ganz zu durchlichten. 

Und hier kann es uns klar werden, was es heißt, daß Gott, der uns im 
Menschen Jesus begegnet, eine Person ist. Das Fragen, das Vorwärts- 
brechen, um zu erkennen, was wir sind, das Zurückgeworfenwerden auf 
unsere Kleinheit und endlich das Vertrauen in den Grund unseres Lebens 
sind nichts anderes, als das Widerspiel von der einen großen Gewißheit: 
der personale Gott ist der Sinn des Daseins; eine Person ist es, bei der 
letztlich alle Fäden zusammenlaufen, deren scheinbar wirres Knäuel wir 
in der Hand halten. Die Dunkelheit, die unser Fragen umgibt, ist nicht 
die ablehnende Härte eines blinden, finsteren Schicksals, sondern die Liebe 
Gottes, in der wir uns geborgen fühlen dürfen. Was wir zu Beginn über 
die •Meditation" sagten, daß sie nämlich nicht bei einer Kenntnisnahme 
und dem Ordnen der Lebensdaten stehen bleiben dürfe, sondern sich hin- 
einwagen müsse in die Bereiche, die nur dem liebenden Begreifen, nur 
einem Vertrauen auf die letzte Sinnhaftigkeit des Daseins offenstehen, 
genau dasselbe - nur in tieferer und personalerer Form • finden wir wie- 



Josef Sudbrack 174 

der in jeder echten Begegnung von Person zu Person und gilt besonders 
für unser Verständnis vom Sinn des Daseins, von Gott. 

Eigentlich haben wir hiermit schon das Dilemma in unserem Fragen 
nach dem Sinn des Daseins aufgezeigt: eine •Person" gibt uns nicht nur 
Auskunft über den Sinn unseres Lebens, sie selbst, gerade in ihrer un- 
durchdringbaren Eigenständigkeit, soll der letzte Sinn unseres Daseins 
sein. Nicht nur ihr Wirken und ihr Leben, sondern sie selbst noch vor 
allem und in all ihrem Wirken ist der Schlüssel zu unserer Existenz. Diese 
•Ungeheuerlichkeit" des Glaubens ist eigentlich gar keine Ungeheuerlich- 
heit, sondern umgekehrt: wenn man uns sagen würde, das, was die Weite 
des Erdenrundes, das Auf und Ab von Leid und Freude in den großen 
Bahnen der Geschichte wie in den kleinen eines bescheidenen Lebens 
zusammenhält, dasjenige, woher all dies und unser eigenes Leben seinen 
Sinn erhält, sei keine Person, sondern ein Weltgesetz, ein Schicksal, eine 
mathematisch-physikalische Formel oder ein biologischer Elan, dann wäre 
genau das die Ungeheuerlichkeit, die uns zur Verzweiflung niederbeugen 
müßte. 

Natürlich ist noch bei weitem nicht alles gesagt: Ein Blick in die Reli- 
gionsgeschichte zeigt, wie die Menschen auf der Suche nach dem letzten 
Grund des Daseins immer schwanken zwischen dunklen Mächten des 
Schicksals und persönlichen Göttern: wenn irgendwo einmal klar zum Be- 
wußtsein kam, daß Gott, der letzte Sinn des Daseins, doch Person sein 
muß, dann wurde diese •Person" schnell zum olympischen Himmel, in 
dem sich eine Schar von Göttern tummelt, die nichts anderes als über- 
dimensionierte Menschen sind - mit deren Tugenden und noch mehr mit 
deren Lastern. Und wenn-man anderswo sich bemühte, alle Vermensch- 
lichung von den Göttern fernzuhalten, dann verblaßte schnell auch ihr 
Person-Sein, und die Götter wurden zu einem dunklen, alles tragenden, 
aber unpersönlichen Schicksal oder zu diesem alle Individualität aufheben- 
den Sein, das ebenso gut Nichts genannt werden könnte. Erst mußte Gott 
sprechen, mußte er sich im Land und Volke Israel und noch einmal un- 
überbietbar in Jesus Christus offenbaren als der, der er ist, ehe der Mensch 
es wagen konnte, so groß und zugleich so •persönlich" von ihm zu denken 
und zu ihm zu beten. 

Es ist und bleibt eine •Ungeheuerlichkeit", die der Glaube von uns ver- 
langt: in einer Person, von der die Heilige Schrift Liebe und Haß, Zorn 
und Vergebung, Eifersucht und Barmherzigkeit aussagt, den Sinn des 
Daseins suchen zu müssen: eine Ungeheuerlichkeit, sicher, aber eine Un- 
geheuerlichkeit, die allein auf die Ungeheuerlichkeit unserer Frage nach 
dem Sinn des Daseins und unserer eigenen Existenz Antwort geben kann. 
Die Abgründigkeit der Antwort ist ebenso tief, ja noch tiefer als die 



Der Gottmensch als Sinn menschlichen Daseins 175 

Abgründigkeit der Frage. Vielleicht können wir einmal durchexerzieren, 
was wäre, wenn Gott nicht Person, sondern Gesetz hieße: Gesetz würde 
sagen: strenge Norm, Gerechtigkeit bis zum letzten Jota: aber wo blieben 
wir dann mit unsern Schwächen und Fehlern? wo blieben wir mit unserm 
Hin-und-her-Gerissensein durch die Nöte dieser Zeit? Wir fänden in 
diesem Sinn-des-Daseins keinen Sinn, sondern nur den letzten Unsinn. 
Oder was wäre, wenn Gott nicht eine Person, sondern ein nichtiger Ab- 
grund wäre, in den unser Ich als in seine eigentliche Wirklichkeit hinab- 
sänke? Dann wäre alles, was wir hier für groß und schön und gut ansehen, 
im letzten eine Lüge; dann würden wir uns auf Erden Schattenspiele vor- 
gaukeln und von dem großen Gaukler, dem Abgrund der Nichtigkeit, 
betrogen werden. 

Gott aber ist Person; eine Wahrheit, die in ihrer konsequenten Un- 
erbittlichkeit eigentlich nur von den drei großen Offenbarungsreligionen 
erkannt wurde: vom Judentum, vom Islam und vom Christentum. Gott 
ist Person; das heißt, all das, was wir über die Begegnung zweier Men- 
schen aussagten, wiederholt sich zwischen uns und ihm auf eine neue, 
unüberbietbar reiche und beglückende Weise. Auch im Raum der Sinn- 
haftigkeit Gottes für unser Dasein, seiner Offenheit auf uns hin gibt es 
viele Wege, die wir Menschen wandeln können und wandeln müssen, auch 
zu Gott trägt uns der eigene Verstand. Wir können von ihm reden, wir 
müssen uns über ihn Gedanken machen, wir dürfen seine Geheimnisse 
erforschen und sie in •Wahrheiten", in Dogmen formulieren. Aber wenn 
wir einmal glauben würden, daß wir ihn nun •begriffen", daß wir - in 
unserm obigen Bild bleibend - den ganzen Garten durchforscht hätten, 
daß wir nun endlich vom Baum der Erkenntnis pflücken dürften, dann 
würde es sich zeigen, daß dieses •Erkennen" keine Gotteserkenntnis, 
sondern Götzendienst war. Gerade bei Gott muß alles, was wir von ihm 
sagen, in Sätzen formulieren und in Büchern aufschreiben wollen, um- 
geben sein von dem Größeren, dem im letzten Unsagbaren, dem Geheim- 
nis der göttlichen Personhaftigkeit. 

Es bedürfte eines neuen Ansatzes - der hier nicht ausgeführt, sondern 
nur angedeutet werden soll -, wenn wir die •Personhaftigkeit" Gottes 
zum entscheidend Christlichen hin, zur Dreipersönlichkeit Gottes klären 
wollten. Fast wie ein dramatischer Szenenwechsel kann es einem vorkom- 
men, wenn in der Heiligen Schrift die Hoheitsaussagen des Herrn sich 
weiterfortsetzen in das Bekenntnis seiner Abhängigkeit vom Vater, wenn 
die Absolutsetzung des •Selbst" Christi sich relativiert zur Abhängigkeit 
vom Vater. Nicht erst Paulus oder Johannes kennen diese innere Dialektik 
der Selbstaussagen Christi, in denen er sich sowohl als den Fluchtpunkt 
aller Sinnhaftigkeit menschlichen Daseins hinstellt, wie zugleich über sich 



Josef Sudbrack 176 

hinausweist auf den, •von dem alles im Himmel wie auf Erden seinen 
Namen hat". Bei Johannes z. B. im 8. Kapitel spricht Jesus fast im gleichen 
Atemzug das Wort: •Ehe Abraham war, bin ich", und: •Wenn jemand 
mein Wort befolgt, wird er in Ewigkeit den Tod nicht sehen", wie auch 
das andere: •Wenn ich mich selbst ehre, so ist meine Ehre nichts; mein 
Vater ist es, der mich ehrt, er, von dem ihr sagt: Er ist unser Gott." Auch 
bei Matthäus steht in der Bergpredigt das hoheitsvolle •Ich aber sage 
euch" neben den Aufblicken zum Vater, •der ins Verborgene sieht" und an 
den wir das Gebet der Gebete zu richten haben; ebenso beginnt das 11. 
Kapitel mit dem Herrn als Letzterfüllung der messianischen Weissagung 
des Deutero-Isaias und endet in dem Lobpreis für den Vater, den •Herrn 
des Himmels und der Erde". Diese im Geist, •der uns in alle Wahrheit 
einführen wird", sich einende drei-polare Personhaftigkeit Gottes würde 
für den Gang unserer Überlegung eine erneute Vertiefung bedeuten, die 
aber ganz in der Linie des bisher Gesagten läge; nicht als ob ein logisches 
Weiterdenken auf die Trinität hin möglich wäre, sondern weil gerade die 
Seiten Gottes, an denen der Sinn unseres Daseins aufleuchtet, seine Frei- 
heit, sein personales Zugewandtsein zur Welt, sein zugleich lichtes wie ge- 
heimnisvolles Gottsein in seinem dreifaltigen Dasein sich zu einer un- 
erwarteten, aber doch ersehnten Sinnfülle zusammenfügen. 

Für den Menschen aber kann es keine andere Haltung geben als das 
liebende und zugleich ehrfurchtsvolle Sich-Hingeben an dieses Geheimnis, 
als das, was wir zu Anfang •Meditieren" nannten. Nur so, als das Grund- 
geheimnis, in das der Mensch eintreten darf, wenn er nur von Anfang an 
sich ehrfurchtsvoll vor dem stets größer bleibenden Geheimnis beugt, kann 
Gott als Person der Sinn unseres Daseins sein! Wo wollten wir unsern 
Schmerz und das Leid hintragen, wenn derjenige, von dem wir verste- 
hende Wärme erwarten, glasklar durchsichtig, also ohne Geheimnis wäre? 
Was bliebe von menschlicher Liebe übrig, wenn ihr letzter Sinn, also Gott, 
rechnende Logik wäre? 

Und deshalb gibt es keine Meditation über den Sinn des eigenen Da- 
seins, also - bewußt oder unbewußt - über den Gott unseres christlichen 
Glaubens, die nicht langsam aus einer kühlen, objektiven Distanz hinein- 
gezogen wird in das Mit-Leben und Mit-Schwingen, das stets ein Zeichen 
personaler Begegnung ist. Man ist heute auf der Suche nach •anonymem" 
Christentum in den Weltreligionen oder bei den großen Männern der 
Menschheit: ich glaube, nur dort findet man eine •anonym-christliche" 
Meditation, wo die Ehrfurcht vor dem Geheimnis des Seins den Menschen 
so sehr ergriffen hat, daß er sein eigenes distanzhaltendes Denken aufgibt 
und sich liebend und vertrauend in dieses Geheimnis hineinbegibt, das 
sein eigenes Geheimnis ist. 



Der Gottmensdt als Sinn menschlichen Daseins 177 

•Voll-christliche" Meditation aber ist nicht dort, wo das ehrfürchtige 
Sich-Beugen des frommen Heiden zu einem alles klar habenden Wissen 
überschritten wird - dort wäre der Götzendienst der eigenen Person -, 
sondern dort, wo das gleiche Geheimnis - Geheimnis bleibend und sich als 
Geheimnis vertiefend - in noch leuchtenderem (und zugleich •dunklerem", 
wie die Väter lehrten) Licht aufstrahlt und ein noch tieferes Verstehen für 
die eigene Existenz schenkt: wo das Geheimnis sich als das noch größere 
Geheimnis offenbart: Gott, der Sinn unseres Daseins ist Person. 

Gott ist Mensch 

Überlegen wir nun weiter, was wir normalerweise von einer •Person" 
erwarten. Sicher nicht nur, daß sie nach einsichtigen, festgefügten Gesetzen 
handelt; das auch, anders wäre ihr Tun Willkür, aber kein personales 
Verhalten. Aber die Person muß auch in irgendeiner Weise ihr freies Tun 
äußern, sie darf nicht nur Elektronengehirn sein, das die Daten des logi- 
schen Verhaltens verarbeitet hat, sondern muß wählen, muß sich entschei- 
den, sich hierhin wenden, obgleich es auch anderswohin möglich wäre. Sie 
muß in ihrem Innersten von dem Geheimnis getragen sein, von dem wir 
oben sprachen, und das letztlich das Geheimnis der Freiheit ist. 

Wenn wir alles das nun auf Gott, den Sinn unseres Daseins übertragen, 
sind wir geneigt, einige Abstriche vorzunehmen. Gott kann sich nicht ent- 
scheiden, denn das hieße doch eine Unentschiedenheit in ihm, das hieße 
Zweifel, Suchen, Offenstehen für die Zukunft. Gott kann doch nicht irgend- 
einen Menschen bevorzugen, dann müßte er ja den andern vernachlässi- 
gen, dann wäre er so eingeschränkt, von so kleinem Horizont, wie auch wir 
Menschen. 

Aber wenn wir so von Gott denken, dann haben wir wieder einmal die 
Normen unseres Denkens auf Gott übertragen, dann versuchen wir mit 
Gewalt in den Raum des inneren Geheimnisses einzudringen und mittels 
menschlicher Logik Wege in Gottes Denken zu bahnen. Die ganze Heils- 
geschichte ist doch der Beweis für das Gegenteil, dafür nämlich, daß Gott 
ganz persönlich entscheidet und ganz persönlich - wie ein Mensch, möchte 
man sagen - den •einen" Menschen, Abraham, besonders erwählt, dem 
•einen" Volk seine besondere Huld erweist und •ein" Land besonders 
segnet; oft in der uns heute grausam und anstößig anmutenden Weise, 
wie sie z. B. in den Fluchpsalmen noch durchklingt. So spricht Jahve in 
einer schönen Stelle bei Isaias dem Volke Israel seine besondere Huld zu: 
•Du aber Israel, mein Knecht, Jakob mein Auserwählter, Du Sproß Abra- 
hams, meines Freundes, du, den ich geholt von den Enden der Erde, von 
ihren Säumen berufen habe, zu dem ich spreche: Mein Knecht bist du, ich 



Josef Sudbrack 17 8 

habe dich erwählt, dich nicht verschmäht - fürchte dich nicht, denn ich bin 
mit dir... Denn ich, der Herr, bin dein Gott, der deine Rechte faßt, der 
zu dir spricht: Fürchte dich nicht, du Würmlein Jakob, du winzige Made 
Israel; ich helfe dir, spricht der Herr; und dein Erlöser ist der Heilige 
Israels." 

Es ist grundfalsch, solche Texte, die wir im Pentateuch, in den Psalmen 
und bei den Propheten immer wieder finden, zu verharmlosen, als wäre 
es nur eine fromme Täuschung des israelitischen Volkes gewesen, ein 
unterentwickelter Zustand der Religiosität, daß es sich für das •Aus- 
erwählte Volk" hielt und alle andern eben für •nicht-auserwählt". Gewiß, 
Gott vergißt keinen, der ihn verehrt - auch diese Wahrheit wird z. B. im 
Buch des Propheten Isaias gelehrt, wenn der Prophet die gesamte Welt 
zu ihrem Mittelpunkt in Sion, zum Altar des Herrn, pilgern sieht. Aber 
wir dürfen nicht die beiden Ratschlüsse Gottes, die freie Gnadenwahl des 
einen Volkes und seinen die gesamte Menschheit umfassenden Heilswillen 
zu einem durchsichtigen Denkgebäude herabwürdigen. Der •universale 
Heilswille" Gottes ist keine Gleichmacherei, sondern ist identisch mit der 
Bevorzugung eines einzigen Volkes. Wir sollten nicht so tun, als sei das 
irgendwie eine Selbstverständlichkeit, denn dann sind wir in Gefahr, eine 
der beiden Wahrheiten aus dem göttlichen Geheimnis herauszureißen und 
als •Binsenwahrheit" darzustellen. Paulus selbst ist in den dunklen Kapi- 
teln 9-11 seines Briefes an die römische Christengemeinde bei einer Frage, 
die ihn persönlich anging, diesem doppelseitigen Geheimnis der göttlichen 
Gnadenwahl nachgegangen: daß Gott seine ganze Liebe auf einen ein- 
zigen Punkt der menschlichen Geschichte - so möchte man es geometrisch 
ausdrücken - konzentrierte, und daß dieser Punkt dann zum Mittelpunkt 
des Heils der gesamten Menschheit geworden ist. Das Kreuz Christi und 
die Selbstverfluchung des jüdischen Pöbels vor dem Hause des Pilatus, 
verbieten uns, hier die menschliche Logik vorschnell walten zu lassen: Es 
ist das Geheimnis der göttlichen Freiheit, das dieses Gesetz der Heils- 
geschichte trägt. 

In Jesus Christus aber ist dieses freie personale Handeln Gottes zu sei- 
nem Höhepunkt geführt worden. Wiederum: wir wollen in das Geheimnis 
seiner Vergangenheit, seiner Geschichtlichkeit meditativ, verstehend und 
begreifend, und noch tiefer: anbetend eindringen; wir wollen zuerst ein- 
mal staunend vor dem, was uns die Offenbarung zu sagen hat, stehen blei- 
ben, um dann vielleicht mit einem Verständnis beschenkt zu werden, das 
mehr ein •Ergriffenwerden" als ein •Begreifen" ist. Es ist die personale 
Freiheitstat Gottes, daß er nicht allen Menschen in gleichmäßiger Breite 
wie ein warmer Landregen das Heil spendete, sondern den einen Men- 
schen Jesus Christus auserwählte, damit in ihm alle Völker der Erde ge- 



Der Gottmensdi als Sinn menschlichen Daseins 179 

segnet seien. Wir müssen erst das Skandalöse und • um mit Paulus zu 
sprechen - die Torheit dieses Wirkens Gottes begriffen haben, um dann 
in die noch tiefere Weisheit und Sinnhaftigkeit des göttlichen Planens ein- 
dringen zu können: das Kontingente, das Belanglose, das eigentlich Neben- 
sächliche, die kurze Spanne einer vergangenen Zeit in einem weitabgele- 
genen unbedeutenden Landstrich, ist in Jesus Christus zum Gefäß für das 
einzig Notwendige geworden, ja nicht nur Gefäß, sondern völlige Einheit, 
Einheit der menschlichen und göttlichen Natur, des Belanglosen und des 
einzig Wichtigen, der Zeit und der Ewigkeit. 

In vielen Bildern haben vergangene Zeiten versucht, dieses Geheimnis 
auszudrücken: man sprach von dem göttlichen Edelstein in der armseligen 
Fassung der geringen Menschheit, vom kostbaren öl im zerbrechlichen 
Gefäß, vom süßen Kern in der bitteren Schale. Aber alle diese Bilder ver- 
sagen vor der Freiheitstat Gottes, die das Schwache erwählt hat, um das 
Starke zu beschämen. Vertiefen wir uns einmal, um dies zu erleben, in 
eine der Szenen aus dem Leben Jesu, vielleicht in die Blindenheilung, wie 
sie uns Markus im 8. Kapitel schildert, oder in die Erweckung des Lazarus 
bei Johannes. Der Herr agiert niemals wie ein Übermensch, der seine 
Größe unter dem schmutzigen Mantel eines griechischen Wanderpredigers 
verborgen trägt, aber dann plötzlich diesen Mantel zurückschlägt, so daß 
alle Anwesenden vom Licht dieser Herrlichkeit geblendet sind. Je näher 
wir uns durch die schon mit Theologie durchtränkte Sprache der Evange- 
listen zurücktasten zum historischen Herrn, desto mehr erkennen wir, daß 
an ihm eigentlich gar nichts Besonderes war, daß er lebte wie andere in 
Israel, daß er Freunde und Gefährten hatte, Gefallen fand an der Natur 
und sich mit Kindern gut verstand, und daß - nur so können wir alles das 
verstehen, was die Evangelisten berichten - auch seine Wunder nicht wie 
ein mächtiger Blitz, aus der Hand des Starken geschleudert, das irdische 
Dasein mit dem Licht der Göttlichkeit erleuchteten, sondern völlig bruch- 
los sich in das reine Menschsein des Herrn integrierten. Gerade dieses reine 
Menschsein aber ist die Offenbarung der Gottheit. Die Herrlichkeit des 
Herrn, die er von Anbeginn beim Vater hatte, war kein zweiter Bereich 
neben seinem Leben und Sterben im Lande Galiläa und Juda. Genau das, 
worin er uns gleich wurde, war der höchste Ausdruck seines göttlichen 
Daseins. Gerade daran stießen sich doch die Feinde: nicht an seinen Macht- 
taten, an Wundern und Zeichen, sondern an seiner Menschlichkeit: •Seht", 
so läßt der Herr sie sprechen, •der Schlemmer und Weintrinker, der 
Freund der Sünder und Zöllner". Das Kontingente, das Kleine und Ge- 
ringe ist auserwählt worden, um das Große zu tun und zu sein. 

Man sollte sich natürlich nicht in irgendeiner Romantik verspinnen, als 
ob der Herr körperlich unscheinbar, gering gewesen sei: einige Kirchen- 



Josef Sudbrack 180 

väter versuchten aus ähnlichen theologischen Überlegungen her, ihm ein 
häßliches Aussehen zuzuschreiben; aber die Evangelien sprechen eine 
andere Sprache. Worauf es uns ankommt, ist zu erspüren, wie paradox 
eigentlich Gott gehandelt hat, als er Mensch wurde, in einem verlassenen 
Winkel der Geschichte, in einer unscheinbaren Gestalt, Mensch, der in 
allem, wie Paulus sagt, uns gleich war, ausgenommen in der Sünde. Wir 
sind tatsächlich immer geneigt, den Herrn uns vorzustellen als eine Art 
Fabelwesen, wie es uns von den Göttersöhnen der antiken Sagen berichtet 
wird: wir suchen immer wieder im Gewand seiner Menschheit die Gold- 
fäden der Gottheit, möchten sie herauslösen und dann sagen: hier ist das 
Letzte und Eigentliche. Doch das ist falsch: der Mensch Jesus selber, gebo- 
ren aus Maria und gelitten unter Pontius Pilatus, ist Gott; nicht nur 
irgendein Teil von ihm, vielleicht die Macht über den Sturm oder die Ge- 
walt über die bösen Geister, sondern er ist als ganzer Mensch Gott, ist 
nichts mehr als das, was Gott für uns zu sagen hat, ist das Wort - wie 
Johannes sagt -, das von Ewigkeit her beim Vater war und nun zu uns 
gekommen ist, um uns die Rede des Heils zu sprechen. 

Wenn wir dieses •Paradox" des Notwendig-Ewigen im Zufällig-Zeit- 
lichen ernstnehmen, wenn wir diese •Ungeheuerlichkeit" - wie wir sie 
vorhin nannten - voll und ganz bejahen, dann wird uns deutlich, wie eng 
dieses göttliche Handeln in der Menschwerdung mit dem verbunden ist, 
was wir vorhin betrachteten: daß Gott, der Sinn unseres Lebens, nicht ein 
erhabenes Gesetz, sondern Person ist. Wir sind durch unsere Veranlagung, 
aber auch durch unsere Sünde, geneigt, an Gott irgendwelche Maßstäbe 
anzulegen, wir möchten ihm sagen: wenn du das tust, mußt du auch das tun, 
wenn du so oder so bist, dann folgt daraus dies und jenes; wir sind ge- 
neigt, sein göttliches Wesen zu erforschen, wie man ein unbekanntes Land 
erforscht und dann kartographisch festhält. Aber Gott ist anders, Gott ist 
Person, Gott ist frei und seine Freiheit ist nicht irgend etwas, was er auch 
ist, sondern Freiheit ist er selbst ganz und zutiefst. 

Daß es so ist und nicht anders, erkennen wir am deutlichsten in dem 
Jesus Christus der Vergangenheit, in der stets von neuem aufreizenden 
Tatsache, daß Gott genau dort uns begegnen will, wo wir es am wenigsten 
vermuten, und genau auf die Weise zu uns sprechen will, die uns zu klein 
und zu armselig vorkommen muß für die Sinnerhellung unseres Daseins. 
Wiederum: es ist keine Erkenntnis, die wir einmal gewonnen haben und 
die nun unser geistiges Eigentum geworden ist, sondern eine Erkenntnis, 
die wir stets von neuem in glaubender Meditation zu vollziehen haben. 
Immer wieder möchten wir Gott auf das Podium eines toten Götzen stel- 
len, den man manipulieren kann, weil man seine Eigenschaften kennt. 
Aber Gott ist keine Kreatur unserer Hände, auch keine unseres Denkens. 



Der Gottmensch als Sinn menschlichen Daseins 181 

Gott ist ein lebendiger, ein freier, ein sich für uns entscheidender Gott. 
Er ist der, der in Jesus Christus zu uns spricht. 

Deshalb ist auch dieses Hineingebundensein des Göttlichen in die Ge- 
schichte unseres Geschlechts, diese Menschwerdung Gottes, dieses Paradox 
oder diese •Ungeheuerlichkeit", doch wiederum dasjenige, was unserem 
Suchen nach dem Sinn des Daseins, unserer Meditation, die in sich selbst 
hineinfragt, und über sich hinaus auf Gott verwiesen wurde, am meisten 
entspricht. 

Auch dem israelitischen Volk begegnete Jahve in einem geschichtlichen 
Handeln. Er führte es aus Ägypten, rettete es in der Wüste und wies ihm 
das Land an, das von Milch und Honig floß. Aber Jahve selbst blieb ver- 
borgen in der Wolkensäule, im Dunkel des Berges Sinai, im Wort der 
Propheten und in den Sprüchen der Weisen. Die Juden konnten seinen 
Blick nicht ertragen, wie sie zu Moses sagten: •Wenn wir ihn sehen, dann 
müssen wir sterben." Weil sie Gott nicht ins Antlitz schauen durften, dar- 
um schauten sie auf das Gesetz mit seinen Buchstaben. Deshalb wurden die 
vielen Weisungen den Pharisäern wichtiger als die Begegnung mit dem 
lebendigen Gott. Und als in Christus Gott vor sie hintrat, jetzt in der 
schlichten Menschlichkeit eines Mit-Israeliten ebenso verborgen wie offen- 
bar geworden, da war die Gesetzesmauer so fest geworden, daß sie nicht 
mehr durchbrochen werden konnte, um den Blick auf Gott selbst, der jetzt 
als Mensch unter ihnen wandelte, freizugeben. 

Wieder einmal können wir uns fragen: was wäre, wenn wir Gott nur in 
seiner unnahbaren Herrlichkeit begegnen müßten? Müßten wir dann nicht 
auch eine solche Gesetzesmauer errichten, um uns vor seinem Gericht zu 
schützen? Müßten wir nicht immer die Worte des Petrus auf den Lippen 
tragen: Herr, geh weg von mir, denn ich bin ein sündiger Mensch, anstatt 
mit ihm bekennen zu können: Zu wem sollten wir gehen, Du hast Worte 
des ewigen Lebens. Die ganze Vertrautheit des Christen mit seinem Gott, 
mit der Religion, mit Jesus Christus, beruht auf der Tatsache, daß Gott so 
groß und so frei ist, daß er klein und an materielle Gesetze gebunden wer- 
den konnte, daß er Mensch wurde, erfunden ward wie einer von uns. Nur 
deshalb ist für uns der Glaube, in dem wir den Sinn des Daseins finden, 
nicht irgendeine furchterregende Sache, vor der wir zurückweichen müs- 
sen, sondern etwas, was unser Sinnen und Trachten erfüllen kann, was 
uns ganz und gar, und gerade in dem, was wir Liebe und Glück nennen, in 
Beschlag nimmt; nur deshalb ist der Glaube wirklich Erfüllung unseres 
Daseins und nicht ein drohendes Gericht, vor dem wir uns zitternd ver- 
kriechen. 

Es ist hier nicht notwendig, auf die Gefahren einer solchen Vertrautheit 
des Christentums mit dem menschgewordenen Gott näher einzugehen. Wir 



Josef Sudbrack 182 

sollten vielmehr in unserer Meditation umgekehrt vorangehen und uns 
klarmachen, daß Gott dadurch, daß er Mensch wurde, nicht kleiner, son- 
dern größer geworden ist, daß seine Vertrautheit mit uns, da er mit uns 
aß und trank, ein Zeichen dafür ist, daß eine Übermacht nochmals all 
unsere Vorstellungen von dem gewaltigen und herrlichen Gott sprengt, 
die wir uns vielleicht an Hand des Alten Testamentes machen müßten. 
Erst dann stehen wir in dem Geheimnis des Christus der Vergangenheit, 
wenn wir beides, die innige Vertrautheit mit einem Menschen und das 
Staunen vor der Gewaltigkeit Gottes, seiner Person entgegenbringen kön- 
nen, wenn wir seine Menschheit und Menschlichkeit, in der er in allem 
uns gleich wurde, erkennen, lieben und hochschätzen, wenn wir vertraut mit 
ihm geworden sind wie die Mutter mit ihrem Kind und dann ebenso klar 
vor unseren Augen steht: dieser Christus ist Gott, ist der Sinn unseres 
Lebens, der Beginn unseres Daseins und das Ende unseres Wirkens und 
Trachtens. Hier in ihm, in dem Jesus von Nazareth, den die Jungfrau 
Maria geboren hat und der unter Pontius Pilatus gestorben ist, von dem 
seine Landsleute verächtlich sagten, er sei der Sohn des Zimmermanns, 
fallen alle Entscheidungen der Weltgeschichte, hier in ihm ist all das Ver- 
worrene zusammengefaßt, was uns heute in die Irre führt und morgen ins 
Dunkle hineinstößt, hier in ihm findet das Leid der Mutter ihren Sinn und 
gewinnt die Freude eines Liebenden den Ewigkeitscharakter, nach dem er 
sich sehnt. 

Es ist nicht leicht, immer beide Seiten zu überblicken: daß Er einer von 
uns geworden ist: Er, Gott, Jahve, der Weltrichter, vor dem wir in den 
Staub fallen müssen und bekennen, daß wir seiner nicht würdig sind; Er, 
einer von uns: einer, dem wir begegnen können, dem wir ins Antlitz 
schauen dürfen und müssen, einer von uns, der wie wir unter der Bürde 
des Leids und des Schmerzes niedergedrückt war. 

Beides aber erst ist die volle Wahrheit, eine Wahrheit, die man nicht 
mehr abstrakt-theoretisch umschreiben kann - dann klänge sie wie dürres 
Geklapper von Begriffen und Definitionen -, sondern eine Wahrheit, die 
uns in die Knie zwingt und zugleich zu sich hinzieht, denn sie ist der Sinn 
unseres Lebens, Jesus Christus. 

Zuletzt aber sollten wir über diese •Wahrheit" des in Christus uns begeg- 
nenden Gottes den Ausgangspunkt unserer Meditation vergessen. Chri- 
stus ist so groß und reich, und zugleich so innig und vertraut, so gewaltig 
und uns doch so nahe, daß unser Fragen nach uns selbst, unsere Rückbesin- 
nung auf den Sinn des Daseins, wie von selbst über sich hinaussteigt und 
sich in der nahgewordenen Unendlichkeit Gottes, im menschgewordenen 



Vom Offensein für den je größeren Gott 183 

Sohn des Vaters, verliert. Die Selbstbesinnung, das •Erkenne didi selbst" 
der Griechen, ist nicht überflüssig geworden, hat sich aber voll und ganz 
aufgehoben in ein Hinblicken auf den Herrn, so wie manche Heiligen von 
sich bekannten, daß sie •nichts" seien, Christus aber •alles". Und das wird 
auch der immerwährend tragende und in glücklichen Stunden vielleicht 
auch bewußt werdende Untergrund aller christlichen Meditation sein, daß 
sie sich selbst vergißt, und so, selbstlos geworden, sich zu Hause weiß in der 
wissenden Liebe des Herrn. So vergißt auch Paulus, was hinter ihm liegt, 
von wo er ausgegangen ist, was er selbst bedeutet, und reckt sich aus nach 
dem, was vor ihm liegt, dem Herrn Jesus Christus, dem einzigen Sinn 
unseres Daseins. 

Vom OfFensein für den je größeren Gott 
Zur Sinndeutung des Wahlspruches: 
•Ad maiorem Dei gloriam" 
Karl Rahner SJ, München 

Es ist bekannt, daß das Wort •Ad maiorem Dei gloriam", •Zur größeren 
Ehre Gottes", der Leitspruch des hl. Ignatius, der Gesellschaft Jesu und 
ihrer Konstitutionen ist1. Es ist auch bekannt, daß er ungefähr dem •mehr" 
oder dem •größeren Dienst und Lobpreis" (Gottes, Christi) usw. sowohl in 
den Konstitutionen wie im Exerzitienbuch entspricht2. Er wird immer wie- 
der als Maxime aufgefaßt, die das Wesen der Jesuiten, ihres Ordens und 
dessen Geistigkeit ausspricht3. Im Grunde genommen ist dieser Wahl- 

1 Der Ausdrude kommt in dieser oder ähnlicher Form 376mal in den Ordenssatzungen 
vor, die Ignatius schrieb. 
2 Zum Sinn des •magis" in den Exerzitien vgl. K. Rahner, Betrachtungen zum ignatiani- 
sdien Exerzitienbuch. (München 1965) 27 ff. 
3 Aber auch der Wahlspruch der Benediktiner •Ut in omnibus glorificetur Deus" (vgl. 
1 Petr 4,16) sagt sachlich dasselbe, wenn man ihm nicht unterstellen will, er lege auf die 
maior gloria, die größere Ehre, keinen Wert. Der Leitspruch der Minderen Regularkleri- 
ker lautet: Ad maiorem Dei Resurgentis gloriam (Zur größeren Ehre des auferstehenden 
Gottes [Christus], in Erinnerung an den Geburtstag dieses Ordens am 1. Sonntag nach 




