Der Gottmensch als Sinn menschlichen Daseins

Eine theologische Meditation*
Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Man mége sich durch den anspruchsvoll klingenden Untertitel: , Theolo-
gische Meditation® nicht abschrecken lassen. Was mit ihm gesagt sein soll,
ist fur jeden wachen Christen so selbstverstindlich, so bitter notwendig,
dafl das Wort, wenn wir es recht verstehen, allen Anschein von Uberheb-
lichkeit oder esoterischer Wissenschaftlichkeit verliert und mitten in unser
tigliches Tun, Mithen und Arbeiten, in unsere Freuden und Sorgen und
vor allem auch in unser Beten rudkt.

Meditation ist ein Sich-Besinnen in den eigenen Ursprung hinein, heifit
die Griinde, aus denen man lebt, und die Ziele, zu denen man strebt, wie-
der einmal klar und vielleicht klarer als bisher anschauen und iiberdenken,
heiflt alles, was rings um uns lebt, was unsere Haltung durch Lockung oder
Abschreckung beeinflufit, in den ordnenden Zusammenhang der Einheit
unseres Sinnens und Trachtens stellen, ganz gleich ob dieses ,alles“ inner-
halb oder aulerhalb unser selbst zu finden ist. Meditation heif}t aber kei-
neswegs, dies alles mit Perfektion, sozusagen ein fiir allemal zu tun, das
Ordnen des Lebens zum Abschlufl zu bringen, sondern nur, solches Sich-
Hinein-Vertiefen in die groflen Zusammenhinge immer wieder in Angriff
zu nehmen, immer wieder mit dem zu beginnen, was der Herr an den
Anfang seiner Predigt gesetzt hat: Bekehret euch! Kehret um zu eurer
cigentlichen Mitte, weg von der Mitte, die ihr euch selbst gesetzt habt,
und die keine Mitte, sondern ein gihnender Abgrund ist, hin zu der Mitte,
die Gott, die Jesus Christus heilt. Gar nicht so sehr das Gelingen ist ge-
meint, sondern das Versuchen, das Von-neuem-Ansetzen, das Beginnen
und Immer-wieder-Beginnen. Gerade wenn man weifl und innerlich
realisiert, dafl alle Besinnung, jede Meditation nur ein Versuch sein kann,
der immer hinter dem Reichtum der Wirklichheit und dem Ziel zuriick-
bleiben muf}, dann wird das Meditierte personlicher Besitz. Fur den, der
solches erfahren hat, ist es gar nicht mehr moglich, nur objektiv prifend,
von auflen, an das Dasein heranzutreten und es zu {iberschauen, als handle

* Vorliegender Beitrag geht auf einen Vortrag zuriick, der zu Beginn der Fastenzeit die-
ses Jahres gehalten wurde. Er mochte sich einige Wahrheiten, die die Theologie unserer
Tage erneut in den Blick zu bekommen sucht, meditativ zu eigen machen. Die zum christ-
lichen Tun und zur christlichen Hoffnung weiterfiibrenden Vortrige hoffe ich in einem
anderen Zusammenhang zu verdffentlichen.



Josef Sudbrack 166

es sich um eine niichterne, sachlich aufzurechnende Bilanz. Gerade weil die
Meditation, unfertig bleibend, in einen grofleren Sinnzusammenhang ver-
weist, verlangt sie von uns den persénlichen Einsatz, der dort, wo die
Ubersicht nicht alles im einzelnen erfassen kann, mit personaler Entschei-
dung, mit Liebe und existentiellem Vertrauen zum Sinn des Lebens, die
scheinbaren Licken zum vollen Rund des Daseinsgefiiges ausfiillt. Was
wir zu Uberdenken versuchen, miissen wir in uns hineinnehmen; wir miis-
sen von innen, von unserer eigenen Mitte her das Ja sprechen zu dem, was
in kihler Distanzierung letztlich doch nicht iiberzeugt und tragt. Erst dann
wird die Meditation zur Einheit von Verstehen und Beten, von Denken
und Hingabe, von Begreifen und Ergriffenwerden durch ein Grofleres,
als wir es sind, so wie es die christliche Vergangenheit immer verstanden
hat.

Das alles ist um so bedeutsamer, als es uns hier nicht um irgendein
Meditieren, sondern um ,theologische Meditation“ geht. Wir schauen — als
gldubige Christen — gar nicht in erster Linie auf unser eigenes Dasein,
sondern dorthin, von wo dieses Dasein seinen Sinn und seine Wertigkeit
erhilt. Wir schauen auf Christus, der als Licht in die Finsternis gekommen
ist, um uns zu erleuchten. Das ist der Sinn unseres Glaubens und darum
auch der Sinn christlicher Meditation, dafl wir unser eigenes Sein nicht in
uns selbst ergriinden kénnen, sondern mitsamt seiner inneren Bedeutsam-
keit geschenkt erhalten. Wie unser ganzes Leben aus Gottes Hand stammt
und unser erlostes Dasein eine erneute, nochmals reichere Gabe der Giite
Gottes ist, so hat auch christliche Meditation in Gott und seiner Gnade
ihren Ursprung. Unsere Selbstbesinnung wird also erst dann voll-christ-
lich, wenn sie nicht mehr beim Menschen, der sich besinnt, stehen bleibt,
sondern auf Christus zugeht und von ihm das sinn-gebende Wort erbittet;
so wie die Kranken der Evangelien ihre Heilung nicht mehr von Arzten
und Doktoren erwarteten, sondern vom Wort Christi: Sei gesund!

Eine ,theologische Meditation“ setzt aber noch einen weiteren Akzent.
Sie weif} sich dem ,Heute“ der christlichen Botschaft, der Aktualitit des
Evangeliums, in ganz besonderem Mafl verpflichtet: Theologie ist das
Bemiihen, die Botschaft des Herrn mit den Worten der Gegenwart in die
Gegenwart hineinzusprechen; sie versucht, dasjenige reflex zu machen,
was jede wahre Predigt und jedes echte Kerygma beseelen mufi: das Her-
kommen zwar aus der Vergangenheit, aus dem Leben und der Lehre
Christi, so wie es die Kirche uns zutrigt, aber ebenso auch das Hinein-
gehen in die jeweilige Gegenwart. Theologie zielt gleichsam auf eine neue
»Fleischwerdung“ der christlichen Botschaft, des ,Geistes Jesu Christi®
hin, inmitten des fragenden Suchens unserer Mitmenschen, die wie wir
auf eine Antwort warten. Theologie soll und muf} aktuell sein, so aktuell,



Der Gottmensdh als Sinn menschlichen Daseins 167

wie es die Worte des Herrn an seine jidischen Mitbiirger waren; damals
brach in der schnell dahinflichenden Aktualitit der gesprochenen Sétze die
ewig gleichbleibende ,Aktualitdt® Gottes auf, die — in sich unverinder-
lich — doch in jedem Wort Christi sich neu schenkte. ,, Theologische Medi-
tation“ heifit versuchen, durch die Aktualitit eines Wortes unserer Zeit
einzudringen in das gottliche, einmal in Jesus Christus allen Menschen
geschenkte und heute jedem von uns personlich zugesprochene Wort der
Ewigkeit.

Es geht uns also hier darum, das eigene, ganz personliche Dasein zu
bedenken. Als Christen kénnen wir das nur von Jesus Christus her, der
Weg und Ziel unseres Ganges durch diese Welt ist; wir wollen es in jener
wachen Aufgeschlossenheit tun, die unsere Zeit, ihre Noéte und ihre Hoff-
nungen einem jedem abverlangen.

Der Anspruch aus der Vergangenheit

Bei einem solchen Programm aber mufl gleich zu Beginn schon der erste
Zweifel laut werden, vielleicht der Grundzweifel, dem sich das Christen-
tum heute — auch in uns — zu stellen hat: Wir suchen den Sinn des Daseins
in der Vergangenheit, an einem Ort und bei einer Person, die erschreckend
weit von uns entfernt sind, in einer Zeit, die uns vollig fremd ist. Kann
die Vergangenheit iiberhaupt ein Schliissel fir die Gegenwart sein? Und
weiter: Wir suchen den Sinn unseres Daseins nicht in einer groflen Lehre,
wie die Buddhas oder Laotses, die iiber die begrenzte Gestalt ihres Lehrers
Gultigkeit haben. Das Christentum baut vielmehr auf einem Menschen
auf, der vor zweitausend Jahren gelebt hat, und, wie es im Credo heifit,
gekreuzigt wurde unter Pontius Pilatus, gestorben ist und begraben wurde.

Gewil}, das Credo geht weiter und spannt den Bogen auch in unsere
Gegenwart — ,er sitzet zur Rechten Gottes“ — und weiter in die Zukunft
und die Vollendung hinein — ,er wird wiederkommen, zu richten die
Lebenden und die Toten“. Dennoch: jeder hort heraus, wie gebieterisch
das langst vergangene Geschehen von Tod, Begrabenwerden und Auf-
erstehen des Herrn unter Pontius Pilatus — der genaue Zeitpunkt wird
ausdriicklich genannt — im Vordergrund steht und die Mitte des christ-
lichen Glaubensbekenntnisses ist. Den gleichen feierlichen und ausdrick-
lichen Ton finden wir schon im apostolischen Kerygma, das sich zuerst an
die Juden und dann an die Heiden wendet. Schon in der ersten Predigt
am Pfingstfest weist Petrus auf die Vergangenheit hin: , Jesus der Naza-
rener, ein Mann, der von Gott vor euch beglaubigt wurde durch machtvolle
Taten und Wunder und Zeichen, die Gott durch ihn in eurer Mitte getan
hat, wie ihr selbst wifit; diesen, der nach Gottes festgesetztem Ratschlufl



Josef Sudbrad: 168

und Vorsatz dahingegeben worden war, habt ihr durch die Hand der
Gesetzlosen annageln und téten lassen.”

Wir Christen suchen den Sinn unseres Lebens tatsachlich in der Ver-
gangenheit, in einem Geschehen, das von den Geschichtsschreibern notiert
wurde und iiber das die Geschichte — wie es mit anderen dhnlichen Ereig-
nissen der Fall ist — eigentlich ldngst hinweggegangen sein sollte. Dabei
handelt es sich hier nicht einmal um ein bedeutendes Datum der Historie,
wie z. B. die Alexanderschlacht, wo Ost und West aufeinandertrafen, oder
die Volkerwanderung, in der man den Beginn des Abendlandes sieht,
sondern um ein Ereignis, das so klein und unbedeutend schien, daf} es in
den zeitgenéssischen Berichten der groflen Welt so gut wie keinen Nie-
derschlag gefunden hat. Und dariiber hinaus glauben wir Christen noch,
daf nicht dieses Geschehen vom Leben und Predigen, vom Leiden und
Sterben des Herrn der letzte Sinntrager fiir unser Dasein ist, sondern der
Herr selbst, seine Person, zu der Worte und Taten nur ein Weg sind: in
ihm und nirgend anders suchen wir den Sinn unseres Lebens.

Es ist gut, sich die Ungeheuerlichkeit dieses Anspruchs einmal klar vor
Augen zu fithren, ehe man weitergeht und ein tieferes Verstindnis sucht.
Eben diese Ungeheuerlichkeit lief z. B. Lessing das Christentum unchrist-
lich verstehen. Sie trieb viele grofle christliche Denker, gerade weil sie das
Christentum zu ,denken® versuchten und nicht bei der , Tatsache® stehen
blieben, in gefahrliche Randzonen des Christentums, in Ideologien, in
philosophische Versuche, die die Konkretheit des Glaubens aufzuldsen
drohten.

Die Geschichte ist reich an groflen Gestalten: Staatsmanner, Kiinstler,
Forscher ... Wir bewundern sie, wir nehmen sie gelegentlich auch zum
Vorbild. Doch klédnge es absurd, wollte man einen von ihnen, etwa Goethe
oder Seneca, zum ,Sinn unseres Daseins“ machen. Aber gerade das ge-
schieht bei Jesus Christus. Wohl hat man schon oft Sokrates Christus
gegeniibergestellt. Tatsdchlich konnte ,Sokratismus“ ein dhnliches Stich-
wort fir eine bestimmte Geisteshaltung sein wie Christentum. Und den-
noch: selbst wenn wir vom Inhalt der Lehre beider Manner absehen; allein
in dem Verhaltnis des Sokrates zum ,Sokratismus® und des Christus zum
,Christentum*® zeigt sich der Abgrund, der zwischen beiden klafft. ,Sokra-
tismus® 1483t sich recht klar in Worte fassen: Er ist das weise, stets auch
ethische Fragen des Menschen nach sich selbst, so wie es schon vom Delphi-
schen Orakel verkiindet worden sein soll: ,,Gnothi sauton®“, Erkenne dich
selbst! Er ist weiter die Methode des Fragens, das lichelnde, ironische,
weil um die Kleinheit der eigenen Existenz wissende, bohrende Frage-
und-Antwort-Spiel, das dann schliefllich vor einer so selbstverstindlichen,
sich aus dem Innern des Menschen ergebenden Antwort steht, dall man



Der Gottmensch als Sinn menschlichen Daseins 169

sich fragen mufl: Warum denn dieser Umweg des Fragens? ,Sokratismus®
in diesem Sinn ist eine Mischung von Selbstmeditation, existentiellem
Angeriihrtsein und ironischer Selbstlosigkeit.

Wie aber soll man Christentum definieren? Festhalten an einer Lehre?
Glaube an die Vorsehung des Vatergottes?, an die Gegenwart Christi im
Sakrament und sein geistgetragenes Wirken durch das Wort der Schrift?
Das Beobachten der Gebote und der Forderungen der Bergpredigt? Das
rechtliche und gldubige Stehen im Bereich der Kirche? usw. All das ist
Christentum, aber es ist noch nicht das ganze Christentum, ja, noch nicht
einmal das eigentliche! Wenn man in Ruhe die Evangelien durchliest,
wenn man die Apostelbriefe studiert, dann ist unabweisbar: Christen-
tum ist Jesus Christus, ist der Herr, und sonst nichts. Der Herr in seiner
Lehre, in seinem Wirken durch die Kirche hindurdh, in seinen Sakramen-
ten, aber zuerst und vor allem der Herr selbst! Kirche, Dogma, Sakrament
und alles andere sind nur der Weg zu Ihm; wo Er ist, da ist Christentum,
und wo Er fehlt, da ist kein Christentum. Wer z. B. bei Johannes die
grofie Rede von Kapharnaum oder die Auseinandersetzungen mit den
Juden im achten Kapitel liest, der merkt: die Juden, wie Johannes die
Ungliubigen seines Volkes benennt, wollen vom Herrn alles mogliche;
sie wollen Wunder, Taten; sie wiirden auch zu Lehren und Weisungen ja
sagen. Aber Ihn selbst kénnen sie nicht annehmen. Sie wollen sein Manna
vom Himmel, seine Machttaten gegen die Romer; aber wenn Er dann
drei-, viermal schlechthin sagt: Ich bin es, wenn er von seinem Tun und
seiner Lehre auf sich selbst weist, dann wollen sie nicht verstehen. Ihn,
als Person mit ihrem ganzen Reichtum, aber auch mit ihrer Unbegreiflich-
keit, mit ihrer Wirme aber auch mit ihrer Unkalkulierbarkeit, wollen sie
nicht annehmen: Er soll sich ausweisen, soll ein Programm vorlegen, iber
das man diskutieren, das man als Norm des Lebens annehmen kann; aber
Er selbst, in der Unergriindlichkeit der Person, die Er mit jedem Men-
schen teilt und die bei Ihm bis in gottliche Tiefen hinabreicht, wird ab-
gelehnt.

Von Sokrates kann man abstrahieren, wenn man seine Lehre kennt. Von
Christus aber abstrahieren zugunsten seiner Lehre oder zugunsten seines
Wirkens, zugunsten der Schrift oder auch der Kirche, ist einfachhin un-
moglich. Es hiefle, dasjenige vom Christentum wegnehmen, was Christen-
tum zum Christentum macht. In der Geschichte gab es geniigend solcher
Versuche. Man stief} sich an der Konkretheit der Fakten des Lebens Jesu,
wollte sie auflésen in Moral- und Lehrsétze oder sah in ihnen nur einen
Weg fiir schwache Geister zum eigentlichen Christentum, das in der Fein-
desliebe und im Vertrauen zum Vater im Himmel, oder auch in Speku-
lationen iiber das dreifaltige Leben und iiber die Einigung mit Gott beste-



Josef Sudbrack 170

hen sollte; oder man wollte die , Wahrheit“ aus dem Vielerlei der ge-
schichtlichen Fakten herauslosen und gleichsam ein Uber-Christentum
schaffen. Aber mit solchen Versuchen versetzte man dem Christlichen im
Christentum den Todesstof}; was dabei herauskam, war vielleicht eine
Ethik, aber nicht Christentum, denn Christentum meint zuerst und zuletzt
Christus!

Vielleicht liegen manchen Klagen, die man heutzutage oft hért, dhnliche
Auffassungen vom Christentum zu Grunde. Es werden Stimmen und Ver-
mutungen laut, aus denen die Angst spricht, im Zuge der Bestrebungen,
die das Konzil vorangetrieben haben, mochten Moralgrundsitze, die das
sittliche Leben sehr klar in ,Erlaubt* und ,Unerlaubt® unterteilten, oder
sogar klare dogmatische Formulierungen, an die man sich ohne viel Uber-
legen anklammern konnte, iber Bord geworfen werden. Haben solche
Befiirchtungen nicht iibersehen, daff das Christentum in seinem innersten
Kern keine Moral und auch kein Dogma ist, sondern der lebendige Chri-
stus selbst? Sind es nicht im Grund die gleichen Befiirchtungen, die die
Juden zur Zeit Christi veranlafiten, das Gesetz und seine Auslegung tiber
das lebendige Wort Gottes zu stellen, das ihnen aus dem Mund und in der
Person des Herrn begegnete?

Es ist gewifl nicht einfach und zudem ein Widerspruch zu unserer
menschlichen Logik, statt in Normen und Gesetzen, Einsichten und formu-
lierten Wahrheiten, den letzten Grund des Lebens in einer Person zu
sehen. Es ist viel leichter, sich einen Kodex von Moralvorschriften oder
eine Philosophie anzueignen, als seine ganze Existenz auf einen Menschen
zu setzen.

Hinzu kommt - und das macht den Anspruch des Christentums noch
ungeheuerlicher —, daf} sich unser Blick nicht auf ein grofies Gegeniiber,
auf ein Leitbild unserer Zeit heften kann, sondern daff diese Person in
einer fernen Vergangenheit lebte und starb. Wir kénnen nicht einfach auf
den Herrn zugehen und uns von seiner Grofie erschiittern lassen, wie es
im Evangelium heifit: ,Und es geschah, als Jesus diese Reden beendet
hatte, staunte die Volksmenge iiber seine Lehre; denn er lehrte sie wie
einer, der Gewalt hat, und nicht wie die Schriftgelehrten. Wir konnen
nicht wie Petrus und Andreas den Blick des Herrn auf uns gerichtet fiihlen
und seine Stimme horen: ,Kommt, mir nach, ich will euch zu Menschen-
fischern machen.“

Versuchen wir einmal all das, was wir von der Gegenwart des Herrn
in den Sakramenten und von seinem Wirken im Wort der Schrift wissen,
beiseite zu stellen und ausschliefilich diese Ungeheuerlichkeit auf uns wir-
ken zu lassen, dafl der Herr ein Vergangener ist. Wir konnen und miissen
ohne jeden Skrupel diese Abstraktion vornehmen, um zu verstehen, was



Der Gottmensdh als Sinn menschlichen Daseins 171

Christentum ist. Selbst im Sakrament des Altares, dieser Mitte des Lebens
und Geheimnisses der Kirche, spricht der erhohte Herr in unsere Gegen-
wart hinein als derjenige, der einstmal sein Leben fiir uns dahingegeben
hat, d. h. also aus einer geschichtlich vergangenen Tat heraus. Die Heilige
Schrift macht noch deutlicher, daf8 wir uns 2000 Jahre zuriickwenden miis-
sen, um Christi Wort in unsere Zeit hineinnehmen zu kénnen. Daf} der
Herr unter uns gegenwirtig in Wort und Sakrament ist, ist nur deshalb
wirkkriftige Wahrheit, weil wir ihn als denjenigen anerkennen, der ein-
mal, an einem bestimmten Ort der Welt, in Palastina, und in einer histo-
risch genau zu umgrenzenden Zeit unter uns lebte. Auf diesem Blick in die
Vergangenheit baut unser Glaube auf. Alles, was wir als den Sinn unseres
Daseins erkennen, nimmt von hier seinen Ausgang. Wenn die Bauleute
auf einem andern Grund ihren Bau errichten, haben sie auf Sand gebaut,
,denn einen anderen Grund kann niemand legen als den, der gelegt ist in
Jesus Christus“. Unser Planen in der Gegenwart und unser Forschen in
die Zukunft hinein mégen von vielen guten Prinzipien und Einsichten ge-
leitet sein, aber sie fithren nicht zum Ziel, wenn sie nicht ihre Helligkeit,
ihr vielleicht geheimes, aber doch alles durchdringendes Licht von dem-
jenigen holen, der als das Licht der Welt aus Maria der Jungfrau in
Bethlehem geboren wurde, von der konkreten Person, die in die Geschichte
als Jesus Christus eingegangen ist.

Gott ist Person

Person ist heute, wie Existenz, Dasein und dhnliche Formulierungen, zu
einem Schlagwort geworden, und wir sind mit Recht mifitrauisch gegen
jede Rede, in der zuviel von Personwerten, von personaler Entscheidung
usw. gesprochen wird. Wir wissen, dafl das Leben sich niichterner, sach-
licher abspielt, als es in manchen Philosophien und auch Theologien den
Anschein hat. In der demokratischen Staatsform hat sich z. B. allmahlich
ein Miftrauen gegeniber personaler Eigenwilligkeit durchgesetzt; man
versucht, die Menschen, auf deren personale Entscheidung es im o6ffent-
lichen Leben ankommt, durch demokratische Spielregeln unter Kontrolle
zu halten und — wenn notwendig — zu korrigieren. Der heutige Mensch ist
allergisch gegeniiber jeder Art von autoritdrem Gebaren, ganz gleich, wo
es sich duflert. Und dennoch wissen wir ebenso genau, dafl es im 6ffent-
Jichen Leben auf die Person ankommt, daff nur dort, wo echter personaler
Finsatz geleistet wird, etwas Grofes und Tragendes geschieht. Ja, man
méchte sogar sagen, daff die demokratischen Spielregeln eines Staates da-
fiir da sind, dem personalen Wollen und Konnen des Menschen freien
Raum zu geben, ihm die Méglichkeit zu erdffnen, sich zu entscheiden, sich



Josef Sudbrack 172

einzusetzen, etwas auf personlicher Basis zu leisten, zur eigenen Entfal-
tung zu kommen. Das, was oberflichlich gesehen, wie Mifitrauen gegen-
iiber personaler Eigenwilligkeit aussah, erweist sich bei niherem Zusehen
als ein Vertrauen auf die eigentlichen schopferischen Fahigkeiten des
Menschen und der ihn tragenden Gemeinschaft.

Die hier aufgezeigte Dialektik von ,Mifitrauen® gegeniiber der per-
sonalen, nicht berechenbaren Freiheit eines Menschen und von dem noch
driangenderen Impuls, ihm zu vertrauen, ihm gerade in seiner Person-
mitte Glauben zu schenken, dort, wo unser rechnerischer Zugriff nicht
mehr hinlangen kann, finden wir, noch tiefer angesetzt, in unserem per-
sonlichen Leben. Greifen wir das hochste Beispiel heraus, die menschliche
Liebe. Natiirlich ist es so, daff hier die Worte sich nur tastend vorwagen
konnen, dafl sie nur andeuten und Richtung weisen, nicht aber definieren
und festlegen diirfen. Aber weil die menschliche Liebe etwas ist, das jeder
kennt, oder nach dem er sich wenigstens sehnt und in dieser Sehnsucht von
ihr weif}, deshalb kann man dariiber sprechen und wadhrufen, was die
Worte trotz und in ihrem Versagen ausdriicken wollen.

In jeder echten personalen Beziehung bleibt eine Wand des Nicht-
Verstehens zwischen den beiden Partnern, vor der beide irgendwie stehen
bleiben miissen. Der eine Liebende kann dem andern nie ganz offen ste-
hen, so dafl man gleichsam — wie es in einem Volkslied heifit — im Herzen
des andern nach Belieben lustwandeln kénnte. Wo das — wenigstens im
Bewufitsein eines Menschen ~ dennoch der Fall wire, miifite man von
seelischer Nacktheit sprechen, die duferste Schamlosigkeit wire; sie ist der
Tod der Liebe. Es miifite vielmehr so sein — um bei dem genannten Bild
zu bleiben —, dafl der Garten der menschlichen Liebe viele gemeinsame
Wege und Pfade kennt, daf} aber ein innerster Bereich dem neugierigen
Blick des andern verborgen ist. Und wenn in einer gegliickten Stunde auch
zu diesem Bereich einmal eine Tir geoffnet wiirde, dann taten sich vor
dem Auge des Liebenden neue und noch unzuginglichere Riume auf: er
miifite erkennen, daf} die Person des andern so voller Geheimnisse ist,
daf ein Leben nicht ausreicht, um sie zu ergriinden.

Unter Menschen bleibt dieses Verhéltnis von Besitzen und Ausgeschlos-
sensein (das wir zu Beginn auch als einen Wesenszug der ,Meditation”
bezeichneten) immer in der Ungewifheit von Furcht und Hoffnung beste-
hen: Wir vertrauen, dafy in den noch verschlossenen Bereichen nur Zu-
neigung und Hingabe an uns verborgen sind; zugleich aber beschleicht uns
die Furcht, dafl dort vielleicht eine letzte Treulosigkeit auf uns lauert, ein
letztes Mifiverstindnis, das sich, wenn einmal die Schleier des Geheim-
nisses geliiftet wiren, als Ablehnung offenbart. Aber dann — und gerade
das ist Liebe, Vertrauen, in personaler Begegnung — sagen wir doch das



Der Gottmensch als Sinn menschlichen Daseins 178

die Zeit tberschreitende Ja zum andern und haben auf dem Umweg eines
aufkeimenden Miflitrauens eine neue Dimension des liebenden Verstehens
gewonnen. Echte Liebe braucht beides: das Vorfeld, wie wir es nennen
konnen, wo wir den andern kennen, wo wir den andern in seiner Treue
und Festigkeit erfahren haben, und die Tiefe, die eben nur dem ver-
trauenden Herzen, nicht aber dem ergreifen wollenden Verstand offen
steht. Beides: Vorfeld und Tiefe, liegen nur in unserer bildlichen Sprache
vom Garten auseinander; in Wirklichkeit durchdringen sie sich so sehr,
daB eigentlich jedes liebende Verstehen immer wieder von neuem diesen
Schritt in noch unbekannte Tiefen des andern wagt und immer wieder von
neuem ja sagt, begliickt oder auch unter Opfern.

‘Wir haben diese kleine Phinomenologie der Liebe versucht, um erken-
nen zu konnen, dafl sich dieses Verhiltnis von Wissen und liebendem
Vertrauen, von Sehen und Blindheit, von ,Begreifen“ und ,Ergriffen-
werden® in einer grofleren Dimension iiberall dort wiederholt, wo es um
uns selbst geht. Nicht nur zwischen zwei Menschen, die sich verstehen,
sondern ebenso auch zwischen uns selbst und der Sinnerhellung unseres
Daseins spielt sich dieses Durchdringen von Wissen und Vertrauen ab.
Wenn wir zu ergriinden suchen, woher wir kommen, wozu wir sind, was
alles, das um uns und in uns vorgeht, eigentlich bedeuten soll, finden wir
die gleiche Dialektik, das gleiche Sich-Durchdringen von Verstehen und
Nicht-Verstehen, das Sichkreuzen von Wegen, die uns offen liegen, mit
solchen, die ins Verborgene fihren. Der Grund unseres Daseins bleibt
vom Geheimnis umgeben, zu dem wir letztlich nur gldaubig-vertrauend ja
sagen, dem gegentiber wir aber nicht mehr auf eigene Geisteskraft pochen
konnen, als sei uns gegeben, es ganz zu durchlichten.

Und hier kann es uns klar werden, was es heifit, dafl Gott, der uns im
Menschen Jesus begegnet, eine Person ist. Das Fragen, das Vorwirts-
brechen, um zu erkennen, was wir sind, das Zuriikgeworfenwerden auf
unsere Kleinheit und endlich das Vertrauen in den Grund unseres Lebens
sind nichts anderes, als das Widerspiel von der einen groflen Gewiflheit:
der personale Gott ist der Sinn des Daseins; eine Person ist es, bei der
letztlich alle Fiden zusammenlaufen, deren scheinbar wirres Kniuel wir
in der Hand halten. Die Dunkelheit, die unser Fragen umgibt, ist nicht
die ablehnende Harte eines blinden, finsteren Schicksals, sondern die Liebe
Gottes, in der wir uns geborgen fithlen dirfen. Was wir zu Beginn tber
die ,Meditation“ sagten, daf} sie ndmlich nicht bei einer Kenntnisnahme
und dem Ordnen der Lebensdaten stehen bleiben diirfe, sondern sich hin-
einwagen miisse in die Bereiche, die nur dem liebenden Begreifen, nur
einem Vertrauen auf die letzte Sinnhaftigkeit des Daseins offenstehen,
genau dasselbe — nur in tieferer und personalerer Form — finden wir wie-



Josef Sudbrack 174

der in jeder echten Begegnung von Person zu Person und gilt besonders
fur unser Verstandnis vom Sinn des Daseins, von Gott.

Eigentlich haben wir hiermit schon das Dilemma in unserem Fragen
nach dem Sinn des Daseins aufgezeigt: eine ,Person“ gibt uns nicht nur
Auskunfl iiber den Sinn unseres Lebens, sie selbst, gerade in ihrer un-
durchdringbaren Eigenstiandigkeit, soll der letzte Sinn unseres Daseins
sein. Nicht nur ihr Wirken und ihr Leben, sondern sie selbst noch vor
allem und in all ihrem Wirken ist der Schliissel zu unserer Existenz. Diese
»Ungeheuerlichkeit“ des Glaubens ist eigentlich gar keine Ungeheuerlich-
heit, sondern umgekehrt: wenn man uns sagen wiirde, das, was die Weite
des Erdenrundes, das Auf und Ab von Leid und Freude in den groflen
Bahnen der Geschichte wie in den kleinen eines bescheidenen Lebens
zusammenhalt, dasjenige, woher all dies und unser eigenes Leben seinen
Sinn erhilt, sei keine Person, sondern ein Weltgesetz, ein Schicksal, eine
mathematisch-physikalische Formel oder ein biologischer Elan, dann wire
genau das die Ungeheuerlichkeit, die uns zur Verzweiflung niederbeugen
mifte.

Natirlich ist noch bei weitem nicht alles gesagt: Ein Blick in die Reli-
gionsgeschichte zeigt, wie die Menschen auf der Suche nach dem letzten
Grund des Daseins immer schwanken zwischen dunklen Michten des
Schicksals und personlichen Géttern: wenn irgendwo einmal klar zum Be-
wulltsein kam, dafl Gott, der letzte Sinn des Daseins, doch Person sein
muf}, dann wurde diese ,Person® schnell zum olympischen Himmel, in
dem sich eine Schar von Gottern tummelt, die nichts anderes als iiber-
dimensionierte Menschen sind — mit deren Tugenden und noch mehr mit
deren Lastern. Und wenn.man anderswo sich bemiihte, alle Vermensch-
lichung von den Géttern fernzuhalten, dann verblafite schnell auch ihr
Person-Sein, und die Gotter wurden zu einem dunklen, alles tragenden,
aber unpersdonlichen Schicksal oder zu diesem alle Individualitit autheben-
den Sein, das ebenso gut Nichts genannt werden konnte. Erst mufite Gott
sprechen, mufite er sich im Land und Volke Israel und noch einmal un-
iiberbietbar in Jesus Christus offenbaren als der, der er ist, ehe der Mensch
es wagen konnte, so grofl und zugleich so ,personlich“ von ihm zu denken
und zu ihm zu beten.

Es ist und bleibt eine ,Ungeheuerlichkeit”, die der Glaube von uns ver-
langt: in einer Person, von der die Heilige Schrift Liebe und Hafl, Zorn
und Vergebung, Eifersucht und Barmherzigkeit aussagt, den Sinn des
Daseins suchen zu miissen: eine Ungeheuerlichkeit, sicher, aber eine Un-
geheuerlichkeit, die allein auf die Ungeheuerlichkeit unserer Frage nach
dem Sinn des Daseins und unserer eigenen Existenz Antwort geben kann.
Die Abgrindigkeit der Antwort ist ebenso tief, ja noch tiefer als die



Der Gottmensch als Sinn menschlichen Daseins 175

Abgriindigkeit der Frage. Vielleicht konnen wir einmal durchexerzieren,
was ware, wenn Gott nicht Person, sondern Gesetz hiefle: Gesetz wiirde
sagen: strenge Norm, Gerechtigkeit bis zum letzten Jota: aber wo blieben
wir dann mit unsern Schwichen und Fehlern? wo blieben wir mit unserm
Hin-und-her-Gerissensein durch die Néte dieser Zeit? Wir finden in
diesem Sinn-des-Daseins keinen Sinn, sondern nur den letzten Unsinn.
Oder was wire, wenn Gott nicht eine Person, sondern ein nichtiger Ab-
grund wire, in den unser Ich als in seine eigentliche Wirklichkeit hinab-
sanke? Dann wire alles, was wir hier fiir groff und schon und gut ansehen,
im letzten eine Liige; dann wiirden wir uns auf Erden Schattenspiele vor-
gavkeln und von dem groflen Gaukler, dem Abgrund der Nichtigkeit,
betrogen werden.

Gott aber ist Person; eine Wahrheit, die in ihrer konsequenten Un-
erbittlichkeit eigentlich nur von den drei groflen Offenbarungsreligionen
erkannt wurde: vom Judentum, vom Islam und vom Christentum. Gott
ist Person; das heifSt, all das, was wir iiber die Begegnung zweier Men-
schen aussagten, wiederholt sich zwischen uns und ihm auf eine neue,
uniiberbietbar reiche und begliickende Weise. Auch im Raum der Sinn-
haftigkeit Gottes fiir unser Dasein, seiner Offenheit auf uns hin gibt es
viele Wege, die wir Menschen wandeln kénnen und wandeln miissen, auch
zu Gott tragt uns der eigene Verstand. Wir kénnen von ihm reden, wir
miissen uns iiber ihn Gedanken machen, wir diirfen seine Geheimnisse
erforschen und sie in , Wahrheiten“, in Dogmen formulieren. Aber wenn
wir einmal glauben wiirden, daf§ wir ihn nun ,begriffen“, daf} wir — in
unserm obigen Bild bleibend — den ganzen Garten durchforscht hitten,
daf wir nun endlich vom Baum der Erkenntnis pfliicken diirften, dann
wiirde es sich zeigen, dafl dieses ,Erkennen“ keine Gotteserkenntnis,
sondern Gotzendienst war. Gerade bei Gott muf alles, was wir von ihm
sagen, in Sitzen formulieren und in Biichern aufschreiben wollen, um-
geben sein von dem Grofleren, dem im letzten Unsagbaren, dem Geheim-
nis der gottlichen Personhaftigkeit.

Es bedirfte eines neuen Ansatzes — der hier nicht ausgefiihrt, sondern
nur angedeutet werden soll —, wenn wir die ,Personhaftigkeit Gottes
zum entscheidend Christlichen hin, zur Dreipersonlichkeit Gottes kliren
wollten. Fast wie ein dramatischer Szenenwechsel kann es einem vorkom-
men, wenn in der Heiligen Schrift die Hoheitsaussagen des Herrn sich
weiterfortsetzen in das Bekenntnis seiner Abhédngigkeit vom Vater, wenn
die Absolutsetzung des ,Selbst® Christi sich relativiert zur Abhingigkeit
vom Vater. Nicht erst Paulus oder Johannes kennen diese innere Dialektik
der Selbstaussagen Christi, in denen er sich sowohl als den Fluchtpunkt
aller Sinnhaftigkeit menschlichen Daseins hinstellt, wie zugleich iiber sich



Josef Sudbrack 176

hinausweist auf den, ,von dem alles im Himmel wie auf Erden seinen
Namen hat“. Bei Johannes z. B. im 8. Kapitel spricht Jesus fast im gleichen
Atemzug das Wort: ,Ehe Abraham war, bin ich“, und: ,Wenn jemand
mein Wort befolgt, wird er in Ewigkeit den Tod nicht sehen, wie auch
das andere: ,Wenn ich mich selbst ehre, so ist meine Ehre nichts; mein
Vater ist es, der mich ehrt, er, von dem ihr sagt: Er ist unser Gott.“ Auch
bei Matthidus steht in der Bergpredigt das hoheitsvolle ,Ich aber sage
euch” neben den Aufblicken zum Vater, ,der ins Verborgene sieht“ und an
den wir das Gebet der Gebete zu richten haben; ebenso beginnt das 11.
Kapitel mit dem Herrn als Letzterfallung der messianischen Weissagung
des Deutero-Isaias und endet in dem Lobpreis fir den Vater, den ,,Herrn
des Himmels und der Erde“. Diese im Geist, ,der uns in alle Wahrheit
einfithren wird“, sich einende drei-polare Personhaftigkeit Gottes wiirde
fir den Gang unserer Uberlegung eine erneute Vertiefung bedeuten, die
aber ganz in der Linie des bisher Gesagten l4dge; nicht als ob ein logisches
Weiterdenken auf die Trinitdt hin moglich wire, sondern weil gerade die
Seiten Gottes, an denen der Sinn unseres Daseins aufleuchtet, seine Frei-
heit, sein personales Zugewandtsein zur Welt, sein zugleich lichtes wie ge-
heimnisvolles Gottsein in seinem dreifaltigen Dasein sich zu einer un-
erwarteten, aber doch ersehnten Sinnfille zusammenfiigen.

Fir den Menschen aber kann es keine andere Haltung geben als das
liebende und zugleich ehrfurchtsvolle Sich-Hingeben an dieses Geheimnis,
als das, was wir zu Anfang ,Meditieren® nannten. Nur so, als das Grund-
geheimnis, in das der Mensch eintreten darf, wenn er nur von Anfang an
sich ehrfurchtsvoll vor dem stets grofler bleibenden Geheimnis beugt, kann
Gott als Person der Sinn unseres Daseins sein! Wo wollten wir unsern
Schmerz und das Leid hintragen, wenn derjenige, von dem wir verste-
hende Wirme erwarten, glasklar durdhsichtig, also ohne Geheimnis ware?
‘Was bliebe von menschlicher Liebe iibrig, wenn ihr letzter Sinn, also Gott,
rechnende Logik ware?

Und deshalb gibt es keine Meditation iiber den Sinn des eigenen Da-
seins, also — bewuf}t oder unbewuf}t — iiber den Gott unseres christlichen
Glaubens, die nicht langsam aus einer kiithlen, objektiven Distanz hinein-
gezogen wird in das Mit-Leben und Mit-Schwingen, das stets ein Zeichen
personaler Begegnung ist. Man ist heute auf der Suche nach ,anonymem*
Christentum in den Weltreligionen oder bei den groflen Miannern der
Menschheit: ich glaube, nur dort findet man eine ,anonym-christliche*
Meditation, wo die Ehrfurcht vor dem Geheimnis des Seins den Menschen
so sehr ergriffen hat, dafd er sein eigenes distanzhaltendes Denken aufgibt
und sich liebend und vertrauend in dieses Geheimnis hineinbegibt, das
sein eigenes Geheimnis ist.



Der Gottmensch als Sinn menschlichen Daseins 177

L Voll-christliche“ Meditation aber ist nicht dort, wo das ehrfirchtige
Sich-Beugen des frommen Heiden zu einem alles klar habenden Wissen
tiberschritten wird — dort wire der Goétzendienst der eigenen Person -,
sondern dort, wo das gleiche Geheimnis ~ Geheimnis bleibend und sich als
Geheimnis vertiefend ~ in noch leuchtenderem (und zugleich ,dunklerem®,
wie die Viter lehrten) Licht aufstrahlt und ein noch tieferes Verstehen fiir
die eigene Existenz schenkt: wo das Geheimnis sich als das noch gréfiere
Geheimnis offenbart: Gott, der Sinn unseres Daseins ist Person.

Gott ist Mensch

Uberlegen wir nun weiter, was wir normalerweise von einer ,Person®
erwarten. Sicher nicht nur, daf sie nach einsichtigen, festgefugten Gesetzen
handelt; das auch, anders wére ihr Tun Willkiir, aber kein personales
Verhalten. Aber die Person muf} auch in irgendeiner Weise ihr freies Tun
auflern, sie darf nicht nur Elektronengehirn sein, das die Daten des logi-
schen Verhaltens verarbeitet hat, sondern muff wihlen, muf sich entschei-
den, sich hierhin wenden, obgleich es auch anderswohin méglich ware. Sie
muf in ihrem Innersten von dem Geheimnis getragen sein, von dem wir
oben sprachen, und das letztlich das Geheimnis der Freiheit ist.

Wenn wir alles das nun auf Gott, den Sinn unseres Daseins iibertragen,
sind wir geneigt, einige Abstriche vorzunehmen. Gott kann sich nicht ent-
scheiden, denn das hiefle doch eine Unentschiedenheit in ihm, das hiefle
Zweifel, Suchen, Offenstehen fir die Zukunft. Gott kann dochnicht irgend-
einen Menschen bevorzugen, dann mifite er ja den andern vernachlissi-
gen, dann wire er so eingeschrinkt, von so kleinem Horizont, wie auch wir
Menschen.

Aber wenn wir so von Gott denken, dann haben wir wieder einmal die
Normen unseres Denkens auf Gott ibertragen, dann versuchen wir mit
Gewalt in den Raum des inneren Geheimnisses einzudringen und mittels
menschlicher Logik Wege in Gottes Denken zu bahnen. Die ganze Heils-
geschichte ist doch der Beweis fiir das Gegenteil, dafiir nimlich, dafl Gott
ganz personlich entscheidet und ganz personlich — wie ein Mensch, méchte
man sagen — den ,einen“ Menschen, Abraham, besonders erwidhlt, dem
yeinen“ Volk seine besondere Huld erweist und ,ein“ Land besonders
segnet; oft in der uns heute grausam und anst6flig anmutenden Weise,
wie sie z. B. in den Fluchpsalmen noch durchklingt. So spricht Jahve in
einer schonen Stelle bei Isaias dem Volke Israel seine besondere Huld zu:
»Du aber Israel, mein Knecht, Jakob mein Auserwihlter, Du Sprof} Abra-
hams, meines Freundes, du, den ich geholt von den Enden der Erde, von
ihren Sdumen berufen habe, zu dem ich spreche: Mein Knedut bist du, ich



Josef Sudbrack 178

habe dich erwahlt, dich nicht verschmaht — fiirchte dich nicht, denn ich bin
mit dir . .. Denn ich, der Herr, bin dein Gott, der deine Rechte fafit, der
zu dir spricht: Fiirchte dich nicht, du Wiirmlein Jakob, du winzige Made
Israel; ich helfe dir, spricht der Herr; und dein Erléser ist der Heilige
Israels.”

Es ist grundfalsch, solche Texte, die wir im Pentateuch, in den Psalmen
und bei den Propheten immer wieder finden, zu verharmlosen, als ware
es nur eine fromme Tauschung des israelitischen Volkes gewesen, ein
unterentwickelter Zustand der Religiositit, dafl es sich fiir das ,Aus-
erwihlte Volk“ hielt und alle andern eben fiir ,nicht-auserwihlt“. Gewif},
Gott vergifit keinen, der ihn verehrt — auch diese Wahrheit wird z. B. im
Buch des Propheten Isajas gelehrt, wenn der Prophet die gesamte Welt
zu ihrem Mittelpunkt in Sion, zum Altar des Herrn, pilgern sieht. Aber
wir diirfen nicht die beiden Ratschliisse Gottes, die freie Gnadenwahl des
einen Volkes und seinen die gesamte Menschheit umfassenden Heilswillen
zu einem durchsichtigen Denkgebdude herabwiirdigen. Der ,universale
Heilswille“ Gottes ist keine Gleichmadherei, sondern ist identisch mit der
Bevorzugung eines einzigen Volkes. Wir sollten nicht so tun, als sei das
irgendwie eine Selbstverstandlichkeit, denn dann sind wir in Gefahr, eine
der beiden Wahrheiten aus dem géttlichen Geheimnis herauszureifien und
als ,Binsenwahrheit® darzustellen. Paulus selbst ist in den dunklen Kapi-
teln 9-11 seines Briefes an die romische Christengemeinde bei einer Frage,
die ihn personlich anging, diesem doppelseitigen Geheimnis der gottlichen
Gnadenwahl nachgegangen: dafl Gott seine ganze Liebe auf einen ein-
zigen Punkt der menschlichen Geschichte — so mochte man es geometrisch
ausdriicken - konzentrierte, und daf} dieser Punkt dann zum Mittelpunkt
des Heils der gesamten Menschheit geworden ist. Das Kreuz Christi und
die Selbstverfluchung des jiidischen Pébels vor dem Hause des Pilatus,
verbieten uns, hier die menschliche Logik vorschnell walten zu lassen: Es
ist das Geheimnis der gottlichen Freiheit, das dieses Gesetz der Heils-
geschichte tragt.

In Jesus Christus aber ist dieses freie personale Handeln Gottes zu sei-
nem Héhepunkt gefiihrt worden. Wiederum: wir wollen in das Geheimnis
seiner Vergangenheit, seiner Geschichtlichkeit meditativ, verstehend und
begreifend, und noch tiefer: anbetend eindringen; wir wollen zuerst ein-
mal staunend vor dem, was uns die Offenbarung zu sagen hat, stehen blei-
ben, um dann vielleicht mit einem Verstindnis beschenkt zu werden, das
mehr ein ,Ergriffenwerden® als ein ,Begreifen” ist. Es ist die personale
Freiheitstat Gottes, dafl er nicht allen Menschen in gleichméBiger Breite
wie ein warmer Landregen das Heil spendete, sondern den einen Men-
schen Jesus Christus auserwihlte, damit in ihm alle Vélker der Erde ge-



Der Gottmensch als Sinn menschlichen Daseins 179

segnet seien. Wir miissen erst das Skandalése und — um mit Paulus zu
sprechen — die Torheit dieses Wirkens Gottes begriffen haben, um dann
in die noch tiefere Weisheit und Sinnhaftigkeit des gottlichen Planens ein-
dringen zu konnen: das Kontingente, das Belanglose, das eigentlich Neben-
sichliche, die kurze Spanne einer vergangenen Zeit in einem weitabgele-
genen unbedeutenden Landstrich, ist in Jesus Christus zum Gefaf fur das
einzig Notwendige geworden, ja nicht nur Gefafi, sondern véllige Einheit,
Einheit der menschlichen und gottlichen Natur, des Belanglosen und des
einzig Wichtigen, der Zeit und der Ewigkeit.

In vielen Bildern haben vergangene Zeiten versucht, dieses Geheimnis
auszudriicken: man sprach von dem géttlichen Edelstein in der armseligen
Fassung der geringen Menschheit, vom kostbaren Ul im zerbrechlichen
Gefifi, vom stifien Kern in der bitteren Schale. Aber alle diese Bilder ver-
sagen vor der Freiheitstat Gottes, die das Schwache erwihlt hat, um das
Starke zu beschimen. Vertiefen wir uns einmal, um dies zu erleben, in
eine der Szenen aus dem Leben Jesu, vielleicht in die Blindenheilung, wie
sie uns Markus im 8. Kapitel schildert, oder in die Erweckung des Lazarus
bei Johannes. Der Herr agiert niemals wie ein Ubermensch, der seine
Grofle unter dem schmutzigen Mantel eines griechischen Wanderpredigers
verborgen trdgt, aber dann plétzlich diesen Mantel zuriickschligt, so dafl
alle Anwesenden vom Licht dieser Herrlichkeit geblendet sind. Je ndher
wir uns durch die schon mit Theologie durchtrinkte Sprache der Evange-
listen zurticktasten zum historischen Herrn, desto mehr erkennen wir, dafl
an ihm eigentlich gar nichts Besonderes war, dal er lebte wie andere in
Israel, daf er Freunde und Geféhrten hatte, Gefallen fand an der Natur
und sich mit Kindern gut verstand, und dafl — nur so kénnen wir alles das
verstehen, was die Evangelisten berichten — auch seine Wunder nicht wie
ein machtiger Blitz, aus der Hand des Starken geschleudert, das irdische
Dasein mit dem Licht der Géttlichkeit erleuchteten, sondern vollig bruch-
los sich in das reine Menschsein des Herrn integrierten. Gerade dieses reine
Menschsein aber ist die Offenbarung der Gottheit. Die Herrlichkeit des
Herrn, die er von Anbeginn beim Vater hatte, war kein zweiter Bereich
neben seinem Leben und Sterben im Lande Galilda und Juda. Genau das,
worin er uns gleich wurde, war der hochste Ausdruck seines gottlichen
Daseins. Gerade daran stieflen sich doch die Feinde: nicht an seinen Macht-
taten, an Wundern und Zeichen, sondern an seiner Menschlichkeit: ,Seht®,
so 1aflt der Herr sie sprechen, ,der Schlemmer und Weintrinker, der
Freund der Siinder und Zollner“. Das Kontingente, das Kleine und Ge-
ringe ist auserwihlt worden, um das Grofle zu tun und zu sein.

Man sollte sich natiirlich nicht in irgendeiner Romantik verspinnen, als
ob der Herr koérperlich unscheinbar, gering gewesen sei: einige Kirchen-



Josef Sudbrad: » 180

vater versuchten aus dhnlichen theologischen Uberlegungen her, ihm ein
haflliches Aussehen zuzuschreiben; aber die Evangelien sprechen eine
andere Sprache. Worauf es uns ankommt, ist zu erspiiren, wie paradox
eigentlich Gott gehandelt hat, als er Mensch wurde, in einem verlassenen
Winkel der Geschichte, in einer unscheinbaren Gestalt, Mensch, der in
allem, wie Paulus sagt, uns gleich war, ausgenommen in der Sinde. Wir
sind tatsdchlich immer geneigt, den Herrn uns vorzustellen als eine Art
Fabelwesen, wie es uns von den Gottersohnen der antiken Sagen berichtet
wird: wir suchen immer wieder im Gewand seiner Menschheit die Gold-
fiden der Gottheit, mochten sie herauslosen und dann sagen: hier ist das
Letate und Eigentliche. Doch das ist falsch: der Mensch Jesus selber, gebo-
ren aus Maria und gelitten unter Pontius Pilatus, ist Gott; nicht nur
irgendein Teil von ihm, vielleicht die Macht iiber den Sturm oder die Ge-
walt iiber die bosen Geister, sondern er ist als ganzer Mensch Gott, ist
nichts mehr als das, was Gott fiir uns zu sagen hat, ist das Wort — wie
Johannes sagt —, das von Ewigkeit her beim Vater war und nun zu uns
gekommen ist, um uns die Rede des Heils zu sprechen.

Wenn wir dieses ,Paradox“ des Notwendig-Ewigen im Zufillig-Zeit-
lichen ernstnehmen, wenn wir diese ~Ungeheuerlichkeit“ — wie wir sie
vorhin nannten — voll und ganz bejahen, dann wird uns deutlich, wie eng
dieses gottliche Handeln in der Menschwerdung mit dem verbunden ist,
was wir vorhin betrachteten: daf} Gott, der Sinn unseres Lebens, nicht ein
erhabenes Gesetz, sondern Person ist. Wir sind durch unsere Veranlagung,
aber auch durch unsere Siinde, geneigt, an Gott irgendwelche Mafstiibe
anzulegen, wir mochten ihm sagen: wenn du das tust, mu$t du auch das tun,
wenn du so oder so bist, dann folgt daraus dies und jenes; wir sind ge-
neigt, sein gottliches Wesen zu erforschen, wie man ein unbekanntes Land
erforscht und dann kartographisch festhilt. Aber Gott ist anders, Gott ist
Person, Gott ist frei und seine Freiheit ist nicht irgend etwas, was er auch
ist, sondern Freiheit ist er selbst ganz und zutiefst.

Dafl es so ist und nicht anders, erkennen wir am deutlichsten in dem
Jesus Christus der Vergangenheit, in der stets von neuem aufreizenden
Tatsache, dafl Gott genau dort uns begegnen will, wo wir es am wenigsten
vermuten, und genau auf die Weise zu uns sprechen will, die uns zu klein
und zu armselig vorkommen muf fir die Sinnerhellung unseres Daseins.
Wiederum: es ist keine Erkenntnis, die wir einmal gewonnen haben und
die nun unser geistiges Eigentum geworden ist, sondern eine Erkenntnis,
die wir stets von neuem in glaubender Meditation zu vollziehen haben.
Immer wieder méchten wir Gott auf das Podium eines toten Gétzen stel-
len, den man manipulieren kann, weil man seine Eigenschaften kennt.
Aber Gott ist keine Kreatur unserer Hiande, auch keine unseres Denkens.



Der Gottmensdh als Sinn menschlichen Daseins 181

Gott ist ein lebendiger, ein freier, ein sich fiir uns entscheidender Gott.
Er ist der, der in Jesus Christus zu uns spricht.

Deshalb ist auch dieses Hineingebundensein des Gottlichen in die Ge-
schichte unseres Geschlechts, diese Menschwerdung Gottes, dieses Paradox
oder diese ,Ungeheuerlichkeit“, doch wiederum dasjenige, was unserem
Suchen nach dem Sinn des Daseins, unserer Meditation, die in sich selbst
hineinfragt, und dber sich hinaus auf Gott verwiesen wurde, am meisten
entspricht.

Auch dem israelitischen Volk begegnete Jahve in einem geschichtlichen
Handeln. Er fiihrte es aus Agypten, rettete es in der Wiiste und wies ihm
das Land an, das von Milch und Honig floff. Aber Jahve selbst blieb ver-
borgen in der Wolkensdule, im Dunkel des Berges Sinai, im Wort der
Propheten und in den Spriichen der Weisen. Die Juden konnten seinen
Blick nicht ertragen, wie sie zu Moses sagten: , Wenn wir ihn sehen, dann
miissen wir sterben.“ Weil sie Gott nicht ins Antlitz schauen durften, dar-
um schauten sie auf das Gesetz mit seinen Buchstaben. Deshalb wurden die
vielen Weisungen den Pharisdern wichtiger als die Begegnung mit dem
lebendigen Gott. Und als in Christus Gott vor sie hintrat, jetzt in der
schlichten Menschlichkeit eines Mit-Israeliten ebenso verborgen wie offen-
bar geworden, da war die Gesetzesmauer so fest geworden, dafl sie nicht
mehr durchbrochen werden konnte, um den Blick auf Gott selbst, der jetzt
als Mensch unter ihnen wandelte, freizugeben.

Wieder einmal kénnen wir uns fragen: was wire, wenn wir Gott nur in
seiner unnahbaren Herrlichkeit begegnen miifiten? Miifiten wir dann nicht
auch eine solche Gesetzesmauer errichten, um uns vor seinem Gericht zu
schiitzen? Miifiten wir nicht immer die Worte des Petrus auf den Lippen
tragen: Herr, geh weg von mir, denn ich bin ein siindiger Mensch, anstatt
mit ihm bekennen zu kénnen: Zu wem sollten wir gehen, Du hast Worte
des ewigen Lebens. Die ganze Vertrautheit des Christen mit seinem Gott,
mit der Religion, mit Jesus Christus, beruht auf der Tatsache, dafl Gott so
grof} und so frei ist, daf} er klein und an materielle Gesetze gebunden wer-
den konnte, daf} er Mensch wurde, erfunden ward wie einer von uns. Nur
deshalb ist fiir uns der Glaube, in dem wir den Sinn des Daseins finden,
nicht irgendeine furchterregende Sache, vor der wir zuriickweichen miis-
sen, sondern etwas, was unser Sinnen und Trachten erfiillen kann, was
uns ganz und gar, und gerade in dem, was wir Liebe und Gliick nennen, in
Beschlag nimmt; nur deshalb ist der Glaube wirklich Erfiillung unseres
Daseins und nicht ein drohendes Gericht, vor dem wir uns zitternd ver-
kriechen.

Es ist hier nicht notwendig, auf die Gefahren einer solchen Vertrautheit
des Christentums mit dem menschgewordenen Gott niher einzugehen. Wir



Josef Sudbrack : 182

sollten vielmehr in unserer Meditation umgekehrt vorangehen und uns
klarmachen, dafl Gott dadurch, dafl er Mensch wurde, nicht kleiner, son-
dern grofler geworden ist, dafl seine Vertrautheit mit uns, da er mit uns
af und trank, ein Zeichen dafiir ist, daf} eine Ubermacht nochmals all
unsere Vorstellungen von dem gewaltigen und herrlichen Gott sprengt,
die wir uns vielleicht an Hand des Alten Testamentes machen miifiten.
Erst dann stehen wir in dem Geheimnis des Christus der Vergangenheit,
wenn wir beides, die innige Vertrautheit mit einem Menschen und das
Staunen vor der Gewaltigkeit Gottes, seiner Person entgegenbringen kon-
nen, wenn wir seine Menschheit und Mensdhlichkeit, in der er in allem
uns gleich wurde, erkennen, lieben und hochschitzen, wenn wir vertraut mit
ihm geworden sind wie die Mutter mit ihrem Kind und dann ebenso klar
vor unseren Augen steht: dieser Christus ist Gott, ist der Sinn unseres
Lebens, der Beginn unseres Daseins und das Ende unseres Wirkens und
Trachtens. Hier in ihm, in dem Jesus von Nazareth, den die Jungfrau
Maria geboren hat und der unter Pontius Pilatus gestorben ist, von dem
seine Landsleute verdchtlich sagten, er sei der Sohn des Zimmermanns,
fallen alle Entscheidungen der Weltgeschichte, hier in ihm ist all das Ver-
worrene zusammengefafit, was uns heute in die Irre fithrt und morgen ins
Dunkle hineinstof3t, hier in ihm findet das Leid der Mutter ihren Sinn und
gewinnt die Freude eines Liebenden den Ewigkeitscharakter, nach dem er
sich sehnt.

Es ist nicht leicht, immer beide Seiten zu iiberblicken: daf Er einer von
uns geworden ist: Er, Gott, Jahve, der Weltrichter, vor dem wir in den
Staub fallen miissen und bekennen, dafl wir seiner nicht wiirdig sind; Er,
einer von uns: einer, dem wir begegnen konnen, dem wir ins Antlitz
schauen dirfen und miissen, einer von uns, der wie wir unter der Biirde
des Leids und des Schmerzes niedergedrickt war.

Beides aber erst ist die volle Wahrheit, eine Wahrheit, die man nicht
mehr abstrakt-theoretisch umschreiben kann — dann klédnge sie wie diirres
Geklapper von Begriffen und Definitionen —, sondern eine Wahrheit, die
uns in die Knie zwingt und zugleich zu sich hinzieht, denn sie ist der Sinn
unseres Lebens, Jesus Christus.

Zuletzt aber sollten wir tiber diese , Wahrheit“ des in Christus uns begeg-
nenden Gottes den Ausgangspunkt unserer Meditation vergessen. Chri-
stus ist so grof} und reich, und zugleich so innig und vertraut, so gewaltig
und uns doch so nahe, daf} unser Fragen nach uns selbst, unsere Riickbesin-
nung auf den Sinn des Daseins, wie von selbst tiber sich hinaussteigt und
sich in der nahgewordenen Unendlichkeit Gottes, im menschgewordenen



Vom Offensein fiir den je grofieren Gott 183

Sohn des Vaters, verliert. Die Selbstbesinnung, das ,Erkenne dich selbst®
der Griechen, ist nicht iiberfliissig geworden, hat sich aber voll und ganz
aufgehoben in ein Hinblicken auf den Herrn, so wie manche Heiligen von
sich bekannten, daf sie ,nichts“ seien, Christus aber ,alles“. Und das wird
auch der immerwahrend tragende und in glicklichen Stunden vielleicht
auch bewuflt werdende Untergrund aller christlichen Meditation sein, daf}
sie sich selbst vergifit, und so, selbstlos geworden, sich zu Hause weif§ in der
wissenden Liebe des Herrn. So vergifit auch Paulus, was hinter ihm liegt,
von wo er ausgegangen ist, was er selbst bedeutet, und reckt sich aus nach
dem, was vor ihm liegt, dem Herrn Jesus Christus, dem einzigen Sinn
unseres Daseins.

Vom Offensein fiir den je grofBeren Gott
Zur Sinndeutung des Wahlspruches:
»Ad maiorem Dei gloriam*

Karl Rahner SJ, Minchen

Es ist bekannt, dafl das Wort ,Ad maiorem Dei gloriam*“, ,Zur grofieren
Ehre Gottes“, der Leitspruch des hl. Ignatius, der Gesellschaft Jesu und
ihrer Konstitutionen ist*. Es ist auch bekannt, dafl er ungefihr dem ,mehr*
oder dem ,grofleren Dienst und Lobpreis“ (Gottes, Christi) usw. sowohl in
den Konstitutionen wie im Exerzitienbuch entspricht?. Er wird immer wie-
der als Maxime aufgefafit, die das Wesen der Jesuiten, ihres Ordens und
dessen Geistigkeit ausspricht’. Im Grunde genommen ist dieser Wahl-

1 Der Ausdruck kommt in dieser oder dhnlicher Form 376mal in den Ordenssatzungen
vor, die Ignatius schrieb.

2 Zum Sinn des ,magis“ in den Exerzitien vgl. K. Rahner, Betraditungen zum ignatiani-
schen Exerzitienbuch (Miinchen 1965) 27 ff.

8 Aber auch der Wahlspruch der Benediktiner ,Ut in omnibus glorificetur Deus® (vgl.
1 Petr-4, 16) sagt sachlich dasselbe, wenn man ihm nicht unterstellen will, er lege auf die
maior gloria, die gréfiere Ehre, keinen Wert. Der Leitspruch der Minderen Regularkleri-
ker lautet: Ad maiorem Dei Resurgentis gloriam (Zur grofleren Ehre des auferstehenden
Gottes [Christus], in Erinnerung an den Geburtstag dieses Ordens am 1. Sonntag nach





