Gott ist Licht 201

gesagt. Und ebenso: wie man in einem gewissen Sinn immer gewufit hat,
dafl Gott immer grofler ist als das, was das Geschopf von ihm begreift,
und dennoch diese unbegreifliche Grofle Gottes des je grofieren in gewis-
sem Sinn etwas ist, das doch nur der Neuzeit angehort, aber so angehort,
daB es bleibt — im selben Sinn hat man das, was im Wort von der ,maior
Dei gloria“ ausgesagt ist, immer gewufit, obwohl es der Neuzeit angehort,
aber so angehort, dafl es bleibt.

Gott ist Licht — Zur Gotteserfahrung
in der griechischen Theologie und Mystik

Gerhard Podskalsky SJ, Frankfurt am Main

Gott ist, auch im Neuen Testament, derjenige, ,der in unzuginglichem
Licht wohnt“. Er bleibt auch nach seiner Selbstoffenbarung in Christus der
ganz Andere, dessen Gedanken himmelhoch erhaben sind iber unserem
Begreifen. Vieles an seiner Fihrung erscheint uns weiterhin rétselhaft,
und wir konnen nur demiitig unser Unvermégen eingestehen, dber ihn
und seine Absichten etwas auszusagen.

Es ist derselbe Gott, von dem es heifdt: ,In ithm leben wir, weben wir
und sind wir.“ Und: ,Seine Liebe ist ausgegossen in unseren Herzen durch
den Heiligen Geist, der uns geschenkt worden ist.“ Gottes Gegenwart,
seine Nihe ist Wirklichkeit und kann uns als solche bewuf}t werden; es
gibt die vertraute Gemeinschaft mit ihm hier auf Erden, in einem Leben
des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, greifbar vor allem im Sakra-
ment der Eucharistie.

Diese Spannung in der christlichen Gotteserfahrung war immer schon
vorhanden, aber sie ist in unserer Zeit verschirft gegeben, weil das Eben-
bild Gottes, der Mensch, ein anderer geworden ist. Die Welt ist dem Men-
schen nahergerickt, nicht nur die Dinge, auch die Mitmenschen; vor allem
aber er selbst ist sich nihergekommen, hat mehr von seiner personalen
Eigenart und ihrem Wert, aber auch von den damonischen Machten, die
ihn ergreifen konnen, begriffen. Gott aber scheint entsprechend in immer
groflere Ferne geriickt zu sein, umgeben vom Schleier des Geheimnisses.
Damit wachst notwendig die eingangs geschilderte Spannung, denn Gottes
im Glauben erfahrene Nidhe mufl uns immer fragwiirdiger werden, je



Gerhard Podskalsky 202

bedriickender wir anderseits seine Ferne erleben. So kommt letztlich die
Frage auf uns zu, wie denn iiberhaupt noch Gotteserfahrung moglich sei,
wenn sie nicht auf der Selbsterfahrung des Menschen aufbauen kann, weil
beide Bereiche auseinandergefallen sind.

Nun bleibt es zunichst einmal offen, ob Gott nicht auf neue Weise uns
nahegeriickt ist in unserer Welt. Es wire ja moglich, dafl nur wir ihn bis-
her noch nicht dort erkannt haben bzw. erkennen konnten. Wie dem auch
sei, sicher ist, dafl Gott auch heute nur auf dem Untergrund des modernen
Selbstverstindnisses des Menschen erfahren werden kann. Jede andere
sogenannte Gotteserfahrung wire nur Ausflufl unfruchtbarer Innerlich-
keit und geschichtslos abstindiger Spekulation. — Doch keine Zeit ist so
einmalig, daf} sich nicht Momente einer fritheren Epoche darin wieder-
holten. Auch die Frage nach der Nihe und Ferne Gottes erhebt sich nicht
zum ersten Mal; sie war schon einmal in besonderer Weise Gegenstand
theologischen und spirituellen Bemiihens: bei den griechischen Vitern.
Sicher lafit sich die damalige Fragestellung und ihre Beantwortung nicht
einfach auf unsere Zeit iibertragen, aber einige ihrer Elemente kénnten
wahrscheinlich analog adaptiert werden. Dazu will der folgende Beitrag
eine Hilfe bieten.

I. Einige Vorbemerkungen zur griechischen Theologie des Lichts

Stirker als die westliche Theologie sahen die griechischen Viter in Gott
die dem Menschen undurchdringliche Dunketheit. Doch diese Dunkelheit
ist fiir sie zugleich Quelle nie verloschenden Lichts. Beides gehort zusam-
men: die Dunkelheit Gottes offenbart sich uns im Licht, und das Licht fiihrt
in die Erfahrung der gottlichen Dunkelheit. Das Licht ist also gleichsam
das Tor, das Gott selbst dem Menschen zu sich gedffnet hat. Und so nimmt
es nicht wunder, dafl sich die griechische Theologie und Mystik! vorziiglich
dem Licht als dem Element des Géttlichen zuwendet, im Anschlufl an das
Evangelium des Johannes, fiir den das Licht ,ein anschaulicher, in die
Sprache des visuellen Erlebnisses iibertragener Ausdruck fiir die Gegen-
wart Gottes in der Welt und damit auch fiir das Wesen Gottes ist, wie es
von den Menschen, die dafiir aufgeschlossen sind, erlebt wird“2. Gleichsam
als ,Vater der mittelalterlichen Lichtsymbolik* darf Ps.-Dionysius gelten.
Er spricht vom ,,unermefilichen und itberreichen Ozean des géttlichen Lich-
tes“, ,der fir alle zur willigen Mitteilung ausgebreitet ist“s. Zugleich aber

! Die beiden Bereiche gehoren im Osten enger zusammen als bei uns im Westen. Ver-
gleiche V1. Lossky: Die mystische Theologie der morgenlindischen Kirche, Graz 1961.

2 E. Percy, Untersuchungen iiber den Ursprung der joh. Theologie, Lund 1939, 56.

# De cael. Hierarch., IX, § 3 (PG 3, 269 AC); De div. nom. 4 § 4 (PG 3, 697 D - 699 A).



Gott ist Licht 203

ist fiir ihn das Feuer Symbol der ,iiberwesentlichen und gestaltlosen We-
senheit“t Gottes. Gott ist der, der sich in unsagbarer Fiille selbst besitzt
und sich uns verhiillt — und gleicherweise der, der sich verschenkt und sich
uns offenbart®. Zwischen diesen beiden Polen eingespannt bleibt die 6st-
liche Theologie des Lichts auch in den folgenden Jahrhunderten, bis sie
im 14. Jahrhundert in dem Erzbischof von Thessaloniki, Gregorios Pala-
mas, einen Hohepunkt und vorliufigen Abschluf findet®.

Bevor wir uns jedoch der geistlichen Lehre des Palamas zuwenden, miis-
sen wir zunichst nach dem offenbarungsméfigen Ort des Lichts und der
Schau im christlichen Leben fragen: Konnen wir so selbstverstindlich
Licht, Schau des Lichts, Erleuchtung als Elemente des Christentums be-
zeichnen? Oder kommen damit im Grund vorchristliche, aus der griechisch-
hellenistischen Kultur stammende Vorstellungen ins Spiel? Man hat mit
Recht bemerkt, dafl die biblische Religion ,nicht auf das mystische Sehen,
sondern auf das Glanben und Gehorchen® geht, dafl sie ,primir nicht
Kundgabe gottlichen Wahrheitslichts, sondern Anruf und Tat Gottes am
Menschen® sei’. Das Aufeinanderstoffen des griechisch-platonischen Gei-
stes und des christlichen Glanbens sei somit auch Begegnung einer Licht-
ideologie mit einer Wortideologie.

Von dieser (negativen) Kontrastierung wirde jedoch eine christliche
Theologie und Mystik nur dann betroffen, wenn sie das Glanben durch
das schanende Erkennen ablosen wollte, wenn fiir sie irdisch-leibliche
Existenz und erhebende Schau in dialektischem Gegensatz stiinden. Wir
werden aber sehen, daf} es Palamas in der Hervorhebung der Schan nicht
um ein Erkenntnisproblem ging, sondern um die Frage der Erfahrbarkeit
und Wirksamkeit der gottlichen Gnade fiir Seele und Leib des Men-
schen®; einer Gnade, die die Menschen ,reinen Herzens* auf die Schau Got-
tes hin, auf die personale Begegnung mit ihm in seinem uns zugekehrten
Antlitz, dem verklirten Christus, erlenchtet. Das aber darf mit Recht als
ein christliches Grundanliegen bezeichnet werden.

Wenn wir eben nur Palamas nannten, so steht sein Name stellvertre-
tend fiir eine grofie Schule von Ménchen und Mystikern: die Hesychasten®.

4 De cacl. Hierarch., XV, § 2 (PG 3, 329 AC). § De div. nom., II, § 7 (PG 8, 645 A).
8 Nach dem Zweiten Weltkrieg hat in der griechischen und russischen Theologie ein star-
kes Bemiithen um den ,Kirchenvater der orthodoxen Kirche“ eingesetat.

7 Vgl. ]. Ratzinger, Licht und Erleuchtung, in: Stud Gen 13 (1960), 377.

8 Hierin hebt sich Palamas deutlich von seinem Meister Ps.-Dionysius ab, bei dem die
spekulative Frage der Schau der Engel breiten Raum einnahm; fiir Palamas steht umge-
kehrt der Mensch als Mit-Mensch Christi Giber den Engeln: vgl. J. Meyendorff, Introduc-
tion a l'étude de Grégoire Palamas, Paris 1959, 205 und 262-64.

? Hesychasmus ist eine im 12. J. nachweisbare, aber auf alte Ménchstradition (Sinai)
zuriickgehende Form der ostkirchlichen Mystik. Die Hauptiibung der Hesychasten be-
stand darin, den Atem moglichst lange anzuhalten und, mit dem Kinn auf der Brust,



Gerhard Podskalsky 204

Lange Zeit lebte Palamas unauffillig unter ihnen, bis er, durch dufiere
Umstande provoziert, zu ihrem theologischen Fiihrer wurde; doch sind
viele der in seinem System grundgelegten Gedanken — gerade im Bereich
der Christusmystik — deutlicher von seinem Schiiler, Nikolaus Cabasilas
(T 1871), ausgesprochen worden. Trotzdem miissen wir uns hier auf ithn
und sein Werk beschrinken.

Gregorios Palamas, etwa 1296 in Konstantinopel geboren, trat mit
22 Jahren in das Athoskloster Batopedion ein und wurde dort von seinem
Lehrer Gregorios Sinaites in die geistliche Methode des Hesychasmus ein-
gefiihrt. Die im Zentrum dieser Methode stehende Schau des ungeschaf-
fenen Taborlichtes entfachte jedoch eine heftige Kontroverse zwischen dem
Monch Barlaam und Gregorios Palamas. Barlaam bezichtigte die Athos-
monche einer falschen, den Messalianern'® nahestehenden Mystik. Pala-
mas antwortete im Sinne einer theologischen Rechtfertigung mit seiner
beriihmt gewordenen Unterscheidung zwischen Gottes Wesen, das immer
unerkennbar bleibe, und den géttlichen Energien, darunter das Licht, die
zwar mit dem Wesen in unlésbarer Verbindung stiinden, aber dennoch
in die Welt hineinwirkten':. Kernpunkt der Diskussion aber war letztlich
die Frage, inwieweit eine rein rational-syllogistisch arbeitende Theologie
(Barlaam) berechtigt sei, bzw. ob nicht notwendig Theologie, Aszese und
Mystik zu einer fruchtbaren Einheit verbunden werden miifiten. Es ist die
Frage nach der lebendigen Einheit von Wissenschaft und Glaube, die
Palamas zu einer bemerkenswert biblisch-patristischen Theologie und
Spiritualitdt fithrte. Sie soll das Thema unserer Betrachtung sein.

den Blick auf dic Leibesmitte gerichtet, unaufhérlich das Jesusgebet (Herr Jesus Christus,
erbarme dich meiner!) zu wiederholen. Diese Ubung fiihrt — so die 6stliche Uberlieferung
— schliefilich zur Ruhe (Hesychia) und zur Schau des unerschaffenen Lichtes Gottes, das
Christus auf dem Berge Tabor umstrahlte. Als Vorbedingung der Schau gilt strenge
Aszese. Zum Hauptvertreter (nicht Begriinder!) wurde Gregorios Palamas, indem er durch
die Unterscheidung zwischen dem Wesen und den Titigkeiten (= Energien) Gottes der
Methode die theologische Grundlage gab. 1851 wurde sie gegen alle Angriffe offiziell
von der orthodoxen Kirche angenommen. Zentrum des H. blieb der Athos; von dort
breitete er sich auch auf die slawischen Linder aus und kam in Rufland zu neuer Blite
(vgl. A.M. Amann, Die Gottesschau im palamitischen Hesychasmus, Wiirzburg 1938).

10 M. nannte sich eine Sekte, die als wesentliche Eigenschaft der Gnade deren Fiihlbarkeit
ansah. Sie verstanden das Bibelwort ,Die Gedanken kommen aus dem Herzen® falsch und
meinten, solange noch bése Gedanken oder auch nur Versuchungen dazu aus ihrem Herzen
aufstiegen, wohne der Geist auch nach der Taufe noch nicht in ihnen. War die Gnade
aber einmal fihlbar geworden, dann konnte sie nicht mehr verlorengehen. So war ihr
Zie] eine mit den kérperlichen Sinnen wahrnehmbare Gottesschau. — Dagegen erkannte
der Hesychasmus immer die Notwendigkeit und Wirksamkeit der Sakramente an, achtete
den geistlichen Fithrer hoch und lehnte die Idee einer irdischen Vollendung ab.

1 Zu der jahrhundertealten, ost-westlichen Kontroverse um das Problem der ungeschaffe-
nen Energien, das hier nicht dargestellt werden kann vgl. etwa das Buch von V1. Lossky,
Die Schau Gottes, Zirich 1964, das sich sehr um Einfiihlung und Verstindnis bemiiht.



Gott ist Licht 205

I1. Licht vom Licht: Das Wesen Gottes und seine Energien

Palamas ist tief beeindruckt von der Erscheinung des Herrn auf dem Tabor.
Wihrend Moses auf dem Berg nur duflerlich vom Lichtstrahl Gottes ge-
troffen wurde, hat das Kommen Christi eine innere Erleuchtung in den
Herzen der Jinger erméglicht’2, hat es den Schleier, der durch die Siinde
Adams vor unser geistiges Auge gelegt wurde, hinweggenommen, um uns
wieder unmittelbaren Zugang zu Gott zu gewahren. Was auf Tabor geschah,
dafl namlich die Jiinger nicht nur ein auferes, geschaffenes, sondern das
ungeschaffene, gottliche Licht, die Herrlichkeit Gottes selbst erblicken
durften, ist zu einem bleibenden Angebot Gottes auch an uns geworden
und wird am Ende der Zeiten vollendet werden. ,Da die Verklarung des
Herrn auf Tabor ein Vorspiel der sichtbaren Erscheinung Gottes in der
Herrlichkeit war, die noch kommen wird, da die Apostel fiir wiirdig befun-
den wurden, diese mit den Augen ihres Leibes zu schauen, warum sollten
die, die ihr Herz gereinigt haben, nicht mit den Augen ihrer Seele das
Vorspiel und Unterpfand seiner vergeistigten Erscheinung sehen?“t® Die
Glaubigen unserer Zeit stehen ja dem Herrn innerlich noch niher als die
Jiinger damals, da sie durch den Empfang seines Leibes ein Fleisch mit
Christus geworden sind: ,Wie wiirde er nicht die erleuchten, die wiirdig
am gottlichen Licht seines Leibes, der in uns ist, teilhaben, indem er ihre
Seele erleuchtet, wie er die Leiber seiner Jinger auf dem Tabor erleuch-
tete? Denn damals war sein Leib, Quelle des Lichtes der Gnade, noch nicht
mit unseren Leibern vereinigt: er erleuchtete duflerlich die, die ithm wiirdig
nahten und gab seine Erleuchtung in die Seele mittels der sinnlichen
Augen; aber heute, nachdem er mit uns vermischt(!) ist und in uns lebt,
erleuchtet er die Seele von innen her“4.

Wie ist eine solche Erleuchtung, von seiten Gottes und von unserer Seite
aus iiberhavpt moglich geworden?

I) Von seiten Gottes, weil Christus uns seine Offenbarung in der ,Ver-
klarung® und durch sie gegeben hat: Er, als der ersterleuchtete Abglanz
des Vaters, gab uns das Licht, das natiirliche Symbol der Gottheit, und
zugleich doch mehr als Symbol, ndmlich als eine auf die ewige Schau hin
umwandelnde Wirklichkeit!s, Er konnte das tun, weil er das Licht nicht
nur bringt oder verkiindigt, sondern selbst das Licht ist. Was wir jedoch
von Christus empfangen, ist nicht die Fille (oder das Wesen) Gottes: er

12 Défense des saints hésychastes, €d. J. Meyendorff, Louvain 1959 (2 vol.). ~ Enthilt
griech. Text mit franzds. Ubersetzung; hier zitiert nach Triaden: Tr 1, 3, 6-7.

13 Tr. 1, 8, 88; vgl. auch 1, 8, 43.

14 Ebd.; vgl. auch Tr 111, 1, 12.

15 Tr 11, 8, 20.



Gerhard Podskalsky 206

allein kann sie fassen; wir haben nur vor seiner Fiille empfangen. Das
meint die Unterscheidung zwischen dem Wesen Gottes, der ,in unzuging-
lichem Licht wohnt*, und den Energien, dem Licht, ,das in diese Welt ge-
kommen ist“: dieses Licht nicht als gottlich anzuerkennen, kime einer
Leugnung Gottes gleich*®. Denn dieses Licht ist kein Privileg einzelner Aus-
erwihlter, sondern die grundsatzlich allen in Christus offenstehende Liebe
Gottes, die der Heilige Geist denen zuwendet, die sich dazu bereitet haben.
Der Heilige Geist macht das verborgen anwesende Licht sichtbar. Ist Chri-
stus somit der heilstheologische Grund unserer ,Lichtwerdung’, so ist die
schrittweise Enthillung und Durchsetzung dieses Lichtes das Werk des
Geistes.
Das Licht selbst 1a}t sich in seinem Wesen und in seinen Auswirkun-
gen beschreiben. Hier geht es zunachst um das erstere, und das ist nichts
anderes als der Inbegriff des gittlichen Einwirkens in der erlisten
Welt. Palamas nennt eine Fidlle von Synonymen: Licht = Leben = Geist
= Gottheit = unsagbare Erleuchtung?’. Dabei ist immer zu bedenken,
daf} diese Begriffe in einem wesentlich hdheren Sinn zu verstehen sind
als in jeder moglichen irdischen Verwendung. Licht ist Gnade, jedoch
nicht als sachhafte Teilhabe an géttlicher Substanz, sondern als Vor-
bereitung und Beginn einer personalen Begegnung mit Gott in seinem
Tun, die in eine allméhliche Umformung unseres Ich und in Einigung
mit ihm miinden mufl. — Vielleicht treffen darum die folgenden Um-
schreibungen — denn ein Einfangen der ganzen Bedeutungsfiille in die
notwendig unzulinglichen menschlichen Begriffe ist unmdglich — das
Wesen des Lichtes noch besser, indem sie es als einen uns umgebenden
»~Raum® bezeichnen, der jedoch zugleich die darin verborgene Anwe-
senheit Gottes mitaussagt: Licht = Theophanie = Reich Gottes bzw.
Schonheit des Himmelreiches = Zuversicht wirkende Gegenwart der
zukiinftigen Giiter = Symbol der Theologie, das den Menschen selbst
zum ,lichtférmigen Symbol‘° macht. Unter ,Symbol der Theologie’
(= Einheit von intellektueller und mystischer Gotteserfahrung) ist da-
bei nicht ein ohnmachtiges, willkiirliches Zeichen zu verstehen, vielmehr
der wirksame Anreiz und Erméglichungsgrund jedes Wissens und jeder
Erfahrung von Gott, der beide Wege zu einer Einheit verbindet. — In
modernen, der westlichen Theologie entnommenen Begriffen konnte
man in diesem (letzteren) Sinn das Licht dem dbernatiirlichen Existen-
tial gleichsetzen, jenem universalen Heilsangebot Gottes, das vorgingig
zu der personlich angeeigneten Rechtfertigung des einzelnen durch
Christus unwiderruflich in die Welt gekommen ist: mit dem Unter-

18 Tr I1I, 3, 6.
17 TrIIL, 1, 9.



Gott ist Licht 207

schied, dafl ,Licht’ als biblisch-anschaulicher Begriff uns viel unmittel-
barer anspricht. Doch zugleich ist Licht auch mehr als nur Heilsangebot;
es gehort zum Heil selbst (vgl. ,Reich Gottes®, , Theophanie® usw.) — was
wir als geschaffene bzw. ungeschaffene Gnade bezeichnen, die hintber-
fihrt in das ewige Licht des Himmelreiches.
So ist das Licht fiir Palamas ein vielschichtiger Begriff, der jedoch
jederzeit auf die personelle Begegnung mit Christus bezogen bleibt und
eine Fiille von ekklesiologischen, eschatologischen, und anderen Beziigen
mitaussagt.

2) Doch wie kénnen wir, von uns aus, diese Kraft innerlich aufnehmen?
»Ebensowenig, wie man das Feuer sehen kann, wenn es weder Stoff gibt
noch ein sinnliches Organ, das seine Lichtenergie aufnimmt, kann man
auch die Vergéttlichung schauen, wenn kein fir das Erscheinen Gottes
bereiter Stoff vorhanden ist. Aber wenn sie einen passenden Stoff ergreift,
der frei ist von allem Schleier — jede gereinigte Vernunfinatur, die nicht
den Schleier verschiedener Stinden trigt —, dann wird sie selbst sichtbar
wie ein geistiges Licht, oder besser: sie formt diese Wesen um in geistiges
Licht“t®. Das bedeutet, dafl wir ganz, mit allen unseren sinnlich-geistigen
Fahigkeiten, in Licht umgewandelt werden miissen, wenn wir das gottliche
Licht aufnehmen wollen. Bevor das Licht zum Gegenstand des Schauens
werden kann, muf} es zuerst Organ des Schauens geworden sein, indem es
unseren Leib und Geist innerlich durchleuchtet hat. Das aber geschieht
durch den Empfang der Gnade (= Licht) und die sich anschliefende Reini-
gung.

Der Weg des Menschen umfafit also drei Stufen: das in der Taufe ge-
schenkte Licht — die Reinigung vom verbliebenen Dunkel (Leidenschaften)
— Schau des Lichts oder allmahlich fortschreitende Erleuchtung (= Ver-
gottlichung)®. Die diese Stufen erstiegen haben, werden dann leuchten
wie viele an einem Licht entziindete Fackeln®. Doch ist damit nicht
der Himmel auf die Erde herabgezogen. Es gibt eine uniiberschreitbare
Grenze zwischen der Schau auf Erden und der Schau in der eschatologi-
schen Vollendung: was hier nur voribergehend dem vom Licht der Gnade
durchdrungenen Auge des Geistes vorbehalten ist und nur wenigen Aus-
erwahlten (den Jiingern) fiir einen Augenblick auch sinnlich schaubar dar-
geboten wurde, wird dort der Einheit von Leib und Seele, die lichtdurch-
lissig geworden ist wie reines Glas, als dauernde und unverlierbare Theo-
phanie geschenkt sein.

18 Tr II1, 1, 34.

19 Tr 111, 3, 13; vgl. auch H. U. v. Balthasar, Dionysius, in: Herrlichkeit, 11, Einsiedeln
1962, 200 f.

20 Theophanes, PG 150, Sp. 940 D.



Gerhard Podskalsky 208

III. ... das jeden erleuchtet: Die Schau des Lichts

Bisher haben wir mehr vom Wesen des Lichts gesprochen als von seinen
Auswirkungen. So miissen wir noch genauer fragen, was denn diese Schau
oder besser Erfahrung des Lichts eigentlich sei. Schon aus dem, was wir
bisher betrachtet haben, erhebt sich die Vermutung, dafl mit der Schan
nicht irgendein partieller Vorgang des christlichen Lebens gemeint sein
kann.

1. Tatsédchlich betont Palamas immer wieder, dafl er keineswegs Schauen
mit Erkennen gleichgesetzt wissen will. Wenn auch die Erfahrung des
Lichts immer gewisse Erkenntnis nach sich ziehe, so tibersteige sie diese
doch wesentlich, denn sie allein verschaffe dem Christen die , Vollkom-
menheit, die ihm hier auf Erden erreichbar ist, die nicht... von einer
Tatigkeit der Vernunft herriihrt, sondern Auswirkung der Offenbarung
und Gnade des Heiligen Geistes ist“*'. Erfahrung des Lichts ist also ein
menschlicher Grundakt und zugleich der Brennpunkt einer unmittelbaren
gottmenschlichen Begegnung. Sie ist das ganzheitliche Innewerden eines
fortschreitenden Prozesses und zugleich dieser Prozef selbst. Ganzheitlich
darum, weil sie die Einzelfdhigkeiten des Menschen, sinnliche und geistige
Erkenntnis, {ibersteigt, ohne sie aufzuheben: der ganze Mensch, mit all
seinen natiirlichen Kréften, ist in der Nihe Gottes geriickt; die Kluft zwi-
schen Gott und Mensch ist iiberbriickt durch die Macht des géttlichen
Erbarmens.

2. Auch hier gebraucht Palamas eine Vielzahl von deutenden Bildern,
um das Wesen der Gottesschau auszudriiken. Es ist ein ,Stehen im
Licht“2: der Mensch sieht gleichsam eine riesige Sonne, grofier als das All;
und in der Mitte steht er selbst, ganz in Auge verwandelt. Er fahlt sich
geborgen und getragen von diesem Licht, ohne in ihm oder durch es hin-
durch Einzelheiten zu erkennen. Das Schauen ist ein ,Erleiden des Gott-
lichen“23, das nur die Sehnsucht weckt, immer mehr davon in sich aufzu-
nehmen und mit ihm eins zu werden. Es ist die Einwohnung Gottes, der
Fintritt in das gottliche Dunkel, gleich dem Moses (Ex 33 f.), das sich
jedoch, je linger man darin verweilt, immer mehr als Uberfiille des Lichts
erweist®®. Es bewirkt die vollkommene Schau unseres Selbst, wobei sich
Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis immer gegenseitig bedingen. Es ist
die Befestigung der in der Taufe erworbenen Sohnschaft und darum immer
auf Wachstum angelegt, und zugleich die vollkommene Erkenntnis der
Heiligen Schrift.

2 Tr1, 3, 10; vgl. auch Tr 1, 3, 43.
2 Tr1, 3, 2.
= Tr 11, 2, 12. = Tr 11, 8, 51; 11, 3, 55.



Gott ist Licht 209

a) Lassen wir die Vergleiche in dieser Reihenfolge an uns voriber-
ziehen, so wird die eigentliche Intention des Palamas deutlich: von den
der Tradition entnommenen, eher passiv als aktiv ausdeutenden Bil-
dern (Stehen, Erleiden, Wohnen) spitzt sich die Aussage zu auf das
Wacdhsen in der Taufgnade (= Hineinnahme in Tod und Auferstehung
Christi) und die Erkenntnis der Heiligen Schrift (= Glaube und Liebe
zum menschgewordenen Christus). Das aber bedeutet, dafl Schauen dem
wachsenden Einswerden mit Christus, dem mystischen Nacherleben
seiner Heilstaten, kurz seiner Nachfolge gleichkommt. Diese beginnt
mit der Taufe und faltet die dort zeichenhaft vollzogene Hineinnahme
in Christi Tod, Auferstehung und Verklarung tber das ganze Leben
des Christen aus. Sie fithrt abwechselnd durch Licht und Dunkel, jedoch
immer so, daf das Dunkel nur eine voriibergehende Erscheinungsform
und Vorstufe des endgiiltigen Lichtes ist; denn trotz aller noch ausste-
hender Stiirme, Versuchungen und Riickschlage hat das Licht die Fin-
sternis doch schon grundsatzlich besiegt.
b) Wie die Nachfolge Christi in der Spannung zwischen Verheiflung
und Erfiillung steht, so auch der Glaube. Es ist darum nur folgerichtig,
wenn Palamas mehrmals Schauen und Glauben ineins sieht. Der
Glaube ist in gewisser Weise auch ,eine Schau unseres Herzens, die
alle Empfindung und Einsicht iibersteigt, denn er iibersteigt alle geisti-
gen Fihigkeiten unserer Seele. Ich nenne hier Glaube nicht das recht-
gliubige Bekenntnis, sondern die Tatsache, unerschiitterlich diesem Be-
kenntnis und den Verheiflungen Gottes treu zu bleiben“®. Schau oder
Erfahrung des Lichts und Glaube wéiren dann nur zwei Ausdrucks-
weisen der einen Grundentscheidung fiir Christus, die unser Einswer-
den mit ihm, der unaussprechlichen Wahrheit und dem unfaflbaren
Licht, anzielt. Denn mystische Erfahrung kann ja hier auf Erden nur im
Raum des Glaubens geschehen, weil sie immer ,Erkenntnis® vermittelt,
die alle Erkenntnis transzendiert (Eph 3, 19): so ist sie immer das gott-
geschenkte Durchleiden der im Glauben umfafiten Wahrheit.
8. Daf} es sich bei der Erfahrung des Lichts um einen grundlegenden
Vollzug des christlichen Lebens handelt, ergibt sich schliefilich daraus, daf}
Palamas die Reinigung als notwendige Vorstufe des Schauens sehr stark
betont. Unter Reinigung ist die Reinigung des Geistes zu verstehen, mit
dem Ziel, daf der Mensch mehr und mehr fiir das gottliche Gnadenlicht
offen wird. Sie geschieht in mehreren Phasen. Am Anfang des Weges steht
die Taufe, der die bewufite Abkehr vom Bdsen und die Reinigung des

2 Tr II, 3, 40; ein interessanter Hinweis auf das gleichgeschaltete Wachstum von Glaube
und Licht findet sich auch in einem Brief Teilhards: vgl. H. de Lubac, La pensée reli-
gieuse du Pére Pierre Teilhard de Chardin, 353 £.



Gerhard Podskalsky 210

Geistes in der Zerknirschung folgen mufl. Um die so allmihlich gewon-
nene Apatheia, die innere Ausgewogenheit gegeniiber allen dufleren An-
fechtungen, zu erhalten, und jeder erneuten Flucht vor sich selbst vor-
zubeugen, empfiehlt Palamas — gemaf der Lehre des Hesychasmus®® — eine
bestimmte Regelmafigkeit des Atmens, wobei der Atem zwischen dem
Ein- und Ausatmen immer ein wenig angehalten werden soll®”. So wird
mit Gottes Hilfe — diese ist in jeder Phase unersetzlich — langsam eine
tiefe Ruhe in Leib und Geist einziehen, die das Gebet, die Atmosphire der
Erleuchtung, erleichtert®. Die letzte Stufe hin zur Schau bildet die Ekstase,
das im Gebet und Geheifl Gottes geschehende Heraustreten aus sich selbst,
die Loslosung von allen natiirlichen Kriften und Empfindungen, um sich
ganz der Fithrung des Heiligen Geistes zu iberlassen. So beginnt die Rei-
nigung zwar mit dem Finden des eigenen Ich, aber nicht, um es fiir sich zu
besitzen, sondern um es mit gottlichem Licht erfiillen zu lassen.

4. Wie 14t sich diese Erfahrung nun dem subjektiven Erleben nach
kennzeichnen? Es ist zunéchst eine Erfahrung der Freude, des ,gliicklich-
sten Schicksals“®, das Verkosten einer frohmachenden Speise. Und zwar
zielt die Schau des Lichts auf den ganzen Menschen, auf seinen Leib und
seine Seele, die Wohnstitte Gottes: darum wird sie durchscheinend, auf
Gott hin und auch auf sich selbst. Und je linger die Schau Gottes anhalt,
um so mehr verfestigt sich dieser Zustand. Der Vergleich mit der Geistig-
keit der Engel®® will uns heute nicht mehr so recht passen, vor allem, da
wir dariiber positiv wenig ausmachen konnen. Richtig dagegen ist, daB sich
die ge-lichtete Seele von einer unablissigen Bewegung zu Gott hin ergrif-
fen fiiblt, zum vertrauten Gesprich mit Gott in je groflerer Liebe. In die-
sem Sinn wird die Schau empfunden als ein dauerndes Geben und Neh-
men, nicht etwa als ein schmerzlicher Verzicht. Der Mensch fiihlt sich seiner
natiirlichen Kréfte nicht beraubt, aber enthoben. Diese tatsidchlich erfolgte
Verwandlung und Angleichung an den verklarten Christus bewirkt zu-
gleich, daf sich eine neue, zwischenmenschliche Einigung der Erleuchteten
bildet, jener iiber die eigene Erkenntnis hinaus von Gott ,FErkannten® und
in Christus zu S6hnen und Briidern Erhobenen. Palamas madht also wirk-
lich Ernst mit der alten christlichen Wahrheit, dafl in der Taufe der Keim
der Unsterblichkeit in den Menschen eingepflanzt wurde.

2% Vgl. Anm. 9.

27 Trl, 271

2 Man hat die Hesychasten deshalb als ,Nabelbeschauer® verspottet; doch zu Unrecht. Es
liegt keine ,Technisierung der Mystik“ vor. Denn auch Ignatius von Loyola nimmt die
Korperhaltung in die Psychologie des Gebetes mithinein, wenngleich er dem einzelnen
noch mehr individuellen Spielraum 148t als die hesychastische ,Methode* (vgl. I. Haus-
herr, Les exercices spirituelles de S. Ignace et la méthode d’oraison hésychastique, in:
OCP 20 [1954], 1-26).

* Tr I11, 1, 10. 3 Trl,3,4.



Gott ist Licht ' 211

5. Fragen wir nach der Triebkraft dieses Prozesses im Menschen, so
finden wir nicht etwa wie bei Maximus Confessor das intellektuelle Feuer,
das verzehrende Verlangen des Geistes nach der vollkommenen Erkennt-
nis, sondern ganz schlicht: die Beobachtung der Gebote®. Der in Liebe
gelibte Gehorsam gegeniiber Gottes Satzungen fiihrt letztlich zur Eini-
gung mit ihrem Urheber; er schenkt Reinigung, Parousie und Erscheinung
Gottes. Indem so die demiitige Unterwerfung unter Gottes erhabenen
Willen das letzte Motiv der Reinigung ist, wird der Abstand zur Lehre
der Gnosis, etwa bei Evagrius, deutlich.

6. Da aber, wie wir sahen, die Erfahrung des Lichts nicht mit Erkenntnis
gleichgesetzt werden darf®? und der Mensch auf Erden den Weg der Reini-
gung nie endgiiltig durchschreiten kann, so ist immer wieder ein Ruckfall
in Irrtum und Siinde méglich. Hier liegt die Bedeutung der Sakramente,
die Gott als Quellen der Kraft unserer Schwiche geschenkt hat. Er hat uns
nicht nur in der Taufe den Keim der Unsterblichkeit eingesenkt®®; um jedem
einzelnen die vollkommene Erlésung zuteil werden zu lassen, ,bestimmte
er (auch) heilbringende Gesetze, predigte allen die Bufie und teilte seinen
eigenen Leib und sein eigenes Blut aus“%. Diese organische Verbindung
von Sakramentalitdt und Aszese mag uns erneut bestitigen, daf} es Pala-
mas nicht um eine exzentrische Lehre, sondern um einen jedem Christen
offenstehenden Weg der ,Einiibung ins Christentum® ging.

IV. Wenn dein Auge lauter ist, wird dein ganzer Leib voll Licht sein

Was wir bisher von der Schau des Lichts gesagt haben, bezog sich mehr
auf die geistig-seelischen Krifte des Menschen; doch ihre Auswirkungen
erstrecken sich auch auf den Leib, und zwar schon hier auf Erden. Zwar
schauen allein die durch gottliche Einwirkung ,geistigen® Augen das Licht,
aber es bleibt nicht in der Seele eingeschlossen, sondern fliefit iiber auf den
Leib, erhellt und durchformt ihn, so wie auch in Christus Gottheit und
Menschheit sich durchdringen. Wer das leugnen wollte, miifite nach Pala-
mas folgerichtig auch die Auferstehung des Fleisches am Jiingsten Tage

81 Tr11,1,36;39;11,8,74; 1, 3, 19 u. a.

32 Immer wieder ist von der ,Nacktheit* und dem ,Schweigen® des Verstandes die Rede:
vgl. Syggrammata, herausg. v. B. Bobringskoy u. a., Thessalonich 1962, 249.

8 Hom 16, PG 151, Sp. 218 B.

$¢ Hom 5, PG 151, Sp. 64 D; wie die Eucharistie ihrerseits wiederum zur Lichtwerdung
des Menschen beitrigt, zeigt uns sehr schon eine Betrachtung des hl. Joh. Damascenus:
,Nahen wir ihm mit brennendem Verlangen und ... empfangen wir die gottliche Kohle,
damit das Feuer unseres Verlangens nach dem Empfang der glihenden Kohle unsere
Siinden verbrenne und unsere Herzen erleuchte, und wir durch den Austausch des gétt-
lichen Feuers entflammt werden und zu Gott eilen® (De fide orthod,, 1. 4, c. 13, PG 94,
1149 AB).



Gerhard Podskalsky 212

leugnen. Der Leib wird ,christusgestaltig“ss, seine Todverfallenheit ist
grundsatzlich schon aufgehoben. Zugleich hért er auf, in siindiger Begierde
dem Streben der Seele zu widerstehen, nachdem er ihrer Herrlichkeit und
Verwandlung teilhaftig geworden ist. Ahnlich der integren Harmonie des
paradiesischen Menschen, stehen das Wollen des Fleisches und das Wol-
len des Geistes, die Liebe zu den Geschopfen und die Liebe zu Gott nicht
mehr im Konflikt, sondern haben sich zu einer Liebe und einem Wollen
vereinigt. Das aber ist nur moglich, weil der Leib durch die Beherrschung
der Leidenschaften und die Kontrolle der entsprechenden physischen Funk-
tionen in die Vorbereitung der Schau miteinbezogen wurde.

Palamas wirft seinen Gegnern vor, nur mit der Schirfe des Verstandes
ohne begleitende Aszese, nur kraft der Abstraktion aus der kreatiirlich
gebrochenen Herrlichkeit des Schépfers in das gottliche Dunkel eintreten
zu wollen. Fehlt aber die ganzheitliche Vorbereitung, dann kann auch die
Erleuchtung nicht in der gottgewollten Weise erfolgen. Palamas hilt so-
wohl die kataphatische wie die apophatische’® Theologie fiir wertlos, so-
lange sie nicht mit einem ernsten aszetischen Bemiihen und langer Erfah-
rung im geistlichen Leben gepaart sind: eine rein intellektuelle Erlésung
gibt es nicht. Diese Einstellung steht im Einklang mit der inkarnatorischen
Struktur der Gnade, die in der Kirche, in den Sakramenten und vor allem
in jedem von ihr erfiilllten Menschen zeichenhaft sichtbar wird. Christus
hat von seinem Erléserhandeln niemals den Leib grundsitzlich ausgenom-
men (vgl. Menschwerdung, Wunderheilungen): das widerspriche dem
Schépferwillen Gottes, der Leib und Seele nach seinem Bild, dem Bild des
Gottmenschen Christus, geschaffen hat; der darum auch Leib und Seele
als unteilbare Ganzheit erlésen will, und zwar nicht in einem geschichts-
losen Jenseits, sondern hier und jetzt: ,Wer glaubt, hat das ewige Leben*
(Jo 6,47; vgl. auch 54). Die Umformung des Leibes, seine Vergottlichung
an jenem Tage deutet sich also jetzt schon an. In der ewigen Anschauung,
wenn wir Gott von Angesicht zu Angesicht schauen werden, dann wird auch
unser Leib ein ,geistiger“ Leib sein, die Einheit von Leib und Geist wird
zur Vollendung kommen, Gott wird ,alles in allem® sein.

In dieser unverkiirzten Anerkennung des Leibes und seiner Miterlssung
liegt wohl Palamas’ grofites Verdienst, das seine Theologie zu einer mo-
dernen ,Theologie der Welt macht. Denn sowohl in der Betonung der

3 Tr 11, 1, 10.

3 Schon Ps.-Dionysius unterschied diese beiden Wege der Gotteserkenntnis: die kata-
phatische Theologie versucht, positive Aussagen iiber Gott zu machen, die natiirlich immer
unvollkommen bleiben; die apophatische Th. will durch Negation und Transzendierung
alles Geschaffenen die unermefliche Erhabenheit Gottes schiitzen (vgl. die negative Theo-
logie bei Th. v. A.). Beide Wege stehen nicht unverbunden oder antinomisch nebenein-
ander, sondern der erste ist die Vorstufe des zweiten.



Gott ist Licht 213

erlosten Leiblichkeit des Menschen wie auch in der untrennbaren Ver-
knipfung von Inkarnation und Erleuchtung® iibertrifft Palamas seinen
vielzitierten Lehrer Ps.-Dionysius®, der durch den Mangel an christo-
logischer und damit geschichtlicher Grundlegung immer wieder in den
Zwiespalt zwischen nominalistischer und realistischer Auslegung geriet®®.
Anderseits steht Palamas der biblischen, jedem ontologischen Dualismus
von Licht und Finsternis abholden Auffassung des Alten und Neuen
Testaments nahe, nach der Licht weniger Erkenntnis als das von Gott ge-
schenkte Heil und Leben bedeutet, auf das sich der Mensch durch die
Beobachtung seiner Gebote vorbereitet®,

V. Die aktuelle Bedeutung der Theologie des Lichts

So ist es dem Licht gegeben, die Spannung zwischen Transzendenz und
Immanenz Gottes, von der wir am Anfang sprachen, immer wieder aus-
zugleichen. Das Licht ist ,,in“ der Welt, aber es ist nicht ,von“ der Welt:
darum kann es Bindeglied sein zwischen Gott und der Welkt.

Dariber hinaus aber dirften drei andere Merkmale der Theologie des
Palamas fur unsere Zeit von Bedeutung sein:

1. Palamas uberwindet endgultig die gnostische Leib- und Weltver-
flichtigung, indem er denLeib und alle geschaffenen Krifte in seine Aszese
und Mystik — beides gehort fiir ihn zusammen — miteinbezieht. 2. Er macht
die Mystik wieder allen Glaubigen zuginglich, indem er sie auf die fiir
jeden Christen geltenden Grundlagen stellt: Bufle, Bekehrung, Beobach-
tung der Gebote. Sie ist fiir ihn nicht nur Sache der Gebildeten oder der
wenigen Berufenen, denn ihr Ziel liegt nicht in einer hochsten Erkenntnis.
8. Und endlich beweist seine ausschlieflliche Bezugnahme auf das Tabor-
geschehen (sowie einige andere Stationen im Leben Christi), daf Erlosung
sich fir ihn nicht im Auswandern aus der Geschichte vollzieht, sondern in
der einfachen Bereitschaft, sich vom Heiligen Geist auf den Spuren des
Herrn und der Jinger fihren zu lassen.

37 Tr1, 8, 10; I11, 2, 25.

38 Auch Ps.-Dionysius wertet schon das Geschehen auf dem Tabor als typisches Gesche-
ben (neben andern): vgl. H. U. v. Balthasar, a.a. 0., 210; ebenso Maximus Confessor,
vgl. W. Vilker, Max. Conf. als Meister des geistlichen Lebens, Wiesbaden 1965, 359.

3 Vgl. Meyendorff, a. a. O., 287 {.

0 Vgl. Hempel, Die Lichtsymbolik im AT, in: Stud Gen 1960 (365-68); S. Aalen, Die
Begriffe ,Licht* und ,Finsternis“ im AT, im Spéatjudentum und im Rabbinismus, Oslo
1951, 65, 184, 201. — Zum Verhiltnis Theologie {= Erkenntnis) und Schau schreibt Pala-
mas: ,Die Theologie ist soweit entfernt von der Schau Gottes im Licht, so verschieden von
dem intimen Gesprach mit Gott, wie das Erkennen verschieden ist vom Besitzen; etwas
diber Gott zu sagen ist nicht dasselbe, wie ihm zu begegnen® (Tr I, 3, 42).



Gerhard Podskalsky 214

Damit ist die Lehre des Gregorios Palamas vom géttlichen Licht, das
auf dem Tabor als Zeichen der Neuschépfung aufleuchtet, auf das wir
deshalb Kérper und Geist hinordnen sollen, Ausdruck einer eminent
christlichen Wahrheit, nimlich des Glaubens an die Realitit der Auf-
erstehung und beginnenden Verkliarung der Welt durch und in Christus.
Von daher erscheint es durchaus glaubhaft, daf Palamas sein Leben mit
dem Ausruf beschlossen haben soll: ,In die Hohe! In die Hohe! Zum
Licht!“4,

Einige erstaunliche Parallelen zu diesen Gedanken, die doch immerhin
vor mehr als 600 Jahren niedergeschrieben wurden, finden sich in dem
Biichlein P. Teilhard de Chardins ,Lobgesang des Alls“42. Nur einige
Zitate seien darum hier angefiigt. In der Betrachtung , Die Messe iiber die
Welt* versucht Teilhard, die von ihm im Glauben geschaute Ausdehnung
der Konsekration iber die ganze Materie der Welt zu schildern: ,Im
Zentrum deiner (sc. Christi) Brust bemerke ich nichts anderes als einen
Glutofen; und je mehr ich dieses brennende Feuer ansehe, um so mehr
scheint es mir, daf} iiberall um es herum die Umrisse deines Leibes zer-
schmelzen, dafl sie iiber alles MaB hinaus grofer werden, bis ich in dir
keine anderen Ziige mehr erkenne als die Gestalt einer entflammten
Welt“?. Nicht eine pantheistische, zerstorerische Verschmelzung ist ge-
meint, sondern die Kriftigung und Vereinigung der Seelen, indem alles
Dunkle, Leere und Kalte aus ihnen verbannt wird und leuchtende Wirme
und Durchsichtigkeit an ihre Stelle treten. In der zweiten Betrachtung
»Christus in der Materie“ greift Teilbard ebenfalls auf die Taborverkli-
rung zuriick. Und er schaut, wie die weifle, lichte Hostie des MeBopfers
sich ausweitet auf die ganze Welt. Am Ende der Schépfung und Geschichte
wird dann Gott im Licht stehen, in dem Licht, das er der Welt geschenkt
hat und das nun zu ihm zuriickflutet, um sich auf ewig mit ihm zu vereinen.

Aber dies alles ist nicht Tat Gottes allein, es verlangt die Vorbereitung
und Mitarbeit des Menschen. Und so schreibt Teilhard: ,Ich reinige mein
Herz ohne Unterlaf, auf dafl mein Inneres unaufhérlich durchlissiger sei
fiir das Licht, das ich in mir barg“#,

#t Vgl. Cyprian Kern, Die Anthropologie des hl. G. P., Paris 1950 (russ.), 418.

2 Olten und Freiburg o. J.; vgl. auch J. H. Newman, Summe des christlichen Denkens,
Herder 1965, 180 und 182-84 (Christus-Licht).

4 Ebd., 37.

4 Ebd,, 63.





