
Gott ist Lidit 201 

gesagt. Und ebenso: wie man in einem gewissen Sinn immer gewußt hat, 
daß Gott immer größer ist als das, was das Geschöpf von ihm begreift, 
und dennoch diese unbegreifliche Größe Gottes des je größeren in gewis- 
sem Sinn etwas ist, das doch nur der Neuzeit angehört, aber so angehört, 
daß es bleibt - im selben Sinn hat man das, was im Wort von der •maior 
Dei gloria" ausgesagt ist, immer gewußt, obwohl es der Neuzeit angehört, 
aber so angehört, daß es bleibt. 

Gott ist Licht • Zur Gotteserfahrung 
in der griechischen Theologie und Mystik 

Gerhard Podskalsky SJ, Frankfurt am Main 

Gott ist, auch im Neuen Testament, derjenige, •der in unzugänglichem 
Licht wohnt". Er bleibt auch nach seiner Selbstoffenbarung in Christus der 
ganz Andere, dessen Gedanken himmelhoch erhaben sind über unserem 
Begreifen. Vieles an seiner Führung erscheint uns weiterhin rätselhaft, 
und wir können nur demütig unser Unvermögen eingestehen, über ihn 
und seine Absichten etwas auszusagen. 

Es ist derselbe Gott, von dem es heißt: •In ihm leben wir, weben wir 
und sind wir." Und: •Seine Liebe ist ausgegossen in unseren Herzen durch 
den Heiligen Geist, der uns geschenkt worden ist." Gottes Gegenwart, 
seine Nähe ist Wirklichkeit und kann uns als solche bewußt werden; es 
gibt die vertraute Gemeinschaft mit ihm hier auf Erden, in einem Leben 
des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, greifbar vor allem im Sakra- 
ment der Eucharistie. 

Diese Spannung in der christlichen Gotteserfahrung war immer schon 
vorhanden, aber sie ist in unserer Zeit verschärft gegeben, weil das Eben- 
bild Gottes, der Mensch, ein anderer geworden ist. Die Welt ist dem Men- 
schen nähergerückt, nicht nur die Dinge, auch die Mitmenschen; vor allem 
aber er selbst ist sich nähergekommen, hat mehr von seiner personalen 
Eigenart und ihrem Wert, aber auch von den dämonischen Mächten, die 
ihn ergreifen können, begriffen. Gott aber scheint entsprechend in immer 
größere Ferne gerückt zu sein, umgeben vom Schleier des Geheimnisses. 
Damit wächst notwendig die eingangs geschilderte Spannung, denn Gottes 
im Glauben erfahrene Nähe muß uns immer fragwürdiger werden, je 



Gerhard Podskalsky 202 

bedrückender wir anderseits seine Ferne erleben. So kommt letztlich die 
Frage auf uns zu, wie denn überhaupt noch Gotteserfahrung möglich sei, 
wenn sie nicht auf der Selbsterfahrung des Menschen aufbauen kann, weil 
beide Bereiche auseinandergefallen sind. 

Nun bleibt es zunächst einmal offen, ob Gott nicht auf neue Weise uns 
nahegerückt ist in unserer Welt. Es wäre ja möglich, daß nur wir ihn bis- 
her noch nicht dort erkannt haben bzw. erkennen konnten. Wie dem auch 
sei, sicher ist, daß Gott auch heute nur auf dem Untergrund des modernen 
Selbstverständnisses des Menschen erfahren werden kann. Jede andere 
sogenannte Gotteserfahrung wäre nur Ausfluß unfruchtbarer Innerlich- 
keit und geschichtslos abständiger Spekulation. - Doch keine Zeit ist so 
einmalig, daß sich nicht Momente einer früheren Epoche darin wieder- 
holten. Auch die Frage nach der Nähe und Ferne Gottes erhebt sich nicht 
zum ersten Mal; sie war schon einmal in besonderer Weise Gegenstand 
theologischen und spirituellen Bemühens: bei den griechischen Vätern. 
Sicher läßt sich die damalige Fragestellung und ihre Beantwortung nicht 
einfach auf unsere Zeit übertragen, aber einige ihrer Elemente könnten 
wahrscheinlich analog adaptiert werden. Dazu will der folgende Beitrag 
eine Hilfe bieten. 

I. Einige Vorbemerkungen zur griechischen Theologie des Lichts 

Stärker als die westliche Theologie sahen die griechischen Väter in Gott 
die dem Menschen undurchdringliche Dunkelheit. Doch diese Dunkelheit 
ist für sie zugleich Quelle nie verlöschenden Lichts. Beides gehört zusam- 
men: die Dunkelheit Gottes offenbart sich uns im Licht, und das Licht führt 
in die Erfahrung der göttlichen Dunkelheit. Das Licht ist also gleichsam 
das Tor, das Gott selbst dem Menschen zu sich geöffnet hat. Und so nimmt 
es nicht wunder, daß sich die griechische Theologie und Mystik1 vorzüglich 
dem Licht als dem Element des Göttlichen zuwendet, im Anschluß an das 
Evangelium des Johannes, für den das Licht •ein anschaulicher, in die 
Sprache des visuellen Erlebnisses übertragener Ausdruck für die Gegen- 
wart Gottes in der Welt und damit auch für das Wesen Gottes ist, wie es 
von den Menschen, die dafür aufgeschlossen sind, erlebt wird"2. Gleichsam 
als ,Vater der mittelalterlichen Lichtsymbolik' darf Ps.-Dionysius gelten. 
Er spricht vom •unermeßlichen und überreichen Ozean des göttlichen Lich- 
tes", •der für alle zur willigen Mitteilung ausgebreitet ist"3. Zugleich aber 

1 Die beiden Bereiche gehören im Osten enger zusammen als bei uns im Westen. Ver- 
gleiche VI. Lossky: Die mystische Theologie der morgenländischen Kirche, Graz 1961. 
2 E. Percy, Untersuchungen über den Ursprung der joh. Theologie, Lund 1939, 56. 
3 De cael. Hierarch., IX, § 3 (PG 3, 269 AG); De div. nom. 4 § 4 (PG 3, 697 D - 699 A). 



Gott ist Licht 203 

ist für ihn das Feuer Symbol der •überwesentlichen und gestaltlosen We- 
senheit"4 Gottes. Gott ist der, der sich in unsagbarer Fülle selbst besitzt 
und sich uns verhüllt - und gleicherweise der, der sich verschenkt und sich 
uns offenbart5. Zwischen diesen beiden Polen eingespannt bleibt die öst- 
liche Theologie des Lichts auch in den folgenden Jahrhunderten, bis sie 
im 14. Jahrhundert in dem Erzbischof von Thessaloniki, Gregorios Pala- 
mas, einen Höhepunkt und vorläufigen Abschluß findet6. 

Bevor wir uns jedoch der geistlichen Lehre des Palamas zuwenden, müs- 
sen wir zunächst nach dem offenbarungsmäßigen Ort des Lichts und der 
Schau im christlichen Leben fragen: Können wir so selbstverständlich 
Licht, Schau des Lichts, Erleuchtung als Elemente des Christentums be- 
zeichnen? Oder kommen damit im Grund vorchristliche, aus der griechisch- 
hellenistischen Kultur stammende Vorstellungen ins Spiel? Man hat mit 
Recht bemerkt, daß die biblische Religion •nicht auf das mystische Sehen, 
sondern auf das Glauben und Gehorchen" geht, daß sie •primär nicht 
Kundgabe göttlichen Wahrheitslichts, sondern Anruf und Tat Gottes am 
Menschen" sei7. Das Aufeinanderstoßen des griechisch-platonischen Gei- 
stes und des christlichen Glaubens sei somit auch Begegnung einer Licht- 
ideologie mit einer Wortideologie. 

Von dieser (negativen) Kontrastierung würde jedoch eine christliche 
Theologie und Mystik nur dann betroffen, wenn sie das Glauben durch 
das schauende Erkennen ablösen wollte, wenn für sie irdisch-leibliche 
Existenz und erhebende Schau in dialektischem Gegensatz stünden. Wir 
werden aber sehen, daß es Palamas in der Hervorhebung der Schau nicht 
um ein Erkenntnisproblem ging, sondern um die Frage der Erfahrbarkeit 
und Wirksamkeit der göttlichen Gnade für Seele und Leib des Men- 
schen8; einer Gnade, die die Menschen ,reinen Herzens' auf die Schau Got- 
tes hin, auf die personale Begegnung mit ihm in seinem uns zugekehrten 
Antlitz, dem verklärten Christus, erleuchtet. Das aber darf mit Recht als 
ein christliches Grundanliegen bezeichnet werden. 

Wenn wir eben nur Palamas nannten, so steht sein Name stellvertre- 
tend für eine große Schule von Mönchen und Mystikern: die Hesychasten9. 

4 De cael. Hierardi., XV, § 2 (PG 3, 329 AC). 5 De div. nom, II, § 7 (PG 3, 645 A). 
6 Nach dem Zweiten Weltkrieg hat in der griechischen und russischen Theologie ein star- 
kes Bemühen um den •Kirchenvater der orthodoxen Kirche" eingesetzt. 
7 Vgl. J. Ratzinger, Licht und Erleuchtung, in: Stud Gen 13 (1960), 377. 
8 Hierin hebt sich Palamas deutlich von seinem Meister Ps.-Dionysius ab, bei dem die 
spekulative Frage der Schau der Engel breiten Raum einnahm; für Palamas steht umge- 
kehrt der Mensch als Mit-Mensch Christi über den Engeln: vgl. J. Meyendorff, Introduc- 
tion ä Vetude de Gregoire Palamas, Paris 1959, 205 und 262-64. 
9 Hesychasmus ist eine im 12. J. nachweisbare, aber auf alte Mönchstradition (Sinai) 
zurückgehende Form der ostkirchlichen Mystik. Die Hauptübung der Hesychasten be- 
stand darin, den Atem möglichst lange anzuhalten und, mit dem Kinn auf der Brust, 



Gerhard Podskalsky 204 

Lange Zeit lebte Palamas unauffällig unter ihnen, bis er, durch äußere 
Umstände provoziert, zu ihrem theologischen Führer wurde; doch sind 
viele der in seinem System grundgelegten Gedanken - gerade im Bereich 
der Christusmystik - deutlicher von seinem Schüler, Nikolaus Cabasilas 
(t 1371), ausgesprochen worden. Trotzdem müssen wir uns hier auf ihn 
und sein Werk beschränken. 

Gregorios Palamas, etwa 1296 in Konstantinopel geboren, trat mit 
22 Jahren in das Athoskloster Batopedion ein und wurde dort von seinem 
Lehrer Gregorios Sinaites in die geistliche Methode des Hesychasmus ein- 
geführt. Die im Zentrum dieser Methode stehende Schau des ungeschaf- 
fenen Taborlichtes entfachte jedoch eine heftige Kontroverse zwischen dem 
Mönch Barlaam und Gregorios Palamas. Barlaam bezichtigte die Athos- 
mönche einer falschen, den Messalianern10 nahestehenden Mystik. Pala- 
mas antwortete im Sinne einer theologischen Rechtfertigung mit seiner 
berühmt gewordenen Unterscheidung zwischen Gottes Wesen, das immer 
unerkennbar bleibe, und den göttlichen Energien, darunter das Licht, die 
zwar mit dem Wesen in unlösbarer Verbindung stünden, aber dennoch 
in die Welt hineinwirkten11. Kernpunkt der Diskussion aber war letztlich 
die Frage, inwieweit eine rein rational-syllogistisch arbeitende Theologie 
(Barlaam) berechtigt sei, bzw. ob nicht notwendig Theologie, Aszese und 
Mystik zu einer fruchtbaren Einheit verbunden werden müßten. Es ist die 
Frage nach der lebendigen Einheit von Wissenschaft und Glaube, die 
Palamas zu einer bemerkenswert biblisch-patristischen Theologie und 
Spiritualität führte. Sie soll das Thema unserer Betrachtung sein. 

den Blick auf die Leibesmitte gerichtet, unaufhörlich das Jesusgebet (Herr Jesus Christus, 
erbarme dich meiner!) zu wiederholen. Diese Übung führt - so die östliche Überlieferung 
- schließlich zur Ruhe (Hesychia) und zur Schau des unerschaffenen Lichtes Gottes, das 
Christus auf dem Berge Tabor umstrahlte. Als Vorbedingung der Schau gilt strenge 
Aszese. Zum Hauptvertreter (nicht Begründer!) wurde Gregorios Palamas, indem er durch 
die Unterscheidung zwischen dem Wesen und den Tätigkeiten (= Energien) Gottes der 
Methode die theologische Grundlage gab. 1351 wurde sie gegen alle Angriffe offiziell 
von der orthodoxen Kirche angenommen. Zentrum des H. blieb der Athos; von dort 
breitete er sich auch auf die slawischen Länder aus und kam in Rußland zu neuer Blüte 
(vgl. A. M. Amann, Die Gottesschau im palamitischen Hesychasmus, Würzburg 1938). 
10 M. nannte sich eine Sekte, die als wesentliche Eigenschaft der Gnade deren Fühlbarkeit 
ansah. Sie verstanden das Bibelwort •Die Gedanken kommen aus dem Herzen" falsch und 
meinten, solange noch böse Gedanken oder auch nur Versuchungen dazu aus ihrem Herzen 
aufstiegen, wohne der Geist auch nach der Taufe noch nicht in ihnen. War die Gnade 
aber einmal fühlbar geworden, dann konnte sie nicht mehr verlorengehen. So war ihr 
Ziel eine mit den körperlichen Sinnen wahrnehmbare Gottesschau. - Dagegen erkannte 
der Hesychasmus immer die Notwendigkeit und Wirksamkeit der Sakramente an, achtete 
den geistlichen Führer hoch und lehnte die Idee einer irdischen Vollendung ab. 
11 Zu der jahrhundertealten, ost-westlichen Kontroverse um das Problem der ungeschaffe- 
nen Energien, das hier nicht dargestellt werden kann vgl. etwa das Buch von VI. Lossky, 
Die Schau Gottes, Zürich 1964, das sich sehr um Einfühlung und Verständnis bemüht. 



Gott ist Licht 205 

II. Licht vom Licht: Das Wesen Gottes und seine Energien 

Palamas ist tief beeindruckt von der Erscheinung des Herrn auf dem Tabor. 
Während Moses auf dem Berg nur äußerlich vom Lichtstrahl Gottes ge- 
troffen wurde, hat das Kommen Christi eine innere Erleuchtung in den 
Herzen der Jünger ermöglicht12, hat es den Schleier, der durch die Sünde 
Adams vor unser geistiges Auge gelegt wurde, hinweggenommen, um uns 
wieder unmittelbaren Zugang zu Gott zu gewähren. Was auf Tabor geschah, 
daß nämlich die Jünger nicht nur ein äußeres, geschaffenes, sondern das 
ungeschaffene, göttliche Licht, die Herrlichkeit Gottes selbst erblicken 
durften, ist zu einem bleibenden Angebot Gottes auch an uns geworden 
und wird am Ende der Zeiten vollendet werden. •Da die Verklärung des 
Herrn auf Tabor ein Vorspiel der sichtbaren Erscheinung Gottes in der 
Herrlichkeit war, die noch kommen wird, da die Apostel für würdig befun- 
den wurden, diese mit den Augen ihres Leibes zu schauen, warum sollten 
die, die ihr Herz gereinigt haben, nicht mit den Augen ihrer Seele das 
Vorspiel und Unterpfand seiner vergeistigten Erscheinung sehen?"13 Die 
Gläubigen unserer Zeit stehen ja dem Herrn innerlich noch näher als die 
Jünger damals, da sie durch den Empfang seines Leibes ein Fleisch mit 
Christus geworden sind: •Wie würde er nicht die erleuchten, die würdig 
am göttlichen Licht seines Leibes, der in uns ist, teilhaben, indem er ihre 
Seele erleuchtet, wie er die Leiber seiner Jünger auf dem Tabor erleuch- 
tete? Denn damals war sein Leib, Quelle des Lichtes der Gnade, noch nicht 
mit unseren Leibern vereinigt: er erleuchtete äußerlich die, die ihm würdig 
nahten und gab seine Erleuchtung in die Seele mittels der sinnlichen 
Augen; aber heute, nachdem er mit uns vermischt(!) ist und in uns lebt, 
erleuchtet er die Seele von innen her"14. 

Wie ist eine solche Erleuchtung, von seiten Gottes und von unserer Seite 
aus überhaupt möglich geworden? 

1) Von Seiten Gottes, weil Christus uns seine Offenbarung in der •Ver- 
klärung" und durch sie gegeben hat: Er, als der ersterleuchtete Abglanz 
des Vaters, gab uns das Licht, das natürliche Symbol der Gottheit, und 
zugleich doch mehr als Symbol, nämlich als eine auf die ewige Schau hin 
umwandelnde Wirklichkeit15. Er konnte das tun, weil er das Licht nicht 
nur bringt oder verkündigt, sondern selbst das Licht ist. Was wir jedoch 
von Christus empfangen, ist nicht die Fülle (oder das Wesen) Gottes: er 

18 Defense des saints hesychastes, 6d. J. Meyendorff, Louvain 1959 (2 vol.). - Enthält 
griech. Text mit französ. Übersetzung; hier zitiert nach Triaden: Tr I, 3, 6-7. 
18 Tr. I, 3, 38; vgl. auch I, 3, 43. 
14 Ebd.; vgl. auch Tr III, 1,12. 
15 Tr II, 3, 20. 



Gerhard Podskalsky 206 

allein kann sie fassen; wir haben nur von seiner Fülle empfangen. Das 
meint die Unterscheidung zwischen dem Wesen Gottes, der •in unzugäng- 
lichem Licht wohnt", und den Energien, dem Licht, •das in diese Welt ge- 
kommen ist": dieses Licht nicht als göttlich anzuerkennen, käme einer 
Leugnung Gottes gleich16. Denn dieses Licht ist kein Privileg einzelner Aus- 
erwählter, sondern die grundsätzlich allen in Christus offenstehende Liebe 
Gottes, die der Heilige Geist denen zuwendet, die sich dazu bereitet haben. 
Der Heilige Geist macht das verborgen anwesende Licht sichtbar. Ist Chri- 
stus somit der heilstheologische Grund unserer ,Lichtwerdung', so ist die 
schrittweise Enthüllung und Durchsetzung dieses Lichtes das Werk des 
Geistes. 

Das Licht selbst läßt sich in seinem Wesen und in seinen Auswirkun- 
gen beschreiben. Hier geht es zunächst um das erstere, und das ist nichts 
anderes als der Inbegriff des göttlichen Einwirkens in der erlösten 
Welt. Palamas nennt eine Fülle von Synonymen: Licht = Leben = Geist 
= Gottheit = unsagbare Erleuchtung17. Dabei ist immer zu bedenken, 

daß diese Begriffe in einem wesentlich höheren Sinn zu verstehen sind 
als in jeder möglichen irdischen Verwendung. Licht ist Gnade, jedoch 
nicht als sachhafte Teilhabe an göttlicher Substanz, sondern als Vor- 
bereitung und Beginn einer personalen Begegnung mit Gott in seinem 
Tun, die in eine allmähliche Umformung unseres Ich und in Einigung 
mit ihm münden muß. - Vielleicht treffen darum die folgenden Um- 
schreibungen - denn ein Einfangen der ganzen Bedeutungsfülle in die 
notwendig unzulänglichen menschlichen Begriffe ist unmöglich - das 
Wesen des Lichtes noch besser, indem sie es als einen uns umgebenden 
•Raum" bezeichnen, der jedoch zugleich die darin verborgene Anwe- 
senheit Gottes mitaussagt: Licht = Theophanie = Reich Gottes bzw. 
Schönheit des Himmelreiches = Zuversicht wirkende Gegenwart der 
zukünftigen Güter = Symbol der Theologie, das den Menschen selbst 
zum ,lichtförmigen Symbol' macht. Unter ,Symbol der Theologie' 
(= Einheit von intellektueller und mystischer Gotteserfahrung) ist da- 
bei nicht ein ohnmächtiges, willkürliches Zeichen zu verstehen, vielmehr 
der wirksame Anreiz und Ermöglichungsgrund jedes Wissens und jeder 
Erfahrung von Gott, der beide Wege zu einer Einheit verbindet. - In 
modernen, der westlichen Theologie entnommenen Begriffen könnte 
man in diesem (letzteren) Sinn das Licht dem übernatürliclien Existen- 
tial gleichsetzen, jenem universalen Heilsangebot Gottes, das vorgängig 
zu der persönlich angeeigneten Rechtfertigung des einzelnen durch 
Christus unwiderruflich in die Welt gekommen ist: mit dem Unter- 

1S Tr III, 3, 6. 
17 TrIII, 1,9. 



Gott ist Lidit 207 

schied, daß ,Licht' als biblisch-anschaulicher Begriff uns viel unmittel- 
barer anspricht. Doch zugleich ist Licht auch mehr als nur Heilsangebot; 
es gehört zumHeil selbst (vgl. •ReichGottes", •Theophanie" usw.) - was 
wir als geschaffene bzw. ungeschaffene Gnade bezeichnen, die hinüber- 
führt in das ewige Licht des Himmelreiches. 

So  ist  das Licht  für Palamas  ein vielschichtiger Begriff,  der jedoch 
jederzeit auf die personelle Begegnung mit Christus bezogen bleibt und 
eine Fülle von ekklesiologischen, eschatologischen, und anderen Bezügen 
mitaussagt. 

2) Doch wie können wir, von uns aus, diese Kraft innerlich aufnehmen? 
•Ebensowenig, wie man das Feuer sehen kann, wenn es weder Stoff gibt 
noch ein sinnliches Organ, das seine Lichtenergie aufnimmt, kann man 
auch die Vergöttlichung schauen, wenn kein für das Erscheinen Gottes 
bereiter Stoff vorhanden ist. Aber wenn sie einen passenden Stoff ergreift, 
der frei ist von allem Schleier - jede gereinigte Vernunftnatur, die nicht 
den Schleier verschiedener Sünden trägt -, dann wird sie selbst sichtbar 
wie ein geistiges Licht, oder besser: sie formt diese Wesen um in geistiges 
Licht"18. Das bedeutet, daß wir ganz, mit allen unseren sinnlich-geistigen 
Fähigkeiten, in Licht umgewandelt werden müssen, wenn wir das göttliche 
Licht aufnehmen wollen. Bevor das Licht zum Gegenstand des Schauens 
werden kann, muß es zuerst Organ des Schauens geworden sein, indem es 
unseren Leib und Geist innerlich durchleuchtet hat. Das aber geschieht 
durch den Empfang der Gnade (= Licht) und die sich anschließende Reini- 
gung. 

Der Weg des Menschen umfaßt also drei Stufen: das in der Taufe ge- 
schenkte Licht - die Reinigung vom verbliebenen Dunkel (Leidenschaften) 
- Schau des Lichts oder allmählich fortschreitende Erleuchtung (= Ver- 
göttlichung)19. Die diese Stufen erstiegen haben, werden dann leuchten 
wie viele an einem Licht entzündete Fackeln20. Doch ist damit nicht 
der Himmel auf die Erde herabgezogen. Es gibt eine unüberschreitbare 
Grenze zwischen der Schau auf Erden und der Schau in der eschatologi- 
schen Vollendung: was hier nur vorübergehend dem vom Licht der Gnade 
durchdrungenen Auge des Geistes vorbehalten ist und nur wenigen Aus- 
erwählten (den Jüngern) für einen Augenblick auch sinnlich schaubar dar- 
geboten wurde, wird dort der Einheit von Leib und Seele, die lichtdurch- 
lässig geworden ist wie reines Glas, als dauernde und unverlierbare Theo- 
phanie geschenkt sein. 

18 Tr III, 1, 34. 
19 Tr III, 3, 13; vgl. auch H. U. v. Balthasar, Dionysius, in: Herrlichkeit, II, Einsiedeln 
1962, 200 f. 
20 Theophanes, PG 150, Sp. 940 D. 



Gerhard Podskalsky 208 

III. . .. das jeden erleuchtet: Die Schau des Lichts 

Bisher haben wir mehr vom Wesen des Lichts gesprochen als von seinen 
Auswirkungen. So müssen wir noch genauer fragen, was denn diese Schau 
oder besser Erfahrung des Lichts eigentlich sei. Schon aus dem, was wir 
bisher betrachtet haben, erhebt sich die Vermutung, daß mit der Schau 
nicht irgendein partieller Vorgang des christlichen Lebens gemeint sein 
kann. 
1. Tatsächlich betont Palamas immer wieder, daß er keineswegs Schauen 
mit Erkennen gleichgesetzt wissen will. Wenn auch die Erfahrung des 
Lichts immer gewisse Erkenntnis nach sich ziehe, so übersteige sie diese 
doch wesentlich, denn sie allein verschaffe dem Christen die •Vollkom- 
menheit, die ihm hier auf Erden erreichbar ist, die nicht.. . von einer 
Tätigkeit der Vernunft herrührt, sondern Auswirkung der Offenbarung 
und Gnade des Heiligen Geistes ist"21. Erfahrung des Lichts ist also ein 
menschlicher Grundakt und zugleich der Brennpunkt einer unmittelbaren 
gottmenschlichen Begegnung. Sie ist das ganzheitliche Innewerden eines 
fortschreitenden Prozesses und zugleich dieser Prozeß selbst. Ganzheitlich 
darum, weil sie die Einzelfähigkeiten des Menschen, sinnliche und geistige 
Erkenntnis, übersteigt, ohne sie aufzuheben: der ganze Mensch, mit all 
seinen natürlichen Kräften, ist in der Nähe Gottes gerückt; die Kluft zwi- 
schen Gott und Mensch ist überbrückt durch die Macht des göttlichen 
Erbarmens. 
2. Auch hier gebraucht Palamas eine Vielzahl von deutenden Bildern, 
um das Wesen der Gottesschau auszudrücken. Es ist ein •Stehen im 
Licht"22: der Mensch sieht gleichsam eine riesige Sonne, größer als das All; 
und in der Mitte steht er selbst, ganz in Auge verwandelt. Er fühlt sich 
geborgen und getragen von diesem Licht, ohne in ihm oder durch es hin- 
durch Einzelheiten zu erkennen. Das Schauen ist ein •Erleiden des Gött- 
lichen"23, das nur die Sehnsucht weckt, immer mehr davon in sich aufzu- 
nehmen und mit ihm eins zu werden. Es ist die Einwohnung Gottes, der 
Eintritt in das göttliche Dunkel, gleich dem Moses (Ex 33 f.), das sich 
jedoch, je länger man darin verweilt, immer mehr als Überfülle des Lichts 
erweist24. Es bewirkt die vollkommene Schau unseres Selbst, wobei sich 
Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis immer gegenseitig bedingen. Es ist 
die Befestigung der in der Taufe erworbenen Sohnschaft und darum immer 
auf Wachstum angelegt, und zugleich die vollkommene Erkenntnis der 
Heiligen Schrift. 

21 Tr I, 3, 10; vgl. auch Tr I, 3, 43. 
22 Tr I, 3, 21. 
23 Tr II, 2, 12. ** Tr II, 3, 51; II, 3, 55. 



Gott ist Lieht 209 

a) Lassen wir die Vergleiche in dieser Reihenfolge an uns vorüber- 
ziehen, so wird die eigentliche Intention des Palamas deutlich: von den 
der Tradition entnommenen, eher passiv als aktiv ausdeutenden Bil- 
dern (Stehen, Erleiden, Wohnen) spitzt sich die Aussage zu auf das 
Wachsen in der Tauf gnade (= Hineinnahme in Tod und Auferstehung 
Christi) und die Erkenntnis der Heiligen Schrift (= Glaube und Liebe 
zum menschgewordenen Christus). Das aber bedeutet, daß Schauen dem 
wachsenden Einswerden mit Christus, dem mystischen Nacherleben 
seiner Heilstaten, kurz seiner Nachfolge gleichkommt. Diese beginnt 
mit der Taufe und faltet die dort zeichenhaft vollzogene Hineinnahme 
in Christi Tod, Auferstehung und Verklärung über das ganze Leben 
des Christen aus. Sie führt abwechselnd durch Licht und Dunkel, jedoch 
immer so, daß das Dunkel nur eine vorübergehende Erscheinungsform 
und Vorstufe des endgültigen Lichtes ist; denn trotz aller noch ausste- 
hender Stürme, Versuchungen und Rückschläge hat das Licht die Fin- 
sternis doch schon grundsätzlich besiegt. 
b) Wie die Nachfolge Christi in der Spannung zwischen Verheißung 
und Erfüllung steht, so auch der Glaube. Es ist darum nur folgerichtig, 
wenn Palamas mehrmals Schauen und Glauben ineins sieht. Der 
Glaube ist in gewisser Weise auch •eine Schau unseres Herzens, die 
alle Empfindung und Einsicht übersteigt, denn er übersteigt alle geisti- 
gen Fähigkeiten unserer Seele. Ich nenne hier Glaube nicht das recht- 
gläubige Bekenntnis, sondern die Tatsache, unerschütterlich diesem Be- 
kenntnis und den Verheißungen Gottes treu zu bleiben"25. Schau oder 
Erfahrung des Lichts und Glaube wären dann nur zwei Ausdrucks- 
weisen der einen Grundentscheidung für Christus, die unser Einswer- 
den mit ihm, der unaussprechlichen Wahrheit und dem unfaßbaren 
Licht, anzielt. Denn mystische Erfahrung kann ja hier auf Erden nur im 
Raum des Glaubens geschehen, weil sie immer .Erkenntnis' vermittelt, 
die alle Erkenntnis transzendiert (Eph 3, 19): so ist sie immer das gott- 
geschenkte Durchleiden der im Glauben umfaßten Wahrheit. 

3. Daß es sich bei der Erfahrung des Lichts um einen grundlegenden 
Vollzug des christlichen Lebens handelt, ergibt sich schließlich daraus, daß 
Palamas die Reinigung als notwendige Vorstufe des Schauens sehr stark 
betont. Unter Reinigung ist die Reinigung des Geistes zu verstehen, mit 
dem Ziel, daß der Mensch mehr und mehr für das göttliche Gnadenlicht 
offen wird. Sie geschieht in mehreren Phasen. Am Anfang des Weges steht 
die Taufe, der die bewußte Abkehr vom Bösen und die Reinigung des 

25 Tr II, 3, 40; ein interessanter Hinweis auf das gleidigesdialtete Wachstum von Glaube 
und Licht findet sich auch in einem Brief Teilhards: vgl. H. de Lubac, La pensee reli- 
gieuse du Pere Pierre Teilhard de Chardin, 353 f. 



Gerhard Podskalsky 210 

Geistes in der Zerknirschung folgen muß. Um die so allmählich gewon- 
nene Apatheia, die innere Ausgewogenheit gegenüber allen äußeren An- 
fechtungen, zu erhalten, und jeder erneuten Flucht vor sich selbst vor- 
zubeugen, empfiehlt Palamas - gemäß der Lehre des Hesychasmus28 - eine 
bestimmte Regelmäßigkeit des Atmens, wobei der Atem zwischen dem 
Ein- und Ausatmen immer ein wenig angehalten werden soll27. So wird 
mit Gottes Hilfe - diese ist in jeder Phase unersetzlich - langsam eine 
tiefe Ruhe in Leib und Geist einziehen, die das Gebet, die Atmosphäre der 
Erleuchtung, erleichtert28. Die letzte Stufe hin zur Schau bildet die Ekstase, 
das im Gebet und Geheiß Gottes geschehende Heraustreten aus sich selbst, 
die Loslösung von allen natürlichen Kräften und Empfindungen, um sich 
ganz der Führung des Heiligen Geistes zu überlassen. So beginnt die Rei- 
nigung zwar mit dem Finden des eigenen Ich, aber nicht, um es für sich zu 
besitzen, sondern um es mit göttlichem Licht erfüllen zu lassen. 
4. Wie läßt sich diese Erfahrung nun dem subjektiven Erleben nach 
kennzeichnen? Es ist zunächst eine Erfahrung der Freude, des •glücklich- 
sten Schicksals"29, das Verkosten einer frohmachenden Speise. Und zwar 
zielt die Schau des Lichts auf den ganzen Menschen, auf seinen Leib und 
seine Seele, die Wohnstätte Gottes: darum wird sie durchscheinend, auf 
Gott hin und auch auf sich selbst. Und je länger die Schau Gottes anhält, 
um so mehr verfestigt sich dieser Zustand. Der Vergleich mit der Geistig- 
keit der Engel30 will uns heute nicht mehr so recht passen, vor allem, da 
wir darüber positiv wenig ausmachen können. Richtig dagegen ist, daß sich 
die ge-lichtete Seele von einer unablässigen Bewegung zu Gott hin ergrif- 
fen fühlt, zum vertrauten Gespräch mit Gott in je größerer Liebe. In die- 
sem Sinn wird die Schau empfunden als ein dauerndes Geben und Neh- 
men, nicht etwa als ein schmerzlicher Verzicht. Der Mensch fühlt sich seiner 
natürlichen Kräfte nicht beraubt, aber enthoben. Diese tatsächlich erfolgte 
Verwandlung und Angleichung an den verklärten Christus bewirkt zu- 
gleich, daß sich eine neue, zwischenmenschliche Einigung der Erleuchteten 
bildet, jener über die eigene Erkenntnis hinaus von Gott •Erkannten" und 
in Christus zu Söhnen und Brüdern Erhobenen. Palamas macht also wirk- 
lich Ernst mit der alten christlichen Wahrheit, daß in der Taufe der Keim 
der Unsterblichkeit in den Menschen eingepflanzt wurde. 

2« Vgl. Anm. 9. 
27 Tr I, 2, 7 f. 
ss Man hat die Hesydiasten deshalb als •Nabelbeschauer" verspottet; doch zu Unrecht. Es 
liegt keine •Technisierung der Mystik" vor. Denn auch Ignatius von Loyola nimmt die 
Körperhaltung in die Psychologie des Gebetes mithinein, wenngleich er dem einzelnen 
noch mehr individuellen Spielraum läßt als die hesychastische •Methode" (vgl. I. Haus- 
herr, Les exercices spirituelles de S. Ignace et la mithode d'oraison hesychastique, in: 
OCP20 [1954], 1-26). 
" Tr III, 1, 10.        3» Tr I, 3, 4. 



Gott ist Licht 211 

5. Fragen wir nach der Triebkraft dieses Prozesses im Menschen, so 
finden wir nicht etwa wie bei Maximus Confessor das intellektuelle Feuer, 
das verzehrende Verlangen des Geistes nach der vollkommenen Erkennt- 
nis, sondern ganz schlicht: die Beobachtung der Gebote31. Der in Liebe 
geübte Gehorsam gegenüber Gottes Satzungen führt letztlich zur Eini- 
gung mit ihrem Urheber; er schenkt Reinigung, Parousie und Erscheinung 
Gottes. Indem so die demütige Unterwerfung unter Gottes erhabenen 
Willen das letzte Motiv der Reinigung ist, wird der Abstand zur Lehre 
der Gnosis, etwa bei Evagrius, deutlich. 
6. Da aber, wie wir sahen, die Erfahrung des Lichts nicht mit Erkenntnis 
gleichgesetzt werden darf32 und der Mensch auf Erden den Weg der Reini- 
gung nie endgültig durchschreiten kann, so ist immer wieder ein Rückfall 
in Irrtum und Sünde möglich. Hier liegt die Bedeutung der Sakramente, 
die Gott als Quellen der Kraft unserer Schwäche geschenkt hat. Er hat uns 
nicht nur in der Taufe den Keim der Unsterblichkeit eingesenkt33; um jedem 
einzelnen die vollkommene Erlösung zuteil werden zu lassen, •bestimmte 
er (auch) heilbringende Gesetze, predigte allen die Buße und teilte seinen 
eigenen Leib und sein eigenes Blut aus"34. Diese organische Verbindung 
von Sakramentalität und Aszese mag uns erneut bestätigen, daß es Pala- 
mas nicht um eine exzentrische Lehre, sondern um einen jedem Christen 
offenstehenden Weg der •Einübung ins Christentum" ging. 

IV. Wenn dein Auge lauter ist, wird dein ganzer Leib voll Licht sein 

Was wir bisher von der Schau des Lichts gesagt haben, bezog sich mehr 
auf die geistig-seelischen Kräfte des Menschen; doch ihre Auswirkungen 
erstrecken sich auch auf den Leib, und zwar schon hier auf Erden. Zwar 
schauen allein die durch göttliche Einwirkung •geistigen" Augen das Licht, 
aber es bleibt nicht in der Seele eingeschlossen, sondern fließt über auf den 
Leib, erhellt und durchformt ihn, so wie auch in Christus Gottheit und 
Menschheit sich durchdringen. Wer das leugnen wollte, müßte nach Pala- 
mas folgerichtig auch die Auferstehung des Fleisches am Jüngsten Tage 

»» Tr II, 1, 36; 39; II, 3, 74; I, 3, 19 u. a. 
32 Immer wieder ist von der •Nacktheit" und dem •Schweigen" des Verstandes die Rede: 
vgl. Syggrammata, herausg. v. B. Bobringskoy u. a., Thessalonich 1962, 249. 
83 Homl6, PGl51,Sp.213B. 
34 Hom 5, PG 151, Sp. 64 D; wie die Eucharistie ihrerseits wiederum zur Liditwerdung 
des Menschen beiträgt, zeigt uns sehr schön eine Betrachtung des hl. Joh. Damascenus: 
•Nahen wir ihm mit brennendem Verlangen und ... empfangen wir die göttliche Kohle, 
damit das Feuer unseres Verlangens nach dem Empfang der glühenden Kohle unsere 
Sünden verbrenne und unsere Herzen erleuchte, und wir durch den Austausch des gött- 
lichen Feuers entflammt werden und zu Gott eilen" (De fide orthod., 1. 4, c. 13, PG 94, 
1149 AB). 



Gerhard Podskalsky 212 

leugnen. Der Leib wird •christusgestaltig"35, seine Todverfallenheit ist 
grundsätzlich schon aufgehoben. Zugleich hört er auf, in sündiger Begierde 
dem Streben der Seele zu widerstehen, nachdem er ihrer Herrlichkeit und 
Verwandlung teilhaftig geworden ist. Ähnlich der integren Harmonie des 
paradiesischen Menschen, stehen das Wollen des Fleisches und das Wol- 
len des Geistes, die Liebe zu den Geschöpfen und die Liebe zu Gott nicht 
mehr im Konflikt, sondern haben sich zu einer Liebe und einem Wollen 
vereinigt. Das aber ist nur möglich, weil der Leib durch die Beherrschung 
der Leidenschaften und die Kontrolle der entsprechenden physischen Funk- 
tionen in die Vorbereitung der Schau miteinbezogen wurde. 

Palamas wirft seinen Gegnern vor, nur mit der Schärfe des Verstandes 
ohne begleitende Aszese, nur kraft der Abstraktion aus der kreatürlich 
gebrochenen Herrlichkeit des Schöpfers in das göttliche Dunkel eintreten 
zu wollen. Fehlt aber die ganzheitliche Vorbereitung, dann kann auch die 
Erleuchtung nicht in der gottgewollten Weise erfolgen. Palamas hält so- 
wohl die kataphatische wie die apophatische36 Theologie für wertlos, so- 
lange sie nicht mit einem ernsten aszetischen Bemühen und langer Erfah- 
rung im geistlichen Leben gepaart sind: eine rein intellektuelle Erlösung 
gibt es nicht. Diese Einstellung steht im Einklang mit der inkarnatorischen 
Struktur der Gnade, die in der Kirche, in den Sakramenten und vor allem 
in jedem von ihr erfüllten Menschen zeichenhaft sichtbar wird. Christus 
hat von seinem Erlöserhandeln niemals den Leib grundsätzlich ausgenom- 
men (vgl. Menschwerdung, Wunderheilungen): das widerspräche dem 
Schöpferwillen Gottes, der Leib und Seele nach seinem Bild, dem Bild des 
Gottmenschen Christus, geschaffen hat; der darum auch Leib und Seele 
als unteilbare Ganzheit erlösen will, und zwar nicht in einem geschichts- 
losen Jenseits, sondern hier und jetzt: •Wer glaubt, hat das ewige Leben" 
(Jo 6,47; vgl. auch 54). Die Umformung des Leibes, seine Vergöttlichung 
an jenem Tage deutet sich also jetzt schon an. In der ewigen Anschauung, 
wenn wir Gott von Angesicht zu Angesicht schauen werden, dann wird auch 
unser Leib ein •geistiger" Leib sein, die Einheit von Leib und Geist wird 
zur Vollendung kommen, Gott wird •alles in allem" sein. 

In dieser unverkürzten Anerkennung des Leibes und seiner Miterlösung 
liegt wohl Palamas' größtes Verdienst, das seine Theologie zu einer mo- 
dernen .Theologie der Welt' macht. Denn sowohl in der Betonung der 

35 TrIII, 1, 10. 
36 Schon Ps.-Dionysius unterschied diese beiden Wege der Gotteserkenntnis: die kata- 
phatische Theologie versucht, positive Aussagen über Gott zu machen, die natürlich immer 
unvollkommen bleiben; die apophatische Th. will durch Negation und Transzendierung 
alles Geschaffenen die unermeßliche Erhabenheit Gottes schützen (vgl. die negative Theo- 
logie bei Th. v. A.). Beide Wege stehen nicht unverbunden oder antinomisch nebenein- 
ander, sondern der erste ist die Vorstufe des zweiten. 



Gott ist Licht 213 

erlösten Leiblichkeit des Menschen wie auch in der untrennbaren Ver- 
knüpfung von Inkarnation und Erleuchtung87 übertrifft Palamas seinen 
vielzitierten Lehrer Ps.-Dionysius38, der durch den Mangel an christo- 
logischer und damit geschichtlicher Grundlegung immer wieder in den 
Zwiespalt zwischen nominalistischer und realistischer Auslegung geriet39. 
Anderseits steht Palamas der biblischen, jedem ontologischen Dualismus 
von Licht und Finsternis abholden Auffassung des Alten und Neuen 
Testaments nahe, nach der Licht weniger Erkenntnis als das von Gott ge- 
schenkte Heil und Leben bedeutet, auf das sich der Mensch durch die 
Beobachtung seiner Gebote vorbereitet40. 

V. Die aktuelle Bedeutung der Theologie des Lichts 

So ist es dem Licht gegeben, die Spannung zwischen Transzendenz und 
Immanenz Gottes, von der wir am Anfang sprachen, immer wieder aus- 
zugleichen. Das Licht ist •in" der Welt, aber es ist nicht •von" der Welt: 
darum kann es Bindeglied sein zwischen Gott und der Welt. 

Darüber hinaus aber dürften drei andere Merkmale der Theologie des 
Palamas für unsere Zeit von Bedeutung sein: 

1. Palamas überwindet endgültig die gnostische Leib- und Weltver- 
flüchtigung, indem er den Leib und alle geschaffenen Kräfte in seine Aszese 
und Mystik - beides gehört für ihn zusammen - miteinbezieht. 2. Er macht 
die Mystik wieder allen Gläubigen zugänglich, indem er sie auf die für 
jeden Christen geltenden Grundlagen stellt: Buße, Bekehrung, Beobach- 
tung der Gebote. Sie ist für ihn nicht nur Sache der Gebildeten oder der 
wenigen Berufenen, denn ihr Ziel liegt nicht in einer höchsten Erkenntnis. 
3. Und endlich beweist seine ausschließliche Bezugnahme auf das Tabor- 
geschehen (sowie einige andere Stationen im Leben Christi), daß Erlösung 
sich für ihn nicht im Auswandern aus der Geschichte vollzieht, sondern in 
der einfachen Bereitschaft, sich vom Heiligen Geist auf den Spuren des 
Herrn und der Jünger führen zu lassen. 

37 Tr 1,3,10; III, 2, 25. 
38 Auch Ps.-Dionysius wertet schon das Geschehen auf dem Tabor als typisches Gesche- 
hen (neben andern): vgl. H. U. v. Balthasar, a.a.O., 210; ebenso Maximus Confessor, 
vgl. W. Völker, Max. Conf. als Meister des geistlichen Lebens, Wiesbaden 19G5, 359. 
39 Vgl. Meyendorff, a. a. O., 287 f. 
40 Vgl. Hempel, Die Liditsymbolik im AT, in: Stud Gen 1960 (365-68); S.Aalen, Die 
Begriffe •Licht" und •Finsternis" im AT, im Spätjudentum und im Rabbinismus, Oslo 
1951, 65, 184, 201. - Zum Verhältnis Theologie (= Erkenntnis) und Schau schreibt Pala- 
mas: •Die Theologie ist soweit entfernt von der Schau Gottes im Licht, so verschieden von 
dem intimen Gespräch mit Gott, wie das Erkennen verschieden ist vom Besitzen; etwas 
über Gott zu sagen ist nicht dasselbe, wie ihm zu begegnen" (Tr I, 3, 42). 



Gerhard Podskalsky 214 

Damit ist die Lehre des Gregorios Palamas vom göttlichen Licht, das 
auf dem Tabor als Zeichen der Neuschöpfung aufleuchtet, auf das wir 
deshalb Körper und Geist hinordnen sollen, Ausdruck einer eminent 
christlichen Wahrheit, nämlich des Glaubens an die Realität der Auf- 
erstehung und beginnenden Verklärung der Welt durch und in Christus. 
Von daher erscheint es durchaus glaubhaft, daß Palamas sein Leben mit 
dem Ausruf beschlossen haben soll: •In die Höhe! In die Höhe! Zum 
Licht!"41. 

Einige erstaunliche Parallelen zu diesen Gedanken, die doch immerhin 
vor mehr als 600 Jahren niedergeschrieben wurden, finden sich in dem 
Büchlein P. Teilhard de Chardins •Lobgesang des Alls"42. Nur einige 
Zitate seien darum hier angefügt. In der Betrachtung •Die Messe über die 
Welt" versucht Teilhard, die von ihm im Glauben geschaute Ausdehnung 
der Konsekration über die ganze Materie der Welt zu schildern: •Im 
Zentrum deiner (sc. Christi) Brust bemerke ich nichts anderes als einen 
Glutofen; und je mehr ich dieses brennende Feuer ansehe, um so mehr 
scheint es mir, daß überall um es herum die Umrisse deines Leibes zer- 
schmelzen, daß sie über alles Maß hinaus größer werden, bis ich in dir 
keine anderen Züge mehr erkenne als die Gestalt einer entflammten 
Welt"43. Nicht eine pantheistische, zerstörerische Verschmelzung ist ge- 
meint, sondern die Kräftigung und Vereinigung der Seelen, indem alles 
Dunkle, Leere und Kalte aus ihnen verbannt wird und leuchtende Wärme 
und Durchsichtigkeit an ihre Stelle treten. In der zweiten Betrachtung 
•Christus in der Materie" greift Teilhard ebenfalls auf die Taborverklä- 
rung zurück. Und er schaut, wie die weiße, lichte Hostie des Meßopfers 
sich ausweitet auf die ganze Welt. Am Ende der Schöpfung und Geschichte 
wird dann Gott im Licht stehen, in dem Licht, das er der Welt geschenkt 
hat und das nun zu ihm zurückflutet, um sich auf ewig mit ihm zu vereinen. 

Aber dies alles ist nicht Tat Gottes allein, es verlangt die Vorbereitung 
und Mitarbeit des Menschen. Und so schreibt Teilhard: •Ich reinige mein 
Herz ohne Unterlaß, auf daß mein Inneres unaufhörlich durchlässiger sei 
für das Licht, das ich in mir barg"44. 

41 Vgl. Cyprian Kern, Die Anthropologie des hl. G. P., Paris 1950 (russ.), 418. 
4S Ölten und Freiburg o. J.; vgl. audi J. H. Newman, Summe des christlichen Denkens, 
Herder 1965, 180 und 182-84 (Christus-Licht). 
48 Ebd., 37. 
44 Ebd., 63. 




