IM SPIEGEL DER ZEIT

Der ,, militant“ — Mythos oder Wirklichkeit
des franzdsischen Katholiken von 1966

Der Brief an die Romer, der ein theologisches Dokument ersten Ranges darstellt,
schlieflit mit einem Kapitel, das man fast fiir iberfliissig halten mochte, weshalb
sich manche Exegeten gefragt haben, ob dieser Schluf} iiberhaupt zum Ganzen
gehort. Was sollte nach so inhaltschweren Ausfilhrungen eine so eingehende
und genaue Liste von Namen, die fiir den Leser bald nichts mehr bedeuten wiir-
den? Dennoch: 1488t man sich auch nur ein wenig vom Geist dieser ,Griifle”, die
immer wieder in fast lyrischer Form zum Ausdruck kommen, ergreifen, dann
erahnt man, betroffen vom briiderlich-schlichten Ton dieses Briefschlusses, den
ekklesiologischen Sinn dieser Litanei christlicher Freundschaft: Durch das Wissen
umeinander von Kirche zu Kirche, durch diese Griifle von Briidern an Briider
wird die Katholizitit der gesamten Kirche gendhrt und gefestigt; hier kommt
eine echte und bleibende Struktur zum Vorschein, denn nur durch dieses person-
liche und briiderliche ,Band des Friedens“, diese einfache und frohe Weise, sich
gegenseitig zu kennen, sich unter Christen, unter Gemeinden und Kirchen zu
griflen, bleibt die Kirche die ,eine“. Es gehort darum zum Wesen katholischer
Gemeinschaft, daff die Glaubigen, wie verschieden ihre Lebensweise auch sein
mag, sich untereinander verstehen. Dieses Verstdndnis schliefit unter anderem
aus, dafl man die Haltung des anderen Bruders oder der anderen Kirche in allzu
globale Formeln prefit, und niemand darf sich so 4uflern und darstellen, daf er
den Ton angibt; die Vielheit der Stimmen muff vielmehr den Sinn fir die Ein-
heit in der Fiille wachsen lassen.

Was uns betrifft, so haben wir im Schluflkapitel des Romerbriefes die Recht-
fertigung fir den folgenden Versuch gefunden: ausgehend von bekannten, viel-
leicht allzu bekannten Dingen, Auslindern verstindlich zu machen, was den
franzésischen Katholiken von 1966 ausmacht.

Zunachst eine Vorbemerkung: Warum soll diese kurze Beschreibung den
.militant“ zum Thema haben? Bezeichnet der Begriff ,militant“ nicht wesentlich
eine sehr kleine Gruppe der franzésischen Katholiken? Wird doch mit ,militant®
nur der bezeichnet, der sein Leben bewufit in den Dienst an den Aufgaben der
Kirche in der Welt gestellt hat, an ihrer Evangelisation und ihren Auseinander-
setzungen aktiv teilnimmt. Die grofle Mehrheit der Franzosen gehért zwar durch
die Taufe zur katholischen Kirche; aber nur eine Minderheit ,praktiziert*, d. h.,
nimmt iber das vom Kirchenrecht vorgeschriebene Maf8 hinaus am sakramen-
talen und liturgischen Leben teil; und unter dieser Minderheit wohlgemerkt sind
die ,militants“ nochmals ein kleines, verschwindendes Hauflein, Zudem umfafit



Im Spiegel der Zeit 216

dieses Wort nur die Laien; niemand spricht von cinem Priester oder einer
Ordensfrau als militanten Katholiken! Wir schicken uns also an, den Gegenstand
unserer Untersuchung durch eine Ausnahme, das Ganze durch einen Teil zu
definieren. Aber das hat einen triftigen Grund. Man wird das verstchen, wenn
man bedenkt, daf die Erncuerung der Kirche in Frankreich nach dem zweiten
Weltkrieg zum groflen Teil der Initiative und Mitarbeit dieser ,engagierten
Laien® — ein anderes Wort, um denselben Typ von Katholiken zu bezeichnen —
zu verdanken ist. Diese Tatsache hat eine Art von Recht geschaffen, d. h. die
Anerkennung der besonderen Stellung der ,militants“ in der Masse der Gliu-
bigen, was mit ernstlichen Problemen verbunden ist. Das Phinomen der ,mili-
tants“ hat unwiderruflich die Gesamtheit der Kirche Frankreichs und im Zusam-
menhang damit jedes ihrer Glieder, die ,engagierten und die ,schlafenden®,
gepragt. Der ,militant“ hat eine strukturelle Bedeutung gewonnen, sowohl in der
Gemeinschaft wie im Bewufitsein des einzelnen. In ihm kristallisiert sich der
franzésische Beitrag zu dem viel allgemeineren Prozefl, den man die Aufwertung
des Laientums in der Kirche nennt. Dieses Phéinomen verfolgen heifit also nicht,
den Baum fiir den Wald halten, sondern ein Zeichen der Zeit zu verstehen
suchen.

Um das Wort ,militant* in seiner ganzen Breite zu erfassen, geben wir am
besten dem Verlauf der Ercignisse nach. Dieser Verlauf lifit unschwer die
Perioden erkennen: Der Aufbruch der militanten Laienbewegung, ihre Institu-
tionalisierung und endlich die aus ihr sich ergebenden Schwierigkeiten. Thr Auf-
bruch beginnt zur Zeit der deutschen Besetzung und dauert bis zum Ende des
ersten Versuchs der Arbeiterpriester (1940-1954). Die Epoche der rechtlichen
Normierung und der damit verbundenen, manchmal recht unnétigen Diskussio-
nen fillt mit der Agonie der Vierten Republik und dem Algerienkrieg zusam-
men. Am Ende des Algerienkriegs (Mérz 1962) — man spricht bereits vom Kon-
zil — ist nach den schmerzlichen Erfahrungen, die man gerade durchgemacht hatte,
der Augenblick der Klarheit gekommen; die militants fragen sich: Wer sind wir,
dafl wir unentbehrlich und doch so wenige sind? Wo ist unser eigentlicher Platz
in der Kirche? Es ging nicht darum, auf die Gruppenbewegung des militanten
Laientums zu verzichten, sondern nur daruin, sie zu entmythologisieren, d. h. fiir
sie den rechten Ort in der Kirche Frankreichs zu finden. Dieser Kldrungsprozef}
vollzieht sich zur Stunde, wenn auch nicht ohne tastende Versuche.

Der Aufbruch der Bewegung (1940-1954)

Eine Eigenschaft des heutigen franzésischen Katholiken, so wenig engagiert er
auch sein mag, verfehlt nicht, beim Deutschen, Englinder oder Spanier, der ihm
begegnet, Neugier, ja zuweilen sogar Gereiztheit hervorzurufen. Offen oder unter
dem Gewand der Hoflichkeit versteckt, erweckt der Franzose den Eindrudk, als
fithle er sich den Katholiken anderer Linder iiberlegen. Man kann diesen Charak-
terzug dem Chauvinismus zuschreiben. Das ist nicht falsch, bleibt aber im Aufler-
lichen stecken. Urspriinglich, ehe er sich mit anderen vergleicht (aus diesem Ver-
gleich entspringt, genau genommen, der Chauvinismus), hat der franzosische



Im Spiegel der Zeit 217

Katholik das Gefiihl, zugleich klar und undentlich, wie bei allen Gefiihlen, etwas
Entscheidendes erlebt zu haben. Es handelt sich um die allgemein so genannte
Erneverung der Kirche Frankreichs. Sie ist begleitet von einer Fiille von Initia-
tiven, Zeichen einer neu erwachten, hochgespannten Begeisterung. Im geistig-
theologischen Bereich ist die Griindung von Wochenzeitschriften wie Temps pré-
sents und Témoignage Chrétien oder von Buchreihen wie Sources Chrétiennes
und Théologie zu verzeichnen. Auf pastoralem Gebiet gehen die Missionen von
Frankreich und von Paris oder das Pastoralzentrum fir die Inneren Missionen
auf diese Welle der Erneuerung zuriick. Sozial gesehen kommt es zu grof8 ange-
legten, 6ffentlichkeitswirksamen Aktionen wie der von Abbé Pierre; politisch ist
die Griindung des MRP (Mouvement Republicain Populaire), einer an sich nicht-
konfessionellen Partei, die aber deutlich von christlichen Prinzipien inspiriert ist,
von Bedeutung. So konnte man noch weiter fortfahren. Diese schopferische
Euphorie bei Kriegsende und in den folgenden Jahren erweckte in den Herzen
der Katholiken Frankreichs eine Art von Messianismus: nidmlich die Uberzeu-
gung, fiir die ganze Menschheit zu arbeiten und eine Erfahrung von universaler
Giiltigkeit zu machen. Diese Uberzeugung entsprang nicht einer Uberlegung,
sondern den Tatsachen und Erfahrungen. Je aktiver einer an dieser Erneuerung
teilnahm, desto tiefere Spuren dieses Messianismus blieben in ihm zuriick. In die-
ser Epoche heifit militant sein nichts anderes, als personlich an diesem unermef3-
lichen Friihling teilzunehmen.

Obwohl alle Ringe und Stidnde der Kirche Frankreichs an dieser komplexen
Bewegung teil hatten — man denke an die Rolle von Kardinal Suhard oder an
die der Kleinen Briider und Kleinen Schwestern von Jesus —, ist es nicht unrichtig,
dabei die entscheidende Rolle der Laien hervorzuheben und schlieflich das Ganze
der katholischen Erneuerung in Frankreich als eine Bewegung des Militantismus
zu charakterisieren. Nicht nur deswegen, weil — neben dem Dominikaner Sertil-
langes und dem Jesuiten de Montcheuil — Laien, wie Blondel, Claudel, Maritain,
Mounier u. a. zu ihren Anregern gehéren, oder weil die Action Catholigue
Frangaise, die schon in den dreifliger Jahren entstanden war, wihrend der Be-
satzungszeit einen groflen Aufschwung nahm, sich nach dem Krieg unwidersteh-
lich ausbreitete und dltere Formen christlichen Apostolats, wie die Jugendver-
bande oder die Werke der Nachstenliebe (Vinzenzkonferenzen) verdrangte. Man
muf} vielmehr wissen, was hinter allem Dringen dieser Jahre stand, von welcher
Gruppe in der Kirche immer es kam. Wenn man daraufhin einmal die Hirten-
briefe Kardinal Suhards, die Chroniken der Zeitschrift ,Esprit“ oder die Tagun-
gen des Centre catholique der Franzésischen Intellektuellen anschaut, dann stellt
man unschwer fest: Es war der vielgestaltige, aber beharrliche Wunsch, die Kirche
zu ,entklerikalisieren“, ihr den gebithrenden Platz in der biirgerlichen Gesell-
schaft, ,in der Birgerschaft“ (dans la cité), um den Titel des letzten Hirtenbriefs
des Griinders und Protektors der Arbeiterpriester zu gebrauchen, zuriickzugeben.

»Entklerikalisierung® war das Stichwort. , Wir miissen herans aus dem Getto“,
hief} es oft und oft. Die Intensitit, mit der sich die gldubigen Katholiken Frank-
reichs diescs Stichwort zu eigen machten, bleibt unverstindlich, wenn man
die schwierige Lage vergifit, in der sich der franzésische Katholizismus seit



Im Spiegel der Zeit 218

dem Bruch des Konkordats, der sich in Etappen (von 1880-1905) vollzogen
hatte, befand. Niemand, selbst unter den Konservativsten, denkt daran, die
Trennung von Kirche und Staat, die sich iibrigens mit der Zeit gemildert hat
(schon nach dem ersten Weltkrieg hat Frankreich seine diplomatischen Beziehun-
gen zum Vatikan wieder aufgenommen), riikgangig zu machen. Dennoch bleibt
bestehen, dafl die Kirche von der Nation nicht anerkannt wird. Um ein Beispiel
zu nennen: Ein Seminarist mufl seinen Militirdienst ableisten, darf aber das
Staatsexamen fiir das hohere Lehramt, das ihm erlauben wiirde, an Staatsschulen
zu unterrichten, nicht ablegen. Der Katholik als solcher hat kein Biirgerrecht. An-
gesichts dieser Nichtanerkennung muff die Kirche, miissen die Katholiken darauf
achten, sich nicht vollig aufsaugen zu lassen; wie die anderen behandelt werden,
darf nicht einfach darauf hinauslaufen, wie die anderen zu sein; anders wiirde
der Glaube verschwinden. Von daher versteht man die Aufrechterhaltung des
ganzen Apparats, der den Zusammenhalt unter den Katholiken wahrt. Das war
z.B. der Anla zur Griindung der Nationalen Vereinigung der Katholischen
Aktion durch General de Castelnau im Jahr 1924; das Kartell der Linken hatte
damals die Kirche Frankreichs erneut mit Verfolgung bedroht.

Aber hier liegt auch eine Gefahr: Wenn die Kirche einseitig diesen Weg wei-
terginge, wiirde sie den Menschen immer fremder, ,ibernatirlich® im schlimm-
sten Sinn des Wortes. ,Das Getto verlassen® bedeutet darum konkret, den An-
schein vermeiden, als sei die Kirche ein Staat im Staate; eine Gefahr, die infolge
der bestehenden Gesetze bestindig da ist.

Diese Situation erklirt u. a. P. Teilhard de Chardins leidenschaftliches Bemii-
hen, der Katholik mége, indem er bleibt, was er ist, alles tun, damit ihn die Men-
schen endlich als Menschen nehmen. Dieselbe Sehnsucht erfiillte eine grofle Zahl
Katholiken schon vor dem Krieg, besonders in den Gliederungen der Katholi-
schen Aktion. Die nationale Krise von 1940-1945, die gemeinsam erlebten Lei-
den, fiir viele von ihnen auch die Teilnahme an der Widerstandsbewegung, hat
die Uberzeugung in ihnen bekraftigt und in anderen gewedkt, da8 ein neuer Ver-
such méglich ist, die Kirche wieder in das Leben der Nation einzufithren. ~Apostel
sein heifit, alles — soweit es billigerweise iibernommen werden kann — vom Men-
schen und von der Welt, die er sich gestaltet hat, aufnehmen, alles durchdrin-
gen“l. Dieser Satz, neben vielen dhnlichen Kardinal Suhards und anderer Auto-
ren, driickt hinlédnglich aus, warum die Erneuerung, von der oben die Rede war,
vor allem den Laien betrifft, der ,von Gott gerufen (ist) ..., wie ein Sauerteig
zur Heiligung der Welt gewissermafien von innen her beizutragen“z, das ,Alles®
von Mensch und Welt mit der Liebe Christi zu durchdringen.

Der Elan der Kirche Frankreichs ist also nicht aus einer Fiille geboren, sondern
viel eher aus einem Mangel. Die Kirche ist arm, nicht so sehr materiell, was zwar
hier und da auch der Fall ist, aber nur eine noch viel gréfiere Armut anzeigt: in
einem fast durchweg katholischen Land steht sie, menschlich gesprochen, in der
Acht der Nation. ,Frankreich, Missionsland®: ein skandaléses Wort! Aus dem
1 Card. Suhard, Essor ou déclin de I'Eglise, 1947, zitiert bei A. Dansette, Experiment und

Tragidie der Arbeiterpriester, Styria, Graz 1959. S. 41.
2 Kirchenkonstitution des II. Vat. Konzils, nr. 81.



Im Spiegel der Zeit 219

bitteren Erlebnis dieses Argernisses entsteht die Bewegung der militants: der
Priester wendet sich dem Laien zu, der Laie der Welt. Entklerikalisieren und
eine Kirche von militants zu bilden ist ein und dasselbe.

Gefahren und Krisen der ,militants“ als Institution (1954-1962)

Eine zweite Eigenschaft fillt dem Nichtfranzosen auf, der iiber den teilweise
unbegriindeten Eindruck des Chauvinismus hinweggeht und mit einem franzo-
sischen Katholiken ins Gesprich kommt. Er bemerkt: Der militant ist von der
Erneuerung seiner Kirche iiberzeugt, er kann eine Reihe von Erfolgen aufzéhlen,
ist imstande, auf einige Grundsatze hinzuweisen, die dabei angewandt wurden,
aber er vermag kaum genau zu sagen, worin das Neue an seiner Aktion besteht.
Er schildert, wie der militant, nicht zufrieden damit, die groflen, allgemeinen
Bereiche der menschlichen Existenz (Arbeit, Familie, Freizeit) zu heiligen, sich
,spezialisieren“ und seine Bemithungen den Bediirfnissen eines jeden Milieus
anpassen miisse, da ja, um ein Beispiel zu nennen, das Familienleben eines Stadt-
bewohners nur eine entfernte Beziehung zu dem eines Landarbeiters habe.
Auflerdem glaubt er, ein militant gewinne in seinem Milieu nur so viel Einflufi,
als er sich fiir die wahren menschlichen Interessen dieses Milieus einsetze. Kann
man aber die allgemeine Katholische Aktion von einer spezialisierten so radikal
unterscheiden? Und wer bestimmt, worin die wahren menschlichen Interessen
bestehen; wer gibt das konkrete Maf} des Engagements an, usw.? Kurz, der fran-
z6sische Katholik erweckt den Eindruck, von Postulaten auszugehen und dabei zu
fibersehen, dafl diese Postulate nicht so eindeutig sind, wie er glaubt. Der Grund
fiir diese Schwierigkeit liegt in einer Tatsache, von der bereits die Rede war:
man hat unmittelbar in der Aktion und fiir die Aktion gedacht, diese Aktion aber
war weniger die Frucht eines vorbedachten Plans als vielmehr die Reaktion auf
die konkrete Sitvation der katholischen Kirche Frankreichs. Das eigentliche Nach-
denken folgte erst spater, glich aber keineswegs der ungestorten Reflexion des
Kiinstlers iiber sein Werk. Vielmehr ging es darum, inmitten von Krisen und
zahllosen Widerstinden einen gangbaren Weg zu finden. Man kann sagen, daf}
seit der Auflésung der nationalen Befreiungsfront (1947), die die Kommunisten
in die Opposition driangte und den Beginn eines heftigen Klassenkampfes dar-
stellte, unter dem Gebiude, das die Kirche Frankreichs zu bauen unternahm, der
Boden zu wanken begann. Der marxistische Druck auf die Studenten, die Intel-
lektuellen und die Arbeiter wurde immer stirker. Die Kolonialkriege (in Indo-
china, spiter in nachster Ndhe in Algerien) boten der franzosischen XP und
ihren Verbiindeten, zusammen mit dem schlechten Gewissen, das diese Kriege
verursachten, ein ideales Propagandaterrain. Wie schwierig ist es zum Beispiel
fiir einen Christen, besonders wenn er in dieser oder jener Weise fiir die Wiirde
der menschlichen Person eintritt, sich zu weigern, einen Protest gegen die An-
wendung der Folter, den ihm ein Kommunist im Namen der Néchstenliebe hin-
hilt, zu unterschreiben! Das aber ist die Atmosphire von 1947 bis zum Ende des
Algerienkrieges 1962. Die Kirche Frankreichs aber setzte ihren Weg bis zum
Verbot des Experiments der Arbeiterpriester fort.



Im Spiegel der Zeit 220

Mit der Zuriikbeorderung der Arbeiterpriester bricht in der so erfreulichen
Bewegung, die wir mit der Formel: ,Der Priester wendet sich dem Laien zu und
der Laie der Welt' ausgedriickt haben, etwas entzwei. Im Frankreich der finf-
ziger Jahre war das nicht so einfach méglich, konnte es nicht so einfach moglich
sein. Im Kampf gegen den marxistischen Einflufl ging es fiir die Kirche, d. h. fiir
die Hierarchie, und in tausend Konflikten auch fiir die Glaubigen, tatsichlich
darum, dafl ,das Salz Salz blieb*, dafl der Glaube blieb, was er ist, dal man
nicht auf die grofle missionarische Ausrichtung verzichtete, nach der man wihrend
der vorausgegangenen Jahre gelebt hatte, blieb die Ausrichtung auf das engage-
ment. Der militant mufite Katholik bleiben, ohne aufzuhoren, ein militant zu sein.
Nach der Periode der ersten Erfahrung der Arbeiterpriester wachsen die Schwie-
rigkeiten in der Katholischen Aktion zusehends, zuniichst bei den Gliederungen
der Arbeiter, dann bei der organisierten katholischen Jugend, die seit den dreifli-
ger Jahren finf Gruppen, nach Milieus (Arbeiter, Schiiler [Studenten], Land-
jugend, Seeleute, Unabhingige) gegliedert (spécialisé), umfaft. Das Kern-
problem ist dabei immer dassclbe: Wie weit diirfen die Gliederungen der Katho-
lischen Aktion angesichts des marxistischen Drucks bei politischen und sozialen
Initiativen gehen, ohne die Verantwortung der Hierarchie zu engagieren, deren
Vertreter im jeweiligen Milieu sie sind, kraft cines besonderen Auftrags, des
sogenannten Mandats? Hier ist nicht der Ort, auch nur einen kurzen historischen
Abrif} dieser Debatten zu geben. Wir wollen nur schematisch die Verkettung der
Tatsachen notieren:

— Die Krisen und die marxistische Verlockung, mit allem was sie mit sich bringt,
vor allem die Polemik zwischen ,Progressisten® und ,Integristen®, nétigen die
Hierarchie, ihre Autoritit vor allem durch eine genaue Bestimmung des Begriffes
Mandat autoritativ zum Ausdruck zu bringen;

— das hat natiirlich zahlreiche Diskussionen, Stellungnahmen und Demissionen
zur Folge; um sich zu rechtfertigen, theoretisiert man viel iiber den militant, das
engagement, iiber die Maximen der CAJ ,schen, urteilen, handeln®, iber die
»révision de vie“; die eigentliche Aktion leidet darunter;

— wihrend die Katholische Aktion in ihrem zum Teil berechtigten Bemiihen um
rechtliche Verfassung die Freude an der Aktion verliert, organisiert sie sich mehr
und mehr in ,Generalstiben, denen die Truppen fehlen.

Das Gesagte gilt vor allem fiir die Gliederungen der Jugend; die Gruppen der
Erwachsenen, darunter die tatkriftige, wohlorganisierte Aktion der katholischen
Arbeiter (A. C. Q.), zeigen von Natur aus grofere Bestindigkeit und Klugheit.
Trotzdem gleitet der Katholischen Aktion in Frankreich wihrend dieser Periode
die Initiative immer mehr aus der Hand; sie beschrinkt sich auf die Funktion der
Reprasentation. Gleitet man auf diese Weise nicht in eine Mythologie ab: in
einen schénen Mythos, der iiber eine verlorene Wirksamkeit hinwegtrostet?

Diese Frage mit ja zu beantworten, hiefie zunichst vergessen, dafi auch heute
noch zahlreiche Gruppen regelmifig zusammenkommen und bestrebt sind, Katho-
liken zu prégen, die entschlossen sind, in ihrem tiglichen Leben fiir ihren Glau-
ben Zeugnis abzulegen. Vor allem wiirde man eine wichtige Frucht dieser Periode
verkennen, die nur deshalb steril erscheint, weil sie ungewdhnlich schwierig



Im Spiegel der Zeit 221

gewesen ist. Diese Frucht ist die Verallgemeinerung der Bezeichnung ,militant®.
Im Jahre 1950 sind militants in Gliederungen organisierte Minner, Frauen
und junge Leute, deren Gliederungen von den Bischéfen ein Mandat erhalten
haben. Hier sind wir dem urspriinglichen Sinn des Wortes ,militant“ ganz nahe,
der nicht, wic man meinen kénnte, in direkter Linie vom Begriff der ,Ecclesia
militans“ herkommt, sondern auf dem Umweg iiber das politische Vokabular:
Herr Soundso gibt sich nicht damit zufrieden, fiir die Volksrepublikaner oder die
Kommunisten zu stimmen, er ist ein militant der Partei. In der Aufbauperiode
des katholischen Militantismus, der oben beschricben wurde, haben einzelne
Katholiken durch ihre personliche Mitarbeit in einer bestimmten Gliederung der
Katholischen Aktion deutlich gezeigt, dafl man sich fiir den Glauben in der Welt
einsetzen kann. Im Jahre 1960 sind so viele Organisationen als Gliederungen der
Katholischen Aktion oder als mit ihr verbunden anerkannt, dafl das Wort mehr
eine Forderung des christlichen Lebens als eine bestimmte individuelle Haltung
bezeichnet. Militanter Christ ist, wer nicht damit zufrieden ist, am Sonntag an
der Messe teilzunebmen usw., sondern sich ehrlich und beharrlich bemiiht, ,etwas
zu tun®, um fir seinen Glauben Zeugnis zu geben und den anderen zu dienen.
Man spricht von Herrn X. als von einem militanten Mitglied der Pfarre; das
bedeutet, daff man mit ihm rechnen kann. Im Jahre 1950 bezeichnete militant ein
Individuum, 1960 eine Tugend im tiefen Sinn dieses Wortes. Schlieflich hat die
schmerzliche Periode der Krisen und Dispute heilsam und reinigend gewirkt. Der
iberzeugte Katholik hat sich durch die Umstdnde gezwungen gesehen, den Mes-
sianismus der Nachkriegsjahre zu kritisieren, der zwar nittzlich war, aber auf die
Dauer in die Irre fithrte; denn wie jeder Messianismus barg auch der des katho-
lischen Militantismus fiir den engagierten Christen eine schwere Versuchung in
sich, ndmlich die, sich fiir einen Helden zu halten, fiir einen Menschen, auf dem
das Gewicht einer grofien geschichtlichen Stunde ruht. Manche sind der Tauschung
dieser Heldenmythologie zum Opfer gefallen, so einige Arbeiterpriester oder
auch die Mitglieder der Bewegung , Jugend derKirche®, die sich der Entscheidung
der Hierarchie nicht unterwarfen. Aber durch alle diese Schwierigkeiten und
Diskussionen hindurch hat die Mehrheit wenigstens dunkel verstanden, daf} die
Kirche weniger Helden braucht als Gliubige. Indem ,militant* im Laufe der
finfziger Jahre zu einem Allgemeinbegriff, zu einem Grundzug jedes franzési-
schen Katholiken wurde, hat der Mythos seinen Glanz verloren. Das war not-
wendig.

Das ist es also, was sich hinter der Verlegenheit des franzésischen Katholiken
verbirgt, wenn man ihn auffordert, das Neue am christlichen engagement ver-
stindlich zu machen. Weniger eine theoretische Unfihigkeit, als vielmehr dic
Erfahrung einer gemeinsam durchlebten Periode der Liuterung. Zuweilen ist
es gut, nichts zur eigenen Rechtfertigung zu finden. Gezwungen, sich selbst zu
definieren, haben die militants erkennen miissen, dafl der Grund fir ihre Ein-
satzbereitschaft nicht in der Neuartigkeit der eigenen Aktion zu suchen ist. Diese
Einsatzbereitschaft hat eine hohere, einfachere Quelle in der schlichten Tatsache
des Christseins. Das ist es, was der franzosische Katholik nach dieser Liuterungs-
krise zur Stunde entdeckt.



Im Spiegel der Zeit ‘ 222

Das eigentliche Problem des militant und seine Losung (seit 1962)

Ist der franzésische Katholik des Jahres 1966 ein enttiuschter Enthusiast? Die
Versuchung ist tatsichlich grofi. Manche sind durch die Enttiuschungen bitter
geworden, andere vor Schmerz iiber die verlorene ,goldene® Vergangenheit wie
geldhmt. Jedenfalls sind alle, ,die etwas tun“ in den Bewegungen, den Vereinen,
den karitativen Werken, oder ganz einfach in ihrem Beruf, mit ihrem eigenen
engagement konfrontiert und gezwungen, sich mit ihm auseinanderzusetzen. Da-
bei geht es nicht nur wie im Lauf des vergangenen Jahrzehnts um sein rein theo-
retisches Verstindnis, sondern um seine Vertiefung. Jener militant, ein Mann
von etwa vierzig Jahren, geprigt durch die J. O. C., Mitglied der A. C. O,
der christlichen Gewerkschaft C. F. T. C., und des Personalrats seines Unter-
nehmens, Vater einer grofen Familie, ist dafiir ein Beispiel. Vor etwa drei
Jahren machte er am Ende eines Vortrags vor Seminaristen folgendes schmerz-
liche Gestindnis: Meine Kinder machen mir héflich, aber bestimmt, den Vor-
wurf, zuviel zu tun; sie verstehen nicht recht, was es fiir meine Frau und mich
bedeutet, militants zu sein. Ein erschiitterndes und zugleich aufschlufireiches Be-
kenntnis: der engagierte Christ hat das lebhafte Gefiihl, einsam zu sein. Frank-
reich ist immer noch Missionsland, und ,die Arbeiter sind noch immer die kleine
Zahl“. Dieses Gefithl der Einsamkeit wird dadurch verstirkt, daf die heran-
wachsende Generation, sehr zuriikhaltend gegeniiber jeder Form von Messianis-
mus, schlecht vorbereitet erscheint, um die Fackel des Militantismus, wie er bisher
gelebt worden ist, aufzunehmen und weiterzutragen: ein Ubel, das nicht allein
den katholischen militant, sondern selbst die politischen Parteien, auch die Kom-
munistische Partei, befallen hat. Der militant wird mehr und mehr dem Volk
fremd. Um eine Szene des Evangeliums zum Vergleich zu gebrauchen: die enga-
gierten Katholiken empfinden, was die Jiinger am See durchmachten, nachdem
sie ,die ganze Nacht gefischt und nichts gefangen“ hatten (Lk 5, 5). Aber die
Kirche hat auch weiterhin die militants nétig; sie fordert die Weiterfithrung der
Mission.

Das wire unméglich, wenn sich im Lauf der vergangenen Perioden nicht tat-
sdchlich neue Wege aufgetan hitten, die es erlauben, die Mission auf einer
menschlich und christlich besser durchdachten Grundlage, als es beim urspriing-
lichen Elan der Fall war, wieder aufzunehmen. Hier ist nun der Ort, an die
geistige Arbeit zu erinnern, die die geschichtliche Entwicklung, die wir bisher
studiert haben, bestindig begleitet hat. Die liturgische Erneuerung (Kardinal
Suhard erreichte 1947, daf ein Teil der Gebete des Rituale franzdsisch gesprochen
werden durfte: ein bescheidener Anfang, der vom Zentrum fiir Pastoralliturgie
mit Ausdauer geférdert wurde), die biblische Erneuerung (1956 erscheint die
»Bibel von Jerusalem®), Begriindung und Ausbau der Religionssoziologie (vgl.
die Arbeiten von Prof. G. Le Bras), die Verbreitung der Exerzitien unter Geist-
lichen und Laien: alles das brachte Hilfen, die dem Militantismus bei seinem
Aufbruch bitter gefehlt hatten, jetzt aber dem christlichen militant zur Verfiigung
stehen, wobei nochmals daran erinnert sei, dafl dieses Wort von jetzt an nicht
mehr ein Individuum, sondern eine Anforderung bezeichnet. Die Kirche Frank-



Im Spiegel der Zeit 223

reichs gibt jetzt ihren engagierten Gliedern, was sie brauchen, um dieser Anfor-
derung gerecht zu werden, und was diese Anforderung begriindet. Die Hoch-
herzigkeit der Jahre 1940-1954 war gleichsam eine Bekehrung des Willens, der
Augenblick der Begeisterung. Man braucht nur an den historischen Bestseller:
»Frankreich, Missionsland“ der Abbés Godin und Daniel, oder an die Grindung
der Franzdsischen Mission von Lisieux3 zu denken: nichts gleicht mehr einer
charismatischen Improvisation! Diese Zeit, die ihre Friichte getragen hat, ist 1965
zu Ende gegangen. Die Menschen, besonders die Jugend, sind gegeniiber Aufle-
rungen der Begeisterung miftrauisch geworden; dafir verehrt man exaktes
Wissen und Bildung (man denke nur an den ungeheueren Erfolg des Taschen-
buchs, der sich nicht nur mit dem niedrigen Preis erkldren 1483t). Wissen ist heute
ein missionarisches Mittel, die Massen zuriickzugewinnen. Der Gewerkschaftler,
von dessen Gestindnis wir oben berichtet haben, erklirte, eine der dringendsten
Aufgaben der christlichen Gewerkschaft sei die Férderung der Volksbildung auf
jede erdenkliche Weise. Deshalb sei die erste Aufgabe des militant, sich selber
fortzubilden, sowohl menschlich wie christlich. 1965 erfordert eine Bekehrung der
Intelligenz.

Aber die Vertiefung des Glaubens ist nicht allein eine Frage der Lektiire.
Biicher kénnen abstumpfen und vom Wesentlichen ablenken, wenn sie nicht in
den Dienst einer tiefen geistlichen Lebendigkeit gestellt werden, einer person-
lichen Entdeckung der Verbundenheit mit dem lebendigen Gott. Daher zeichnet
sich seit einem Jahrzebnt ein neues Suchen ab, die ,Gruppen vom Leben nach
dem Evangelium® (groupements de vie évangélique). Das Ziel dieser Gruppen-
bildungen ist nicht in erster Linie apostolisch; es handelt sich vielmehr darum,
denjenigen, die durch die Aktion und das engagement stindig in Anspruch ge-
nommen sind, zu innerer geistlicher Festigkeit zu verhelfen. Sie nehmen in um-
fassenderer Weise wieder auf, was die ,Equipes Notre-Dame“ des Abbé Caffarel
1947 begonnen haben, um eine Ehespiritualitit zu férdern. Meist entstehen sie
in Anlehnung an die verschiedenen religiosen Gemeinschaften: die Fraternité
séculi¢re Charles de Jésus mit der Spiritualitit von P. de Foucauld, die Gruppen
von , Vie Chrétienne®, die aus dem Geist des hl. Ignatius leben, die Benediktiner-
oblaten, die karmelitischen Bruderschaften, die Laienfraternititen vom hl. Fran-
ziskus, die Dominikanerfraternititen, die Drittordensmaristen. Diese Bewegung
hat sich derart verbreitet, dafl ihre geistlichen Leiter daran denken, sich monatlich
einmal zu treffen, um ihre Erfahrungen auszutauschen und ihre Bemithungen auf-
einander abzustimmen. Noch ist es zu friih, eine Bilanz dieses Versuchs zu zichen.
Aber zweifellos entspricht eine derartige Orientierung sowohl den Bediirfnissen
der militants der ersten Generation, d. h. derer, die vor Miidigkeit aufgeben
wollen, wie auch den tatsdchlichen Erwartungen jener, die jetzt aufgrund ihres
Alters berufen sind, ihre Verantwortung in der Mission der Kirche wahrzuneh-
men. Diese Mission ist vielleicht von nun an weniger eine Sache der Prophetie
als der Klugheit. Angesichts der psychosoziologischen Schwierigkeiten des moder-
nen Gewissens haben diejenigen, die sich engagieren, wenn man so sagen kann,
tiber ihr eigenes engagement hinaus noch die Aufgabe, Zeugnis zu geben fiir den

8 Vgl. A. Dansette, a. a. Q. 53-80.



Im Spiegel der Zeit 224

inneren Frieden und die Freude, ohne die das engagement tatsichlich apostolisch
unwirksam bliebe. Das zu verbinden, ist eine schwierige Aufgabe, die aber die-
jenigen zu begeistern vermag, die sich ihr hingeben, wie ¢s der zunehmende Auf-
schwung der Gruppen evangelischen Lebens beweist.

Man kann sagen, dafl der Reifungsprozef, den wir eben skizziert haben, zu
einem guten Teil die Konzilserkldrungen iiber die Heiligkeit der Kirche und iiber
das Volk Gottes vorbereitet und begleitet hat. Die militants waren und bleiben
cine Elite im Volk Gottes. Ihr grofies Problem ist, nicht zu einer abgesonderten
Elite zu werden. Sie miissen verstehen lernen, was kein Paradox, sondern die
Wabhrheit jeglicher apostolischen Tat ist: dafl die Hingabe selbst Gnade ist. Sich
fir die Belange des Volkes Gottes einsetzen heifit auch fiir den militant und zwar
fiir ihn ganz besonders: die Kirche Christi empfangen, die das Volk Gottes ist. Es
ist Christus, der durch die Kirche heute gebietet, weiterzufischen; wie sollte man
daran zweifeln, dafl dieses Wort an sich ,Gnade iiber Gnade* ist.

Was ist der franzésische Katholik von 19667 Soviel ist jedenfalls deutlich ge-
worden: Wenn er bei anderen Beunruhigung, ja Verdrgerung hervorruft, dann
beunruhigt er sich selbst mindestens ebensosehr. Es ging hauptsachlich darum,
klar zu erkennen, daf} die Gestalt des militant und die Notwendigkeit, ein mili-
tant zu sein, nicht ans einem Reichtum, sondern aus einer Not geboren wurden.
Diese Not angesichts der umgebenden Welt, die das gemeinsame Schicksal jeder
Kirche wie der gesamten Kirche ist, hat in Frankreich, was die historische Situation
betrifft, ein besonderes Geprige. Frankreich weifi vom Argernis der abendlindi-
schen Kirchenspaltung nur wenig; aber erlebt unverhiillt das Drama der Ent-
christianisierung.

In der verwirrenden Vielfalt individuellen Suchens hat sich ein Weg abge-
zeichnet, der des Militantismus, Eine Bezeichnung, die zum ausschlieflichen Besitz
des politischen Lebens und besonders der sozialistischen Bewegungen geworden
war, muflte fiir die christliche Aktion gewonnen werden. Wir haben gesehen, daf§
diese Eroberung keine leichte Sache war. Wir konnen ehrlich sagen, daf} sie ge-
Iungen ist: jedermann in Frankreich weif}, daff ein Katholik auch ein militant sein
kann und daf ein Katholik nicht notwendig ein Triumer ist, der ,iber das
Schlachtfeld geht mit einer Rose in der Hand“. Wenn wir heute fragen: Hat der
Begriff des militant, nachdem er durch die Krisen und Diskussionen seinen mes-
sianischen Nimbus verloren hat, noch irgendwelche Bedeutung, dann kénnen wir
aufgrund der vorausgegangenen Analyse antworten: wenn sich die engagierten
Christen auf ihre Erinnerungen zuriickziehen, wenn sie auf ihren Militantismus
pochen wic auf einen Adelstitel, dann ist dieser Titel — zweifellos Zeugnis einer
fruchtbaren Periode, in der das Konzil sich anbahnte — nur ein Museumsstiick.
Wenn aber die gleichen Christen ihr engagement im Dienst anderer, wenn sie die
Gnade, ein militant zu sein, im Licht der ersten und letzten Gnade schen, Glied
des Volkes Gottes zu sein, dann bleiben sie wirklich der grofien Idee treu, die
am Anfang des ganzen Prozesses stand: der Idee, ,das Salz der Erde zu sein®,
eine Idee, die mehr ist als nur Idee, ndmlich Versprechen und Gabe des Herrn:
»1hr seid das Salz der Erde.” Dominique Bertrand S]





