
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Der •militant" • Mythos oder Wirklichkeit 

des französischen Katholiken von 1966 

Der Brief an die Römer, der ein theologisches Dokument ersten Ranges darstellt, 
schließt mit einem Kapitel, das man fast für überflüssig halten möchte, weshalb 
sich manche Exegeten gefragt haben, ob dieser Schluß überhaupt zum Ganzen 
gehört. Was sollte nach so inhaltschweren Ausführungen eine so eingehende 
und genaue Liste von Namen, die für den Leser bald nichts mehr bedeuten wür- 
den? Dennoch: läßt man sich auch nur ein wenig vom Geist dieser •Grüße", die 
immer wieder in fast lyrischer Form zum Ausdruck kommen, ergreifen, dann 
erahnt man, betroffen vom brüderlich-schlichten Ton dieses Briefschlusses, den 
ekklesiologischen Sinn dieser Litanei christlicher Freundschaft: Durch das Wissen 
umeinander von Kirche zu Kirche, durch diese Grüße von Brüdern an Brüder 
wird die Katholizität der gesamten Kirche genährt und gefestigt; hier kommt 
eine echte und bleibende Struktur zum Vorschein, denn nur durch dieses persön- 
liche und brüderliche •Band des Friedens", diese einfache und frohe Weise, sich 
gegenseitig zu kennen, sich unter Christen, unter Gemeinden und Kirchen zu 
grüßen, bleibt die Kirche die •eine". Es gehört darum zum Wesen katholischer 
Gemeinschaft, daß die Gläubigen, wie verschieden ihre Lebensweise auch sein 
mag, sich untereinander verstehen. Dieses Verständnis schließt unter anderem 
aus, daß man die Haltung des anderen Bruders oder der anderen Kirche in allzu 
globale Formeln preßt, und niemand darf sich so äußern und darstellen, daß er 
den Ton angibt; die Vielheit der Stimmen muß vielmehr den Sinn für die Ein- 
heit in der Fülle wachsen lassen. 

Was uns betrifft, so haben wir im Schlußkapitel des Römerbriefes die Recht- 
fertigung für den folgenden Versuch gefunden: ausgehend von bekannten, viel- 
leicht allzu bekannten Dingen, Ausländern verständlich zu machen, was den 
französischen Katholiken von 1966 ausmacht. 

Zunächst eine Vorbemerkung: Warum soll diese kurze Beschreibung den 
•militant" zum Thema haben? Bezeichnet der Begriff •militant" nicht wesentlich 
eine sehr kleine Gruppe der französischen Katholiken? Wird doch mit •militant" 
nur der bezeichnet, der sein Leben bewußt in den Dienst an den Aufgaben der 
Kirche in der Welt gestellt hat, an ihrer Evangelisation und ihren Auseinander- 
setzungen aktiv teilnimmt. Die große Mehrheit der Franzosen gehört zwar durch 
die Taufe zur katholischen Kirche; aber nur eine Minderheit •praktiziert", d. h., 
nimmt über das vom Kirchenrecht vorgeschriebene Maß hinaus am sakramen- 
talen und liturgischen Leben teil; und unter dieser Minderheit wohlgemerkt sind 
die •militants" nochmals ein kleines, verschwindendes Häuflein. Zudem umfaßt 



Im Spiegel der Zeit 216 

dieses Wort nur die Laien; niemand spricht von einem Priester oder einer 
Ordensfrau als militanten Katholiken! Wir schicken uns also an, den Gegenstand 
unserer Untersuchung durch eine Ausnahme, das Ganze durch einen Teil zu 
definieren. Aber das hat einen triftigen Grund. Man wird das verstehen, wenn 
man bedenkt, daß die Erneuerung der Kirche in Frankreich nach dem zweiten 
Weltkrieg zum großen Teil der Initiative und Mitarbeit dieser •engagierten 
Laien" - ein anderes Wort, um denselben Typ von Katholiken zu bezeichnen - 
zu verdanken ist. Diese Tatsache hat eine Art von Recht geschaffen, d. h. die 
Anerkennung der besonderen Stellung der •militants" in der Masse der Gläu- 
bigen, was mit ernstlichen Problemen verbunden ist. Das Phänomen der •mili- 
tants" hat unwiderruflich die Gesamtheit der Kirche Frankreichs und im Zusam- 
menhang damit jedes ihrer Glieder, die •engagierten" und die •schlafenden", 
geprägt. Der •militant" hat eine strukturelle Bedeutung gewonnen, sowohl in der 
Gemeinschaft wie im Bewußtsein des einzelnen. In ihm kristallisiert sich der 
französische Beitrag zu dem viel allgemeineren Prozeß, den man die Aufwertung 
des Laientums in der Kirche nennt. Dieses Phänomen verfolgen heißt also nicht, 
den Baum für den Wald halten, sondern ein Zeichen der Zeit zu verstehen 
suchen. 

Um das Wort •militant" in seiner ganzen Breite zu erfassen, gehen wir am 
besten dem Verlauf der Ereignisse nach. Dieser Verlauf läßt unschwer die 
Perioden erkennen: Der Aufbruch der militanten Laienbewegung, ihre Institu- 
tionalisierung und endlich die aus ihr sich ergebenden Schwierigkeiten. Ihr Auf- 
bruch beginnt zur Zeit der deutschen Besetzung und dauert bis zum Ende des 
ersten Versuchs der Arbeiterpriester (1940-1954). Die Epoche der rechtlichen 
Normierung und der damit verbundenen, manchmal recht unnötigen Diskussio- 
nen fällt mit der Agonie der Vierten Republik und dem Algerienkrieg zusam- 
men. Am Ende des Algerienkriegs (März 1962) - man spricht bereits vom Kon- 
zil - ist nach den schmerzlichen Erfahrungen, die man gerade durchgemacht hatte, 
der Augenblick der Klarheit gekommen; die militants fragen sich: Wer sind wir, 
daß wir unentbehrlich und doch so wenige sind? Wo ist unser eigentlicher Platz 
in der Kirche? Es ging nicht darum, auf die Gruppenbewegung des militanten 
Laientums zu verzichten, sondern nur darum, sie zu entmythologisieren, d. h. für 
sie den rechten Ort in der Kirche Frankreichs zu finden. Dieser Klärungsprozeß 
vollzieht sich zur Stunde, wenn auch nicht ohne tastende Versuche. 

Der Aufbruch der Bewegung (1940-1954) 

Eine Eigenschaft des heutigen französischen Katholiken, so wenig engagiert er 
auch sein mag, verfehlt nicht, beim Deutschen, Engländer oder Spanier, der ihm 
begegnet, Neugier, ja zuweilen sogar Gereiztheit hervorzurufen. Offen oder unter 
dem Gewand der Höflichkeit versteckt, erweckt der Franzose den Eindruck, als 
fühle er sich den Katholiken anderer Länder überlegen. Man kann diesen Charak- 
terzug dem Chauvinismus zuschreiben. Das ist nicht falsch, bleibt aber im Äußer- 
lichen stecken. Ursprünglich, ehe er sich mit anderen vergleicht (aus diesem Ver- 
gleich entspringt, genau genommen, der Chauvinismus), hat der französische 



Im Spiegel der Zeit 217 

Katholik das Gefühl, zugleich klar und undeutlich, wie bei allen Gefühlen, etwas 
Entscheidendes erlebt zu haben. Es handelt sich um die allgemein so genannte 
Erneuerung der Kirche Frankreichs. Sie ist begleitet von einer Fülle von Initia- 
tiven, Zeichen einer neu erwachten, hochgespannten Begeisterung. Im geistig- 
theologischen Bereich ist die Gründung von Wochenzeitschriften wie Temps pre- 
sents und Temoignage Chretien oder von Buchreihen wie Sources Chretiennes 
und Theologie zu verzeichnen. Auf pastoralem Gebiet gehen die Missionen von 
Frankreich und von Paris oder das Pastoralzentrum für die Inneren Missionen 
auf diese Welle der Erneuerung zurück. Sozial gesehen kommt es zu groß ange- 
legten, öffentlichkeitswirksamen Aktionen wie der von Abbe Pierre; politisch ist 
die Gründung des MRP (Mouvement Republicain Populaire), einer an sich nicht- 
konfessionellen Partei, die aber deutlich von christlichen Prinzipien inspiriert ist, 
von Bedeutung. So könnte man noch weiter fortfahren. Diese schöpferische 
Euphorie bei Kriegsende und in den folgenden Jahren erweckte in den Herzen 
der Katholiken Frankreichs eine Art von Messianismus: nämlich die Überzeu- 
gung, für die ganze Menschheit zu arbeiten und eine Erfahrung von universaler 
Gültigkeit zu machen. Diese Überzeugung entsprang nicht einer Überlegung, 
sondern den Tatsachen und Erfahrungen. Je aktiver einer an dieser Erneuerung 
teilnahm, desto tiefere Spuren dieses Messianismus blieben in ihm zurück. In die- 
ser Epoche heißt militant sein nichts anderes, als persönlich an diesem unermeß- 
lichen Frühling teilzunehmen. 

Obwohl alle Ränge und Stände der Kirche Frankreichs an dieser komplexen 
Bewegung teil hatten - man denke an die Rolle von Kardinal Suhard oder an 
die der Kleinen Brüder und Kleinen Schwestern von Jesus -, ist es nicht unrichtig, 
dabei die entscheidende Rolle der Laien hervorzuheben und schließlich das Ganze 
der katholischen Erneuerung in Frankreich als eine Bewegung des Militantismus 
zu charakterisieren. Nicht nur deswegen, weil - neben dem Dominikaner Sertil- 
langes und dem Jesuiten de Montcheuil - Laien, wie Blondel, Claudel, Maritain, 
Mounier u. a. zu ihren Anregern gehören, oder weil die Action Catholique 
Francaise, die schon in den dreißiger Jahren entstanden war, während der Be- 
satzungszeit einen großen Aufschwung nahm, sich nach dem Krieg unwidersteh- 
lich ausbreitete und ältere Formen christlichen Apostolats, wie die Jugendver- 
bände oder die Werke der Nächstenliebe (Vinzenzkonferenzen) verdrängte. Man 
muß vielmehr wissen, was hinter allem Drängen dieser Jahre stand, von welcher 
Gruppe in der Kirche immer es kam. Wenn man daraufhin einmal die Hirten- 
briefe Kardinal Suhards, die Chroniken der Zeitschrift •Esprit" oder die Tagun- 
gen des Centre catholique der Französischen Intellektuellen anschaut, dann stellt 
man unschwer fest: Es war der vielgestaltige, aber beharrliche Wunsch, die Kirche 
zu •entklerikalisieren", ihr den gebührenden Platz in der bürgerlichen Gesell- 
schaft, •in der Bürgerschaft" (dans la cite), um den Titel des letzten Hirtenbriefs 
des Gründers und Protektors der Arbeiterpriester zu gebrauchen, zurückzugeben. 

•Entklerikalisierung" war das Stichwort. •Wir müssen heraus aus dem Getto", 
hieß es oft und oft. Die Intensität, mit der sich die gläubigen Katholiken Frank- 
reichs dieses Stichwort zu eigen machten, bleibt unverständlich, wenn man 
die schwierige Lage vergißt, in der sich der französische Katholizismus seit 



Im Spiegel der Zeit 218 

dem Bruch des Konkordats, der sich in Etappen (von 1880-1905) vollzogen 
hatte, befand. Niemand, selbst unter den Konservativsten, denkt daran, die 
Trennung von Kirche und Staat, die sich übrigens mit der Zeit gemildert hat 
(schon nach dem ersten Weltkrieg hat Frankreich seine diplomatischen Beziehun- 
gen zum Vatikan wieder aufgenommen), rückgängig zu machen. Dennoch bleibt 
bestehen, daß die Kirche von der Nation nicht anerkannt wird. Um ein Beispiel 
zu nennen: Ein Seminarist muß seinen Militärdienst ableisten, darf aber das 
Staatsexamen für das höhere Lehramt, das ihm erlauben würde, an Staatsschulen 
zu unterrichten, nicht ablegen. Der Katholik als solcher hat kein Bürgerrecht. An- 
gesichts dieser Nichtanerkennung muß die Kirche, müssen die Katholiken darauf 
achten, sich nicht völlig aufsaugen zu lassen; wie die anderen behandelt werden, 
darf nicht einfach darauf hinauslaufen, wie die anderen zu sein; anders würde 
der Glaube verschwinden. Von daher versteht man die Aufrechterhaltung des 
ganzen Apparats, der den Zusammenhalt unter den Katholiken wahrt. Das war 
z. B. der Anlaß zur Gründung der Nationalen Vereinigung der Katholischen 
Aktion durch General de Castelnau im Jahr 1924; das Kartell der Linken hatte 
damals die Kirche Frankreichs erneut mit Verfolgung bedroht. 

Aber hier liegt auch eine Gefahr: Wenn die Kirche einseitig diesen Weg wei- 
terginge, würde sie den Menschen immer fremder, •übernatürlich" im schlimm- 
sten Sinn des Wortes. •Das Getto verlassen" bedeutet darum konkret, den An- 
schein vermeiden, als sei die Kirche ein Staat im Staate; eine Gefahr, die infolge 
der bestehenden Gesetze beständig da ist. 

Diese Situation erklärt u. a. P. Teilhard de Ghardins leidenschaftliches Bemü- 
hen, der Katholik möge, indem er bleibt, was er ist, alles tun, damit ihn die Men- 
schen endlich als Menschen nehmen. Dieselbe Sehnsucht erfüllte eine große Zahl 
Katholiken schon vor dem Krieg, besonders in den Gliederungen der Katholi- 
schen Aktion. Die nationale Krise von 1940-1945, die gemeinsam erlebten Lei- 
den, für viele von ihnen auch die Teilnahme an der Widerstandsbewegung, hat 
die Überzeugung in ihnen bekräftigt und in anderen geweckt, daß ein neuer Ver- 
such möglich ist, die Kirche wieder in das Leben der Nation einzuführen. •Apostel 
sein heißt, alles - soweit es billigerweise übernommen werden kann - vom Men- 
schen und von der Welt, die er sich gestaltet hat, aufnehmen, alles durchdrin- 
gen"1. Dieser Satz, neben vielen ähnlichen Kardinal Suhards und anderer Auto- 
ren, drückt hinlänglich aus, warum die Erneuerung, von der oben die Rede war, 
vor allem den Laien betrifft, der •von Gott gerufen (ist) ..., wie ein Sauerteig 
zur Heiligung der Welt gewissermaßen von innen her beizutragen"2, das •Alles" 
von Mensch und Welt mit der Liebe Christi zu durchdringen. 

Der Elan der Kirche Frankreichs ist also nicht aus einer Fülle geboren, sondern 
viel eher aus einem Mangel. Die Kirche ist arm, nicht so sehr materiell, was zwar 
hier und da auch der Fall ist, aber nur eine noch viel größere Armut anzeigt: in 
einem fast durchweg katholischen Land steht sie, menschlich gesprochen, in der 
Acht der Nation. •Frankreich, Missionsland": ein skandalöses Wort! Aus dem 
1 Card. Suhard, Essor ou declin de l'Eglise, 1947, zitiert bei A. Dansette, Experiment und 
Tragödie der Arbeiterpriester, Styria, Graz 1959. S. 41. 
2 Kirchenkonstitution des II. Vat. Konzils, nr. 31. 



Im Spiegel der Zeit 219 

bitteren Erlebnis dieses Ärgernisses entsteht die Bewegung der militants: der 
Priester wendet sich dem Laien zu, der Laie der Welt. Entklerikalisieren und 
eine Kirche von militants zu bilden ist ein und dasselbe. 

Gefahren und Krisen der •militants" als Institution (1954-1962) 

Eine zweite Eigenschaft fällt dem Nichtfranzosen auf, der über den teilweise 
unbegründeten Eindruck des Chauvinismus hinweggeht und mit einem franzö- 
sischen Katholiken ins Gespräch kommt. Er bemerkt: Der militant ist von der 
Erneuerung seiner Kirche überzeugt, er kann eine Reihe von Erfolgen aufzählen, 
ist imstande, auf einige Grundsätze hinzuweisen, die dabei angewandt wurden, 
aber er vermag kaum genau zu sagen, worin das Neue an seiner Aktion besteht. 
Er schildert, wie der militant, nicht zufrieden damit, die großen, allgemeinen 
Bereiche der menschlichen Existenz (Arbeit, Familie, Freizeit) zu heiligen, sich 
•spezialisieren" und seine Bemühungen den Bedürfnissen eines jeden Milieus 
anpassen müsse, da ja, um ein Beispiel zu nennen, das Familienleben eines Stadt- 
bewohners nur eine entfernte Beziehung zu dem eines Landarbeiters habe. 
Außerdem glaubt er, ein militant gewinne in seinem Milieu nur so viel Einfluß, 
als er sich für die wahren menschlichen Interessen dieses Milieus einsetze. Kann 
man aber die allgemeine Katholische Aktion von einer spezialisierten so radikal 
unterscheiden? Und wer bestimmt, worin die wahren menschlichen Interessen 
bestehen; wer gibt das konkrete Maß des Engagements an, usw.? Kurz, der fran- 
zösische Katholik erweckt den Eindruck, von Postulaten auszugehen und dabei zu 
übersehen, daß diese Postulate nicht so eindeutig sind, wie er glaubt. Der Grund 
für diese Schwierigkeit liegt in einer Tatsache, von der bereits die Rede war: 
man hat unmittelbar in der Aktion und für die Aktion gedacht, diese Aktion aber 
war weniger die Frucht eines vorbedachten Plans als vielmehr die Reaktion auf 
die konkrete Situation der katholischen Kirche Frankreichs. Das eigentliche Nach- 
denken folgte erst später, glich aber keineswegs der ungestörten Reflexion des 
Künstlers über sein Werk. Vielmehr ging es darum, inmitten von Krisen und 
zahllosen Widerständen einen gangbaren Weg zu finden. Man kann sagen, daß 
seit der Auflösung der nationalen Befreiungsfront (1947), die die Kommunisten 
in die Opposition drängte und den Beginn eines heftigen Klassenkampfes dar- 
stellte, unter dem Gebäude, das die Kirche Frankreichs zu bauen unternahm, der 
Boden zu wanken begann. Der marxistische Druck auf die Studenten, die Intel- 
lektuellen und die Arbeiter wurde immer stärker. Die Kolonialkriege (in Indo- 
china, später in nächster Nähe in Algerien) boten der französischen KP und 
ihren Verbündeten, zusammen mit dem schlechten Gewissen, das diese Kriege 
verursachten, ein ideales Propagandaterrain. Wie schwierig ist es zum Beispiel 
für einen Christen, besonders wenn er in dieser oder jener Weise für die Würde 
der menschlichen Person eintritt, sich zu weigern, einen Protest gegen die An- 
wendung der Folter, den ihm ein Kommunist im Namen der Nächstenliebe hin- 
hält, zu unterschreiben! Das aber ist die Atmosphäre von 1947 bis zum Ende des 
Algerienkrieges 1962. Die Kirche Frankreichs aber setzte ihren Weg bis zum 
Verbot des Experiments der Arbeiterpriester fort. 



Im Spiegel der Zeit 220 

Mit der Zurückbeorderung der Arbeiterpriester bricht in der so erfreulichen 
Bewegung, die wir mit der Formel: ,Der Priester wendet sich dem Laien zu und 
der Laie der Welt' ausgedrückt haben, etwas entzwei. Im Frankreich der fünf- 
ziger Jahre war das nicht so einfach möglich, konnte es nicht so einfach möglich 
sein. Im Kampf gegen den marxistischen Einfluß ging es für die Kirche, d. h. für 
die Hierarchie, und in tausend Konflikten auch für die Gläubigen, tatsächlich 
darum, daß •das Salz Salz blieb", daß der Glaube blieb, was er ist, daß man 
nicht auf die große missionarische Ausrichtung verzichtete, nach der man während 
der vorausgegangenen Jahre gelebt hatte, blieb die Ausrichtung auf das engage- 
ment. Der militant mußte Katholik bleiben, ohne aufzuhören, ein militant zu sein. 
Nach der Periode der ersten Erfahrung der Arbeiterpriester wachsen die Schwie- 
rigkeiten in der Katholischen Aktion zusehends, zunächst bei den Gliederungen 
der Arbeiter, dann bei der organisierten katholischen Jugend, die seit den dreißi- 
ger Jahren fünf Gruppen, nach Milieus (Arbeiter, Schüler [Studenten], Land- 
jugend, Seeleute, Unabhängige) gegliedert (specialise), umfaßt. Das Kern- 
problem ist dabei immer dasselbe: Wie weit dürfen die Gliederungen der Katho- 
lischen Aktion angesichts des marxistischen Drucks bei politischen und sozialen 
Initiativen gehen, ohne die Verantwortung der Hierarchie zu engagieren, deren 
Vertreter im jeweiligen Milieu sie sind, kraft eines besonderen Auftrags, des 
sogenannten Mandats? Hier ist nicht der Ort, auch nur einen kurzen historischen 
Abriß dieser Debatten zu geben. Wir wollen nur schematisch die Verkettung der 
Tatsachen notieren: 

- Die Krisen und die marxistische Verlockung, mit allem was sie mit sich bringt, 
vor allem die Polemik zwischen •Progressisten" und •Integristen", nötigen die 
Hierarchie, ihre Autorität vor allem durch eine genaue Bestimmung des Begriffes 
Mandat autoritativ zum Ausdruck zu bringen; 

- das hat natürlich zahlreiche Diskussionen, Stellungnahmen und Demissionen 
zur Folge; um sich zu rechtfertigen, theoretisiert man viel über den militant, das 
engagement, über die Maximen der CAJ •sehen, urteilen, handeln", über die 
•revision de vie"; die eigentliche Aktion leidet darunter; 

- während die Katholische Aktion in ihrem zum Teil berechtigten Bemühen um 
rechtliche Verfassung die Freude an der Aktion verliert, organisiert sie sich mehr 
und mehr in •Generalstäben", denen die Truppen fehlen. 

Das Gesagte gilt vor allem für die Gliederungen der Jugend; die Gruppen der 
Erwachsenen, darunter die tatkräftige, wohlorganisierte Aktion der katholischen 
Arbeiter (A. C. O.), zeigen von Natur aus größere Beständigkeit und Klugheit. 
Trotzdem gleitet der Katholischen Aktion in Frankreich während dieser Periode 
die Initiative immer mehr aus der Hand; sie beschränkt sich auf die Funktion der 
Repräsentation. Gleitet man auf diese Weise nicht in eine Mythologie ab: in 
einen schönen Mythos, der über eine verlorene Wirksamkeit hinwegtröstet? 

Diese Frage mit ja zu beantworten, hieße zunächst vergessen, daß auch heute 
noch zahlreiche Gruppen regelmäßig zusammenkommen und bestrebt sind, Katho- 
liken zu prägen, die entschlossen sind, in ihrem täglichen Leben für ihren Glau- 
ben Zeugnis abzulegen. Vor allem würde man eine wichtige Frucht dieser Periode 
verkennen, die nur deshalb steril erscheint, weil sie ungewöhnlich schwierig 



Im Spiegel der Zeit 221 

gewesen ist. Diese Frucht ist die Verallgemeinerung der Bezeichnung •militant". 
Im Jahre 1950 sind militants in Gliederungen organisierte Männer, Frauen 
und junge Leute, deren Gliederungen von den Bischöfen ein Mandat erhalten 
haben. Hier sind wir dem ursprünglichen Sinn des Wortes •militant" ganz nahe, 
der nicht, wie man meinen könnte, in direkter Linie vom Begriff der •Ecclesia 
militans" herkommt, sondern auf dem Umweg über das politische Vokabular: 
Herr Soundso gibt sich nicht damit zufrieden, für die Volksrepublikaner oder die 
Kommunisten zu stimmen, er ist ein militant der Partei. In der Aufbauperiode 
des katholischen Militantismus, der oben beschrieben wurde, haben einzelne 
Katholiken durch ihre persönliche Mitarbeit in einer bestimmten Gliederung der 
Katholischen Aktion deutlich gezeigt, daß man sich für den Glauben in der Welt 
einsetzen kann. Im Jahre 1960 sind so viele Organisationen als Gliederungen der 
Katholischen Aktion oder als mit ihr verbunden anerkannt, daß das Wort mehr 
eine Forderung des christlichen Lebens als eine bestimmte individuelle Haltung 
bezeichnet. Militanter Christ ist, wer nicht damit zufrieden ist, am Sonntag an 
der Messe teilzunehmen usw., sondern sich ehrlich und beharrlich bemüht, •etwas 
zu tun", um für seinen Glauben Zeugnis zu geben und den anderen zu dienen. 
Man spricht von Herrn X. als von einem militanten Mitglied der Pfarre; das 

bedeutet, daß man mit ihm rechnen kann. Im Jahre 1950 bezeichnete militant ein 
Individuum, 1960 eine Tugend im tiefen Sinn dieses Wortes. Schließlich hat die 
schmerzliche Periode der Krisen und Dispute heilsam und reinigend gewirkt. Der 
überzeugte Katholik hat sich durch die Umstände gezwungen gesehen, den Mes- 
sianismus der Nachkriegs jähre zu kritisieren, der zwar nützlich war, aber auf die 
Dauer in die Irre führte; denn wie jeder Messianismus barg auch der des katho- 
lischen Militantismus für den engagierten Christen eine schwere Versuchung in 
sich, nämlich die, sich für einen Helden zu halten, für einen Menschen, auf dem 
das Gewicht einer großen geschichtlichen Stunde ruht. Manche sind der Täuschung 
dieser Heldenmythologie zum Opfer gefallen, so einige Arbeiterpriester oder 
auch die Mitglieder der Bewegung •Jugend der Kirche", die sich der Entscheidung 
der Hierarchie nicht unterwarfen. Aber durch alle diese Schwierigkeiten und 
Diskussionen hindurch hat die Mehrheit wenigstens dunkel verstanden, daß die 
Kirche weniger Helden braucht als Gläubige. Indem •militant" im Laufe der 
fünfziger Jahre zu einem Allgemeinbegriff, zu einem Grundzug jedes französi- 
schen Katholiken wurde, hat der Mythos seinen Glanz verloren. Das war not- 
wendig. 

Das ist es also, was sich hinter der Verlegenheit des französischen Katholiken 
verbirgt, wenn man ihn auffordert, das Neue am christlichen engagement ver- 
ständlich zu machen. Weniger eine theoretische Unfähigkeit, als vielmehr die 
Erfahrung einer gemeinsam durchlebten Periode der Läuterung. Zuweilen ist 
es gut, nichts zur eigenen Rechtfertigung zu finden. Gezwungen, sich selbst zu 
definieren, haben die militants erkennen müssen, daß der Grund für ihre Ein- 
satzbereitschaft nicht in der Neuartigkeit der eigenen Aktion zu suchen ist. Diese 
Einsatzbereitschaft hat eine höhere, einfachere Quelle in der schlichten Tatsache 
des Christseins. Das ist es, was der französische Katholik nach dieser Läuterungs- 
krise zur Stunde entdeckt. 



Im Spiegel der Zeit 222 

Das eigentliche Problem des militant und seine Lösung (seit 1962) 

Ist der französische Katholik des Jahres 1966 ein enttäuschter Enthusiast? Die 
Versuchung ist tatsächlich groß. Manche sind durch die Enttäuschungen bitter 
geworden, andere vor Schmerz über die verlorene •goldene" Vergangenheit wie 
gelähmt. Jedenfalls sind alle, •die etwas tun" in den Bewegungen, den Vereinen, 
den karitativen Werken, oder ganz einfach in ihrem Beruf, mit ihrem eigenen 
engagement konfrontiert und gezwungen, sich mit ihm auseinanderzusetzen. Da- 
bei geht es nicht nur wie im Lauf des vergangenen Jahrzehnts um sein rein theo- 
retisches Verständnis, sondern um seine Vertiefung. Jener militant, ein Mann 
von etwa vierzig Jahren, geprägt durch die J. 0. C, Mitglied der A. C. O., 
der christlichen Gewerkschaft C. F. T. C, und des Personalrats seines Unter- 
nehmens, Vater einer großen Familie, ist dafür ein Beispiel. Vor etwa drei 
Jahren machte er am Ende eines Vortrags vor Seminaristen folgendes schmerz- 
liche Geständnis: Meine Kinder machen mir höflich, aber bestimmt, den Vor- 
wurf, zuviel zu tun; sie verstehen nicht recht, was es für meine Frau und mich 
bedeutet, militants zu sein. Ein erschütterndes und zugleich aufschlußreiches Be- 
kenntnis: der engagierte Christ hat das lebhafte Gefühl, einsam zu sein. Frank- 
reich ist immer noch Missionsland, und •die Arbeiter sind noch immer die kleine 
Zahl". Dieses Gefühl der Einsamkeit wird dadurch verstärkt, daß die heran- 
wachsende Generation, sehr zurückhaltend gegenüber jeder Form von Messianis- 
mus, schlecht vorbereitet erscheint, um die Fackel des Militantismus, wie er bisher 
gelebt worden ist, aufzunehmen und weiterzutragen: ein Übel, das nicht allein 
den katholischen militant, sondern selbst die politischen Parteien, auch die Kom- 
munistische Partei, befallen hat. Der militant wird mehr und mehr dem Volk 
fremd. Um eine Szene des Evangeliums zum Vergleich zu gebrauchen: die enga- 
gierten Katholiken empfinden, was die Jünger am See durchmachten, nachdem 
sie •die ganze Nacht gefischt und nichts gefangen" hatten (Lk 5, 5). Aber die 
Kirche hat auch weiterhin die militants nötig; sie fordert die Weiterführung der 
Mission. 

Das wäre unmöglich, wenn sich im Lauf der vergangenen Perioden nicht tat- 
sächlich neue Wege aufgetan hätten, die es erlauben, die Mission auf einer 
menschlich und christlich besser durchdachten Grundlage, als es beim ursprüng- 
lichen Elan der Fall war, wieder aufzunehmen. Hier ist nun der Ort, an die 
geistige Arbeit zu erinnern, die die geschichtliche Entwicklung, die wir bisher 
studiert haben, beständig begleitet hat. Die liturgische Erneuerung (Kardinal 
Suhard erreichte 1947, daß ein Teil der Gebete des Rituale französisch gesprochen 
werden durfte: ein bescheidener Anfang, der vom Zentrum für Pastoralliturgie 
mit Ausdauer gefördert wurde), die biblische Erneuerung (1956 erscheint die 
•Bibel von Jerusalem"), Begründung und Ausbau der Religionssoziologie (vgl. 
die Arbeiten von Prof. G. Le Bras), die Verbreitung der Exerzitien unter Geist- 
lichen und Laien: alles das brachte Hilfen, die dem Militantismus bei seinem 
Aufbruch bitter gefehlt hatten, jetzt aber dem christlichen militant zur Verfügung 
stehen, wobei nochmals daran erinnert sei, daß dieses Wort von jetzt an nicht 
mehr ein Individuum, sondern eine Anforderung bezeichnet. Die Kirche Frank- 



Im Spiegel der Zeit 223 

reichs gibt jetzt ihren engagierten Gliedern, was sie braudien, um dieser Anfor- 
derung gerecht zu werden, und was diese Anforderung begründet. Die Hoch- 
herzigkeit der Jahre 1940-1954 war gleichsam eine Bekehrung des Willens, der 
Augenblick der Begeisterung. Man braucht nur an den historischen Bestseller: 
•Frankreich, Missionsland" der Abbes Godin und Daniel, oder an die Gründung 
der Französischen Mission von Lisieux3 zu denken: nichts gleicht mehr einer 
charismatischen Improvisation! Diese Zeit, die ihre Früchte getragen hat, ist 1965 
zu Ende gegangen. Die Menschen, besonders die Jugend, sind gegenüber Äuße- 
rungen der Begeisterung mißtrauisch geworden; dafür verehrt man exaktes 
Wissen und Bildung (man denke nur an den ungeheueren Erfolg des Taschen- 
buchs, der sich nicht nur mit dem niedrigen Preis erklären läßt). Wissen ist heute 
ein missionarisches Mittel, die Massen zurückzugewinnen. Der Gewerkschaftler, 
von dessen Geständnis wir oben berichtet haben, erklärte, eine der dringendsten 
Aufgaben der christlichen Gewerkschaft sei die Förderung der Volksbildung auf 
jede erdenkliche Weise. Deshalb sei die erste Aufgabe des militant, sich selber 
fortzubilden, sowohl menschlich wie christlich. 1965 erfordert eine Bekehrung der 
Intelligenz. 

Aber die Vertiefung des Glaubens ist nicht allein eine Frage der Lektüre. 
Bücher können abstumpfen und vom Wesentlichen ablenken, wenn sie nicht in 
den Dienst einer tiefen geistlichen Lebendigkeit gestellt werden, einer persön- 
lichen Entdeckung der Verbundenheit mit dem lebendigen Gott. Daher zeichnet 
sich seit einem Jahrzehnt ein neues Suchen ab, die •Gruppen vom Leben nach 
dem Evangelium" (groupements de vie evangelique). Das Ziel dieser Gruppen- 
bildungen ist nicht in erster Linie apostolisch; es handelt sich vielmehr darum, 
denjenigen, die durch die Aktion und das engagement ständig in Anspruch ge- 
nommen sind, zu innerer geistlicher Festigkeit zu verhelfen. Sie nehmen in um- 
fassenderer Weise wieder auf, was die •Equipes Notre-Dame" des Abb£ Caffarel 
1947 begonnen haben, um eine Ehespiritualität zu fördern. Meist entstehen sie 
in Anlehnung an die verschiedenen religiösen Gemeinschaften: die Fraternitd 
seculiere Charles de Jesus mit der Spiritualität von P. de Foucauld, die Gruppen 
von •Vie Chretienne", die aus dem Geist des hl. Ignatius leben, die Benediktiner- 
oblaten, die karmelitischen Bruderschaften, die Laienfraternitäten vom hl. Fran- 
ziskus, die Dominikanerfraternitäten, die Drittordensmaristen. Diese Bewegung 
hat sich derart verbreitet, daß ihre geistlichen Leiter daran denken, sich monatlich 
einmal zu treffen, um ihre Erfahrungen auszutauschen und ihre Bemühungen auf- 
einander abzustimmen. Noch ist es zu früh, eine Bilanz dieses Versuchs zu ziehen. 
Aber zweifellos entspricht eine derartige Orientierung sowohl den Bedürfnissen 
der militants der ersten Generation, d. h. derer, die vor Müdigkeit aufgeben 
wollen, wie auch den tatsächlichen Erwartungen jener, die jetzt aufgrund ihres 
Alters berufen sind, ihre Verantwortung in der Mission der Kirche wahrzuneh- 
men. Diese Mission ist vielleicht von nun an weniger eine Sache der Prophetie 
als der Klugheit. Angesichts der psychosoziologischen Schwierigkeiten des moder- 
nen Gewissens haben diejenigen, die sich engagieren, wenn man so sagen kann, 
über ihr eigenes engagement hinaus noch die Aufgabe, Zeugnis zu geben für den 

3 Vgl. A. Dansette, a. a. 0. 53-80. 



Im Spiegel der Zeit 224 

inneren Frieden und die Freude, ohne die das engagement tatsächlich apostolisch 
unwirksam bliebe. Das zu verbinden, ist eine schwierige Aufgabe, die aber die- 
jenigen zu begeistern vermag, die sich ihr hingeben, wie es der zunehmende Auf- 
schwung der Gruppen evangelischen Lebens beweist. 

Man kann sagen, daß der Reifungsprozeß, den wir eben skizziert haben, zu 
einem guten Teil die Konzilserklärungen über die Heiligkeit der Kirche und über 
das Volk Gottes vorbereitet und begleitet hat. Die militants waren und bleiben 
eine Elite im Volk Gottes. Ihr großes Problem ist, nicht zu einer abgesonderten 
Elite zu werden. Sie müssen verstehen lernen, was kein Paradox, sondern die 
Wahrheit jeglicher apostolischen Tat ist: daß die Hingabe selbst Gnade ist. Sich 
für die Belange des Volkes Gottes einsetzen heißt auch für den militant und zwar 
für ihn ganz besonders: die Kirche Christi empfangen, die das Volk Gottes ist. Es 
ist Christus, der durch die Kirche heute gebietet, weiterzufischen; wie sollte man 
daran zweifeln, daß dieses Wort an sich •Gnade über Gnade" ist. 

Was ist der französische Katholik von 1966? Soviel ist jedenfalls deutlich ge- 
worden: Wenn er bei anderen Beunruhigung, ja Verärgerung hervorruft, dann 
beunruhigt er sich selbst mindestens ebensosehr. Es ging hauptsächlich darum, 
klar zu erkennen, daß die Gestalt des militant und die Notwendigkeit, ein mili- 
tant zu sein, nicht aus einem Reichtum, sondern aus einer Not geboren wurden. 
Diese Not angesichts der umgebenden Welt, die das gemeinsame Schicksal jeder 
Kirche wie der gesamten Kirche ist, hat in Frankreich, was die historische Situation 
betrifft, ein besonderes Gepräge. Frankreich weiß vom Ärgernis der abendländi- 
schen Kirchenspaltung nur wenig; aber erlebt unverhüllt das Drama der Ent- 
christianisierung. 

In der verwirrenden Vielfalt individuellen Suchens hat sich ein Weg abge- 
zeichnet, der des Militantismus. Eine Bezeichnung, die zum ausschließlichen Besitz 
des politischen Lebens und besonders der sozialistischen Bewegungen geworden 
war, mußte für die christliche Aktion gewonnen werden. Wir haben gesehen, daß 
diese Eroberung keine leichte Sache war. Wir können ehrlich sagen, daß sie ge- 
lungen ist: jedermann in Frankreich weiß, daß ein Katholik auch ein militant sein 
kann und daß ein Katholik nicht notwendig ein Träumer ist, der •über das 
Schlachtfeld geht mit einer Rose in der Hand". Wenn wir heute fragen: Hat der 
Begriff des militant, nachdem er durch die Krisen und Diskussionen seinen mes- 
sianischen Nimbus verloren hat, noch irgendwelche Bedeutung, dann können wir 
aufgrund der vorausgegangenen Analyse antworten: wenn sich die engagierten 
Christen auf ihre Erinnerungen zurückziehen, wenn sie auf ihren Militantismus 
pochen wie auf einen Adelstitel, dann ist dieser Titel - zweifellos Zeugnis einer 
fruchtbaren Periode, in der das Konzil sich anbahnte - nur ein Museumsstück. 
Wenn aber die gleichen Christen ihr engagement im Dienst anderer, wenn sie die 
Gnade, ein militant zu sein, im Licht der ersten und letzten Gnade sehen, Glied 
des Volkes Gottes zu sein, dann bleiben sie wirklich der großen Idee treu, die 
am Anfang des ganzen Prozesses stand: der Idee, •das Salz der Erde zu sein", 
eine Idee, die mehr ist als nur Idee, nämlich Versprechen und Gabe des Herrn: 
•Ihr seid das Salz der Erde." Dominique Bertrand SJ 




