Geist, Liebe, Betrachtung

Hans Urs von Balthasar, Basel

1.

Das Fundament der biblischen Religion ist die Diastase, der Abstand von
Gottund Geschopf, die elementare Voraussetzung dafir, daff die Einigungen
der Gnade vom Menschen recht verstanden und gewiirdigt werden konnen.
,Denn eure Gedanken sind nicht Meine Gedanken, und Meine Wege sind
nicht eure Wege, Spruch des Herrn. Hoch ist der Himmel iber der Erde,
ebenso hoch sind Meine Wege iiber euren Wegen und Meine Gedanken
fiber euren Gedanken® (Is 55,8-9). Der Grund ist die Wesensverschieden-
heit von Gott und Geschopf, und darin die vollkommene Freiheit Gottes
in sich selbst, dessen Innenleben von aufien her nicht erahnbar ist. , Wer
kennt denn bei den Menschen das Innere eines Menschen, aufier der Geist,
der diesem Menschen einwohnt? Ebenso kennt niemand das Innere Gottes
aufler dem Geist Gottes“ (1 Kor 2,11). Dieser Abstand ist vorausgesetzt,
damit das Unerhorte der folgenden Aussage herausspringt: ,Nun aber
haben wir empfangen nicht den Geist des Kosmos, sondern den Geist, der
aus Gott kommt, damit wir einsehen, was fiir Geschenke Gott uns gemacht
hat“ (¢bd. 12). Und gleich darauf stellt der Apostel nochmals den Gegen-
satz her, um ihn wieder zu iiberbriicken: ,, Wer denn hitte das Gesinntsein
Gottes erkannt, um-ihn belehren zu konnen® (Is 40, 13)? Wir aber haben es,
das Gesinntsein Christi“ (1 Kor 2,16). Die gleiche elementare Diastase
bricht im Satz des Johannesbriefes auf, der sie diesmal nicht auf die Er-
kenntnis, sondern auf die Liebe anwendet: ,Darin besteht die Licbe, nicht
darin, dafl wir ihn geliebt haben, sondern darin, dafl er selbst uns geliebt
und seinen Sohn gesendet hat als Siithneopfer fiir unsere Siinden® (1 Joh
4,10): ,Darin — nicht darin“: die positive Aussage, die versucht werden
sollte, wird einen Augenblick zuriickgehalten, um durch die negative Aus-
sage in ihr volles Licht gestellt zu werden. Johannes will mit der negativen
Aussage nicht sagen, dafl die Menschen keinerlei Licbe haben, nicht ein-
mal, daB sie keinerlei Liebe zu Gott aufbringen konnen. Aber die zwi-
schenmenschliche Liebe in Ehe und Freundschaft, auch die aufsteigende
Liebe zur Gottheit, der religidse Eros, sind eben nicht das, was hier gezeigt
werden soll; sie miissen, schon um des Mifverstindnisses willen, fiir den
Augenblick weggestellt werden, damit der Blick frei wird fiir das, worauf
der Apostel hindeuten will, die Agape des sich am Kreuz Christi uns hin-
verschwendenden Gottes. Dafl aufierhalb dieses Liebesereignisses Gottes



Hans Urs von Balthasar 242

in Christo in vielerlei Weise vorher und nachher unter Menschen von
Liebe geredet wird, leugnet Johannes nicht. Aber er sagt, daf} nur hier die
Eigentlichkeit, die Absolutheit der Liebe offenbar wurde, und daf von
hier aus aller Liebe das bei Gott geltende Maf} gesetzt worden ist. Unter
dieses Mafl stellt Johannes die Menschen in Aussagen wie: ,Daran erken-
nen wir die Liebe, dafl Er fiir uns Sein Leben dahingegeben hat. Auch wir
miissen fir die Briider das Leben dahingeben® (1 Joh 3, 16). ,Geliebte,
wenn Gott uns so grofie Liebe erwiesen hat, miissen auch wir einander lie-
ben® (ebd. 4,11).

Dafl das gottliche Maf} auf uns angewendet werden kann und muf}, setzt
nun selbstverstindlich voraus, dafi Gott uns die Moglichkeit gibt, so ge-
sinnt zu sein, zu denken und zu lieben, dafl wir einem tiber-menschlichen,
weil géttlichen Mafl standhalten kénnen. Diese Moglichkeit ist die Gnade,
und Gnade ist die , Ausgiefung der Liebe Gottes in unseren Herzen durch
den Heiligen Geist“ (Rom 5,5). Diese in uns ausgegossene Liebe Gottes
ist aber genau die uns von Gott Vater in Jesus Christus gezeigte und ge-
schenkte Liebe, das Ausgegossensein ist deshalb eins mit dem ~Bleiben®
Christi in uns (elfmal im Weinstockgleichnis und seiner Anwendung: Joh
15,1-11), und sein , Wohnungnehmen® in uns ist auch das des liebenden
Vaters (Joh 14,23). Weil es aber um den Geist der Licbe geht, und nicht
um einen Gnadenautomatismus, und weil Geist (Gottes) an Geist (des
Menschen) sich geisthaft mitteilt (R6m 8,16; 1 Kor 2,13; 1 Joh 5,9), weil
»Gott den Geist seines Sohnes in eure Herzen gesandt hat® (Gal 4,6) und
weil ,der Geist die Wahrheit ist“ (1 Joh 5,6), deshalb ist es unabdingbar,
daf dieser Geist beides gleichzeitig offenbart: den Abstand und dessen
Uberbriickung im Gnadengeschenk, also das ,Nicht-wir* (haben geliebt)
und das ,Auch-wir® (diirfen lieben). Der Geist ist Geist des Abstands,
indem die ganze Beziehung des ,Bleibens“ und ,Einwohnens® auf die
Wirklichkeit von ,Glaube“ und ,Gehorsam* gestellt bleibt: ,Das ist Sein
Gebot: wir sollen an den Namen Seines Sohnes Jesus Christus glauben
und einander lieben, wie Er uns geboten hat. Wer Seine Gebote hilt, bleibt
in Ihm, wie auch Er in ihm“. Somit kann folgerichtig der Satz anschlieRen:
»Daf} Er in uns bleibt, erkennen wir aber an dem Geist, den Er uns gege-
ben hat“ (1 Joh 3,28-24, zahlreiche Parallelen in den Abschiedsreden).
Fragt man, wie ¢in solches Erkennen am Geist méglich sei, so antwortet
Johannes abermals folgerichtig in den nichsten Versen mit der Moglich-
keit und Notwendigkeit der Geisterprifung: ,Daran erkennt den Geist
Gottes: jeder Geist, der bekennt, dafl Jesus Christus im Fleisch gekommen
ist, ist aus Gott“ (I Joh 4,1-2). Mit andern Worten: der rechte Geist ist
der, der die Diastase zugleich mit der Einigung bekennt: er ist Geist des
Glaubens im Gehorsam: Christus ist von Gott gekommen und hat uns am



Geist, Liebe, Betrachtung 245

Kreuz Gottes Liebe dargestellt; aber er ist im Fleisch gekommen, hat uns
wirklich erreicht und uns in Gnade Auftrag und Moglichkeit der Agape
verliehen. Fiir Johannes ist der Geist, den wir erhalten haben, die uns von
Gott her geschenkte Einsicht und Anerkenntnis der einmalig durch ihn
gewirkten Synthesis, der Einigung der Erlosung, die sich iiber der Dia-
stasis sowohl der Schopfung (Abstand von Gott und Geschopf) wie tiefer
der Siinde (Abstand von Stinder und Erloser) erhebt. Diese Synthesis ist
die Madht Gottes, die machtiger ist als die Welt (1 Joh 4,4), und an der
wir teilbekommen durch den Glauben (5,4-5); und wie die Synthesis uns
als Geist (Gottes) gegeben wird, so ist auch unser sie empfangender und
bejahender Glaube Geist: als verantwortetes Stehen zur Geist- Wahrheit,
und darin als ,Erkenntnis“ angesichts einer objektiv begegneten Evidenz
der gottlichen Liebe (Joh 10,38; 16,30; 17,8; 1 Joh 4, 16).

Gewill bezeugt sich der christliche Geist in einem Menschen primdar
darin, dafl der Mensch Gottes Wort tut, nimlich liebt, und im Tun dessen
Wabhrheit erfahrt (Joh 8, 32) und dann auch zu wissen bekommt, daf} er
selbst in der Wahrheit des Wortes ist (1 Joh 3,18-19). Eine blofie theore-
tische Glaubenswahrheit kennt das Neue Testament nicht: der Inhalt des
Glaubens ist die konkrete, getane Liebe Gottes, und der Akt des Glaubens
ist das Wahr-sein-lassen dieser getanen Liebe Gottes in der eigenen
Existenz. Aber von da her wird auch die andere Seite evident: das Tun
der christlichen Liebe 1af3t sich neutestamentlich von diesem Wahr-sein-
lassen Gottes in uns nicht trennen. Es gibt keine Moglichkeit, von der
Diastase abzusehen und die Agape als eine dem Menschen zu eigen gehd-
rende Kraft und Fahigkeit in Verwaltung zu nehmen. Denn wenn die
Liebe, die wir unseren Briidern erweisen, indem wir unser Leben fiir sie
einsetzen, christlich sein soll, namlich dem Zeugnis des Geistes in uns die
Ehre der Wahrheit gibt, dann kénnen wir sie unméglich als aus unserer
eigenen Quelle stammend, als unsere eigene Liebe verstehen.

Fiir glaubende Christen ist das vollig klar: sie lieben sich durch die in
ihnen lebende Liebe des Herrn, sie lieben sich ,,in Christo Jesu“ und in der
Kraft Seines ihnen einwohnenden Geistes. In Seinem Auftrag und aus Sei-
ner Kraft kénnen sie jene Dinge tun, vor denen die ,Heiden® haltzuma-
chen pflegen (Mt 5,38-48), ja im Nichsten selbst vermégen sie den der
Liebe bediirfenden Herrn zu sehen (Mt 25, 40.45) und sind doppelt davor
geschiitzt, sich die Liebe selber zuzuschreiben. Wie aber ist es bei solchen,
die zwar die Liebe, aber den Glauben nicht haben? Man wird fir sie nicht
ohne weiteres den Samariter im Gleichnis einsetzen konnen; er ist zwar
ein ,Andersglaubiger®, aber gehdrt immerhin grundsitzlich zum Bereich
des Glaubens; er wird vom Herr gewihlt, um den Diinkel der Orthodoxie
zu beschimen. Doch warum sollte es nicht auch ganz auflerhalb des Berei-



Hans Urs von Balthasar 244

ches des Offenbarungsglaubens durch die alle Menschen treffende Gnade
Christi (1 Tim 2,4; 1 Joh 2,2 usw.) wahrhaft Liebende geben, denen auf
eine uns verhiillte Weise der Geist der Wahrheit geschenkt worden ist?
Dann miifite blof gefordert werden, dafl auch ihre Liebe in der Tiefe sich
als ein Geschenk weiff und versteht, dafl sie liebend das demiitige Bewufit-
sein haben, einer seligen, aber alles einfordernden Kraft zu dienen, die von
weiterher kommt als ihr vergingliches Dasein und nach weiterhin zielt
und deshalb auch ihr vergangliches Dasein als Ganzes einfordern kann.
Der Liebende, im Akt seiner Hingabe, wird dieses Bewuf}tsein am wahr-
sten haben konnen. Aber es ist klar, daf auflerhalb des christlichen Rau-
mes diese tiefste Erfahrung, die den Liebenden demiitigt und in die Knie
zwingt, stets in der Gefahr der Mifldeutung sein wird. Von Bewundern-
den wird diese Kraft in Richtung auf das Heldische, Menschlichh6chste hin
ausgelegt werden (vgl. etwa die Selbstopferungen in den Tragddien des
Euripides), oder auf eine Eroskraft zwischen Himmel und Erde (im Sym-
posion Platons), oder auf eine Wesensteilnahme der Seele am géttlichen
Geist und an der unsagbaren gottlichen Einheit (Plotin). Auf die Dauer
ist die Fehldeutung der echten verborgen-christlichen Liebeserfahrung
auflerhalb des Raumes des Christusglaubens in tragischer Weise zwangs-
laufig.
2.

An dieser Stelle hakt die christliche Verpflichtung zum Glaubenszeugnis
ein, und zwar gerade in seiner untrennbaren Doppelgestalt: als Zeugnis
der tatigen Liebe des Christen und als Zeugnis des Ursprungs dieser Liebe
in der Tat Gottes durch Christus. Die Existenz der Christen muf} ihre Pre-
digt sein: dafl Gott in Christus die Liebe fiir die Welt ist. Es darf nicht so
sein, dafl sie auf der einen Seite eine schone humane Nichstenliebe zur
Schau tragen, und auf der anderen Seite einen irgendwie theoretischen
Glauben verkiinden, von dem man nicht recht sieht, wie er mit ihrer Nich-
stenliebe zusammenhingt. Thre Liebe selbst mufl ihre Predigt von Christus
und ihr Verweis auf ihn sein: durch die Demut, die schlichte Sachlichkeit,
mit der sie liebend — und zwar sehr echt und menschlich liebend — die Kraft
eines Andern bekunden. Thre menschliche Liebe muff immer zugleich
Kundgabe und Durchgabe der absoluten Liebe sein. Sie miissen die Unter-
scheidung der Geister — nimlich des menschlichen und des gottlichen Gei-
stes — gerade in deren Einigung zur Darstellung bringen. Sie diirfen keinen
Augenblidk glauben lassen, es gidbe an der Stelle der Analogie des Seien-
den und der Liebe eine Identitat des Seienden und der Liebe. Sie konnen
nicht einfach sagen: , Auf unsere Nichstenliebe kommt es an, alles andere
ist sekunddr®. Sie mifiten sagen: in der Nachstenliebe, die wir auszuiiben
versuchen, muff um jeden Preis sichtbar werden, daf} wir an die géttliche,



Geist, Liebe, Betrachtung 245

uns zuteil gewordene Liebe glauben. Sie diirfen nicht den Grundsatz ver-
treten: liebe — und glaube, was du willst, sondern miissen hinfithren zu
dem Satz: liebe — und glaube, was die Liebe erklart.

Diese Unterscheidung der Geister (des menschlichen und des gottlichen,
der ,unserem Geist bestitigt® Rom 8, 16 und ihm ,Zeugnis ablegt® 1 Joh
5,9) fordert nun aber vom Christen die dauernde Kontemplation. Denn
sowenig es einen Besitz ,ein fiir allemal® der Liebe gibt, sie vielmehr ein
immer neu in die Seele Stromendes ist, um als neue von ihr ausgestromt zu
werden, ebensowenig und vielleicht noch weniger gibt es den Besitz ,ein
fir allemal“ der Glaubenserkenntnis. In Sachen Gottes und Jesu Christi
gibt es nie fertiges Bescheidwissen; wer da meint, Bescheid zu wissen, gibt
zu, daf} er in der Erkenntnisbemithung stehengeblieben ist, sich also mit
einer endlichen Einsicht begniigt hat. Gerade in diesem bewufiten Stehen-
bleiben bekundet er aber, dafl er noch gar nicht verstanden hat. Alle
Wabhrheiten, die Jesus Christus von Gott her bringt und in Wort und
Leben offenlegt, tragen den Charakter der Unendlichkeit und fir uns des
Je-mehr. Und nur die offene, immer neue geistige Bemiihung, ihr in ihrem
Je-grofler-sein zu begegnen, wird ihnen in christlicher Weise gerecht. Was
heifit: ,Ich bin die Auferstehung und das Leben“? Mein notwendig véllig
unzulinglicher und verschwommener endlicher Begriff wird durch blofles
Beiziehen anderer Bibeltexte, die fiir mich zunichst ebenso endliche In-
halte haben, auf keine qualitativ héhere Ebene gehoben; ein solches Text-
vergleichen kann einiges erhellen, kann aber auch in die falsche Sicherheit
einwiegen, dem géttlichen und deshalb unendlichen Sinn ,wissenschaft-
lich“ nihergekommen zu sein. Die entscheidende Verstindnisbewegung
zur ,Breite und Linge, Héhe und Tiefe“, worin man ,die Liebe Christi
erkennt, die alles begriffliche Erkennen iibersteigt“ (Eph 3,18-19), ist nur
in der personalen Gebetsbegegnung mit der personalen offenbarenden
Wabhrheit Gottes zu gewinnen. ,, Alles erachte ich als Schaden® — darunter
gewifl auch eine rein als Wissenschaft betriebene Exegese — ,um des
Uberschwanges willen der Erkenntnis Christi Jesu meines Herrn® (Phil
8,8. ,Fast jedes dieser Worte ist mit einzigartiger Feierlichkeit gesetzt®,
Lobmeyer); die Fortsetzung des Textes zeigt, wie diese unaufhaltsame
Bewegung hin-zu sowohl ,Glaube“ ist wie eindringender ,Erkenntnis®-
Wille, wobei jede nur theoretische Erkenntnis sogleich ausgeschlossen wird,
weil Paulus an Christus kennenlernen will ,die Kraft Seiner Auferstehung
und die Gemeinschaft Seiner Leiden®, und eben hier f4llt das Wort ,meines
Herrn®, einmalig bei Paulus, hinweisend darauf, daf} der Knecht mit aller
denkbaren Kraft des Glaubens in das unergriindliche, unauslotbare Myste-
rium dieses Sterbens und Auferstehens seines Herrn hineindrangt: ,nicht
als ob ich es schon ergriffen hitte oder schon vollendet wire, ich jage aber



Hans Urs von Balthasar 246

danach, ob ichs ergreife, weil ich von Christus Jesus schon ergriffen wor-
den bin® (Phil 3,12). Dieses ,nicht erreichthabende Jagen“ gehért fiir
Paulus zur , Vollkommenheit* (v. 15), und nur unter solchen , Vollkom-
menen® verkiindet er die , Weisheit“ des Kreuzes (1 Kor 2,6).

Die personale immerwahrende Bemithung um die Glaubensgnosis —
und diese Bemithung nennen wir Kontemplation — muf} fir den Christen
koextensiv bleiben seiner Bemithung um die christliche Liebe. Beide sind
nur zwei Seiten des Gleichen: der uns zuteilwerdenden géttlichen Liebe im
abgriindigen Geheimnis von Kreuz und Auferstehung. Wer mit einem von
beiden fertig geworden zu sein meint, mit Glaubenserkenntnis oder mit
Liebe, und eines oder beides nun selber in Verwaltung nehmen will, hat
wohl beide zugleich verloren. Denn der Heilige Geist ist unteilbar, gerade
was Erkenntnis und Liebe angeht. Keine Steigerung der Liebe ohne Stei-
gerung der Erkenntnis. Und dies nicht einseitig so, dafl nur gesteigerte
Liebe mehr Erkenntnis bréchte, sondern in einem gegenseitigen Sich-for-
dern, sofern auch gesteigerte Einsicht neue Liebe gebiert. Auch nicht so,
als ob die Steigerung der Einsicht einseitig der Predigt und Katechese, die
der Liebe dem personlichen Tun zuzuweisen wire, denn auch die Liebe
soll ja sozial-kérperschaftlich wirken (Eph 4, 15-16), und die Erkenntnis
soll personal sein und im betenden Herzensgrund erfolgen, wo der Geist in
das Vater-sagen des Sohnes einfithrt (Gal 4,6; Rom 8,15), ja wo der
Geist in ,wortlosem Seufzen“ aus dem Herzen zum Vater spricht, und
dieser das Anliegen des Geistes, sein Eintreten fiir die Heiligen, kennt
(R6m 8,26-27): ein trinitarischer Dialog in der innersten Intimitat der
Kreatur. Natiirlich ist hier nirgends von einer methodischen Betrachtungs-
ibung die Rede, und wir sind weit entfernt von den Weisen der Medita-
tion asiatischer Religionen!. Die Arten des betrachtenden Empfangs des
gottlichen Wortes im Glauben und im Heiligen Geist sind variabel, aber
liegen doch alle innerhalb des Grundverhalinisses der Kirche zum Herrn,
wie es exemplarisch festgelegt ist im ,Fiat mihi secundum Verbum*
Marias: Offenheit und Bereitschaft fiir jede Gott beliebende Art der Offen-
barung, in jedem Umfang und jeder Tiefe, mit allen Folgen fiir den
Menschen, die Gott wiinschen mag, bis hin zur Kreuzverlassenheit und bis
hin zur leiblichen Aufnahme in den Himmel. Dieses marianisch-kirchliche
Ja ist kein solches der Gleichgtltigkeit, sondern der apriori alles Kom-
mende umfassenden Liebe; in diesem Ja liegt sowohl die Demut der Magd

! Es war nicht gliidklich, daf} in den letzten Jahrzehnten die christliche Betrachtung zuwei-
len in enge Analogie zur Sstlichen und zu anderen psychologischen Versenkungsmethoden
gestellt wurde; man hat es damit den Heutigen erleichtert, beides gleichzeitig tiber Bord
zu werfen, als handle es sich um dasselbe. Genuine christliche Betrachtung stammt ganz
aus dem biblischen Horen des Wortes Gottes (vgl. mein Buch ,Das betrachtende Gebet“
19592).



Geist, Liebe, Betrachtung 247

wie die Bereitschaft der Braut, jeder Forderung des Brautigams (auch der
des Begreifens und Erkennens) mit Seiner Hilfe zu geniigen. Jede ein-
zelne Aktion Marias und der Kirche entspringt diesem allgemeinsten,
durch nichts eingeschrinkten kontemplativen Hintergrund liebender Emp-
fianglichkeit zu allem. Nirgends ein abschliefendes ,schon-Wissen®, immer
ein zustindliches Je-jetzt-Empfangen ,Deines Wortes®.

Das ist vollkommene Erfiillung der Weise, wie im Alten Bund (vgl.Ps
119 [118]) das Wort und die Weisung Gottes erharrt, ersehnt, empfangen,
im Herzen geborgen und durchdacht, durchkostet wird. Gewifl darf man
diese meditative (vorwiegend sacerdotale) Haltung dem Gesetz und den
historischen Grofitaten Gottes gegeniiber (vgl. Deuteronomium) nicht iso-
lieren von threm Gegengewicht in der (vorwiegend prophetischen) Forde-
rung zu einem sichtlosen Gehorsam und zu einer tatigen Liebe. Aber auch
der Prophet redet zumeist von einer Berufungsschau her oder wird
(Moses, Elias) hochsten Weisen der Beschauung entgegengefiihrt. Und
auch der Gehorsam und die Liebe, die von den Propheten gefordert wer-
den, heben sich ausdriicklich ab von der Betrachtung des Heilswirkens
Gottes und jenes briutlichen Ursprungs des Liebesbundes in der Wiiste
(Os 2,16f; 11,1; Jer 2,2f).

So kommt es im christlichen Dasein immerfort auf die Unterscheidung
der Geister an; nicht so sehr zwischen dem guten und dem bdsen Geist
(denn diese Unterscheidung obliegt schon dem naturhaften Gewissen), als
vielmehr zwischen dem géttlichen und dem menschlichen Geist, wie sie
nach der Selbstoffenbarung Gottes nur durch die Mitgift des gottlichen
Geistes im Menschen getroffen werden kann. Fiigt sich eine Liebe dem
Mafistab der Agape, im Ernstfall, oder fiigt sie sich nicht? Das grofie Zei-
chen, das im Neuen Bund zugunsten der immerwéhrenden Gegenwart die-
ser Unterscheidung aufgestellt ist, ist das Zeichen der Jungfraulichkeit,
das heifit der ausschlieflichen Beziehung aller menschlichen Liebeskrifte
auf die menschwerdende Liebe Gottes. Eben diese Jungfraulichkeit ist, wie
vorhin am Beispiel von Maria-Kirche sichtbar wurde, die Haltung der
cristlichen Kontemplation als des reinen Empfangs (mit Leib und Seele)
des ganzen fleischwerdenden Wortes, um damit schwanger zu gehen und
es im Herzen zu wahren und zu bedenken (Lk 1,29; 2,19; 2, 51). Christus,
Maria, Johannes, Paulus sind jungfraulich, sie richten die Jungfraulich-
keit in der Kirche als diakritisches Zeichen auf. Liebe ist nicht einfach
Liebe, sondern sie ist entweder gbttliche oder geschopfliche Liebe. Zeichen,
dafl die gottliche Liebe Wohnung genommen hat in der geschopflichen
Welt, ist die Jungfraulichkeit. So wird diese zum geistigen Mafistab jeder
menschlichen Liebe, auch der chelichen, und zwar ohne Verletzung der
geschopflichen Eigengesetzlichkeit von Geschlecht und Ehe. Der Eros tritt



Friedrich Wulf 248

unter das Richtmafl der Caritas (1 Kor 6,13 — 7,40; Eph 5,21-33), der
menschliche Liebesgeist wird ,durchtrinkt® vom gottlichen Geist grenzen-
loser Hingabe. Daran ist ersichtlich, dafl der Heilige Geist durchaus jen-
seits des innergeschopflichen Gegensatzes von Geist und Leib waltet: er
durchwaltet in der Ehe das Leibliche genauso wie das Geistige, ja er be-
machtigt sich in der Jungfriulichkeit positiv des Leiblichen, um es fiir die
Fleischwerdung des Wortes dienstbar zu machen. Er kennzeichnet die
héhere, abschlieBende Ordnung, die Gott in seiner Offenbarung fiir den
gesamten Schopfungsbereich stiftet. Agape in ehelicher Liebe heifit: Ge-
brauch der leiblichen Fruchtbarkeit unter dem Vorzeichen gottgeistlichen
Verzichtes (1 Kor 7,4f. 29; Eph 5,21f), Agape in jungfriulicher Liebe
heifit: Verzicht auf geschlechtliche Fruchtbarkeit, um mit Leib und Seele
gebraucht zu werden in der inkarnatorischen Fruchtbarkeit des Wortes.
Dieses aufgerichtete Zeichen der Unterscheidung (da an diesem Punkt
keine Synthese moglich ist: man ist entweder verheiratet oder jungfriu-
lich) ist dauernde Erinnerung christlicher Unterscheidung in jeder Gestalt
der Liebe, auch der vollig ungeschlechtlichen.

Dieser ganze hier aufgezeigte Zusammenhang zwischen Geist, Liebe
und Betrachtung gehért zum Grundbestand der neutestamentlichen Offen-
barung und unterliegt in seinem Kern keinen ,epochalen“ Verinderun-
gen. Daf} die geschichtlichen Ewen diesen Kern verschieden anleuchten,
tragt dazu bei, sein Unvergéngliches plastisch ins Licht zu heben.

Der biblische Sinn des , Rates“ des Gehorsams
Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Es ist nicht leicht, einen besonderen ,Rat“ des Gehorsams, ihnlich dem
»Rat® der Ehelosigkeit oder auch dem ,Rat® freiwilliger Armut, zu dem
es nach der Uberlieferung einer eigenen Berufung bedarf, herauszulesen.
Einzelne Schriftstellen lassen sich dafiir schon gar nicht beibringen; soweit
sie in diesem Zusammenhang angefithrt zu werden pflegen, sprechen sie
vom Gehorsam Christi gegeniiber dem Heilswillen seines Vaters (z. B.
Phil 2,8; Hebr 10, 5f., um von den vielen Stellen im Johannesevangelium
ganz zu schweigen), zu dessen Nachahmung alle Christen aufgerufen sind.
Aber auch der Gesamtzusammenhang der Lehre Jesu und seiner Apostel
148t einen ,Rat“ des Gehorsams (im engeren Sinn, nicht nur im Sinn der





