
Geist, Liebe, Betrachtung 

Hans Urs von Balthasar, Basel 

1. 

Das Fundament der biblischen Religion ist die Diastase, der Abstand von 
Gott und Geschöpf, die elementare Vor aussetzung dafür, daß die Einigungen 
der Gnade vom Menschen recht verstanden und gewürdigt werden können. 
•Denn eure Gedanken sind nicht Meine Gedanken, und Meine Wege sind 
nicht eure Wege, Spruch des Herrn. Hoch ist der Himmel über der Erde, 
ebenso hoch sind Meine Wege über euren Wegen und Meine Gedanken 
über euren Gedanken" (Is 55,8-9). Der Grund ist die Wesensverschieden- 
heit von Gott und Geschöpf, und darin die vollkommene Freiheit Gottes 
in sich selbst, dessen Innenleben von außen her nicht erahnbar ist. •Wer 
kennt denn bei den Menschen das Innere eines Menschen, außer der Geist, 
der diesem Menschen einwohnt? Ebenso kennt niemand das Innere Gottes 
außer dem Geist Gottes" (1 Kor 2,11). Dieser Abstand ist vorausgesetzt, 
damit das Unerhörte der folgenden Aussage herausspringt: •Nun aber 
haben wir empfangen nicht den Geist des Kosmos, sondern den Geist, der 
aus Gott kommt, damit wir einsehen, was für Geschenke Gott uns gemacht 
hat" (ebd. 12). Und gleich darauf stellt der Apostel nochmals den Gegen- 
satz her, um ihn wieder zu überbrücken: •,Wer denn hätte das Gesinntsein 
Gottes erkannt, um ihn belehren zu können' (Is 40,13)? Wir aber haben es, 
das Gesinntsein Christi" (1 Kor 2,16). Die gleiche elementare Diastase 
bricht im Satz des Johannesbriefes auf, der sie diesmal nicht auf die Er- 
kenntnis, sondern auf die Liebe anwendet: •Darin besteht die Liebe, nicht 
darin, daß wir ihn geliebt haben, sondern darin, daß er selbst uns geliebt 
und seinen Sohn gesendet hat als Sühneopfer für unsere Sünden" (1 Joh 
4,10): •Darin - nicht darin": die positive Aussage, die versucht werden 
sollte, wird einen Augenblick zurückgehalten, um durch die negative Aus- 
sage in ihr volles Licht gestellt zu werden. Johannes will mit der negativen 
Aussage nicht sagen, daß die Menschen keinerlei Liebe haben, nicht ein- 
mal, daß sie keinerlei Liebe zu Gott aufbringen können. Aber die zwi- 
schenmenschliche Liebe in Ehe und Freundschaft, auch die aufsteigende 
Liebe zur Gottheit, der religiöse Eros, sind eben nicht das, was hier gezeigt 
werden soll; sie müssen, schon um des Mißverständnisses willen, für den 
Augenblick weggestellt werden, damit der Blick frei wird für das, worauf 
der Apostel hindeuten will, die Agape des sich am Kreuz Christi uns hin- 
verschwendenden Gottes. Daß außerhalb dieses Liebesereignisses Gottes 



Hans Urs von Balthasar 949 

in Christo in vielerlei Weise vorher und nachher unter Menschen von 
Liebe geredet wird, leugnet Johannes nicht. Aber er sagt, daß nur hier die 
Eigentlichkeit, die Absolutheit der Liebe offenbar wurde, und daß von 
hier aus aller Liebe das bei Gott geltende Maß gesetzt worden ist. Unter 
dieses Maß stellt Johannes die Menschen in Aussagen wie: •Daran erken- 
nen wir die Liebe, daß Er für uns Sein Leben dahingegeben hat. Auch wir 
müssen für die Brüder das Leben dahingehen" (1 Joh 3,16). •Geliebte, 
wenn Gott uns so große Liebe erwiesen hat, müssen auch wir einander lie- 
ben" (ebd. 4,11). 

Daß das göttliche Maß auf uns angewendet werden kann und muß, setzt 
nun selbstverständlich voraus, daß Gott uns die Möglichkeit gibt, so ge- 
sinnt zu sein, zu denken und zu lieben, daß wir einem über-menschlichen, 
weil göttlichen Maß standhalten können. Diese Möglichkeit ist die Gnade, 
und Gnade ist die •Ausgießung der Liebe Gottes in unseren Herzen durch 
den Heiligen Geist" (Rom 5,5). Diese in uns ausgegossene Liebe Gottes 
ist aber genau die uns von Gott Vater in Jesus Christus gezeigte und ge- 
schenkte Liebe, das Ausgegossensein ist deshalb eins mit dem •Bleiben" 
Christi in uns (elfmal im Weinstockgleichnis und seiner Anwendung: Joh 
15,1-11), und sein •Wohnungnehmen" in uns ist auch das des liebenden 
Vaters (Joh 14,23). Weil es aber um den Geist der Liebe geht, und nicht 
um einen Gnadenautomatismus, und weil Geist (Gottes) an Geist (des 
Menschen) sich geisthaft mitteilt (Rom 8,16; 1 Kor 2,13; 1 Joh 5,9), weil 
•Gott den Geist seines Sohnes in eure Herzen gesandt hat" (Gal 4,6) und 
weil •der Geist die Wahrheit ist" (1 Joh 5,6), deshalb ist es unabdingbar, 
daß dieser Geist beides gleichzeitig offenbart: den Abstand und dessen 
Überbrückung im Gnadengeschenk, also das •Nicht-wir" (haben geliebt) 
und das •Auch-wir" (dürfen lieben). Der Geist ist Geist des Abstands, 
indem die ganze Beziehung des •Bleibens" und •Einwohnens" auf die 
Wirklichkeit von •Glaube" und •Gehorsam" gestellt bleibt: •Das ist Sein 
Gebot: wir sollen an den Namen Seines Sohnes Jesus Christus glauben 
und einander lieben, wie Er uns geboten hat. Wer Seine Gebote hält, bleibt 
in Ihm, wie auch Er in ihm". Somit kann folgerichtig der Satz anschließen: 
•Daß Er in uns bleibt, erkennen wir aber an dem Geist, den Er uns gege- 
ben hat" (1 Joh 3,23-24, zahlreiche Parallelen in den Abschiedsreden). 
Fragt man, wie ein solches Erkennen am Geist möglich sei, so antwortet 
Johannes abermals folgerichtig in den nächsten Versen mit der Möglich- 
keit und Notwendigkeit der Geisterprüfung: •Daran erkennt den Geist 
Gottes: jeder Geist, der bekennt, daß Jesus Christus im Fleisch gekommen 
ist, ist aus Gott" (1 Joh 4,1-2). Mit andern Worten: der rechte Geist ist 
der, der die Diastase zugleich mit der Einigung bekennt: er ist Geist des 
Glaubens im Gehorsam: Christus ist von Gott gekommen und hat uns am 



Geist, Liebe, Betrachtung 243 

Kreuz Gottes Liebe dargestellt; aber er ist im Fleisch gekommen, hat uns 
wirklich erreicht und uns in Gnade Auftrag und Möglichkeit der Agape 
verliehen. Für Johannes ist der Geist, den wir erhalten haben, die uns von 
Gott her geschenkte Einsicht und Anerkenntnis der einmalig durch ihn 
gewirkten Synthesis, der Einigung der Erlösung, die sich über der Dia- 
stasis sowohl der Schöpfung (Abstand von Gott und Geschöpf) wie tiefer 
der Sünde (Abstand von Sünder und Erlöser) erhebt. Diese Synthesis ist 
die Macht Gottes, die mächtiger ist als die Welt (1 Joh 4,4), und an der 
wir teilbekommen durch den Glauben (5,4-5); und wie die Synthesis uns 
als Geist (Gottes) gegeben wird, so ist auch unser sie empfangender und 
bejahender Glaube Geist: als verantwortetes Stehen zur Geist-Wahrheit, 
und darin als •Erkenntnis" angesichts einer objektiv begegneten Evidenz 
der göttlichen Liebe (Joh 10,38; 16,30; 17,8; 1 Joh 4,16). 

Gewiß bezeugt sich der christliche Geist in einem Menschen primär 
darin, daß der Mensch Gottes Wort tut, nämlich liebt, und im Tun dessen 
Wahrheit erfährt (Joh 8, 32) und dann auch zu wissen bekommt, daß er 
selbst in der Wahrheit des Wortes ist (1 Joh 3,18-19). Eine bloße theore- 
tische Glaubenswahrheit kennt das Neue Testament nicht: der Inhalt des 
Glaubens ist die konkrete, getane Liebe Gottes, und der Akt des Glaubens 
ist das Wahr-sein-lassen dieser getanen Liebe Gottes in der eigenen 
Existenz. Aber von da her wird auch die andere Seite evident: das Tun 
der christlichen Liebe läßt sich neutestamentlich von diesem Wahr-sein- 
lassen Gottes in uns nicht trennen. Es gibt keine Möglichkeit, von der 
Diastase abzusehen und die Agape als eine dem Menschen zu eigen gehö- 
rende Kraft und Fähigkeit in Verwaltung zu nehmen. Denn wenn die 
Liebe, die wir unseren Brüdern erweisen, indem wir unser Leben für sie 
einsetzen, christlich sein soll, nämlich dem Zeugnis des Geistes in uns die 
Ehre der Wahrheit gibt, dann können wir sie unmöglich als aus unserer 
eigenen Quelle stammend, als unsere eigene Liebe verstehen. 

Für glaubende Christen ist das völlig klar: sie lieben sich durch die in 
ihnen lebende Liebe des Herrn, sie lieben sich •in Christo Jesu" und in der 
Kraft Seines ihnen einwohnenden Geistes. In Seinem Auftrag und aus Sei- 
ner Kraft können sie jene Dinge tun, vor denen die •Heiden" haltzuma- 
chen pflegen (Mt 5,38-48), ja im Nächsten selbst vermögen sie den der 
Liebe bedürfenden Herrn zu sehen (Mt 25,40.45) und sind doppelt davor 
geschützt, sich die Liebe selber zuzuschreiben. Wie aber ist es bei solchen, 
die zwar die Liebe, aber den Glauben nicht haben? Man wird für sie nicht 
ohne weiteres den Samariter im Gleichnis einsetzen können; er ist zwar 
ein •Andersgläubiger", aber gehört immerhin grundsätzlich zum Bereich 
des Glaubens; er wird vom Herr gewählt, um den Dünkel der Orthodoxie 
zu beschämen. Doch warum sollte es nicht auch ganz außerhalb des Berei- 



Hans Urs von Balthasar 244 

ches des Offenbarungsglaubens durch die alle Menschen treffende Gnade 
Christi (1 Tim 2,4; 1 Joh 2,2 usw.) wahrhaft Liebende geben, denen auf 
eine uns verhüllte Weise der Geist der Wahrheit geschenkt worden ist? 
Dann müßte bloß gefordert werden, daß auch ihre Liebe in der Tiefe sich 
als ein Geschenk weiß und versteht, daß sie liebend das demütige Bewußt- 
sein haben, einer seligen, aber alles einfordernden Kraft zu dienen, die von 
weiterher kommt als ihr vergängliches Dasein und nach weiterhin zielt 
und deshalb auch ihr vergängliches Dasein als Ganzes einfordern kann. 
Der Liebende, im Akt seiner Hingabe, wird dieses Bewußtsein am wahr- 
sten haben können. Aber es ist klar, daß außerhalb des christlichen Rau- 
mes diese tiefste Erfahrung, die den Liebenden demütigt und in die Knie 
zwingt, stets in der Gefahr der Mißdeutung sein wird. Von Bewundern- 
den wird diese Kraft in Richtung auf das Heldische, Menschlichhöchste hin 
ausgelegt werden (vgl. etwa die Selbstopferungen in den Tragödien des 
Euripides), oder auf eine Eroskraft zwischen Himmel und Erde (im Sym- 
posion Piatons), oder auf eine Wesensteilnahme der Seele am göttlichen 
Geist und an der unsagbaren göttlichen Einheit (Plotin). Auf die Dauer 
ist die Fehldeutung der echten verborgen-christlichen Liebeserfahrung 
außerhalb des Raumes des Christusglaubens in tragischer Weise zwangs- 
läufig. 

2. 

An dieser Stelle hakt die christliche Verpflichtung zum Glaubenszeugnis 
ein, und zwar gerade in seiner untrennbaren Doppelgestalt: als Zeugnis 
der tätigen Liebe des Christen und als Zeugnis des Ursprungs dieser Liebe 
in der Tat Gottes durch Christus. Die Existenz der Christen muß ihre Pre- 
digt sein: daß Gott in Christus die Liebe für die Welt ist. Es darf nicht so 
sein, daß sie auf der einen Seite eine schöne humane Nächstenliebe zur 
Schau tragen, und auf der anderen Seite einen irgendwie theoretischen 
Glauben verkünden, von dem man nicht recht sieht, wie er mit ihrer Näch- 
stenliebe zusammenhängt. Ihre Liebe selbst muß ihre Predigt von Christus 
und ihr Verweis auf ihn sein: durch die Demut, die schlichte Sachlichkeit, 
mit der sie liebend - und zwar sehr echt und menschlich liebend - die Kraft 
eines Andern bekunden. Ihre menschliche Liebe muß immer zugleich 
Kundgabe und Durchgabe der absoluten Liebe sein. Sie müssen die Unter- 
scheidung der Geister - nämlich des menschlichen und des göttlichen Gei- 
stes - gerade in deren Einigung zur Darstellung bringen. Sie dürfen keinen 
Augenblick glauben lassen, es gäbe an der Stelle der Analogie des Seien- 
den und der Liebe eine Identität des Seienden und der Liebe. Sie können 
nicht einfach sagen: •Auf unsere Nächstenliebe kommt es an, alles andere 
ist sekundär". Sie müßten sagen: in der Nächstenliebe, die wir auszuüben 
versuchen, muß um jeden Preis sichtbar werden, daß wir an die göttliche, 



Geist, Liebe, Betrachtung 24.5 

uns zuteil gewordene Liebe glauben. Sie dürfen nicht den Grundsatz ver- 
treten: liebe - und glaube, was du willst, sondern müssen hinführen zu 
dem Satz: liebe - und glaube, was die Liebe erklärt. 

Diese Unterscheidung der Geister (des menschlichen und des göttlichen, 
der •unserem Geist bestätigt" Rom 8,16 und ihm •Zeugnis ablegt" 1 Joh 
5,9) fordert nun aber vom Christen die dauernde Kontemplation. Denn 
sowenig es einen Besitz •ein für allemal" der Liebe gibt, sie vielmehr ein 
immer neu in die Seele Strömendes ist, um als neue von ihr ausgeströmt zu 
werden, ebensowenig und vielleicht noch weniger gibt es den Besitz •ein 
für allemal" der Glaubenserkenntnis. In Sachen Gottes und Jesu Christi 
gibt es nie fertiges Bescheidwissen; wer da meint, Bescheid zu wissen, gibt 
zu, daß er in der Erkenntnisbemühung stehengeblieben ist, sich also mit 
einer endlichen Einsicht begnügt hat. Gerade in diesem bewußten Stehen- 
bleiben bekundet er aber, daß er noch gar nicht verstanden hat. Alle 
Wahrheiten, die Jesus Christus von Gott her bringt und in Wort und 
Leben offenlegt, tragen den Charakter der Unendlichkeit und für uns des 
Je-mehr. Und nur die offene, immer neue geistige Bemühung, ihr in ihrem 
Je-größer-sein zu begegnen, wird ihnen in christlicher Weise gerecht. Was 
heißt: •Ich bin die Auferstehung und das Leben"? Mein notwendig völlig 
unzulänglicher und verschwommener endlicher Begriff wird durch bloßes 
Beiziehen anderer Bibeltexte, die für mich zunächst ebenso endliche In- 
halte haben, auf keine qualitativ höhere Ebene gehoben; ein solches Text- 
vergleichen kann einiges erhellen, kann aber auch in die falsche Sicherheit 
einwiegen, dem göttlichen und deshalb unendlichen Sinn •wissenschaft- 
lich" nähergekommen zu sein. Die entscheidende Verständnisbewegung 
zur •Breite und Länge, Höhe und Tiefe", worin man •die Liebe Christi 
erkennt, die alles begriffliche Erkennen übersteigt" (Eph 3,18-19), ist nur 
in der personalen Gebetsbegegnung mit der personalen offenbarenden 
Wahrheit Gottes zu gewinnen. •Alles erachte ich als Schaden" - darunter 
gewiß auch eine rein als Wissenschaft betriebene Exegese - •um des 
Überschwanges willen der Erkenntnis Christi Jesu meines Herrn" (Phil 
3,8. •Fast jedes dieser Worte ist mit einzigartiger Feierlichkeit gesetzt", 
Lohmeyer); die Fortsetzung des Textes zeigt, wie diese unaufhaltsame 
Bewegung hin-zu sowohl •Glaube" ist wie eindringender •Erkenntnis"- 
Wille, wobei jede nur theoretische Erkenntnis sogleich ausgeschlossen wird, 
weil Paulus an Christus kennenlernen will •die Kraft Seiner Auferstehung 
und die Gemeinschaft Seiner Leiden", und eben hier fällt das Wort •meines 
Herrn", einmalig bei Paulus, hinweisend darauf, daß der Knecht mit aller 
denkbaren Kraft des Glaubens in das unergründliche, unauslotbare Myste- 
rium dieses Sterbens und Auferstehens seines Herrn hineindrängt: •nicht 
als ob ich es schon ergriffen hätte oder schon vollendet wäre, ich jage aber 



Hans Urs von Balthasar 246 

danach, ob ichs ergreife, weil ich von Christus Jesus schon ergriffen wor- 
den bin" (Phil 3,12). Dieses •nicht erreichthabende Jagen" gehört für 
Paulus zur •Vollkommenheit" (v. 15), und nur unter solchen •Vollkom- 
menen" verkündet er die •Weisheit" des Kreuzes (1 Kor 2,6). 

Die personale immerwährende Bemühung um die Glaubensgnosis - 
und diese Bemühung nennen wir Kontemplation - muß für den Christen 
koextensiv bleiben seiner Bemühung um die christliche Liebe. Beide sind 
nur zwei Seiten des Gleichen: der uns zuteilwerdenden göttlichen Liebe im 
abgründigen Geheimnis von Kreuz und Auferstehung. Wer mit einem von 
beiden fertig geworden zu sein meint, mit Glaubenserkenntnis oder mit 
Liebe, und eines oder beides nun selber in Verwaltung nehmen will, hat 
wohl beide zugleich verloren. Denn der Heilige Geist ist unteilbar, gerade 
was Erkenntnis und Liebe angeht. Keine Steigerung der Liebe ohne Stei- 
gerung der Erkenntnis. Und dies nicht einseitig so, daß nur gesteigerte 
Liebe mehr Erkenntnis brächte, sondern in einem gegenseitigen Sich-för- 
dern, sofern auch gesteigerte Einsicht neue Liebe gebiert. Auch nicht so, 
als ob die Steigerung der Einsicht einseitig der Predigt und Katechese, die 
der Liebe dem persönlichen Tun zuzuweisen wäre, denn auch die Liebe 
soll ja sozial-körperschaftlich wirken (Eph 4,15-16), und die Erkenntnis 
soll personal sein und im betenden Herzensgrund erfolgen, wo der Geist in 
das Vater-sagen des Sohnes einführt (Gal 4,6; Rom 8,15), ja wo der 
Geist in •wortlosem Seufzen" aus dem Herzen zum Vater spricht, und 
dieser das Anliegen des Geistes, sein Eintreten für die Heiligen, kennt 
(Rom 8,26-27): ein trinitarischer Dialog in der innersten Intimität der 
Kreatur. Natürlich ist hier nirgends von einer methodischen Betrachtungs- 
übung die Rede, und wir sind weit entfernt von den Weisen der Medita- 
tion asiatischer Religionen1. Die Arten des betrachtenden Empfangs des 
göttlichen Wortes im Glauben und im Heiligen Geist sind variabel, aber 
liegen doch alle innerhalb des Grundverhältnisses der Kirche zum Herrn, 
wie es exemplarisch festgelegt ist im •Fiat mihi secundum Verbum" 
Marias: Offenheit und Bereitschaft für jede Gott beliebende Art der Offen- 
barung, in jedem Umfang und jeder Tiefe, mit allen Folgen für den 
Menschen, die Gott wünschen mag, bis hin zur Kreuzverlassenheit und bis 
hin zur leiblichen Aufnahme in den Himmel. Dieses marianisch-kirchliche 
Ja ist kein solches der Gleichgültigkeit, sondern der apriori alles Kom- 
mende umfassenden Liebe; in diesem Ja liegt sowohl die Demut der Magd 

1 Es war nicht glücklich, daß in den letzten Jahrzehnten die christliche Betrachtung zuwei- 
len in enge Analogie zur östlichen und zu anderen psychologischen Versenkungsmethoden 
gestellt wurde; man hat es damit den Heutigen erleichtert, beides gleichzeitig über Bord 
zu werfen, als handle es sich um dasselbe. Genuine christliche Betrachtung stammt ganz 
aus dem biblischen Hören des Wortes Gottes (vgl. mein Buch •Das betrachtende Gebet" 
19592). 



Geist, Liebe, Betrachtung 247 

wie die Bereitschaft der Braut, jeder Forderung des Bräutigams (auch der 
des Begreifens und Erkennens) mit Seiner Hilfe zu genügen. Jede ein- 
zelne Aktion Marias und der Kirche entspringt diesem allgemeinsten, 
durch nichts eingeschränkten kontemplativen Hintergrund liebender Emp- 
fänglichkeit zu allem. Nirgends ein abschließendes •schon-Wissen", immer 
ein zuständliches Je-jetzt-Empfangen •Deines Wortes". 

Das ist vollkommene Erfüllung der Weise, wie im Alten Bund (vgl. Ps 
119 [118]) das Wort und die Weisung Gottes erharrt, ersehnt, empfangen, 
im Herzen geborgen und durchdacht, durchkostet wird. Gewiß darf man 
diese meditative (vorwiegend sacerdotale) Haltung dem Gesetz und den 
historischen Großtaten Gottes gegenüber (vgl. Deuteronomium) nicht iso- 
lieren von ihrem Gegengewicht in der (vorwiegend prophetischen) Forde- 
rung zu einem sichtlosen Gehorsam und zu einer tätigen Liebe. Aber auch 
der Prophet redet zumeist von einer Berufungsschau her oder wird 
(Moses, Elias) höchsten Weisen der Beschauung entgegengeführt. Und 
auch der Gehorsam und die Liebe, die von den Propheten gefordert wer- 
den, heben sich ausdrücklich ab von der Betrachtung des Heilswirkens 
Gottes und jenes bräutlichen Ursprungs des Liebesbundes in der Wüste 
(Os2,16f; 11,1; Jer 2,2 f). 

So kommt es im christlichen Dasein immerfort auf die Unterscheidung 
der Geister an; nicht so sehr zwischen dem guten und dem bösen Geist 
(denn diese Unterscheidung obliegt schon dem naturhaften Gewissen), als 
vielmehr zwischen dem göttlichen und dem menschlichen Geist, wie sie 
nach der Selbstoffenbarung Gottes nur durch die Mitgift des göttlichen 
Geistes im Menschen getroffen werden kann. Fügt sich eine Liebe dem 
Maßstab der Agape, im Ernstfall, oder fügt sie sich nicht? Das große Zei- 
chen, das im Neuen Bund zugunsten der immerwährenden Gegenwart die- 
ser Unterscheidung aufgestellt ist, ist das Zeichen der Jungfräulichkeit, 
das heißt der ausschließlichen Beziehung aller menschlichen Liebeskräfte 
auf die menschwerdende Liebe Gottes. Eben diese Jungfräulichkeit ist, wie 
vorhin am Beispiel von Maria-Kirche sichtbar wurde, die Haltung der 
christlichen Kontemplation als des reinen Empfangs (mit Leib und Seele) 
des ganzen fleischwerdenden Wortes, um damit schwanger zu gehen und 
es im Herzen zu wahren und zu bedenken (Lk 1,29; 2,19; 2,51). Christus, 
Maria, Johannes, Paulus sind jungfräulich, sie richten die Jungfräulich- 
keit in der Kirche als diakritisches Zeichen auf. Liebe ist nicht einfach 
Liebe, sondern sie ist entweder göttliche oder geschöpf liche Liebe. Zeichen, 
daß die göttliche Liebe Wohnung genommen hat in der geschöpflichen 
Welt, ist die Jungfräulichkeit. So wird diese zum geistigen Maßstab jeder 
menschlichen Liebe, auch der ehelichen, und zwar ohne Verletzung der 
geschöpflichen Eigengesetzlichkeit von Geschlecht und Ehe. Der Eros tritt 



Friedrich Wulf 248 

unter das Richtmaß der Caritas (1 Kor 6,13 - 7,40; Eph 5,21-33), der 
menschliche Liebesgeist wird •durchtränkt" vom göttlichen Geist grenzen- 
loser Hingabe. Daran ist ersichtlich, daß der Heilige Geist durchaus jen- 
seits des innergeschöpfliehen Gegensatzes von Geist und Leib waltet: er 
durchwaltet in der Ehe das Leibliche genauso wie das Geistige, ja er be- 
mächtigt sich in der Jungfräulichkeit positiv des Leiblichen, um es für die 
Fleischwerdung des Wortes dienstbar zu machen. Er kennzeichnet die 
höhere, abschließende Ordnung, die Gott in seiner Offenbarung für den 
gesamten Schöpfungsbereich stiftet. Agape in ehelicher Liebe heißt: Ge- 
brauch der leiblichen Fruchtbarkeit unter dem Vorzeichen gottgeistlichen 
Verzichtes (1 Kor 7,4f. 29; Eph 5,21 f), Agape in jungfräulicher Liebe 
heißt: Verzicht auf geschlechtliche Fruchtbarkeit, um mit Leib und Seele 
gebraucht zu werden in der inkarnatorischen Fruchtbarkeit des Wortes. 
Dieses aufgerichtete Zeichen der Unterscheidung (da an diesem Punkt 
keine Synthese möglich ist: man ist entweder verheiratet oder jungfräu- 
lich) ist dauernde Erinnerung christlicher Unterscheidung in jeder Gestalt 
der Liebe, auch der völlig ungeschlechtlichen. 

Dieser ganze hier aufgezeigte Zusammenhang zwischen Geist, Liebe 
und Betrachtung gehört zum Grundbestand der neutestamentlichen Offen- 
barung und unterliegt in seinem Kern keinen •epochalen" Veränderun- 
gen. Daß die geschichtlichen Ewen diesen Kern verschieden anleuchten, 
trägt dazu bei, sein Unvergängliches plastisch ins Licht zu heben. 

Der biblische Sinn des •Rates" des Gehorsams 
Friedrich Wulf SJ, München 

Es ist nicht leicht, einen besonderen •Rat" des Gehorsams, ähnlich dem 
•Rat" der Ehelosigkeit oder auch dem •Rat" freiwilliger Armut, zu dem 
es nach der Überlieferung einer eigenen Berufung bedarf, herauszulesen. 
Einzelne Schriftstellen lassen sich dafür schon gar nicht beibringen; soweit 
sie in diesem Zusammenhang angeführt zu werden pflegen, sprechen sie 
vom Gehorsam Christi gegenüber dem Heilswillen seines Vaters (z. B. 
Phil 2,8; Hebr 10,5 ff., um von den vielen Stellen im Johannesevangelium 
ganz zu schweigen), zu dessen Nachahmung alle Christen aufgerufen sind. 
Aber auch der Gesamtzusammenhang der Lehre Jesu und seiner Apostel 
läßt einen •Rat" des Gehorsams (im engeren Sinn, nicht nur im Sinn der 




