Friedrich Wulf 248

unter das Richtmafl der Caritas (1 Kor 6,13 — 7,40; Eph 5,21-33), der
menschliche Liebesgeist wird ,durchtrinkt® vom gottlichen Geist grenzen-
loser Hingabe. Daran ist ersichtlich, dafl der Heilige Geist durchaus jen-
seits des innergeschopflichen Gegensatzes von Geist und Leib waltet: er
durchwaltet in der Ehe das Leibliche genauso wie das Geistige, ja er be-
machtigt sich in der Jungfriulichkeit positiv des Leiblichen, um es fiir die
Fleischwerdung des Wortes dienstbar zu machen. Er kennzeichnet die
héhere, abschlieBende Ordnung, die Gott in seiner Offenbarung fiir den
gesamten Schopfungsbereich stiftet. Agape in ehelicher Liebe heifit: Ge-
brauch der leiblichen Fruchtbarkeit unter dem Vorzeichen gottgeistlichen
Verzichtes (1 Kor 7,4f. 29; Eph 5,21f), Agape in jungfriulicher Liebe
heifit: Verzicht auf geschlechtliche Fruchtbarkeit, um mit Leib und Seele
gebraucht zu werden in der inkarnatorischen Fruchtbarkeit des Wortes.
Dieses aufgerichtete Zeichen der Unterscheidung (da an diesem Punkt
keine Synthese moglich ist: man ist entweder verheiratet oder jungfriu-
lich) ist dauernde Erinnerung christlicher Unterscheidung in jeder Gestalt
der Liebe, auch der vollig ungeschlechtlichen.

Dieser ganze hier aufgezeigte Zusammenhang zwischen Geist, Liebe
und Betrachtung gehért zum Grundbestand der neutestamentlichen Offen-
barung und unterliegt in seinem Kern keinen ,epochalen“ Verinderun-
gen. Daf} die geschichtlichen Ewen diesen Kern verschieden anleuchten,
tragt dazu bei, sein Unvergéngliches plastisch ins Licht zu heben.

Der biblische Sinn des , Rates“ des Gehorsams
Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Es ist nicht leicht, einen besonderen ,Rat“ des Gehorsams, ihnlich dem
»Rat® der Ehelosigkeit oder auch dem ,Rat® freiwilliger Armut, zu dem
es nach der Uberlieferung einer eigenen Berufung bedarf, herauszulesen.
Einzelne Schriftstellen lassen sich dafiir schon gar nicht beibringen; soweit
sie in diesem Zusammenhang angefithrt zu werden pflegen, sprechen sie
vom Gehorsam Christi gegeniiber dem Heilswillen seines Vaters (z. B.
Phil 2,8; Hebr 10, 5f., um von den vielen Stellen im Johannesevangelium
ganz zu schweigen), zu dessen Nachahmung alle Christen aufgerufen sind.
Aber auch der Gesamtzusammenhang der Lehre Jesu und seiner Apostel
148t einen ,Rat“ des Gehorsams (im engeren Sinn, nicht nur im Sinn der



Der biblische Sinn des ,Rates” des Gehorsams 249

Nachfolge, der Jiingerschaft), zu dem nur einzelne berufen werden, nicht
ohne weiteres erkennen. Die monastische Uberlieferung fiithrt uns hier
nicht unbedingt weiter. Im Gegenteil: Was ein grofler Kenner der Ordens-
geschichte (Hugo Rahner) von der evangelischen Armut gesagt hat, trifft
in noch stirkerem Mafl auf den Gehorsam zu: Aus der Geschichte des
Ordensgehorsams allein 1a8t sich nur schwer der Kern dessen, was der
»Rat“ des evangelischen Gehorsams meint, aufdecken; zu eng ist diese
Geschichte mit der soziologischen, wirtschaftlichen, gesellschaftspolitischen
und herrschaftsmifigen Struktur der jeweiligen Zeit verflochten. Man
wird darum zunichst nach der Besonderheit, dem Wesen und der Mitte
des Gehorsams Christi fragen miissen, um zu erkennen, was es um den
evangelischen Gehorsam ist, um jenen Gehorsam also, der tiber die all-
gemein verpflichtende Gebotsethik, insbesondere iiber die Pflicht, den
menschlichen Mittlern des Gotteswillens, den rechtmédfigen, gottgewollten
Trigern der Autoritit, zu gehorchen, hinausgeht.

Christus hat nach dem Erléserwillen seines Vaters nicht nur das vierte
Gebot befolgt und die in seinem Land bestehenden Obrigkeiten anerkannt,
sondern sich, obwohl Gottessohn und Haupt der Menschheit, zum Knecht
aller gemadht. Er sollte sich den Menschen gegeniiber nicht als Herr erwei-
sen, der er in Wirklichkeit war (Mt 23,8; Jo 13, 14), sondern als Diener.
Alles, was darum seinen Geist und sein Herz bewegte, was er ersann und
tat, war von diesem ,Gesetz“ bestimmt. Er hat die Menschen in nie mur-
render, liebender Geduld angenommen und auf sich genommen, auch ihre
Schuld und Siinde, bis zur Opferhingabe seines Leibes (Hebr 10, 10). Er
hat sich ithnen in ihrer Unerldstheit, threr Weltverfallenheit und Selbst-
sucht, schutzlos, ohne sich abzuschirmen und ohne die thm jederzeit zuste-
hende Hilfe des Vaters in Anspruch zu nehmen (Mt 26, 53), ausgesetzt, hat
Liebe gegen Feindschaft und Gewalt gesetzt und ist damit freiwillig, im
vollen Bewufitsein des damit heraufbeschworenen Schicksals, auf seinen
Tod zugegangen. In all dem tberlief er sich nicht dem eigenen Ermessen,
sondern folgte dem Ruf des Geistes, der ihn erfiillte und leitete. Er wufite
um das mit dem Innersten seiner Sendung verkniipfte ,Mufl“ seines Le-
bensganges, das nicht aus der Willkiir, sondern aus der Liebe, dem alles
irdische Denken tiberbordenden Erloserwillen des Vaters kam. Dennoch
hat auch er, weil wahrer Mensch, der erst mit zunehmender Erfahrung in
die Erkenntnis seiner Lebensaufgabe hineinwéchst und diese Erfahrung
immer wieder von neuem personal einholen muf}, nur ,aus seinen Leiden
den Gehorsam erlernt und wurde (eben dadurch) nach seiner Vollendung
fir alle, die ihm gehorchen, zum Urheber des ewigen Heils (Hebr 5,81.).

Hier, in der Person Jesu, haben wir die Quelle und das Vorbild des
evangelischen, eigentlich christlichen Gehorsams. Aber zu diesem Gehor-



Friedrich Wulf 250

sam sind alle Christen verpflichtet; es bedarf dazu keiner besonderen Be-
rufung; er gehért zum Wesen der Nachfolge Christi. Was unmittelbar
nur zu den Aposteln gesagt ist, kennzeichnet im Grund die Jiingerschaft
Jesu tiberhaupt: ,Der Grofite unter euch soll euer Diener sein“ (Mt23, 11).
»Ein Beispiel habe ich euch gegeben, damit auch ihr tut, wie ich euch getan
habe“ (Jo 13,15). ,Ihr wifit, daf die, welche als Herrscher iiber die Hei-
den gelten, sich wie ihre Herren gebirden und daf ihre Groflen sie unter-
driicken. So nicht bei euch. Wer unter euch grof sein will, der sei der ande-
ren Diener, und wer der erste unter euch sein will, sei aller Knecht. Denn
auch der Menschensohn ist . . . gekommen, zu dienen und sein Leben hin-
zugeben als Losepreis fiir viele“ (Mk 10,42-45).

Alle Christen miissen der Menschen ,Knechte um Jesu willen® (2 Kor
4,5) sein. ,Der Knecht (aber) steht nicht iiber seinem Herrn® (Jo 13, 16);
er hat das gleiche Schicksal wie dieser. Der in der Nachfolge Christi allen
aufgetragene Knechtsdienst demiitiger Liebe, die ,alles entschuldigt, alles
glaubt, alles hofft, alles ertragt“ (1 Kor 18,17), die dem Bosen nicht wider-
steht, sich ausnutzen 148t und auf eigene Rechte zu verzichten vermag
(Mt 5, 38 ff.), zieht notwendig den Tod nach sich, ein tagliches, schmerz-
liches Sich-Sterben, ein Sich-Aufreiben und Sich-Verzehren fiir andere.

Dieser aus dem Gehorsam gegeniiber dem Erloserwillen des Vaters in
der Nachfolge Christi sich ergebende ,Gehorsam“ gegen den Nichsten,
der alle Menschen, auch den Fremden und den Feind umschliefit, ist Gebot
und Rat in einem. Denn das Gebot, das ,Gesetz Christi“ (Gal 6,2), ist
zundchst nur allgemeiner Art; es regelt noch nicht den einzelnen Fall.
Hier eréffnet sich der Antwort auf den Ruf der lockenden und ratenden
Liebe Gottes ein weites Feld. Die im Menschen gnadenhaft geweckte und
gendhrte Bereitschaft, in der Gemeinschaft mit Christus und in dessen
Nachfolge sein Leben fiir die heillose Welt, fiir die Mitmenschen in ihrer
vielfachen Not, in der Verkiindigung und Darlebung dienender Liebe
hinzugeben, wird von einigen in der Kirche immer wieder auf einen
Impuls des Geistes hin radikalisiert und gleichsam zum Thema des Lebens
gemacht. Am greifbarsten und darum zeichenhaft geschieht das dort, wo
solche Radikalisierung institutionell verankert wird. Das ist unter ande-
rem in jeder Ordensgriindung von neuem versucht worden, indem sich
vom Geist Bewegte und Getrichene in frei gewahlter briiderlicher und
schwesterlicher Gemeinschaft zusammenschlossen, um einander zu dienen
und sich im Dienst an den Menschen zu unterstiitzen. Sie betrachteten sich
als Jingergemeinde Jesu und wufiten darum den Herrn in ihrer Mitte
anwesend, reprasentiert und deutlich gemacht im Amt des Obern, dessen
Hauptaufgabe es war, die Einheit der Briider im einen Herrn zu sichern,
ihre Dienstbereitschaft zu férdern und zu lenken. Der Gehorsam gegen-



Der biblische Sinn des ,Rates“ des Gehorsams 251

iber dem Obern hat in dieser Sicht keinen Selbstwert, sondern nur im
Hinblick auf den je grofleren Dienst des einzelnen wie der Gemeinschaft
um Jesu willen. Alle Institutionalisierung des Ordensgehorsams ist dar-
aufhin stets von neuem zu iiberpriifen und gegebenenfalls zu korrigieren.
Nicht wenige haben den Eindruck, daff die konkrete Form des Ordens-
gehorsams, wie sie seit Jahrhunderten mehr oder weniger unverandert
tiberkommen ist, den Raum personlicher Hingabe an den Néchsten und
des Dienens, nicht zuletzt auch in der Ordensgemeinschaft selbst, eher ein-
geengt als erweitert habe. Das wird um so schmerzlicher empfunden, als in
unserer Zeit nicht nur der Gemeinschaftssinn, das Bewufitsein der Zu-
sammengehorigkeit aller Menschen sehr gewachsen ist, sondern sich auch
neue und weite Felder des Dienstes aufgetan haben und darum die christ-
liche Initiative und Phantasie, der Wagemut und die Hochgesinntheit in
hohem Maf aufgerufen sind.

Man wird in der augenblicklichen Situation bei der Erziehung der
Ordensjugend zum Gehorsam viel mehr auf den hier skizzierten Geist des
evangelischen Gehorsams, auf das, was man in der Uberlieferung meist
mit Tugend des Gehorsams bezeichnet hat, achten miissen, als bisher. Er
ist das Eigentliche, nicht diese oder jene konkrete Institutionalisierung.
Erst dann wird der Blick frei fiir die vielen Moglichkeiten seiner Verwirk-
lichung im Alltag, fiir die neuen Aufgaben, die sich den Orden heute stel-
len. Man sollte darum auch nicht immer nur vom Gehorsamsgeliibde spre-
chen, so unbestritten sein Wert und seine religiose Wiirde sind (wobei es
uns allerdings einigermaflen zweitrangig erscheint, ob die Bindung vor
Gott und an die Gemeinschaft, sowie ithre Annahme durch die Kirche
durch ein Geliibde oder durch andere Formen [Fid, Versprechen, ,Kon-
trakt“], durch sogenannte ,feierliche oder ,einfache“ Geliibde erfolgt).
Ohne den immer wieder zu erneuernden Geist wird das Geliibde zur
hohlen Form, die mehr eine Gefahr als eine Hilfe bedeutet. Im ganzen
wird man darum sagen miissen, daf es zu einer Erneuerung des institu-
tionalisierten Gehorsams in den Gemeinschaften des Ritestandes nur dann
kommt, wenn es gelingt, die demiitige Dienstbereitschaft in der Nachfolge
Jesu zu wecken, eine Dienstbereitschaft, die die eigene Person und ihre
Interessen hintanstellt, die bereit macht, das Leben einzusetzen und sich
selbst zu opfern. Jeder weifl, dafl der Sinn fiir solche Dienstbereitschaft
in der jungen Generation zwar wach geworden ist, der Dienst fir andere
bei ihr hoch im Kurs steht, dafl aber ihrer Verwirklichung in den erhéhten
Lebensschwierigkeiten des heutigen Menschen (die nicht durch Gebriuche
einer anderen Zeit noch vermehrt oder sogar erst provoziert werden soll-
ten) und dem damit bedingten Verlangen nach méglichst grofler person-
licher Freiheit ebenso grofle Hindernisse entgegenstehen.





