
Der Gehorsam gegenüber Menschen 
in den Ordenssatzungen 
Reflexionen zu einer zeitgemäßen Anpassung des Ordensgehorsams 

Heinrich Krauss SJ, Mannheim 

Aus der Tatsache, daß über Autorität und Gehorsam in den beiden letzten 
Jahrzehnten eine unübersehbare Fülle von Überlegungen veröffentlicht 
worden ist, hat man mit Recht gefolgert, daß der Gehorsam für den heuti- 
gen Menschen ein Problem geworden ist. Die Selbstverständlichkeit, mit 
der in früheren Zeiten gehorcht wurde - oder zumindest die Gehorsams- 
pflicht als solche außer Frage stand -, ist tatsächlich dahin. Dies gilt im 
profanen Bereich ebenso wie in der Kirche. Eine besondere Schwierigkeit 
bildet dabei für viele der Ordensgehorsam. Die Nüchternheit, mit der der 
moderne Mensch über Autorität und Gehorsam denkt, läßt den Ruf nicht 
mehr verstummen, die in den Orden überlieferten Formen von Befehl und 
Gehorsam zu überprüfen und gegebenenfalls den heutigen Zeitumstän- 
den anzupassen. 

Derartige Stimmen müssen ernstgenommen werden. Oft stößt sich der 
moderne Mensch an einer veralteten Ausdrucksweise, mit der ihm in der 
aszetischen Unterweisung das Verhältnis von Autorität und Gehorchen- 
den vor Augen gestellt wird. Schon das Wort Gehorsam ist für viele 
suspekt. Um das zu verstehen, muß man bedenken, daß es seit dem Mittel- 
alter einen Bedeutungswechsel erlebt hat. Die moderne Armee, der mo- 
derne Staat und vor allem die totalitären Systeme haben den Menschen 
in einem Ausmaß zu disziplinieren und dressieren gelernt, wie es früher 
überhaupt nicht vorstellbar war. Dem sollte man mehr Rechnung tragen, 
um Mißverständnisse und Fehlhaltungen sowohl bei Befehlenden wie 
Gehorchenden zu vermeiden. Die Unbefangenheit etwa in der Verwen- 
dung soldatischer Ausdrücke und Bilder, die zur Illustrierung des Befehl- 
Gehorsams-Verhältnisses in der aszetischen Literatur gerne herangezogen 
werden, ist vorbei. Denn im Menschen des 20. Jahrhunderts werden damit 
ganz andere Assoziationen geweckt als im Menschen früherer Zeiten. 
Wenn ein friedfertiger Mann, wie Erasmus, vom •miles Christi" sprach, 
so dachte er dabei an den Kriegsmann, der Hunger, Entbehrungen und 
Nachtwachen ertrug. Wenn ein heutiger Mensch vom •Soldatischen" reden 
hört, so denkt er zuerst an Drill und Feldwebelgeschrei auf dem Kasernen- 
hof. Vier Jahrhunderte Militärgeschichte haben einen Bewußtsseinswan- 
del vollzogen, den man nicht ignorieren darf. 



Zur zeitgemäßen Anpassung des Ordensgehorsams 253 

Aber auch die konkreten Formen, in denen sich die Autorität manife- 
stiert, werden heute vielfach als anstößig empfunden. Obgleich der Durch - 
bruch des demokratischen Gedankens und das Insistieren auf den Men- 
schenrechten nicht notwendig zu einer grundsätzlichen Bestreitung der 
Autorität als solcher führen muß, so ist doch eine Empfindlichkeit des heu- 
tigen Menschen überall dort spürbar, wo er sich in seinem Mitspracherecht 
oder in der Achtung seiner Menschenwürde verletzt fühlt. Es wäre ver- 
hängnisvoll, dies auf einen fehlenden Willen zum Gehorsam zurück- 
zuführen, anstatt zu überlegen, wie das evangelisch-christliche Gehor- 
samsideal mit dem neuen Lebensgefühl und der Änderung der allgemei- 
nen Verhältnisse in Einklang gebracht werden kann. 

Es braucht darum ein Doppeltes. Einmal eine rechte Interpretation der 
tradierten Begriffe und Texte. Zum anderen eine Überprüfung der insti- 
tutionellen Ausprägung des Gehorsams. 

I. 

Interpretation der Überlieferung 

So wenig erfolgversprechend es ist, die Texte der Tradition allein zu dem 
Zweck zu wiederholen, um einer angeblich respektlosen Generation die 
Hochachtung des Gehorsams wieder nahezubringen, so sehr dürfte eine 
erneute Rückbesinnung auf den Aussagegehalt jener Texte aufschlußreich 
sein. Dabei kann es sich in einem solchen Zusammenhang nicht darum 
handeln, mit historischer Akribie darzustellen, was von den Autoren der 
alten Texte wirklich gemeint war. Es kommt vielmehr darauf an, diese 
im Licht der gesamten spirituellen Erfahrungen, die in der Kirche und in 
den Orden seither gemacht wurden, neu zu lesen und dabei das Wesent- 
liche vom Zeitbedingten, das nur anfanghaft und oft unzulänglich Gesagte 
von den reifen und damit eindeutiger formulierten Einsichten zu scheiden. 
Jede Zeit muß sich auf diese Weise die Tradition neu aneignen, und sie 
wird dabei ein neues Bild von der Tradition gewinnen. 

•Charismatischer Konstitutionalismus" 

Als eines der wichtigsten Ergebnisse dürfte sich dabei herausstellen, daß 
in der Tradition der Gehorsam gegenüber Gott mit dem Gehorsam gegen- 
über Menschen keineswegs so einfachhin identifiziert wird, wie dies bei 
einer oberflächlichen Lektüre der Texte - die leider allzu oft die gängige 
war - erscheinen mochte. Die andere Komponente ist nicht zu übersehen, 
daß Obere wie Untergebene sich gemeinsam der Führung des Geistes 



Heinrich Krauss 254 

Gottes unterworfen wissen sollten. Sie ist vielleicht weniger explizit, aber 
doch sehr real; sie bildet die Voraussetzung jedes Gehorsams im Räte- 
stand. 

Die Richtigkeit einer solchen Interpretation zeigt sich vor allem dann, 
wenn man einen Aspekt im Leben der Orden stärker in Rechnung stellt, 
der erst in den letzten Jahren größere Aufmerksamkeit gefunden hat: es 
ist die Tatsache, daß der Gehorsam sich stets unter einer Regel vollzog. 
Es war ja nicht so, als ob der Untergebene in den Ordensgemeinschaften 
durch die Hingabe an die Befehlsgewalt des Obern dessen alleinigem Er- 
messen ausgeliefert gewesen wäre. Abgesehen davon, daß dieser seinem 
Gewissen und der Führung des Geistes unterworfen war, war er außer- 
dem an ein ausdrückliches Verfassungsdokument gebunden, in dem die 
Rechte und Pflichten der Autorität genau festgelegt waren1. 

Tatsächlich findet man in den Ordenssatzungen bei näherem Zusehen 
alle Elemente wieder, die eine Verfassung ausmachen. In diesen Regeln 
wird nicht nur so allgemeinhin eine Ordnung des Befehlens und Gehör - 
chens oder eine arbeitsfähige Struktur der verschiedenen Ämter und 
Funktionen aufgestellt. Auch die mit dem Ausdruck •Verfassung" im 
modernen Sinn verbundenen Ansprüche und Forderungen auf Mitsprache- 
recht der Untergebenen (government by discussion), Gewaltentrennung 
und Grundrechte finden sich in deutlicher Ausprägung. Dies wird beson- 
ders klar, wenn man die Befehls-Gehorsamsstrukturen eines Ordens nicht 
bloß an den streng juristisch faßbaren Rechten und Pflichten mißt, die für 
Obere und Untergebene festgelegt sind, sondern die Gesamtheit der Ver- 
haltensweisen in Rechnung stellt, die Gemeinschaftsleben und Wirken 
nach außen ordnen. 

Alle Ordensverfassungen machen es in irgendeiner Form dem Obern 
zur Pflicht, seine Untergebenen zu hören. Trotz der rein juristisch gesehen 
oft minimalen Mitspracherechte gibt es meist eine sehr weitgehende Ver- 
pflichtung und Praxis der Konsultation, sowohl hinsichtlich des persön- 
lichen Schicksals eines Einzelnen wie auch des Wohles der Gemeinschaft 
im ganzen. Das gilt von den Benediktinern ebensogut wie von den Je- 
suiten. Der Grund dafür liegt darin, daß der Obere die Möglichkeit ein- 
kalkulieren muß, daß der Geist Gottes auch im Untergebenen wirksam 
werden kann. Sehr schön kommt das in der Regel des hl. Benedikt zum 

1 Man hat diesen •Konstitutionalismus" der Orden in den letzten Jahren stärker heraus- 
gearbeitet. Ernsthafte Forscher glauben sogar, zwischen den großen Ordensregeln und 
dem Entwicklungsgang der europäischen Verfassungsgeschichte einen Zusammenhang 
feststellen zu können. Tatsächlich finden sich verblüffende Parallelen. Sie sind wegen der 
wechselseitigen Einflüsse von Welt und Kirche auch weiter nicht überraschend. - Vgl. 
hierzu •Politische Wissenschaft und Ordenssatzungen", in: GuL 37 (1964) 471•475. 



Zur zeitgemäßen Anpassung des Ordens gehör sams 255 

Ausdruck, wo es heißt: •Daß aber alle zur Beratung hinzugezogen wer- 
den, bestimmen wir deshalb, weil der Herr oft einem Jüngeren offen- 
bart, was das Beste ist" (III, 3). 

Auch die Gewaltenteilung spielt in den Ordensverfassungen eine große 
Rolle. Wenn sie auch in den einzelnen Regeln verschieden geordnet ist, so 
fehlt sie doch nirgends. Es findet sich sowohl eine horizontale wie eine 
vertikale Gewaltenteilung. Exekutive, Legislative sind deutlich geschie- 
den. Die Rechtsprechung ist teilweise sogar den allgemeinen kirchlichen 
Gerichten übertragen, also erst recht von den beiden anderen Gewalten 
getrennt. Die einzelnen hierarchischen Stufen der Exekutive (und natür- 
lich auch der Legislative) haben ebenso ihre genau bestimmten Rechte 
und Pflichten, wie die verschiedenen Ämter, die nach Sachbereichen auf 
den einzelnen Stufen vorgesehen sind. Auch hier handelt es sich primär 
um ein Mittel, durch die gezielte Verteilung der Verantwortung auf meh- 
rere, dem Heilswillen Gottes, der jedem seine Gabe gibt, dem einen so, 
dem anderen so (vgl. 1 Kor 7,7), Raum zu geben. 

Selbst bei einem auf den ersten Blick so •autoritär" und •zentralistisch" 
eingestellten Verfassungsgeber, wie dem hl. Ignatius, paßt darum die 
Unterordnung unter die Führung des Heiligen Geistes nahtlos zusammen 
mit seiner oft ausgesprochenen Meinung vom Recht des Untergebenen, den 
Obern Vorhaltungen zu machen, und von der Selbständigkeit, die den 
einzelnen Obern in ihrem Sachbereich einzuräumen ist2. 

Vielleicht kann und muß sogar die Verpflichtung zum häufigen Wechsel 
des Obern, wie sie in dieser oder jener Form fast überall in den neueren 
Orden üblich und vom Kirchenrecht sogar vorgeschrieben ist, in diesem 
Licht gesehen werden. Es könnte durchaus sein, daß man - wenn auch 
nicht bewußt, so doch instinktiv - gespürt hat, daß hier zwischen der hier- 
archischen Kirchenverfassung und den Orden ein Unterschied besteht, da 
in diesen als •charismatischen" Gemeinschaften ein häufigerer Wechsel 
der Obern den •Geist" besser zum Ausdruck kommen läßt. Die genauen 
Überlegungen, die der hl. Ignatius, wie auch andere Ordensstifter, in die- 
ser Richtung angestellt haben, sind (vielleicht) von der Überzeugung ge- 
tragen gewesen, es sei für die Beweglichkeit und ständige Einsatzbereit- 
schaft eines Ordens besser, als Obere möglichst viele menschliche Mittler 
ins Spiel zu bringen, da sich der Geist Gottes in jedem anders kund tut 
und diese Möglichkeit voll ausgeschöpft werden müsse3. 

2 Vgl. dazu J. Lewis SJ, Le gouvernement spirituel selon Saint lgnace de Loyola. Desclee 
deBrouwer 1961, 79 ff. 
3 Die Tatsache, daß Ignatius sich hinsichtlich des Ordensgenerals für eine lebenslängliche 
Amtsdauer entschieden hat, ist kein Gegenargument. Dafür zeugt schon, daß hier für 
Ignatius ein echtes Problem bestand, um das er lange gerungen hat. Und außerdem war 
es vielleicht durchaus vernünftig, auf der Ebene des Gesamtordens eine größere Kon- 



Heinrich Krauss 256 

Gerade die Tatsache eines solchen •charismatischen Konstitutionalis- 
mus", wie man das Bestreben der Ordensstifter, in den von ihnen gegrün- 
deten Gemeinschaften den Geist Gottes zur vollen und ständigen Wirk- 
samkeit gelangen zu lassen, nennen könnte, sollte innerhalb der Orden 
zu größter Umsicht beim Reden vom Gehorsam gegenüber Menschen an- 
halten. Es geht nicht an, allzuschnell aus der •Nachfolge des gehorsamen 
Jesus" eine unbedingte Pflicht zum Gehorsam gegenüber einem unbedach- 
ten oder gar unsinnigen Befehl eines Menschen ableiten zu wollen. War 
nicht Jesus selbst lediglich dem Willen des Vaters unbedingt gehorsam? 
Hat er sich nicht gegenüber menschlichen Autoritäten, sogar den legitim- 
sten, eher unabhängig gezeigt? Auch der plötzliche Umschlag von gänz- 
licher Unterwerfung in allen Dingen unter die Hand der Menschen zu 
ebenso großer Festigkeit im Widerstand gegen die Befehle selbst einer 
rechtmäßigen Autorität, der sich in der Lebensgeschichte gerade mancher 
großen Verfechter des Gehorsams immer wieder findet, ist ein Beweis da- 
für, daß ihr Gehorsam nicht einfach eine Selbstaufgabe war, die sich mit 
der wortwörtlichen Ausführung ergangener Befehle hätte begnügen kön- 
nen. 

Gehorsam als Kreuzesnachfolge 

Dem bisher Gesagten scheinen die unzähligen Texte zu widersprechen, die 
den Obern als den Stellvertreter Gottes, als den Vermittler Seines Willens, 
hinstellen und die daraus unter Berufung auf die Kreuzesnachfolge eine 
wortwörtliche und bereitwillige Ausführung auch jener Befehle verlan- 
gen (außer wo es sich um offenbare Sünde handelt), die unvernünftig und 
unsachgemäß erscheinen4. In Wirklichkeit ist auch hier eine Unterschei- 
dung nötig und möglich, die stets im Auge behalten werden muß, wenn 
man sich nicht in Sackgassen verrennen will: eine Tendenz, jede Gehor- 
samstat schon als heilswirksame Kreuzesnachfolge hinzustellen, ohne 
ihren Kontext zu berücksichtigen, ist ebenso unhaltbar wie eine Einstel- 

tinuität vorzusehen, da hier Entschlüsse und Entscheidungen sich langsamer in die täg- 
liche Praxis umsetzen lassen. Vorausgesetzt natürlich, daß nicht ein gesteigerter Zentra- 
lismus die lange Amtsdauer des Generals so beengend macht wie die zu lange Amtsdauer 
eines unmittelbaren Obern, mit dem man täglich in Kontakt steht. 
4 Verstärkt wurde dieser Eindruck außerdem dadurch, daß in der Literatur des frühen 
Mönchtums fast ausschließlich das Meister-Schüler-Verhältnis als Beispiel für den rech- 
ten Gehorsam herangezogen wurde, wobei oft das Unsinnige und Widersinnige eines 
Befehles als besonders geeignetes Mittel erschien, um die völlige Verfügbarkeit gegen- 
über dem Willen Gottes einzuüben. Diese Tendenz, die noch durch die Freude am 
spirituellen Paradigma (•der dürre Stab in der Wüste, der vom Schüler mit Wasser 
begossen wurde") akzentuiert wurde, hat bis heute zu vielen Mißdeutungen Anlaß ge- 
geben. 



Zur zeitgemäßen Anpassung des Ordensgehorsams 257 

lung, die nur noch die •vernünftigen" Befehle auszuführen bereit ist, ohne 
die Befolgung unbilliger Befehle in der Nachfolge des kreuztragenden 
Herrn überhaupt noch als christliche Möglichkeit in Rechnung zu stellen. 

Im Ordensgehorsam kommt je nach der Situation eine verschiedene 
Motivierung zum Zug, worauf sich jeweils eine andere Lösung etwaiger 
Konflikte ergeben wird. Einmal ist in einem Orden der •funktionale" Ge- 
horsam wie in jeder anderen menschlichen Gemeinschaft nötig, d. h. der 
Gehorsam gegenüber Befehlen von Vorgesetzten, wie er sich aus der Un- 
umgänglichkeit einer Ordnung für die Verfolgung der Gemeinschaftsziele 
nach innen und außen ergibt. Zum andern gibt es den Aspekt der Nach- 
ahmung Jesu, der sich in seiner Passion •in die Hände der Menschen" ge- 
geben hat. 

Bei den großen Ordensstiftern und auch in der aszetischen Literatur trat 
nun die im Gehorsam stets gegebene Möglichkeit einer Konfliktsituation 
derart in den Vordergrund, daß der funktionale Aspekt des Gehorsams 
nicht selten verdeckt blieb. Dies kam nicht zuletzt daher, daß der Ordens- 
stand im tiefsten immer nur als Weg des Kreuzes gesehen wurde. Man 
ging davon aus, daß sich Christus durch die näheren Umstände seiner 
Menschwerdung, die den tödlichen Konflikt fast notwendig mit sich brach- 
ten, freiwillig einer Ordnung und Lebensform (Gesetz) unterworfen hatte, 
die ihm an sich nicht gemäß waren. Die Übernahme des Gehorsams aus 
freien Stücken gegenüber Menschen (Ordensobere), denen man an sich 
nicht gehorchen müßte, und innerhalb einer - meist künstlich konstruier- 
ten - aszetischen Lebensform (Regel), erschien dann als Weg, um sich 
bewußt und zeichenhaft in jenen heilsgeschichtlichen Prozeß einzugliedern, 
der mit Kreuzestod und Auferstehung Jesu seine Vollendung gefunden 

hatte. 
Es muß jedoch die Frage gestellt werden, ob wirklich das Ordensleben 

- und damit die in ihm maßgebliche Gehorsamsform - ausschließlich von 
der Kreuzesnachfolge her gesehen und bestimmt werden darf. Muß nicht, 
besonders wenn ein Orden gleichzeitig durch karitative oder apostolische 
Aufgaben gekennzeichnet ist, auch die Verfolgung der Gemeinschaftsziele 
auf möglichst sachgemäßem Wege gewährleistet sein? Der funktionale 
Aspekt des Gehorsams verlangt dann ebenfalls seine Berücksichtigung, 
und die Frage nach Sinn und Berechtigung eines Befehls, die beim Aspekt 
der Kreuzesnachfolge unbeachtlich bleibt, kann nicht ausgeschlossen wer- 

den5. 

5 Aber selbst in Ordensgemeinsdiaften ohne besondere Ziele nach außen, die ganz der 
Zeichenhaftigkeit eines Lebens der evangelischen Räte leben, bleibt ein funktionaler 
Aspekt, eben der der Funktionalität des Zeichens. Auch hier müssen beim Gehorsam 
Obere und Untergebene zusammenwirken, damit wirklich ein christlicher Gehorsam be- 



Heinrich Krauss 258 

Damit wird ein Konflikt zwischen dem Gehorsam gegen Gott und dem 
Gehorsam gegenüber Menschen möglich. Dem Untergebenen ist eine 
Pflicht zur Unterscheidung auferlegt, wann er sich einem Befehl zu unter- 
werfen und wann er ihm in erlaubter Weise zu widerstehen habe. Gewiß 
kann - und soll sogar - eine innere, religiöse Bereitschaft, sich auch einem 
unsinnigen Befehl zu beugen, als Forderung aufgestellt werden - aber nur 
in Analogie zu dem, was Ignatius über den dritten Grad der Demut gesagt 
hat. Die Erlaubnis zu Vorhaltungen oder gar zum Widerstand ist eben 
mehr als ein bloßes Zugeständnis an die Schwäche der menschlichen Natur. 
Sie ist Ausfluß der Tatsache, daß Oberer und Untergebener zusammen- 
wirken müssen, um Gottes Willen zu finden. Die Institutionalisierung die- 
ses Zusammenwirkens ergibt dann jenen •charismatischen Konstitutiona- 
lismus", der Ausgangspunkt dieser Überlegungen war. 

Wenn man die Rede vom •Kreuz des Gehorsams" recht verstehen will, 
darf man den Gehorsam also nicht als ein •magisches" Mittel sehen, das 
jederzeit und unabhängig vom gesamten Kontext des Befehls, somit un- 
abhängig vom funktionalen Aspekt des Gehorsams, eine legitime Form 
der Nachahmung Jesu abgeben könnte. Die Selbstaufgabe des Gehorchen- 
den ist in Wirklichkeit nur gerechtfertigt, wenn sie im Rahmen der äuße- 
ren Umstände, sei es in Rücksicht auf das Gemeinwohl, sei es in Rücksicht 
auf die Einübung des Einzelnen, geschieht. Die Bereitschaft, der Drang 
nach Selbstaufgabe, um dem gekreuzigten Herrn näher zu sein, darf nie- 
mals in selbstgewählter Willkür des Befehlenden oder des Gehorchenden 
befriedigt werden. Die Erfordernisse des funktionalen Gehorsams müs- 
sen ganz und gar erfüllt sein (durch Gegenvorstellungen, ja sogar Unge- 
horsam, wenn Gehorsam aus dem Inhalt oder den Umständen des Befehls 
unsittlich wäre). Die freudige Übernahme der Selbstaufgabe, um Jesus 
näher zu sein, kommt nur in Frage, wenn der Konflikt nicht anders lösbar 
ist, und keine sittliche Verpflichtung besteht, das eigene Urteil oder das 
eigene Leben zu bewahren. 

Man kann im letzteren Fall allerdings nur in einer gewissen Analogie 
von Gehorsam sprechen: es ist - in Nachahmung der Passion - ein •Sich- 

zeichnet wird, von den Fällen ganz abgesehen, in denen Reformen und Anpassungen der 
Lebensweise notwendig werden, weil infolge des Wandels der Zeitumstände das inten- 
dierte Zeugnis von der Welt nicht mehr verstanden werden kann. Ähnliches gilt übrigens 
auch vom •Führungs- oder Erziehungsgehorsam", d. h. von dem der Einübung dienenden 
Gehorsam der Novizen und der in der Ausbildung stehenden Ordensmitglieder. Er darf 
ebenfalls nicht vom funktionalen Aspekt der Verfolgung der Gemeinschaftsziele getrennt 
werden, was allerdings nicht ausschließt, daß der Neuling, der in eine Ordensgemein- 
schaft Aufnahme begehrt, seine eigenen Vorstellungen für einige Zeit weitgehend zurück- 
stellen muß, um in den •Geist" des betreffenden Instituts eingeführt zu werden. (Aus 
dieser letzteren Problemstellung müssen auch die scharfen Formulierungen im berühmt- 
•berüchtigten" Gehorsamsbrief des hl. Ignatius verstanden werden.) 



Zur zeitgemäßen Anpassung des Ordensgehorsams 259 

in-die-Hände-der-Menschen-Geben", bei dem es ziemlich gleichgültig ist, 
wer der Befehlende ist, Oberer oder Henker, legitimer Machthaber oder 
Tyrann. Eine solche Situation mag vielleicht vom Untergebenen richtig 
getragen werden können. Sie ist und bleibt aber einer rechten Autorität 
unwürdig und darf daher niemals fahrlässig oder gar mutwillig provo- 
ziert werden. Auch im Orden sollte das Kreuz viel eher in der getreuen 
Erfüllung jener Erfordernisse des funktionalen Gehorsams, wie sie jedes 
ernsthaft in der Nachfolge Jesu gelebte Christenleben in Familie, Beruf, 
Staat und Kirche mit sich bringt, gesucht werden als in einem sozusagen 
freischwebenden Opfer seiner selbst. Eine bloße Ausführung unverständ- 
lich bleibender Befehle, wo diese an sich verständlich gemacht werden 
könnten, ein bloßes Vertrauen, daß es der Obere schon richtig macht, ohne 
daß man sich anstrengt, selbst etwas zum Finden der richtigen Entschei- 
dung beizusteuern, kann ebensogut eine Verweigerung der Forderungen 
des Gehorsams sein wie ihre Erfüllung. Die Vorstellung, die heilswirk- 
same Kraft des Gehorchens käme allein aus der Tatsache des Gehorchens 
um jeden Preis, trägt magische Züge und wird dem Wirken Gottes durch 
den Menschen in der Geschichte, so wie die christliche Offenbarung sie 

versteht, nicht gerecht. 

II. 

Aggiornamento der Institutionen 

Die bisherigen Überlegungen sollten aber nicht nur einem besseren Ver- 
ständnis und einer rechten Interpretation der Gehorsamstradition dienen. 
Der Frage, ob in ihrem Licht nicht auch manches an den Institutionen zu 
verbessern und zu ergänzen wäre, darf nicht ausgewichen werden. Viel- 
leicht kann auch hierfür der im ersten Teil gewählte Ausgangspunkt des 
•charismatischen Konstitutionalismus" der Orden brauchbare Anregungen 
geben. 

Ein konstitutioneller Nachholbedarf 

Ein Charakteristikum der Ordensgründungen seit dem Mittelalter liegt 
darin, daß sie stets durch den Zusammenschluß von Gleichberechtigten, 
durch eine brüderliche Gemeinschaft zustande kamen. Das gilt von den 
Dominikanern und Franziskanern ebenso wie von den Jesuiten. Erst im 
Lauf der Entwicklung stellte sich dann - vor allem, um der Gemeinschaft 
Dauer zu verleihen - die Notwendigkeit heraus, eine Obrigkeit zu bestel- 
len. Meist wurde dabei eine Form gewählt, die deutlich die Züge der Zeit 
trägt, in der sie entstand. So herrscht etwa bei den Dominikanern und 



Heinrich Krauss 260 

Franziskanern das genossenschaftliche Element mittelalterlicher Ausprä- 
gung vor, während bei den Jesuiten der beginnende Absolutismus der 
Neuzeit in der Form der Kabinettsregierung (der Herrscher entscheidet 
allein, aber nach Anhören seiner Räte) stärker zum Zuge kommt. Aber 
selbst in der Gesellschaft Jesu kann von einem eigentlichen Absolutismus 
keine Rede sein. Die Mitsprache der Genossen wird vorausgesetzt, es fehlt 
ihr nur die institutionelle Sicherung. Zwar ist die Exekutive des Ordens 
nach dem sogenannten •monarchischen" Prinzip organisiert, d. h., die 
Entscheidung einer Angelegenheit kommt jeweils nur einer Person, dem 
jeweiligen, für die betreffende Entscheidung zuständigen Obern zu. 
Monarchisch ist jedoch nur die Entscheidungsgewalt als solche, nicht aber 
das Zustandekommen der Entscheidung. In den Konstitutionen SJ ist 
alles getan, um die •einsamen Entschlüsse" möglichst auszuschließen. Eine 
Entscheidung soll nur nach und über Anhörung der für sie maßgeblichen 
Leute erfolgen, wobei darauf abgezielt ist, daß auf diese Weise die in dem 
konkreten Fall zu berücksichtigenden Umstände in die Überlegungen ein- 
bezogen werden. Die Frage, wer zu konsultieren ist und in welcher Form 
dies zu geschehen hat, ist teilweise institutionell festgelegt (z. B. Konsuite 
auf verschiedenen Ebenen), teilweise ist sie dem Gewissen und der •dis- 
cretio" des Befehlenden überlassen. Die genaue Fixierung von Grund- 
rechten oder eines subjektiven Rechts auf Mitsprache fehlt jedoch. Das hat 
bis in die Neuzeit hinein wenig gestört, da ähnliches auch im profanen 
Bereich galt, wo erst in der Neuzeit dem einzelnen Individuum subjektive 
politische Rechte zugestanden wurden. 

Die Satzungen der großen Orden waren darin der Verfassungssituation 
sehr ähnlich, die zur Zeit ihres Entstehens im profanen Bereich bestand. 
Die alten Satzungen der Städte und Stände setzen das Eingebettetsein des 
Einzelnen in die Gemeinschaft voraus. Trotz der oft überraschend •demo- 
kratischen" Ausgestaltung dienten Mitspracherechte in erster Linie dazu, 
die Erfüllung der Gemeinschaftsziele vor der Bedrohung durch die Will- 
kür der Autorität zu schützen. Erst die modernen Verfassungen, die aus 
dem Kampf des politisch mündig gewordenen Individuums für seine Frei- 
heit gegenüber der Autorität erwuchsen, brachten mit der Betonung der 
Grundrechte, der Gewaltentrennung und der Mitbestimmung den Schutz 
des Individuums vor Willkür der Autorität mit sich. In Umkehrung - 
besser: Ergänzung - der früheren Sicht der Dinge wird heute viel mehr 
auf den Rechten des •Volkes" und der •Bürger" insistiert als auf denen 
der Obrigkeit. 

Die Frage ist naheliegend, ob sich aus dieser veränderten Sicht der 
Dinge im profanen Bereich nicht doch Konsequenzen für einen Wandel 
auch innerhalb der Orden ergeben müßten. Wäre es nicht an der Zeit, 



Zur zeitgemäßen Anpassung des Ordensgehorsams 261 

auch in den Ordenssatzungen diese profane Verfassungsentwicklung nach- 
zuholen? Dies könnte durchaus erfolgen, ohne das Wesentliche im Befehl- 
Gehorsams-Verhältnis, wie es dem einzelnen Orden eigentümlich ist, zu 
verwässern. 

Damit würde manchen Mißständen vorgebeugt; ebenso würden Miß- 
verständnisse ausgeräumt, die dem heutigen Menschen eine unbefangene 
Haltung gegenüber dem Ordensgehorsam schwer machen. Es ist nämlich 
nicht einzusehen, warum eine institutionalisierte Beschränkung der Will- 
kür der Obern zwar zum Schutz der Erfüllung der Gemeinschaftsziele 
möglich sein sollte, aber nicht eine entsprechende Institutionalisierung zum 
Schutz des Einzelnen. Institutionalisierung bedeutet ja weder in dem 
einen noch in dem anderen Fall notwendig eine ungute Verrechtlichung 
der Gehorsamsbeziehungen. Im Idealfall treten die rechtlichen Schran- 
ken überhaupt nie in Erscheinung. Sie sind nur die äußerste sachliche 
Grenze der Macht der Autorität, sei es im Fall des Versagens des Obern, 
sei es in dem der Untergebenen. 

Mitsprache 

Als erstes stellt sich hierbei die Frage einer stärkeren Demokratisierung 
der Orden durch die rechtliche Ausgestaltung des Mitspracherechts für alle 
in einer Weise, die jene Prozeduren, die sich anfanghaft in allen Orden 
bereits vorfinden, der Umwelt und Mentalität der heutigen Zeit entspre- 
chend weiterentwickelt. Auch schon früher war ja - wie im ersten Teil 
gezeigt wurde - keineswegs unterstellt worden, daß der Geist Gottes 
lediglich in den Obern wirkt. Es geht also nur darum, die demokratischen 
Elemente, die in den jeweiligen Satzungen der Orden bereits enthalten 
sind, wirksamer zu machen. 

Dies bringt nicht notwendig die Akzeptierung jener demokratischen 
Ideologie mit sich, nach der die Autorität ihre Macht und Berechtigung 
nur durch das Mandat von Seiten der Gemeinschaftsglieder findet. Es wäre 
aber eine heilsame Korrektur jener Verherrlichung der Autorität, die seit 
der Zeit nach dem Tridentinum als Abwehrhaltung zunächst gegenüber 
der Reformation und dann gegenüber der Aufklärung und den Ideen der 
französischen Revolution in der Kirche und in den Orden Eingang fand. 
Hat nicht das absolutistisch-barocke Staatsdenken auch der Lehre vom 
religiösen Gehorsam seinen unverkennbaren Stempel aufgedrückt? All 
die genossenschaftlich-demokratischen Elemente, die in den mittelalter- 
lichen Ordensgründungen (Dominikaner, Franziskaner) sehr stark hervor- 
traten, die aber selbst noch im 16. Jahrhundert (z. B. bei den Jesuiten) 
keineswegs fehlten, wurden in der Spiritualität der folgenden Jahrhun- 



Heinrich Krauss 262 

derte immer mehr verdeckt und verschwiegen. Der Wandel in Richtung 
auf ein einseitig autoritäres Gehorsamsideal, der sich daraus ergab, ent- 
spricht weder der genuinen Intention der großen Ordensstifter, noch ist 
er aus einer zeitlosen Notwendigkeit christlichen Gehorsamsdenkens ab- 
zuleiten. 

Demokratie ist im Grund nichts anderes als •institutionalisierter Dialog". 
Die Orden haben darum eine solche Demokratie nicht zu fürchten. Denn 
es soll nicht der Wille der die Gemeinschaft bildenden Individuen an die 
Stelle der Autorität gesetzt werden. Es geht lediglich um eine stärkere 
Institutionalisierung der Rechte und Pflichten, die auch schon bisher im 
Geist der Regeln von guten Obern den Untergebenen zugestanden wur- 
den. Diese Forderung kommt nicht aus einem Mißtrauen heraus, sondern 
aus der Erfahrung, daß durch Ungeschicklichkeit, Unbedachtsamkeit oder 
sonstiges menschliches Versagen der Autorität das nicht praktiziert wird, 
was eigentlich auch schon bisher hätte selbstverständlich sein sollen. 

Grundrechte 

Auch manche Eingriffe in die Rechte der Person, die vielleicht früheren 
Zeiten selbstverständlich erschienen, heute jedoch in einem ganz anderen 
Licht gesehen werden, sollten neu überdacht werden. Es darf nicht über- 
sehen werden, daß die konkrete Ausprägung des Gehorsams wegen seiner 
Zeichenhaftigkeit gerade auch in diesem Punkte nicht am Wandel der 
Zeitumstände vorbeigehen kann. Manches, was früher im Inhalt der Regel 
oder in der Form der Regierung Zeichen der Ganzhingabe an Gott sein 
mochte, kann heute ein berechtigter Grund dafür sein, Anstoß zu nehmen. 
Man sollte sich in solchen Fällen stets fragen, ob die Hingabe an Christus 
und die Nachfolge unter dem Kreuz wirklich diese oder jene konkrete Er- 
niedrigung der Person unter die Herrschaft von Menschen fordert und 
rechtfertigt. 

So wird die Praxis der Beurteilung eines Ordensmitgliedes auf Grund 
geheim eingeholter Informationen, von denen der Betreffende jahrelang 
oder gar niemals etwas hört, so daß er auch nicht dazu Stellung nehmen 
kann, heute mit Recht als ungehörig betrachtet. Ob es hier nicht Wege gibt, 
das berechtigte Anliegen, sich über den Untergebenen ein objektives Bild 
zu machen, mit einer Verpflichtung zu verbinden, den Betroffenen recht- 
zeitig zu hören und seine Stellungnahme ebenfalls aktenkundig zu machen? 
Das würde in keiner Weise die Bereitschaft aufheben, sich vom anderen 
beurteilen zu lassen, sondern dieser Bereitschaft vielleicht sogar zu einem 
neuen Leben verhelfen. 

So ist etwa auch die Briefzensur der Obern durch den Wandel der Ver- 
hältnisse odios geworden und kann nur mit an den Haaren herbeigehol- 



Zur zeitgemäßen Anpassung des Ordensgehorsams 263 

ten Argumenten gerechtfertig werden. Während in früheren Jahrhunder- 
ten das Briefgeheimnis im Bewußtsein der Menschen kein unter allen Um- 
ständen zu schützender Wert war, wird heute allgemein der Briefverkehr 
zur Intimsphäre gerechnet, in die einzudringen als Taktlosigkeit, wenn 
nicht sogar als Schamlosigkeit angesehen wird. 

Ähnliches muß von der Art und Weise gelten, in der über das Schicksal 
des Einzelnen verfügt wird. Es lassen sich auch hier Prozeduren des Schut- 
zes seiner wesentlichen Rechte einbauen, die ihm zumindest ein Gehört- 
werden und Ernstgenommenwerden sichern. Damit braucht die Forde- 
rung auf Disponibilität, die das Gelübde des Gehorsams je nach der Regel 
in verschiedener Ausprägung enthält, nicht preisgegeben zu werden. 
Sicherzustellen wäre nur, daß überall in den Orden eine mit dem Wesen 
des christlichen Liebesgehorsams vereinbare Befehlgebung auch tatsäch- 
lich praktiziert wird, und der Untergebene schon von der Institution her 
diese tröstliche Gewißheit haben kann. Im Grund würde auch hier nur 
institutionell abgesichert, was gute Obere von eh und je schon getan haben. 

Sachverstand 

Noch einen letzten Problemkreis gilt es hier zu erwähnen, der für die Ge- 
horsamshaltung des modernen Menschen bedeutsam ist. Er ergibt sich aus 
der Tatsache, daß der Kompliziertheit des Lebens heute mit viel kom- 
plexeren Methoden zu Leibe gegangen wird, als dies in früheren Zeiten 
möglich war. Sehr oft ist es für einen Obern unmöglich, die Sachverhalte 
zu überblicken, in die er mit oft für den Einzelnen und die Gemeinschaft 
folgenschweren Anordnungen eingreifen soll. Für den Gehorsam des sach- 
verständigen Untergebenen können sich daraus ernste Gewissenskonflikte 
ergeben. 

Neben den überholten Ausprägungen des Gehorsams bezüglich der 
Materie der Unterordnung stößt sich der heutige Mensch darum an den 
überholten Prozeduren, mit denen in den Orden oft Entscheidungen erar- 
beitet werden. Zwar weiß er - vielleicht mehr als frühere Generationen -, 
wie schwierig es ist, stets das Richtige zu treffen. Er nimmt aber mit Recht 
Anstoß, sobald er den Eindruck hat, daß nicht alles getan wurde, um unter 
den gegebenen Umständen zur richtigen Entscheidung zu kommen. Denn 
er kennt das im Vergleich zu früher viel reichere Instrumentarium, welches 
im profanen Bereich der Regierung oder Verwaltung zur Beurteilung 
einer Lage, zur Beschlußfassung und Ausführung zur Verfügung steht 
und nimmt daran unwillkürlich seinen Maßstab auch im Bereich der 
Kirche und des Ordens. Das ergibt eine veränderte psychologische Hal- 
tung, der Rechnung getragen werden muß. Eine Mißachtung der Möglich- 
keiten, die sich durch Einberufung von Sachverständigengremien, Ein- 



Heinrich Krauss 264 

holung von Gutachten, Durchführung soziologischer Untersuchungen und 
dergleichen mehr für die rechte Entscheidungsfindung ergeben, wird als 
•Willkür" angesehen. 

• * •  *  • 

Der Zweck der hier angestellten Überlegungen würde verkannt, wenn 
beim Leser der Eindruck entstünde, als ob in der heutigen Zeit ein Weni- 
ger an echtem Gehorsam am Platz sei. Stets ist die vollkommenste Über- 
einstimmung des Willens der Menschen mit dem Willen Gottes anzustre- 
ben. Die Konkretisierung der menschlichen Mittel, um zu einer Überein- 
stimmung mit Gottes Willen zu kommen, wird jedoch zu jeder Zeit eine 
andere sein und sich sehr stark von den Methoden, die die profane Welt 
in diesem Punkte entwickelt, beeinflussen lassen müssen. Die Forderung 
auf absoluten Gehorsam unter den Willen Gottes, der sich auch weiterhin 
durch die Vermittlung von Menschen äußern wird, bleibt bestehen. Ledig- 
lich die Frage, wie der Wille Gottes am besten gefunden wird, ist im Licht 
der soziologischen, psychologischen, politologischen Erkenntnisse unserer 
Zeit neu zu überdenken. 

Es genügt heute nicht mehr, voll Stolz auf die großen gesetzgeberischen 
Leistungen der Ordensstifter hinzuweisen. Es wäre abwegig, mit dem 
Hinweis, daß die alten Regeln und Konstitutionen der Orden einmal 
epochemachende Neuheiten auf dem Gebiet des Verfassungswesens dar- 
stellten, jede Änderung und Anpassung abzulehnen. Man könnte dann 
ja mit gleichem Recht etwa die alten Methoden auf dem Feld des Biblio- 
theks- und Archivwesens beibehalten wollen, bloß, weil in früheren Jahr- 
hunderten die Klosterbibliotheken Zentren der Gelehrsamkeit und Samm- 
lungen des Wissens ihrer Zeit gewesen waren. Große Leistungen der Ver- 
gangenheit sind keine Garantie für die Wirksamkeit in der Zukunft. 
Methoden und Prozeduren, die zu irgendeiner Zeit vielleicht an der Spitze 
des Fortschritts lagen, können möglicherweise in einer späteren Epoche 
eher ein Hemmnis darstellen. Es kann sein, daß manche der einst wirk- 
samen Einrichtungen und Haltungen in ihrer institutionellen Ausprägung 
einer Korrektur bedürftig sind, selbst wenn sie in ihrem wesentlichen 
Grundansatz die Jahrhunderte zu überdauern vermögen. Ein •Aggiorna- 
mento" braucht und darf darum keine Verleugnung der Vergangenheit 
sein. Es kann und muß aber in großer Offenheit die Erkenntnisse und 
Erfahrungen der voranschreitenden Zeit in die überkommene Tradition 
hineinnehmen. 




