Der Gehorsam gegeniiber Menschen
in den Ordenssatzungen

Reflexionen zu einer zeitgemifen Anpassung des Ordensgehorsams

Heinrich Krauss SJ, Mannheim

Aus der Tatsache, daf§ iiber Autoritit und Gehorsam in den beiden letzten
Jahrzehnten eine uniibersehbare Fiille von Uberlegungen veréffentlicht
worden ist, hat man mit Recht gefolgert, dafl der Gehorsam fiir den heuti-
gen Menschen ein Problem geworden ist. Die Selbstverstindlichkeit, mit
der in fritheren Zeiten gehorcht wurde — oder zumindest die Gehorsams-
pilicht als solche aufler Frage stand —, ist tatsichlich dahin. Dies gilt im
profanen Bereich ebenso wie in der Kirche. Eine besondere Schwierigkeit
bildet dabei fiir viele der Ordensgehorsam. Die Niichternheit, mit der der
moderne Mensch tiber Autoritit und Gehorsam denkt, 138t den Ruf nicht
mehr verstummen, die in den Orden tiberlieferten Formen von Befehl und
Gehorsam zu iiberpriffen und gegebenenfalls den heutigen Zeitumstin-
den anzupassen.

Derartige Stimmen miissen ernstgenommen werden. Oft stoft sich der
moderne Mensch an einer veralteten Ausdrucksweise, mit der ihm in der
aszetischen Unterweisung das Verhiltnis von Autoritit und Gehorchen-
den vor Augen gestellt wird. Schon das Wort Gehorsam ist fiir viele
suspekt. Um das zu verstehen, mufl man bedenken, daf es seit dem Mittel-
alter einen Bedeutungswechsel erlebt hat. Die moderne Armee, der mo-
derne Staat und vor allem die totalitiren Systeme haben den Menschen
in einem Ausmaf zu disziplinieren und dressieren gelernt, wie es frither
iiberhaupt nicht vorstellbar war. Dem sollte man mehr Rechnung tragen,
um Mifiverstindnisse und Fehlhaltungen sowohl bei Befehlenden wie
Gehorchenden zu vermeiden. Die Unbefangenheit etwa in der Verwen-
dung soldatischer Ausdriicke und Bilder, die zur Illustrierung des Befehl-
Gehorsams-Verhiltnisses in der aszetischen Literatur gerne herangezogen
werden, ist vorbei. Denn im Menschen des 20. Jahrhunderts werden damit
ganz andere Assoziationen geweckt als im Menschen fritherer Zeiten.
Wenn ein friedfertiger Mann, wie Erasmus, vom ,miles Christi“ sprach,
so dachte er dabei an den Kriegsmann, der Hunger, Entbehrungen und
Nachtwachen ertrug. Wenn ein heutiger Mensch vom , Soldatischen® reden
hért, so denkt er zuerst an Drill und Feldwebelgeschrei auf dem Kasernen-
hof. Vier Jahrhunderte Militirgeschichte haben einen Bewufitsseinswan-
del vollzogen, den man nicht ignorieren darf.



Zur zeilgemdifien Anpassung des Ordensgehorsams 253

Aber auch die konkreten Formen, in denen sich die Autoritit manife-
stiert, werden heute vielfach als anstoflig empfunden. Obgleich der Durch-
bruch des demokratischen Gedankens und das Insistieren auf den Men-
schenrechten nicht notwendig zu einer grundsitzlichen Bestreitung der
Autoritit als solcher fiihren muf, so ist doch eine Empfindlichkeit des heu-
tigen Menschen tiberall dort spiirbar, wo er sich in seinem Mitspracherecht
oder in der Achtung seiner Menschenwiirde verletzt fihlt. Es wére ver-
hangnisvoll, dies auf einen fehlenden Willen zum Gehorsam zuriick-
zufithren, anstatt zu iiberlegen, wie das evangelisch-christliche Gehor-
samsideal mit dem neuen Lebensgefithl und der Anderung der allgemei-
nen Verhiltnisse in Einklang gebracht werden kann.

Es braucht darum ein Doppeltes. Einmal eine rechte Interpretation der
tradierten Begriffe und Texte. Zum anderen eine Uberpriifung der insti-
tutionellen Auspriagung des Gehorsams.

L.

Interpretation der Uberlieferung

So wenig erfolgversprechend es ist, die Texte der Tradition allein zu dem
Zweck zu wiederholen, um einer angeblich respektlosen Generation die
Hodhachtung des Gehorsams wieder nahezubringen, so sehr diirfie eine
erneute Riickbesinnung auf den Aussagegehalt jener Texte aufschlufireich
sein. Dabei kann es sich in einem solchen Zusammenhang nicht darum
handeln, mit historischer Akribie darzustellen, was von den Autoren der
alten Texte wirklich gemeint war. Es kommt vielmehr darauf an, diese
im Licht der gesamten spirituellen Erfahrungen, die in der Kirche und in
den Orden seither gemacht wurden, neu zu lesen und dabei das Wesent-
liche vom Zeitbedingten, das nur anfanghaft und oft unzuldnglich Gesagte
von den reifen und damit eindeutiger formulierten Einsichten zu scheiden.
Jede Zeit mufl sich auf diese Weise die Tradition neu aneignen, und sie
wird dabei ein neues Bild von der Tradition gewinnen.

,Charismatischer Konstitutionalismus®

Als eines der wichtigsten Ergebnisse dirfte sich dabei herausstellen, dafl
in der Tradition der Gehorsam gegeniiber Gott mit dem Gehorsam gegen-
iber Menschen keineswegs so einfachhin identifiziert wird, wie dies bei
einer oberflichlichen Lektiire der Texte — die leider allzu oft die gdngige
war — erscheinen mochte. Die andere Komponente ist nicht zu iibersehen,
dafl Obere wie Untergebene sich gemeinsam der Fihrung des Geistes



Heinrich Krauss 254

Gottes unterworfen wissen sollten. Sie ist vielleicht weniger explizit, aber
doch sehr real; sie bildet die Voraussetzung jedes Gehorsams im Riite-
stand.

Die Richtigkeit einer solchen Interpretation zeigt sich vor allem dann,
wenn man einen Aspekt im Leben der Orden stirker in Rechnung stellt,
der erst in den letzten Jahren groflere Aufmerksamkeit gefunden hat: es
ist die Tatsache, daf8 der Gehorsam sich stets unter einer Regel vollzog.
Es war ja nicht so, als ob der Untergebene in den Ordensgemeinschaften
durch die Hingabe an die Befehlsgewalt des Obern dessen alleinigem Er-
messen ausgeliefert gewesen wire. Abgesehen davon, dafl dieser seinem
Gewissen und der Fihrung des Geistes unterworfen war, war er aufler-
dem an ein ausdrickliches Verfassungsdokument gebunden, in dem die
Rechte und Pflichten der Autoritit genau festgelegt waren!.

Tatsédchlich findet man in den Ordenssatzungen bei niherem Zusehen
alle Elemente wieder, die eine Verfassung ausmachen. In diesen Regeln
wird nicht nur so allgemeinhin eine Ordnung des Befehlens und Gehor-
chens oder eine arbeitsfdhige Struktur der verschiedenen Amter und
Funktionen aufgestellt. Auch die mit dem Ausdruck ,Verfassung® im
modernen Sinn verbundenen Anspriiche und Forderungen auf Mitsprache-
recht der Untergebenen (government by discussion), Gewaltentrennung
und Grundrechte finden sich in deutlicher Auspriagung. Dies wird beson-
ders klar, wenn man die Befehls-Gehorsamsstrukturen eines Ordens nicht
blof an den streng juristisch faflbaren Rechten und Pflichten mifit, die fiir
Obere und Untergebene festgelegt sind, sondern die Gesamtheit der Ver-
haltensweisen in Rechnung stellt, die Gemeinschaftsleben und Wirken
nach auflen ordnen.

Alle Ordensverfassungen machen es in irgendeiner Form dem Obern
zur Pflicht, seine Untergebenen zu horen. Trotz der rein juristisch gesehen
oft minimalen Mitspracherechte gibt es meist eine sehr weitgehende Ver-
pflichtung und Praxis der Konsultation, sowohl hinsichtlich des person-
lichen Schicksals eines Einzelnen wie auch des Wohles der Gemeinschaft
im ganzen. Das gilt von den Benediktinern ebensogut wie von den Je-
suiten. Der Grund dafiir liegt darin, dafl der Obere die Moglichkeit ein-
kalkulieren muf}, daf} der Geist Gottes auch im Untergebenen wirksam
werden kann. Sehr schon kommt das in der Regel des hl. Benedikt zam

! Man hat diesen ,Konstitutionalismus® der Orden in den letzten Jahren stirker heraus-
gearbeitet. Ernsthafte Forscher glauben sogar, zwischen den grofien Ordensregeln und
dem Entwicklungsgang der europdischen Verfassungsgeschichte einen Zusammenhang
feststellen zu kénnen. Tatsédchlich finden sich verbliiffende Parallelen. Sie sind wegen der
wechselseitigen Einfliisse von Welt und Kirche auch weiter nicht iiberraschend. ~ Vgl.
hierzu ,Politische Wissenschaft und Ordenssatzungen®, in: GuL 87 (1964) 471-475.



Zur zeitgemifien Anpassung des Ordensgehorsams 255

Ausdruck, wo es heifit: ,Dafl aber alle zur Beratung hinzugezogen wer-
den, bestimmen wir deshalb, weil der Herr oft einem Jingeren offen-
bart, was das Beste ist“ (III, 3).

Auch die Gewaltenteilung spielt in den Ordensverfassungen eine grofie
Rolle. Wenn sie auch in den einzelnen Regeln verschieden geordnet ist, so
fehlt sie doch nirgends. Es findet sich sowohl eine horizontale wie eine
vertikale Gewaltenteilung. Exekutive, Legislative sind deutlich geschie-
den. Die Rechtsprechung ist teilweise sogar den allgemeinen kirchlichen
Gerichten iibertragen, also erst recht von den beiden anderen Gewalten
getrennt. Die einzelnen hierarchischen Stufen der Exekutive (und natiir-
lich auch der Legislative) haben ebenso ihre genau bestimmten Rechte
und Pflichten, wie die verschiedenen Amter, die nach Sachbereichen auf
den einzelnen Stufen vorgesehen sind. Auch hier handelt es sich primar
um ein Mittel, durch die gezielte Verteilung der Verantwortung auf meh-
rere, dem Heilswillen Gottes, der jedem seine Gabe gibt, dem einen so.
dem anderen so (vgl. 1 Kor 7,7), Raum zu geben.

Selbst bei einem auf den ersten Blick so ,autoritir® und ,zentralistisch®
eingestellten Verfassungsgeber, wie dem hl. Ignatius, pafit darum die
Unterordnung unter die Fithrung des Heiligen Geistes nahtlos zusammen
mit seiner oft ausgesprochenen Meinung vom Recht des Untergebenen, den
Obern Vorhaltungen zu machen, und von der Selbstindigkeit, die den
einzelnen Obern in ihrem Sachbereich einzurdumen ist®.

Vielleicht kann und muf sogar die Verpflichtung zum haufigen Wechsel
des Obern, wie sie in dieser oder jener Form fast tiberall in den neueren
Orden iiblich und vom Kirchenrecht sogar vorgeschrieben ist, in diesemn
Licht gesehen werden. Es kénnte durchaus sein, daff man — wenn auch
nicht bewuft, so doch instinktiv — gespiirt hat, dafl hier zwischen der hier-
archischen Kirchenverfassung und den Orden ein Unterschied besteht, da
in diesen als ,charismatischen® Gemeinschaften ein haufigerer Wechsel
der Obern den ,Geist® besser zum Ausdruck kommen 14fit. Die genauen
Uberlegungen, die der hl. Ignatius, wie auch andere Ordensstifter, in die-
ser Richtung angestellt haben, sind (vielleicht) von der Uberzeugung ge-
tragen gewesen, es sei fiir die Beweglichkeit und standige Einsatzbereit-
schaft eines Ordens besser, als Obere mdglichst viele menschliche Mittler
ins Spiel zu bringen, da sich der Geist Gottes in jedem anders kund tut
und diese Moglichkeit voll ausgeschdpft werden misse®.

2 Vgl. dazu J. Lewis SJ, Le gouvernement spirituel selon Saint Ignace de Loyola. Desclée
de Brouwer 1961, 79 ff.

8 Die Tatsache, dafl Ignatius sich hinsichtlich des Ordensgenerals fiir eine lebenslingliche
Amtsdauer entschieden hat, ist kein Gegenargument. Dafiir zeugt schon, daf hier fiir
Ignatius ein echtes Problem bestand, um das er lange gerungen hat. Und auflerdem war
es vielleicht durchaus verniinftig, auf der Ebene des Gesamtordens eine gréflere Kon-



Heinrich Krauss 256

Gerade die Tatsache eines solchen ,charismatischen Konstitutionalis-
mus”“, wie man das Bestreben der Ordensstifter, in den von ihnen gegriin-
deten Gemeinschaften den Geist Gottes zur vollen und stindigen Wirk-
samkeit gelangen zu lassen, nennen konnte, sollte innerhalb der Orden
zu gréfiter Umsicht beim Reden vom Gehorsam gegeniiber Menschen an-
halten. Es geht nicht an, allzuschnell aus der ,Nachfolge des gehorsamen
Jesus® eine unbedingte Pflicht zum Gehorsam gegentiber einem unbedach-
ten oder gar unsinnigen Befehl eines Menschen ableiten zu wollen. War
nicht Jesus selbst lediglich dem Willen des Vaters unbedingt gehorsam?
Hat er sich nicht gegeniiber menschlichen Autorititen, sogar den legitim-
sten, eher unabhdngig gezeigt? Auch der plétzliche Umschlag von ginz-
licher Unterwerfung in allen Dingen unter die Hand der Menschen zu
ebenso grofler Festigkeit im Widerstand gegen die Befehle selbst einer
rechtmifligen Autoritét, der sich in der Lebensgeschichte gerade mancher
groflen Verfechter des Gehorsams immer wieder findet, ist ein Beweis da-
fir, daf ihr Gehorsam nicht einfach eine Selbstaufgabe war, die sich mit
der wortwortlichen Ausfithrung ergangener Befehle hitte begniigen kon-
nen.

Gehorsam als Kreuzesnachfolge

Dem bisher Gesagten scheinen die unzidhligen Texte zu widersprechen, die
den Obern als den Stellvertreter Gottes, als den Vermittler Seines Willens,
hinstellen und die daraus unter Berufung auf die Kreuzesnachfolge eine
wortwortliche und bereitwillige Ausfithrung auch jener Befehle verlan-
gen (aufler wo es sich um offenbare Siinde handelt), die unverniinftig und
unsachgemaf} erscheinen®. In Wirklichkeit ist auch hier eine Unterschei-
dung notig und moglich, die stets im Auge behalten werden muf}, wenn
man sich nicht in Sackgassen verrennen will: eine Tendenz, jede Gehor-
samstat schon als heilswirksame Kreuzesnachfolge hinzustellen, ohne
ihren Kontext zu beriicksichtigen, ist ebenso unhaltbar wie eine Einstel-

tinujtdt vorzusehen, da hier Entschliisse und Entscheidungen sich langsamer in die tig-
liche Praxis umsetzen lassen. Vorausgesetzt natiirlich, dafl nicht ein gesteigerter Zentra-
lismus die lange Amtsdauer des Generals so beengend macht wie die zu lange Amtsdauer
eines unmittelbaren Obern, mit dem man tdglich in Kontakt steht.

4 Verstirkt wurde dieser Eindruck auflerdem dadurch, dafl in der Literatur des frithen
Moénchtums fast ausschlieflich das Meister-Schiiler-Verhaltnis als Beispiel fiir den rech-
ten Gehorsam herangezogen wurde, wobei oft das Unsinnige und Widersinnige eines
Befehles als besonders geeignetes Mittel erschien, um die véllige Verfiigbarkeit gegen-
iiber dem Willen Gottes einzuiiben. Diese Tendenz, die noch durch die Freude am
spirituellen Paradigma (,der diirre Stab in der Wiiste, der vom Schiiller mit Wasser
begossen wurde®) akzentuiert wurde, hat bis heute zu vielen Mifldeutungen Anlafl ge-
geben.



Zur zeitgemdfien Anpassung des Ordensgehorsams 257

lung, die nur noch die ,verniinftigen“ Befehle auszufithren bereit ist, ohne
die Befolgung unbilliger Befehle in der Nachfolge des kreuztragenden
Herrn tiberhaupt noch als christliche Méglichkeit in Rechnung zu stellen.

Im Ordensgehorsam kommt je nach der Situation eine verschiedene
Motivierung zum Zug, worauf sich jeweils eine andere Losung etwaiger
Konlflikte ergeben wird. Einmal ist in einem Orden der ,funktionale* Ge-
horsam wie in jeder anderen menschlichen Gemeinschaft notig, d. h. der
Gehorsam gegeniiber Befehlen von Vorgesetzten, wie er sich aus der Un-
umganglichkeit einer Ordnung fiir die Verfolgung der Gemeinschaftsziele
nach innen und auflen ergibt. Zum andern gibt es den Aspekt der Nach-
ahmung Jesu, der sich in seiner Passion ,in die Hande der Menschen® ge-
geben hat.

Bei den grofien Ordensstiftern und auch in der aszetischen Literatur trat
nun die im Gehorsam stets gegebene Moglichkeit einer Konfliktsituation
derart in den Vordergrund, dafl der funktionale Aspekt des Gehorsams
nicht selten verdeckt blieb. Dies kam nicht zuletzt daher, dafl der Ordens-
stand im tiefsten immer nur als Weg des Kreuzes gesehen wurde. Man
ging davon aus, dafl sich Christus durch die nidheren Umstdnde seiner
Menschwerdung, die den tddlichen Konflikt fast notwendig mit sich brach-
ten, freiwillig einer Ordnung und Lebensform (Gesetz) unterworfen hatte,
die ihm an sich nicht gemafl waren. Die Ubernahme des Gehorsams aus
freien Stiicken gegeniiber Menschen (Ordensobere), denen man an sich
nicht gehorchen miifite, und innerhalb einer — meist kiinstlich konstruier-
ten — aszetischen Lebensform (Regel), erschien dann als Weg, um sich
bewuRt und zeichenhaftin jenen heilsgeschichtlichen Prozefl einzugliedern,
der mit Kreuzestod und Auferstehung Jesu seine Vollendung gefunden
hatte.

Es mufl jedoch die Frage gestellt werden, ob wirklich das Ordensleben
— und damit die in ihm mafigebliche Gehorsamsform — ausschliefilich von
der Kreuzesnachfolge her gesehen und bestimmt werden darf. Mufl nicht,
besonders wenn ein Orden gleichzeitig durch karitative oder apostolische
Aufgaben gekennzeichnet ist, auch die Verfolgung der Gemeinschaftsziele
auf moglichst sachgemiflem Wege gewihrleistet sein? Der funktionale
Aspekt des Gehorsams verlangt dann ebenfalls seine Beriicksichtigung,
und die Frage nach Sinn und Berechtigung eines Befehls, die beim Aspekt
der Kreuzesnachfolge unbeachtlich bleibt, kann nicht ausgeschlossen wer-
den®.

5 Aber selbst in Ordensgemeinschaften ohne besondere Ziele nach aufien, die ganz der
Zeichenhaftigkeit eines Lebens der evangelischen Rite leben, bleibt ein funktionaler
Aspekt, eben der der Funktionalitit des Zeichens. Auch hier miissen beim Gehorsam
Obere und Untergebene zusammenwirken, damit wirklich ein diristlicher Gehorsam be-



Heinrich Krauss 258

Damit wird ein Konflikt zwischen dem Gehorsam gegen Gott und dem
Gehorsam gegeniiber Menschen moglich. Dem Untergebenen ist eine
Pflicht zur Unterscheidung auferlegt, wann er sich einem Befehl zu unter-
werfen und wann er ihm in erlaubter Weise zu widerstehen habe. Gewil
kann — und soll sogar — eine innere, religiose Bereitschaft, sich auch einem
unsinnigen Befehl zu beugen, als Forderung aufgestellt werden — aber nur
in Analogie zu dem, was Ignatius iiber den dritten Grad der Demut gesagt
hat. Die Erlaubnis zu Vorhaltungen oder gar zum Widerstand ist eben
nxehr als ein blofles Zugestdndnis an die Schwéche der menschlichen Natur.
Sie ist Ausflufl der Tatsache, dafl Oberer und Untergebener zusammen-
wirken miissen, um Gottes Willen zu finden. Die Institutionalisierung die-
ses Zusammenwirkens ergibt dann jenen ,charismatischen Konstitutiona-
lismus®“, der Ausgangspunkt dieser Uberlegungen war.

Wenn man die Rede vom ,Kreuz des Gehorsams® recht verstehen will,
darf man den Gehorsam also nicht als ein ,magisches“ Mittel sehen, das
jederzeit und unabhangig vom gesamten Kontext des Befehls, somit un-
abhingig vom funktionalen Aspekt des Gehorsams, eine legitime Form
der Nachahmung Jesu abgeben konnte. Die Selbstaufgabe des Gehorchen-
den ist in Wirklichkeit nur gerechtfertigt, wenn sie im Rahmen der dufle-
ren Umstinde, sei es in Riicksicht auf das Gemeinwohl, sei es in Riicksicht
auf die Eintibung des Einzelnen, geschieht. Die Bereitschaft, der Drang
nach Selbstaufgabe, um dem gekreuzigten Herrn néher zu sein, darf nie-
mals in selbstgewahlter Willkiir des Befehlenden oder des Gehorchenden
befriedigt werden. Die Erfordernisse des funktionalen Gehorsams miis-
sen ganz und gar erfiillt sein (durch Gegenvorstellungen, ja sogar Unge-
horsam, wenn Gehorsam aus dein Inhalt oder den Umstanden des Befelils
unsittlich ware). Die freudige Ubernahme der Selbstaufgabe, um Jesus
niher zu sein, kommt nur in Frage, wenn der Konilikt nicht anders 16sbar
ist, und keine sittliche Verpflichtung besteht, das eigene Urteil oder das
eigene Leben zu bewahren.

Man kann im letzteren Fall allerdings nur in einer gewissen Analogie
von Gehorsam sprechen: es ist ~ in Nachahmung der Passion — ein ,,Sich-

zeichnet wird, von den Féllen ganz abgesehen, in denen Reformen und Anpassungen der
Lebensweise notwendig werden, weil infolge des Wandels der Zeitumstinde das inten-
dierte Zeugnis von der Welt nicht mehr verstanden werden kann. Ahnliches gilt dibrigens
auch vom ,Fithrungs- oder Erziehungsgehorsam®, d. h. von dem der Einiibung dienenden
Gehorsam der Novizen und der in der Ausbildung stehenden Ordensmitglieder. Er darf
ebenfalls nicht vom funktionalen Aspekt der Verfolgung der Gemeinschaftsziele getrennt
werden, was allerdings nicht ausschlieft, dafl der Neuling, der in eine Ordensgemein-
schaft Aufnahme begehrt, seine eigenen Vorstellungen fiir einige Zeit weitgchend zuriick-
stellen muf, um in den ,Geist* des betreffenden Instituts eingefithrt zu werden. (Aus
dieser letzteren Problemstellung miissen auch die scharfen Formulierungen im beriihmt-
sberiichtigten“ Gehorsamsbrief des hl. Ignatius verstanden werden.)



Zur zeitgemdfSen Anpassung des Ordensgehorsams 259

in-die-Hiande-der-Menschen-Geben®, bei dem es ziemlich gleichgiiltig ist,
wer der Befehlende ist, Oberer oder Henker, legitimer Machthaber oder
Tyrann. Eine solche Situation mag vielleicht vom Untergebenen richtig
getragen werden konnen. Sie ist und bleibt aber einer rechten Autoritat
unwiirdig und darf daher niemals fahrlidssig oder gar mutwillig provo-
ziert werden. Auch im Orden sollte das Kreuz viel eher in der getreuen
Erfillung jener Erfordernisse des funktionalen Gehorsams, wie sie jedes
ernsthaft in der Nachfolge Jesu gelebte Christenleben in Familie, Beruf,
Staat und Kirche mit sich bringt, gesucht werden als in einem sozusagen
freischwebenden Opfer seiner selbst. Eine blofle Ausfithrung unverstand-
lich bleibender Befehle, wo diese an sich verstindlich gemacht werden
konnten, ein blofles Vertrauen, daf es der Obere schon richtig macht, ohne
dafl man sich anstrengt, selbst etwas zum Finden der richtigen Entschei-
dung beizusteuern, kann ebensogut eine Verweigerung der Forderungen
des Gehorsams sein wie ihre Erfiillung. Die Vorstellung, die heilswirk-
same Kraft des Gehorchens kime allein aus der Tatsache des Gehorchens
um jeden Preis, trigt magische Ziige und wird dem Wirken Gottes durch
den Menschen in der Geschichte, so wie die christliche Offenbarung sie
versteht, nicht gerecht.

IL.

Aggiornamento der Institutionen

Die bisherigen Uberlegungen sollten aber nicht nur einem besseren Ver-
stindnis und einer rechten Interpretation der Gehorsamstradition dienen.
Der Frage, ob in ihrem Licht nicht auch manches an den Institutionen zu
verbessern und zu erginzen wire, darf nicht ausgewichen werden. Viel-
leicht kann auch hierfiir der im ersten Teil gewidhlte Ausgangspunkt des
_charismatischen Konstitutionalismus“ der Orden brauchbare Anregungen
geben.

Ein konstitutioneller Nachholbedarf

Ein Charakteristikum der Ordensgrindungen seit dem Mittelalter liegt
darin, daf sie stets durch den Zusammenschlufl von Gleichberechtigten,
durch eine briiderliche Gemeinschaft zustande kamen. Das gilt von den
Dominikanern und Franziskanern ebenso wie von den Jesuiten. Erst im
Lauf der Entwicklung stellte sich dann — vor allem, um der Gemeinschaft
Dauer zu verleihen — die Notwendigkeit heraus, eine Obrigkeit zu bestel-
len. Meist wurde dabei eine Form gewahlt, die deutlich die Ziige der Zeit
trigt, in der sie entstand. So herrscht etwa bei den Dominikanern und



Heinrich Krauss 260

Franziskanern das genossenschaftliche Element mittelalterlicher Auspra-
gung vor, wahrend bei den Jesuiten der beginnende Absolutismus der
Neuzeit in der Form der Kabinettsregierung (der Herrscher entscheidet
allein, aber nach Anhdren seiner Rite) stirker zum Zuge kommt. Aber
selbst in der Gesellschaft Jesu kann von einem eigentlichen Absolutismus
keine Rede sein. Die Mitsprache der Genossen wird vorausgesetzt, es fehlt
ihr nur die institutionelle Sicherung. Zwar ist die Exekutive des Ordens
nach dem sogenannten ,monarchischen® Prinzip organisiert, d. h., die
Entscheidung einer Angelegenheit kommt jeweils nur einer Person, dem
jeweiligen, fiir die betreffende Entscheidung zustindigen Obern zu.
Monarchisch ist jedoch nur die Entscheidungsgewalt als solche, nicht aber
das Zustandekommen der Entscheidung. In den Konstitutionen SJ ist
alles getan, um die , einsamen Entschliisse“ moglichst auszuschlieflen. Eine
Entscheidung soll nur nach und iiber Anhérung der fiir sie mafigeblichen
Leute erfolgen, wobei darauf abgezielt ist, daf auf diese Weise die in dem
konkreten Fall zu beriicksichtigenden Umstédnde in die Uberlegungen ein-
bezogen werden. Die Frage, wer zu konsultieren ist und in welcher Form
dies zu geschehen hat, ist teilweise institutionell festgelegt (z. B. Konsulte
auf verschiedenen Ebenen), teilweise ist sie dem Gewissen und der ,dis-
cretio® des Befehlenden iiberlassen. Die genaue Fixierung von Grund-
rechten oder eines subjektiven Rechts auf Mitsprache fehlt jedoch. Das hat
bis in die Neuzeit hinein wenig gestort, da dhnliches auch im profanen
Bereich galt, wo erst in der Neuzeit dem einzelnen Individuum subjektive
politische Rechte zugestanden wurden.

Die Satzungen der grofien Orden waren darin der Verfassungssituation
sehr dhnlich, die zur Zeit ihres Entstehens im profanen Bereich bestand.
Die alten Satzungen der Stidte und Stinde setzen das Eingebettetsein des
Einzelnen in die Gemeinschaft voraus. Trotz der oft Uiberraschend ,,demo-
kratischen® Ausgestaltung dienten Mitspracherechte in erster Linie dazu,
die Erfiillung der Gemeinschaftsziele vor der Bedrohung durch die Will-
kiir der Autoritit zu schiitzen. Erst die modernen Verfassungen, die aus
dem Kampf des politisch miindig gewordenen Individuums fiir seine Frei-
heit gegeniiber der Autoritidt erwuchsen, brachten mit der Betonung der
Grundrechte, der Gewaltentrennung und der Mitbestimmung den Schutz
des Individuums vor Willkiir der Autoritat mit sich. In Umkehrung --
besser: Erganzung — der friheren Sicht der Dinge wird heute viel mehr
auf den Rechten des ,Volkes” und der ,Burger® insistiert als auf denen
der Obrigkeit.

Die Frage ist naheliegend, ob sich aus dieser verinderten Sicht der
Dinge im profanen Bereich nicht doch Konsequenzen fiir einen Wandel
auch innerhalb der Orden ergeben miifiten. Wére es nicht an der Zeit,



Zur zeitgemdflen Anpassung des Ordensgehorsams 261

auch in den Ordenssatzungen diese profane Verfassungsentwicklung nach-
zuholen? Dies konnte durchaus erfolgen, ohne das Wesentliche im Befehl-
Gehorsams-Verhiltnis, wie es dem einzelnen Orden eigentiimlich ist, zu
verwassern.

Damit wiirde manchen Mifistinden vorgebeugt; ebenso wiirden Mif3-
verstindnisse ausgerdumt, die dem heutigen Menschen eine unbefangene
Haltung gegeniiber dem Ordensgehorsam schwer machen. Es ist ndmlich
nicht einzusehen, warum eine institutionalisierte Beschrankung der Will-
kiir der Obern zwar zum Schutz der Erfillung der Gemeinschaftsziele
moglich sein sollte, aber nicht eine entsprechende Institutionalisierung zum
Schutz des Einzelnen. Institutionalisierung bedeutet ja weder in dem
einen noch in dem anderen Fall notwendig eine ungute Verrechtlichung
der Gehorsamsbeziehungen. Im Idealfall treten die rechtlichen Schran-
ken tberhaupt nie in Erscheinung. Sie sind nur die duflerste sachliche
Grenze der Macht der Autoritit, sei es im Fall des Versagens des Obern,
sei es in dem der Untergebenen.

Mitsprache

Als erstes stellt sich hierbei die Frage einer stirkeren Demokratisierung
der Orden durch die rechtliche Ausgestaltung des Mitspracherechts fiir alle
in einer Weise, die jene Prozeduren, die sich anfanghaft in allen Orden
bereits vorfinden, der Umwelt und Mentalitat der heutigen Zeit entspre-
chend weiterentwidkelt. Auch schon friher war ja — wie im ersten Teil
gezeigt wurde — keineswegs unterstellt worden, dafl der Geist Gottes
lediglich in den Obern wirkt. Es geht also nur darum, die demokratischen
Elemente, die in den jeweiligen Satzungen der Orden bereits enthalten
sind, wirksamer zu machen.

Dies bringt nicht notwendig die Akzeptierung jener demokratischen
Ideologie mit sich, nach der die Autoritdt ihre Macht und Berechtigung
nur durch das Mandat von seiten der Gemeinschaftsglieder findet. Es wire
aber eine heilsame Korrektur jener Verherrlichung der Autoritit, die seit
der Zeit nach dem Tridentinum als Abwehrhaltung zunichst gegeniber
der Reformation und dann gegeniuber der Aufklarung und den Ideen der
franzésischen Revolution in der Kirche und in den Orden Eingang fand.
Hat nicht das absolutistisch-barocke Staatsdenken auch der Lehre vom
religiosen Gehorsam seinen unverkennbaren Stempel aufgedrickt? All
die genossenschaftlich-demokratischen Flemente, die in den mittelalter-
lichen Ordensgriindungen (Dominikaner, Franziskaner) sehr stark hervor-
traten, die aber selbst noch im 16. Jahrhundert (z. B. bei den Jesuiten)
keineswegs fehlten, wurden in der Spiritualitidt der folgenden Jahrhun-



Heinrich Krauss 262

derte immer mehr verdeckt und verschwiegen. Der Wandel in Richtung
auf ein einseitig autoritires Gehorsamsideal, der sich daraus ergab, ent-
spricht weder der genuinen Intention der groflen Ordensstifter, noch ist
er aus einer zeitlosen Notwendigkeit christlichen Gehorsamsdenkens ab-
zuleiten.

Demokratie ist im Grund nichts anderes als , institutionalisierter Dialog“.
Die Orden haben darum eine solche Demokratie nicht zu fiirchten. Denn
es soll nicht der Wille der die Gemeinschaft bildenden Individuen an die
Stelle der Autoritat gesetzt werden. Es geht lediglich um eine stirkere
Institutionalisierung der Rechte und Pflichten, die auch schon bisher im
Geist der Regeln von guten Obern den Untergebenen zugestanden wur-
den. Diese Forderung kommt nicht aus einem Mifitrauen heraus, sondern
aus der Erfahrung, dafl durch Ungeschicklichkeit, Unbedachtsamkeit oder
sonstiges menschliches Versagen der Autoritit das nicht praktiziert wird,
was eigentlich auch schon bisher hitte selbstverstandlich sein sollen.

Grundrechte

Auch manche Eingriffe in die Rechte der Person, die vielleicht fritheren
Zeiten selbstverstindlich erschienen, heute jedoch in einem ganz anderen
Licht gesehen werden, sollten neu tberdacht werden. Es darf nicht iber-
sehen werden, dafl die konkrete Auspragung des Gehorsams wegen seiner
Zeichenhaftigkeit gerade auch in diesem Punkte nicht am Wandel der
Zeitumstdnde vorbeigehen kann. Manches, was frither im Inhalt der Regel
oder in der Form der Regierung Zeichen der Ganzhingabe an Gott sein
mochte, kann heute ein berechtigter Grund dafiir sein, Anstof} zu nehmen.
Man sollte sich in solchen Féllen stets fragen, ob die Hingabe an Christus
und die Nachfolge unter dem Kreuz wirklich diese oder jene konkrete Er-
niedrigung der Person unter die Herrschaft von Menschen fordert und
rechtfertigt.

So wird die Praxis der Beurteilung eines Ordensmitgliedes auf Grund
geheim eingeholter Informationen, von denen der Betreffende jahrelang
oder gar niemals etwas hort, so dafl er auch nicht dazu Stellung nehmen
kann, heute mit Recht als ungeharig betrachtet. Ob es hier nicht Wege gibt,
das berechtigte Anliegen, sich iiber den Untergebenen ein objektives Bild
zu machen, mit einer Verpflichtung zu verbinden, den Betroffenen recht-
zeitig zu horen und seine Stellungnahme ebenfalls aktenkundig zu machen?
Das wiirde in keiner Weise die Bereitschaft aufheben, sich vom anderen
beurteilen zu lassen, sondern dieser Bereitschaft vielleicht sogar zu einern
neuen Leben verhelfen.

So ist etwa auch die Briefzensur der Obern durch den Wandel der Ver-
haltnisse odios geworden und kann nur mit an den Haaren herbeigehol-



Zur zeitgemdffen Anpassung des Ordensgehorsams 263

ten Argumenten gerechtfertig werden. Wahrend in fritheren Jahrhunder-
ten das Briefgeheimnis im Bewufitsein der Menschen kein unter allen Um-
stinden zu schiitzender Wert war, wird heute allgemein der Briefverkehr
zur Intimsphére gerechnet, in die einzudringen als Taktlosigkeit, wenn
nicht sogar als Schamlosigkeit angesehen wird.

Ahnliches muf} von der Art und Weise gelten, in der iiber das Schicksal
des Einzelnen verfiigt wird. Es lassen sich auch hier Prozeduren des Schut-
zes seiner wesentlichen Rechte einbauen, die ihm zumindest ein Gehort-
werden und Ernstgenommenwerden sichern. Damit braucht die Forde-
rung auf Disponibilitit, die das Geliibde des Gehorsams je nach der Regel
in verschiedener Ausprigung enthalt, nicht preisgegeben zu werden.
Sicherzustellen ware nur, daf} iiberall in den Orden eine mit dem Wesen
des christlichen Liebesgehorsams vereinbare Befehlgebung auch tatsidch-
lich praktiziert wird, und der Untergebene schon von der Institution her
diese trostliche Gewilheit haben kann. Im Grund wiirde auch hier nur
institutionell abgesichert, was gute Obere von eh und je schon getan haben.

Sachverstand

Noch einen letzten Problemkreis gilt es hier zu erwahnen, der fiir die Ge-
horsamshaltung des modernen Menschen bedeutsam ist. Er ergibt sich aus
der Tatsache, dafl der Kompliziertheit des Lebens heute mit viel kom-
plexeren Methoden zu Leibe gegangen wird, als dies in fritheren Zeiten
moglich war. Sehr oft ist es fiir einen Obern unméglich, die Sachverhalte
zu tberblicken, in die er mit oft fiir den Einzelnen und die Gemeinschaft
folgenschweren Anordnungen eingreifen soll. Fiir den Gehorsam des sach-
verstdndigen Untergebenen kdénnen sich daraus ernste Gewissenskonflikte
ergeben.

Neben den iiberholten Ausprigungen des Gehorsams beziiglich der
Materie der Unterordnung stofit sich der heutige Mensch darum an den
iiberholten Prozeduren, mit denen in den Orden oft Entscheidungen erar-
beitet werden. Zwar weif} er — vielleicht mehr als frithere Generationen —,
wie schwierig es ist, stets das Richtige zu treffen. Er nimmt aber mit Recht
Anstof}, sobald er den Eindruck hat, daf} nicht alles getan wurde, um unter
den gegebenen Umstdnden zur richtigen Entscheidung zu kommen. Denn
er kennt das im Vergleich zu frither viel reichere Instrumentarium, welches
im profanen Bereich der Regierung oder Verwaltung zur Beurteilung
einer Lage, zur Beschlufifassung und Ausfithrung zur Verfiigung steht
und nimmt daran unwillkiirlich seinen Mafistab auch im Bereich der
Kirche und des Ordens. Das ergibt eine veridnderte psychologische Hal-
tung, der Rechnung getragen werden mufl. Eine Miflachtung der Moglich-
keiten, die sich durch Einberufung von Sachverstindigengremien, Ein-



Heinrich Krauss 264

holung von Gutachten, Durchfiihrung soziologischer Untersuchungen und
dergleichen mehr fiir die rechte Entscheidungsfindung ergeben, wird als
» Willkiir* angesehen.

* Kk Kk Kk ok

Der Zwedk der hier angestellten Uberlegungen wiirde verkannt, wenn
beim Leser der Eindruck entstiinde, als ob in der heutigen Zeit ein Weni-
ger an echtem Gehorsam am Platz sei. Stets ist die vollkommenste Uber-
einstimmung des Willens der Menschen mit dem Willen Gottes anzustre-
ben. Die Konkretisierung der menschlichen Mittel, um zu einer Uberein-
stimmung mit Gottes Willen zu kommen, wird jedoch zu jeder Zeit eine
andere sein und sich sehr stark von den Methoden, die die profane Welt
in diesem Punkte entwickelt, beeinflussen lassen miissen. Die Forderung
auf absoluten Gehorsam unter den Willen Gottes, der sich auch weiterhin
durch die Vermittlung von Menschen dufiern wird, bleibt bestehen. Ledig-
lich die Frage, wie der Wille Gottes am besten gefunden wird, ist im Licht
der soziologischen, psychologischen, politologischen Erkenntnisse unserer
Zeit neu zu iiberdenken.

Es geniigt heute nicht mehr, voll Stolz auf die groflen gesetzgeberischen
Leistungen der Ordensstifter hinzuweisen. Es wire abwegig, mit dem
Hinweis, daf} die alten Regeln und Konstitutionen der Orden einmal
epochemachende Neuheiten auf dem Gebiet des Verfassungswesens dar-
stellten, jede Anderung und Anpassung abzulehnen. Man kénnte dann
ja mit gleichem Recht etwa die alten Methoden auf dem Feld des Biblio-
theks- und Archivwesens beibehalten wollen, blof}, weil in fritheren Jahr-
hunderten die Klosterbibliotheken Zentren der Gelehrsamkeit und Samm-
lungen des Wissens ihrer Zeit gewesen waren. Grofie Leistungen der Ver-
gangenheit sind keine Garantie fiir die Wirksamkeit in der Zukunft.
Methoden und Prozeduren, die zu irgendeiner Zeit vielleicht an der Spitze
des Fortschritts lagen, kénnen moglicherweise in einer spiteren Epoche
eher ein Hemmnis darstellen. Es kann sein, dafl manche der einst wirk-
samen Einrichtungen und Haltungen in ihrer institutionellen Auspriagung
einer Korrektur bedirftig sind, selbst wenn sie in ihrem wesentlichen
Grundansatz die Jahrhunderte zu iberdauern vermégen. Ein ,Aggiorna-
mento® braucht und darf darum keine Verleugnung der Vergangenheit
sein. Es kann und mufl aber in grofler Offenheit die Erkenntnisse und
Erfahrungen der voranschreitenden Zeit in die iiberkommene Tradition
hineinnehmen.





