Amt und aszetische Formung des Lektors
in der Liturgie”
Norbert Mulde SJ, Miinchen

Die Besinnung auf das Lektoramt in der Kirche steht im Zeichen jenes
kirchlichen Aufbruchs in die Zukunft, der mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil begonnen hat. Wie jeder Aufbruch ist er ein Wagnis; denn er stellt
vieles Uberkommene, das bisher als selbstverstindlich und unerschiitter-
lich galt, in Frage, ohne fiir die Zukunft oft mehr bereitzuhalten als die
Hoffnung, daf an die Stelle des Alten, das seine Funktion nicht mehr zu
erfiillen vermag, etwas Neues treten wird, das den neuen Bediirfnissen
entspricht.

In der Ubergangszeit, in der wir uns befinden, mag es kein geringer
Trost sein zu wissen, daf} bel unserem mutigen Schreiten in die Zukunft
das Altgewohnte und Liebgewordene keineswegs wertlos geworden ist.
Denn die Straflen in die Zukunft werden mit den Steinen der Gegenwart
gebaut, und in der echten geistigen Auseinandersetzung mit dem iiber-
kommenen Erbe, die im Lichte der Anforderungen unserer Zeit geschicht,
bauen wir mit an der Welt von morgen. Zudem: nur wer Ehrfurcht hat vor
der Leistung der Viter, wird zum brauchbaren Element im Gesamtbau der
Menschheit, und auch der Kirche. Ihr aggiornamento miifite mif}lingen,
wiirde man den Reichtum der Vergangenheit in seinem Wert verkennen
und die Losung der uns bedringenden Fragen einseitig nur in der Zukunft
suchen.

Darum sind also in jeder echten Neubesinnung Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft anwesend. In der Treue zum Uberkommenen, in der
Offenheit fiir das Kommende soll die Antwort auf die Fragen und Bediirf-
nisse der augenblicklichen Stunde gesucht werden. Und wir tun das als
Christen, d.h. in dem gliubigen Wissen und dem wissend gewordenen
Glauben, dafl im Grunde die eine Zeit nicht gottloser ist als die andere,
weil in jeder Stunde der Geschichte Gott gleich gegenwartig und gleich
wirksam ist und nur da seine Grenze findet, wo sich ihm das Herz des
Menschen verweigert. Darum ist auch grundsitzlich weder das Neue bes-
ser als das Alte, noch das Alte besser als das Neue. Beides findet seinen
letzten WertmaRstab allein an der je grofieren Hochherzigkeit des Men-
schen gegeniiber seinem Gott.

* Der Beitrag ist die leicht iiberarbeitete Fassung eines Vortrags, den der Vf. auf der
Jahrestagung der CIM (Commissio Internationalis Ministrantium) in Stuttgart-Hohen-
heim gehalten hat.



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 273

Auf diesem Hintergrund soll nun zum Amt und zur aszetischen For-
mung des Lektors einiges gesagt werden. Das Wort von der ,aszetischen®
Formung bringt den modernen Menschen in einige Verlegenheit; denn fiir
ihn verbinden sich damit eine Reihe von Vorstellungen und Assoziationen,
die ihm den Zugang zur gemeinten Sache einigermaflen verbauen. Ver-
mutlich wird aber ,aszetisch® in unserem Zusammenhang aus rein prak-
tischen Griinden verwendet, um ndmlich eine bessere Art von Formung,
deren Inhalt gar nicht so leicht zu bestimmen ist, von der theologischen
Unterweisung und technischen Ausbildung abheben zu konnen.

Aber vielleicht hat es dariiber hinaus doch noch einen guten Sinn, dieses
Wort zu gebrauchen. Das Wort ,aszetisch“ weist zuriick in die christliche
Tradition. Von seinem griechischen Ursprung her hat es etwas mit Ubung,
mit Einibung zu tun. , Aszese“ meint zunichst die korperliche Ertiichti-
gung durch methodische Schulung, betrifft dann aber auch die Schulung
des Geistes und des Willens: Beherrschung der Gedanken und Triebe.
Diese Beherrschung ist aber nicht Selbstzweck, sondern soll der inneren
Befreiung des Menschen dienen und hat als religioses Ziel die Einung mit
Gott oder dem Gottlichen in mystischer Schau. Weil aber diese Selbst-
beherrschung dem Menschen erfahrungsgemafl einen harten Kampf ab-
verlangt, der ohne Verzicht und Entsagung nicht gewonnen werden kann,
verbindet sich mit ,, Aszese“ die Vorstellung der Strenge und Enthaltsam-
keit, vor allem gegeniiber den angenehmen Dingen des Lebens. Dieses
Element gehort sicher auch zum christlichen Verstdndnis von Aszese, sollte
aber nicht verabsolutiert werden. Denn eine so einseitig verstandene
Aszese ist eigentlich noch gar nicht christlich und wurde von den heiligen
Aszeten der Kirche, einem hl. Antonius oder hl. Pachomius, auch gar nicht
praktiziert. Denn im christlichen Sinn meint Aszese das beharrliche und
geordnete Bemiihen um die Erlangung der christlichen Vollkommenheit.
Anders ausgedriickt ist sie jene Einiibung in das Leben, den Tod und die
Auferstehung, Jesus Christus nach, die der Christ mit der Taufe bewufit
{ibernommen hat oder doch in den Jahren eines gereiften Glaubens bewufit
und aktiv iibernimmt, um sich von der Gnade und Kraft der Erlasung und
Auferstehung, die sich in Christus so méchtig erwiesen hat (vgl. Phil 3,10),
mehr und mehr durchdringen und umgestalten zu lassen. Gewif} kennt
diese Aszese auch ihre Strenge und ibren Verzicht, weil sie angesichts von
Siinde und Todesverfallenheit gelebt werden muff und in der Nachfolge
einer Liebe steht, die sich gerade auch am Kreuz als erlosende Kraft er-
wiesen hat; aber sie kennt auch ihre Freude; denn sie ist Einiibung von
Erlésung und Auferstehung!.

1 Vgl. F. Wulf, Aszese in: HB theol. Grundbegriffe, Miinchen 1962, I, 111 ff.



Norbert Mulde 274

Indem diese Einiibung das ganze Leben des Christen begleitet, ist sie
nichts anderes als das Christliche selbst: Christentum ist Ubung und Ein-
ibung, also weniger eine Doktrin als vielmehr eine Praxis. Darum ist
»aszetische Formung® vor allem ein Einweisen in die rechte Praxis. Was
nun vom christlichen Leben im allgemeinen gilt, diirfte vom Lektor und
seinem Leben als Lektor im besonderen gelten. Aufgrund seines Amtes
bedarf er einer gewissen Einiibung in die Praxis, nicht allein im techni-
schen, sondern eben auch im ,aszetischen, d. h. gesamtmenschlich-christ-
lichen Sinn dieses Wortes. Ehe aber von den Elementen dieser aszetischen
Formung die Rede sein kann, ist es notig, Stellung und Funktion des Lek-
tors theologisch niher zu bestimmen. Auf diese Weise ergeben sich die
zwei Teile unserer Darlegungen.

I. Stellung und Funktion des Lektors

1. Ursprung des Lektorats und seine Entwicklung 2um Weihegrad

Das Amt des Lektors ist in der Kirche nicht neu. Bereits im zweiten christ-
lichen Jahrhundert wird es in den Schriften des Apologeten und Philo-
sophen Justinus erwdhnt?. Tatsdchlich liegt sein Ursprung noch weiter zu-
riick und stellt die Ubernahme einer Praxis dar, die bereits im Gottes-
dienst der Synagoge geiibt wurde. Gemeindemitglieder, die des Lesens
kundig waren, erméglichten auf diese Weise der versammelten Gemeinde,
das in den heiligen Blichern niedergeschriebene und iberlieferte Wort
Gottes zu vernehmen. Spuren dieser Ubung finden sich auch im Neuen
Testament. Vom ersten Auftreten Jesu in seiner Vaterstadt Nazareth be-
richtet das Lukasevangelium: ,Nach seiner Gewohnheit ging er am Sab-
bat in die Synagoge und erhob sich, um vorzulesen® (Lk 4, 16). Dieses Amt
war ndamlich in keiner Weise Privileg eines bestimmten Standes, etwa der
anwesenden Priester oder Schriftgelehrten. Jeder erwachsene jiidische
Mann, der des Lesens kundig war, war berechtigt, im Gottesdienst aus der
Schrift vorzulesen®. Wie es scheint, waren selbst Knaben (vor Vollendung
des 13. Lebensjahres), ja moglicherweise auch Frauen, davon nicht aus-
geschlossen.

In der Urkirche entwickelte sich daraus allm&hlich ein gesonderter, stan-
diger Dienst, der aber zunéchst noch Lajenamt blieb. Im dritten Jahrhundert
setzte dann seine Entwicklung zum Weihegrad des Klerikers ein. In den

% Justinus, 1. Apologie, Kap. 67 (vgl. J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia, Wien 31952,
S.29¢%).

# Vgl. K. H. Rengstorf, Evangelium nach Lukas (Das Neue Testament Deutsch), 1958, 67;
H. L. Strack — P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch
IV: Exkurs: Der altjiidische Synagogengottesdienst, Miinchen 1956, 156 f.



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 275

ostlichen Kirchen wurde das Lektorat zum einzigen niedrigen Weihegrad,
im Westen zu dessen zweiter Stufe. Seit dem 4. Jahrhundert werden be-
reits sechsjihrige Knaben dazu ausgebildet. Etwa um die gleiche Zeit
beginnt man, diese jungen Lektoren in eigenen Gemeinschaften zusam-
menzufassen, so vor allem in Italien, Gallien, Spanien und Afrika. In der
vandalischen Verfolgung sterben Lektorenknaben als Martyrer. Papst
Siricius, der Nachfolger von Papst Damasus 1. und bekannt durch seine
zahlreichen kirchenrechtlichen Verordnungen, bestimmte: ,Wer sich dem
kirchlichen Dienst von Kindheit an weiht, muf§ ... unter die Lektoren
aufgenommen werden®. Das Lektorenamt wird so zu einer klerikalen
Funktion. Seit dem 6. Jahrhundert ist es unerlafliche Vorstufe zum Prie-
stertum, bis es schlieBlich seit dem 10. Jahrhundert zur reinen Durchgangs-
stufe ohne bedeutende Funktion degradiert wird, indem der Lektor im
Hochamt die Lesungen an den Diakon und den Subdiakon abtreten muf}t.

2. Erneuerung des Lektorats durch das Vatikanum 11

So blieb es im wesentlichen bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil. Mit
der Konstitution iiber die Heilige Liturgie hat auch fiir das Lektorenamt eine
neue Entwicklung begonnen. Bereits in den Jahrzehnten der Liturgischen
Bewegung hatte es eine gewisse Aufwertung erfahren, insofern z. B. in
der Deutschen Gemeinschaftsmesse oder in der Feier der Osternacht dem
Ministranten oder einem erwachsenen Laien die Aufgabe zufiel, die Le-
sungen in der Muttersprache vorzutragen. Die Liturgiekonstitution er-
wihnt das Amt des Lektors ausdriicklich und weist darauf hin, daf} dieser
einen ,wahrhaft liturgischen Dienst“ vollzieht (Nr. 29). Seitdem die Mut-
tersprache zur liturgischen Sprache geworden ist, ist der Lektor nicht mehr
nur gleichsam der Dolmetsch des vom Priester lateinisch gelesenen Textes
der Heiligen Schrift; indem er wihrend des Wortgottesdienstes aus den
Schriften des Alten Testaments oder aus den Apostelbriefen vorliest, er-
fiillt er eine eigenstindige und als solche ausdriicklich vorgesehene Funk-
tion im Gottesdienst.

In diesem Zusammenhang muf} hervorgehoben werden, dafl es sich nach
dem Verstindnis des Konzilsdokuments beim Inhaber dieses Amtes nicht
um einen geweihten Kleriker, einen Lektor im Sinn des zweiten Weihe-
grads handelt, sondern um einen Laien! Damit scheint an einen Brauch
der Urkirche angekniipft zu werden. Tatsdchlich hat aber die Erneuerung
des Lektorenamtes als Laienfunktion keineswegs restaurativen Charakter;
sie entspricht vielmehr einem vertieften Verstindnis der Wirklichkeit der

¢ Vgl. zum Ganzen: Th. Schnitzler in: LThK VI, Freiburg 1961, 936 f.; J. A. Jungmann,
Missarum Sollemnia I, Wien 31952, 524 ff.



Norbert Mulde 276

Kirche und ihrer Liturgie, wie es in verschiedenen Texten des Konzils zum
Ausdruck kommt. Noch ehe die Kirchenkonstitution »~Lumen Gentium® in
ihrem zweiten Kapitel iiber das Volk Gottes den zentralen Gedanken der
Kirche als von Gott berufener und gestifteter Heilsgemeinde herausgear-
beitet hatte, hatte die Liturgiekonstituion die gleiche dogmatische Konzep-
tion bereits fiir die Praxis ausgewertet. Denn in Nr. 14 dieser Konstitu-
tion heifdt es: ,Die Mutter Kirche wiinscht sehr, alle Glaubigen méchten zu
der vollen, bewufiten und titigen Teilnahme an den liturgischen Feiern
gefithrt werden, wie sie das Wesen der Liturgie selbst verlangt und zu der
das christliche Volk, das auserwahlte Geschlecht, das konigliche Priester-
tum, der heilige Stamm, das Eigentumsvolk kraft der Taufe berechtigt und
verpflichtet ist“.

Das Konzil spricht demnach den dringenden Wunsch nach der aktiven
Teilnahme des Laien an der Liturgiefeier aus. Das geschieht aber nicht aus
padagogischen oder etwa organisatorischen Griinden, auch nicht primar
um des Heiles des einzelnen Glaubigen willen, sondern weil diese Teil-
nahme des Volkes fur die Liturgie selbst wesentlich ist; denn Liturgie ist
Feier der christlichen Gemeinschaft. Tragendes Subjekt der Liturgie ist
also nicht allein der Klerus, sondern die Kirche, das heifit , die Gesamtheit
der Glaubigen als priesterliches Gottesvolk“s,

Dieser Gedanke wird noch durch den Hinweis unterstrichen, dafl der
Glédubige zu diesem aktiven Mitwirken an der liturgischen Feier nicht nur
berechtigt, sondern auch verpflichtet ist, und zwar ,kraft der Taufe®. Die
Taufe aber ist jenes Sakrament, durch das die Kirche im Auftrag Jesu und
in der Kraft des Heiligen Geistes dem Menschen das Heil Gottes grund-
legend zuspricht und ihm damit die Gliedschaft im Gottesvolk zuerkennt.
Durch die Taufe heiligt Gott den Menschen, macht ihn zu seinem ,Knecht®
(im biblischen Sinn dieses Wortes) und befihigt ihn in derart fundamen-
taler Weise zum sakralen Dienst und zur aktiven Teilnahme an der Litur-
gie, dafl auch die Weihe zum Amtspriestertum noch einmal auf diesem
Fundament aufruht. Jeder Getaufte ist berufen, vor Gottes Angesicht zu
treten, im unnahbaren Bezirk der gottlichen Heiligkeit zu weilen, unmit-
telbar Gottes Anruf zu empfangen und mit Gott zu sprechen, fiir sich
selbst und heilsvermittelnd fur andere, fiir alle Menschen, im Namen
Christi vor dem Vater zu erscheinen: jeder Christ ist ein priesterlicher
Mensch; das gesamte Volk Gottes aber ist ein konigliches Geschlecht von
Priestern (vgl. 1 Petr 2,9), das seinen priesterlichen Dienst vornehmlich in
der liturgischen Ieier ausiibt. Damit ist eigentlich zugleich gesagt, daf§
auch dem Laien eine echte liturgische Funktion zukommt. Er ist nicht Zu-

$ Vgl. J. A. Jungmann, LThK, Das 2. Vatikanische Konzil 1, Freiburg 1966, 28.



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 277

schauer bei einem heiligen Schauspiel, sondern Akteur, berufen, zusam-
men mit dem priesterlichen Vorsteher der Gemeinde Liturgie zu feiern.
Diese Betonung des aktiven Laienanteils am liturgischen Vollzug bedeutet
keineswegs eine Schmilerung der genuinen Rolle des Amtspriestertums,
dessen Vor-Rangstellung u. a. in der Vollmacht des Priesters, bei der
Eucharistiefeier zu présidieren und die heiligen Gaben zu konsekrieren,
zum Ausdruck kommt, wie ja auch durch die Betonung des priesterlichen
Charakters der Tauf-,Weihe“ der spezifische Unterschied zum Ordo-
Sakrament nicht geleugnet wird. Aber die Neubesinnung auf die Rolle
des Laien im Gottesdienst erfordert auch ein Neubedenken der priester-
lichen Funktion; denn die liturgischen Funktionen von Priester und Laie
sind in gewisser Weise korrelativ. Man kann die Stellung des einen nicht
hervorheben, ohne zu gleicher Zeit die des andern neu zu bestimmen. Das
wird in der Praxis bedeuten, dafl dem Klerus an liturgischer Aktivitit ent-
zogen werden wird, was nun der aktiven Teilnahme des Laien zugeteilt
wird; denn in dieser geschichtlichen Stunde geht es um eine Reform: aus
einer Liturgie, die im Lauf der Jahrhunderte schrittweise zu einer Domine
des Klerus geworden war, mufl eine Angelegenheit des gesamten christ-
lichen Volkes werden. Dieses Ziel 148t sich nicht von heute auf morgen
erreichen. Vielmehr verlangt es das beharrliche und geduldige Bemiihen
aller, Priester wie Laien. Vor allem aber fordert es ein Umdenken gemif}
Artikel 28 der Liturgiekonstitution, der zusammen mit Artikel 29 in Zu-
kunft alle liturgische Anpassung inspirieren mufl. Artikel 28 sagt: ,Bei
den liturgischen Feiern soll jeder, sei er Liturge oder Glaubiger, in der
Ausiibung seiner Aufgabe nur das und all das tun, was ihm aus der
Natur der Sache und gemifl den liturgischen Regeln zukommt“. Nach
J- A. Jungmann wendet sich dieser Text ,gegen jene Einebnung der litur-
gischen Gemeinschaftsformen, derzufolge seit dem Mittelalter u. a. alle
Teilfunktionen der einzelnen Amtstriger sogar im Hochamt vom zelebrie-
renden Priester vollzogen oder mitvollzogen werden mufiten, als ob sie
erst dadurch ihre Giltigkeit erhielten“®. Diese Entwicklung war fiir das
liturgische Leben der Kirche fatal und ist gerade auch aus pastoralen
Griinden sehr zu bedauern. Gliicklicherweise hatte die ricklaufige Bewe-
gung bereits Jahre vor dem Konzil mit der Reform der Osterliturgie be-
gonnen. Durch den Konzilstext wird nun ,das gemeinschaftliche Verhal-
ten zum allgemeinen Grundsatz erhoben. Indem Priester, Leser, Singer,
Mefidiener, Volk zusammenwirken und jeder in seiner Weise zur Ver-
herrlichung Gottes beitrdgt, entsteht wahrhaft der Gottesdienst der
Kirche“".

¢ J. A. Jungmann, aa0 36.
7 Ebd. 36 (Hervorhebung von mir).



Norbert Mulde 278

Das Gesagte wird durch Artikel 29 noch unterstrichen, wenn es heifit:
,Auch Ministranten, Lektoren, Kommentatoren und die Mitglieder der
Kirchenchére vollziehen einen wahrhaft liturgischen Dienst (vero mini-
sterio funguntur). Nicht nur Priester, Diakon und Subdiakon, sondern
auch die genannten Amtstriger iiben eine echte liturgische Funktion aus.
Im Unterschied zu der allgemeinen liturgischen Funktion des Volkes Got-
tes, von der oben die Rede war, handelt es sich hier um besondere Einzel-
funktionen, die der allgemeinen Funktion eine bestimmte konkrete Ge-
stalt verleihen; denn auch in den genannten Diensten ist das Volk tatig.

Aber in diesen Konkretisierungen erschopft sich der aktive Anteil des
Volkes nicht. Die Einzelfunktionen stehen nidmlich im Dienst der liturgi-
schen Gemeinde, damit auch sie zu einem aktiven Element des Gottes-
dienstes werde. Es wire wider den Geist der Liturgiekonstitution, wollte
man zum Beispiel im Kirchenchor nur eine Reprasentation des Volkes
sehen, die diesem die Aufgabe des Gotteslobes abndahme. Tatsachlich be-
steht aber doch die Funktion des Chores darin, dem Volk die aktive Teil-
nahme am Gotteslob gerade zu ermdglichen. Denn das Ziel allen liturgi-
schen Tuns ist ja doch das gemeinschaftliche Verhalten, von dem Jung-
mann an der oben zitierten Stelle spricht. Christlicher Gottesdienst tritt
erst dort recht eigentlich in die Erscheinung, wo keiner unbeteiligt abseits
steht, sondern wo alle Anwesenden harmonisch zusammenwirken. Jeder
hat seinen Teil zum Gelingen des Ganzen beizutragen. Nicht Monotonie,
sondern Symphonie, Einheit in der Vielfalt, ja geradezu aus der Vielfalt
der verschiedenen Funktionen: von Priester und Laie; Zusammenklang
der Fille der Amter und Dienste, Zusammenwirken aller versammelten
Gliubigen zum Lobe Gottes und zum Wohl der Brider. Wie notwendig
solches Zusammenwirken ist — und wie schwer zugleich —, erfahren wir
gerade heute in unserer differenzierten Welt, wo viele Probleme nur
durch Zusammenarbeit gelast werden konnen. Aber um so stirker emp-
finden wir auch die Not des Unvermégens. Wenn sich also Glaubige zur
Liturgiefeier zusammenfinden, werden sie gerade auch diese Not des Zu-
sammenwirkens mitbringen, und immer wieder miissen sich Priester und
Laie gegenseitig ermahnen und ermuntern, in sich diese Bereitschaft zum
gemeinsamen Wirken zu wecken, weil ohne sie echter kirchlicher Gottes-
dienst nicht méglich ist.

Es war notwendig, von der liturgischen Funktion des Volkes und des
Laien iiberhaupt zu reden, um die Funktion des Lektors richtig zu ver-
stehen. Denn der Lektor ist Laie und soll Laie bleiben. Darum ist seine
Funktion eine besondere Weise der vollen, bewufiten und tatigen Teil-
nahme des Gldubigen an der liturgischen Feier. Darum befahigt zuom
Lektoramt, theologisch gesehen, allein schon die Taufe. Damit soll aller-



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 279

dings die Frage, ob fiir dieses Amt nicht sinnvollerweise der Empfang des
Firmsakramentes vorauszusetzen wire, keineswegs negativ entschieden
werden. Tatsichlich legt die Theologie der Firmung, die Thomas von Aquin
entwickelt hat® und die bis in die Gegenwart vorherrschend geblieben ist,
so etwas nahe. Danach ist nimlich die Firmung das Sakrament des uber-
natiirlichen Vollalters, durch das der Christ, iber die Aufgabe der Selbst-
heiligung hinaus, zum Bekenntnis des Glaubens in der Uffentlichkeit be-
fahigt wird®. Mag damit zunichst das Bekenntnis in der unglidubigen
Offentlichkeit gemeint sein, so ist doch auch das Bekenntnis des Glaubens
vor der versammelten Gemeinde der Gliubigen nicht ausgeschlossen. Da
aber jeder, der in der Gemeindeversammlung ein besonderes Amt ausiibt,
wenn er nimlich im Angesicht des Volkes Gottes und in dessen Namen
seinen Dienst vollzieht, gleichsam zum Bekenntnis seines Glaubens in
Wort und Tat aufgerufen ist, wire es durchaus sinnvoll, das Lektorat dem
gefirmten Christen vorzubehalten. Dadurch wiirde sowohl die Wiirde des
Firmsakraments wie auch des Lektoramtes unterstrichen. Wenn auch der
Lektor keiner eigenen Weihe bedarf'®, so kann er doch sein Amt nicht
nach eigenem Gutdiinken ausiiben. Zur Ausibung im Gottesdienst muf} er
vielmehr vom priesterlichen Zelebranten bestellt werden, ohne dafl es sich
dabei jedoch um eine Delegation im juridischen Sinn handeln wiirde'.
Durch diese Berufung wird der Lektor gleichsam aus der Mitte der ver-
sammelten Glidubigen herausgerufen’?, um im Altarraum (oder in einem
fiir den Wortgottesdienst eigens vorgesehenen Raum) der Gemeinde zu-
gewendet aus der Heiligen Schrift vorzulesen.

8. Theologische Uberlegungen zur Funktion des Lektors

Nachdem iiber das Laientum des Lektors einiges gesagt worden ist, soll
nun noch iiber seine Funktion, nimlich tiber das Vorlesen aus der Heiligen
Schrift, gesprochen werden.

Mit dem Judentum und dem Islam gehort das Christentum zu den ge-
schichtlichen Religionen. Das heifit, es leitet seinen Ursprung nicht aus

8 S. th. I1II, 72.

9 Vgl. A. Adam, Firmung in: HB theol. Grundbegriffe, Miinchen 1962, 1, 382 ff.

10 Damit ist nichts gesagt gegen eine Zeremonie, durch die — besonders dem jugendlichen
Lektor — dieses Amt iibertragen wird. Wie es scheint, ist aber bei Erwachsenen von der-
artigen Zeremonien besser abzusehen, da ja grundsitzlich jeder erwachsene Christ zum
Lektoramt bestellt werden kann, soweit er die Voraussetzungen dazu besitzt.

1t Vgl. J. A. Jungmann, aaO 37.

12 Das konnte unter Umstinden auch wirklich geschehen, indem némlich zur Verkiindi-
gung der Lesung (und zu den Firbitten) ein geeigneter Mann ,aus der Gemeinde an den
Ambo trate* (vgl. R. Thomas, Das Amt des Lektors in: Pastorales Forum, Heft 2,
[1966] 53).



Norbert Mulde 280

allgemeiner religiéser Erfahrung oder theologischer Reflexion her, son-
dern aus der Offenbarung Gottes, die im Lauf der Geschichte an den
Menschen ergangen ist, mit dem Ziel, die Menschheit zu einem heiligen
Volk zu einen. Uniiberbietbarer Hohepunkt dieser Offenbarung ist Jesus
Christus, an dem jede vorausgegangene oder moglicherweise nachfol gende
Offenbarung ihren absoluten Mafistab hat. Damit wird die eminente Be-
deutung der Geschichte fiir den christlichen Glauben deutlich. Bei allem
Ausschauen in die Zukunft, was biblisch Frwartung der Wiederkunft
Christi bedeutet, lebt die Kirche und ihr Glaube doch stets aus der Besin-
nung auf das Vergangene. Darum muf sie in ihrer Liturgie immer wieder
an die Heilstaten erinnern, dic Gott in der Vergangenheit, vor allem in
Jesus Christus, gewirkt hat.

In den Anfingen der Kirche geschah diese ,Anamnese“ durch den
miindlichen Bericht der Augenzeugen, némlich der Apostel. Die Apostel-
geschichte z. B. sicht darin die vornehmste Aufgabe der Apostel (vgl. 6,2).
Fir diese Schrift des Neuen Testaments sind sie einfach die Zeugen, die
gesehen und gehdrt haben, was Jesus gewirkt und gesprochen hat, und
nun, nach Jesu Auferstehung und Himmelfahrt, seine Zeugen vor dem
Volke sind (vgl. Apg 13,31; 10,42). Inmitten des Volkes setzen sie durch
ihr Wort und durch ihr Tun die Gegenwart der vergangenen Heilsereig-
nisse gleichsam fort. Durch die Predigt der Apostel bleibt das Christus-
geheimnis auch weiterhin in der Geschichte anwesend und wird so zum
Appell an alle Menschen, das Zeugnis glaubig anzunehmen und so ihr
Heil zu wirken.

Dariber hinaus ist nun dieses apostolische Zeugnis auch zum geschrie-
benen Wort geworden und wird als heiliges Buch von Geschlecht zu Ge-
schlecht in der Kirche weitergereicht. Geschriebenes Wort verweist den
spateren Leser zuriick in die Zeit, da es niedergeschrieben wurde; es wird
zum Denkmal einer vergangenen Wirklichkeit. Vom Standpunkt des
Buchautors aber ist das geschriebene Wort in gewisser Weise als die stin-
dige Prasenz des Vergangenen in allen kiinftigen Zeiten intendiert. Dar-
aus ergibt sich sein eigentiimlicher Zeugnischarakter.

Aus dieser allgemeinen Tatsache folgt fiir das Wort der christlichen
Offenbarung: Weil dieses Wort in Christus fiir alle Menschen und alle
Zeiten gesprochen und gelebt worden ist, mufite es geradezu mit innerer
Notwendigkeit zum geschriebenen Wort, zum Wort der Heiligen Schrift
werden. Heinrich Schlier spricht sogar davon, daf§ ,sich das Ereignis der
Offenbarung in Jesus Christus in die Schrift-Sprache als in seine eigent-
liche Sprache eingelassen“ hat, und begriindet es folgendermafien: ,In-
mitten des Eigenwortes der Welt, des alltiglichen und des auferordent-
lichen, das Wort zu hiren zu geben, in dem den Menschen das Licht des



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 281

Lebens wieder aufgeht, dazu wurde es der Geschichte geschichtlich, der
Sprache sprachlich und aller Gegenwart schriftlich“!s.

Wir haben also im Wort der Heiligen Schrift in gewisser Weise die
Gegenwart des Christusgeheimnisses selbst. In der Schriftlesung geschieht
Begegnung mit Christus. Hier spricht Gott und Christus durch den Mund
der Apostel, Evangelisten oder Propheten zu uns. Aber diese Vergegen-
wirtigung geschieht nicht kraft des blofen Buchstabens oder aufgrund der
Absicht des Schreibers, sondern durch die Wirkung des Geistes, der das
Offenbarungswort inspiriert hat und seine Aktualisierung durch alle Zei-
ten garantiert und wirkt. In seinem Licht wird der Leser (und Hoérer) die-
ses Wortes von der Botschaft Christi betroffen und zum hérenden und
gottgehorsamen Gliubigen Christi umgestaltet.

Was soeben beschrieben wurde, geschieht grundsitzlich bei jeder
Schriftlesung, findet aber in der liturgischen Lesung der Heiligen Schrift
seine hochste Wirklichkeit und grofite heilsgeschichtliche Dichte. Erst in
der liturgischen Feier gewinnt das Wort Gottes jenen Offentlichkeits-
charakter, der ihm als gesprochenem und geschriebenem, vor allem aber
als Heilswort an die gesamte Menschheit zukommt. Obzwar Gott das Herz
jedes einzelnen Menschen treffen und zu sich bekehren will und deshalb
die besinnliche Lesung der Heiligen Schrift zu seinem Leben gehoren soll, so
droht dochin der privaten Lesung der Heiligen Schrift immer wieder die Ge-
fahr der Verbiegung und Verfilschung des gottlichen Wortes. Durch die
Lesung im Raum der kirchlichen Gemeinschaft aber gewinnt das Schrift-
wort einen Zuwachs an Objektivitidt und Verbindlichkeit. Indem das Wort
nicht nur gleichsam im Geist erklingt, wie das bei der privaten Lesung
der Fall ist, sondern auch das leibliche Ohr des Menschen trifft, wird
auflerdem der Mensch von diesem Wort erst eigentlich existentiell voll
angesprochen und gefordert. Zugleich wird das Schriftwort durch die
offentliche Lesung geradezu zu einer Wirklichkeit in Raum und Zeit, an
der der Mensch nicht vorbeikommt, ohne sich daran zu stoflen und ohne
dazu Stellung zu nehmen. Auf diese Weise erreicht also das Wort Gottes
als Wort der Schrift im Raum der Kirche seine volle inkarnatorische Wirk-
lichkeit und infolgedessen auch jene Wirksamkeit, von der der Hebrder-
brief spricht: ,Das Wort Gottes ist voll Leben und Kraft und schirfer als
ein zweischneidiges Schwert: es fahrt hindurch bis zur Scheidung von Leib
und Seele, Geist, Gelenk und Mark, und richtet die innersten Regungen
und Gedanken des Herzens“ (Hebr 4, 12). Der Lektor aber steht im Dienst
dieser inkarnatorischen Aktualisierung des Schriftwortes, zusammen mit
dem Diakon und dem zelebrierenden Priester, denen die Lesung des

13 H. Schlier, Verkiindigung und Sprache. In: Sakrale Sprache und kultischer Gesang,
1965, 65.



Norbert Mulde 282

Evangeliums vorbehalten ist. Durch den Mund des Lektors dringt das
Wort der Schrift — meist handelt es sich dabei um prophetisches oder apo-
stolisches Mahnwort — an das Ohr der hérenden Gemeinde und bewirkt,
wie Martimort schreibt, ,daf ein bestimmtes Heilsgeschehen sich wirklich
heute begibt“**. Darum ist die Lesung in der liturgischen Feier in einem
echten Sinn christliche Anamnese, wo nicht nur des Vergangenen in Ehr-
furcht gedacht wird, sondern wo das Vergangene als Heilstat Gottes am
Menschen fiir den augenblicklichen Hérer in gewisser Weise anwesend
wird und Heil wirkt. Im Lektor, wie ihn die Liturgiekonstitution versteht,
ist also der Laie selbst in die Mitte dieser Anamnese des Heils hinein-
genommen; in ithm ist er nicht nur antwortend oder dienend Mitvollzieher
der Liturgiefeier, sondern wirkt auch an der Vergegenwirtigung des
Heilsgeschehens mit, wenn auch in Unterordnung unter den priesterlichen
Vorsteher, der die eucharistische Anamnese vollzieht, aber darum nicht
weniger aktiv. Gerade in seiner vollkommensten Entfaltung offenbart das
Lektoramt, dafl es nichts anderes ist als heiliger Dienst, Dienst Gottes als
Dienst an seinem Wort und als heilvermittelnder Dienst an seinem heili-

gen Volk.

II. Elemente der aszetischen Formung des Lektors

Nach diesen Uberlegungen iiber Stellung und Funktion des Lektors, in
denen bereits wiederholt Grundhaltungen berithrt wurden, die den Lek-
tor beim Verstindnis sowie beim Vollzug seiner Aufgabe leiten sollen,
kann nunmehr im cinzelnen von dessen aszetischer Formung die Rede
sein. Selbstverstindlich kénnen hier nur einige wesentliche Grundlinien
oder Schwerpunkte dieser Formung genannt werden, deren Konkretisie-
rung und praktische Anwendung der Findigkeit und dem pidagogischen
Geschick Berufener Giberlassen bleibt. Auflerdem muf§ gerade auch bei der
aszetischen Formung, die sich nicht auf eine nur duferliche Einiibung
irgendwelcher Haltungen der Frommigkeit beschrinken kann, sondern zu
einer echten Integrierung dieser Haltungen in die Personmitte des Lektors
anleiten will, die individuelle Eigenart und personliche Reife des einzel-
nen berticksichtigt werden. Aus dem, was tiber Stellung und Funktion des
Lektors gesagt wurde, ist wohl bereits deutlich geworden, dafl dieses Amt
in seiner vollen geistig-geistlichen Entfaltung einen erwachsenen Christen
verlangt. Das schlieft freilich nicht aus, dafl auch Jugendliche diese Funk-
tion mit echtem Verstindnis und zum Nutzen der Gemeinde ausuben
kénnen. Zudem kann gerade der rechte Vollzug in einer Weise in das Ver-
standnis einfithren, wie es theoretische Uberlegungen gar nicht vermogen

18 HB der Liturgiewissenschaft 1, Freiburg 1963, 124.



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 283

— ein padagogischer Grundsatz, der in der praktischen Pastoral wohl viel
zu wenig beachtet wird. Allerdings setzt seine fruchtbare Anwendung vor-
aus, daf der Formende und Einiibende eine klare Vorstellung von dem
Ziel hat, das erreicht werden soll. Dazu wollten unsere Ausfithrungen im
ersten Teil eine Hilfe sein, die im Grunde den erwachsenen Lektor, das
Ziel aller aszetischen Formungsbemiihungen, im Auge hatten. Auflerdem
ist es doch wohl wiinschenswert, dafl im Pfarrgottesdienst ein Erwachsener
dieses Amt austibt.

Der Lektor ist Laie. Darum ist die Laienfrommigkeit die Grundlage der
spirituellen Haltung des Lektors. Man wird sich deshalb hiiten miussen,
von einer besonderen aszetischen Formung des Lektors zu reden, um ihn
nicht heimlich zu einem klerikalen Verstindnis seines Amtes zu verfiihren.
Wie der Laie im allgemeinen, so kommt der Lektor im besonderen aus
dem Bereich der welthaften Dinge zum Gottesdienst und in den Raum
des Sakralen. Die fiir sein Amt notige Vorbereitung und Heiligung ge-
schieht nicht durch Absonderung, wie sie in gewisser Weise dem Klerus
eigen ist, sondern durch jenen Gebrauch der Weltdinge, den der Heilige
Geist dem dhristlichen Gewissen eingibt. Im christlich gelebten Alltag ge-
schieht also die Vorbereitung auf die wiirdige Teilnahme an der liturgi-
schen Feier. Darum ist der Grundzug jeder Laienaszese der rechte Ge-
brauch, das sachgerechte Verhalten gegentiber Menschen und Dingen im
Lichte des Glaubens. Dadurch werden Entsagung und Absonderung von
der Welt fiir den Laien nicht tiberfliissig. Im Gegenteil. Sie sind ein not-
wendiges Mittel, um zum christlich verantworteten Gebrauch der Dinge
zu gelangen. Dariiber hinaus sind Entsagung und Absonderung auch fiir
den Laien in der Nachfolge Christi der einzige Weg, um zu beweisen, dafl
er Gott mehr liebt als die Menschen, die Welt und sich selbst.

Fiir den Lektor nun, der mit dem Wort der Schrift umgeht, wiirde aus
seinem Amt fiir seine personliche Haltung z. B. folgen, dafl er sich im tég-
lichen Leben um eine erhohte Aufrichtigkeit, Wahrhaftigkeit und Ehr-
furcht vor dem Wort, auch dem menschlichen Wort, bemiiht. Sonst besteht
die Gefahr, daf§ er auch das Wort Gottes leichtfertig in den Mund nimmt,
wenn er vor der Gemeinde vorliest. Bei der heutigen Inflation des Wortes
tut sich gerade hier ein weites (Vor-)Feld fiir die Einiibung des Lektor-
amtes auf. Soll der Lektor in seinem Amt den Namen Gottes nicht ,eitel
nennen (Ex 20,7), dann muf er sich gerade auch in diesem Punkte gewis-
senhaft tiben.

Bereits durch den rechten Umgang mit dem profanen, dem alltdglichen
Wort beginnt aber fiir den Lektor jene Einiibung in den Umgang mit dem
Wort Gottes, die ich als eine erste Grundlinie seiner aszetischen Formung
hervorheben mdchte.



Norbert Mulde 284

1. Einiibung in den Umgang mit dem Wort Gottes

Zu dieser Einlibung gehért zwar schon die technische Formung des Lek-
tors, das verstdndliche und verstindnisvolle Lesen des Schrifttextes, die
notige Sorgfalt, die der Vorbereitung der liturgischen Lesung gewidmet
wird, usw.

Aber vor allem ist es wichtig, den Lektor dazu anzuleiten, daf er sich
selbst immer wieder unter das Wort Gottes stellt, das er im Gottesdienst
vorliest. Es muf} die Gefahr vermieden werden, daf er fiir andere zum
Sprecher der apostolischen Mahnung und Ermunterung wird, nicht aber
fiir sich selbst. Dazu muf} er die Heilige Schrift kennen, muf fortschreitend
in das Verstindnis der Bibel und der biblischen Welt eingefithrt werden.
Hier liegt ein Hauptgewicht bei seiner aszetischen Formung. Der Lektor
braucht exegetische Handreichungen und mufl immer wieder von neuem
dazu angehalten werden, sich um ein personliches Verstindnis der Heili-
gen Schrift zu bemithen.

Aber die Einfithrung in ein rein sachliches Verstindnis der Schrift wiirde
fiir die aszetische Formung des Lektors nicht geniigen. Das Wort Gottes
muf fiir ihn dariiber hinaus zum personlichen Anruf und Imperativ wer-
den. Es geht darum, dafl er ein spirituelles Verstindnis des Schriftwortes
gewinnt, dafl dieses Wort zur Nahrung seines Glaubenslebens wird. Darum
ist die Hinfithrung zur Schriftlesung und deren regelmifige Ubung ein
wesentliches Element seiner Formung. Diese Lesung sollte privat und im
Bibelkreis geschehen. Die Teilnahme an einem Bibelkreis aber konnte die
Vorbedingung fiir die Zulassung zum Lektoramt sein.

Kronender Abschlufl dieser Bemithung um das Bibelwort ist die Bibel-
meditation. Sie kann auf die verschiedenste Art und Weise geiibt werden,
angefangen vom schlichten besinnlichen, meditativen Lesen der Schrift.
Die Punktbetrachtung der Geistlichen Ubungen des hl. Ignatius von
Loyola ist nur einer der vielen méglichen Wege, aber nicht der einzige.
Die Schriftmeditation soll ein liebend-ehrfiirchtiges Umgehen und Ver-
trautwerden mit der Bibel sein, das sich frei entfaltet, ohne durch das allzu
enge Korsett einer Methodik eingeengt zu werden. Sie muf} letztlich aus
der Liebe zum Wort Gottes in der Schrift kommen und diese Liebe immer
mehr vertiefen. Dadurch entfaltet sich das liecbende Hinhoren und Gehor-
chen, eine Haltung, die gerade auch den Lektor, der dem Schriftwort
gleichsam seinen Mund leiht, auszeichnen mufl; sonst wire seine Lesung
nur Wortgeklapper, ,ténendes Erz und klingende Schelle“ (1 Kor 13,1).
Wenn aber das Wort der Lesung aus dem Innenraum meditativer Besin-
nung erklingt, wird es sowohl fiir den Lektor wie auch fiir die Gemeinde
zur Quelle des Lebens, der Freude, des Trostes und der Kraft. So wahr es



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 285

ist, dafl Gott den Menschen zuerst geliebt und ohne sein Zutun begnadigt
hat, so verkehrt wire es zu vergessen, dafl Gott die Auswirkung seiner
Liebe von der Liebe und Mitwirkung des Menschen abhingig macht. Des-
sen muf} sich gerade auch jener bewufit sein, der in das Mysterium der
Heilsvermittlung an andere hineingenommen ist. Darum darf der Lektor,
der im Dienst der Gemeinde steht, gerade um dieses Dienstes willen in
dem stdndigen Bemithen um die Vertiefung seines Glaubens, Liebens und
Hoffens, seiner Bereitschaft, auf Gottes Wort zu horen, nicht nachlassen.

Dieser inneren Haltung des Horens und Gehorchens gegeniiber Gott in
seinem Wort entspricht aber das Bekenntnis des Lebens. ,Tun sollt ihr
das Wort, nicht nur héren; sonst wiirdet ihr euch selbst betriigen®,
mahnt der Jakobusbrief (1,21). Wie sollte dieses Wort nicht ganz beson-
ders fiir den Lektor gelten? Die durch sein Amt geforderte Kenntnis sowie
der vertraute Umgang mit der Heiligen Schrift miissen sich in eine Lebens-
filhrung umsetzen, die davon zeugt, dafl er auch selbst an das Wort glaubt,
das er in der liturgischen Feier verliest. Darum wird er durch sein Amt
wie von selbst zu einer erhéhten moralischen und vor allem religidsen
Gewissenhaftigkeit angeleitet. Zugleich ist er mehr noch als ein Laie, dem
das Lektoramt nicht Gbertragen ist, dazu aufgerufen, auch mit dem Wort
fir seinen Glauben Zeugnis abzulegen und Rechenschaft zu geben iber die
Hoffnung, die in ihm lebt (vgl. 1 Petr 3,15). So erfahrt er, daf auch er
unter jenes Gesetz gestellt ist, das jeden einfordert, der in den Dienst am
Wort gerufen ist: ,Verkiinde das Wort, tritt auf, sei es gelegen oder
ungelegen® (2 Tim 4,2)! Weil er aber in einer siindigen Welt sein Be-
kenntnis ablegen muf}, werden Widerspruch und Leid die notwendige
Folge seines Bekenntnisses sein. So wird er auf eine ganz spezifische Weise
an dem Leiden und dem Kreuzestod des fleischgewordenen Wortes teil-
haben und an seinem ,Fleisch” ergidnzen, was an den Triabsalen Christi
noch fehlt, zugunsten seines Leibes, der Kirche, deren Diener er
geworden ist (vgl. Kol 1,24-25). So wird offenbar, dafl der Lektor nicht
allein durch die Verlesung des Schriftwortes in der Liturgiefeier zur Auf-
erbauung der Gemeinde Christi beitragt, sondern in fortschreitendem Maf}
auch durch den Einsatz seiner ganzen Existenz.

2. Einiibung der rechten Dienstwilligkeit in der Kirche

Es wurde bereits wiederholt darauf hingewiesen, daf} das Lektoramt ein
kirchlicher Dienst ist. Dienen ist keine selbstverstindliche menschliche
Haltung und verlangt deshalb eine gewisse Einiibung. Abgesehen von der
dafiir notigen Eignung und Ausbildung erfordert der Dienst eine be-
stimmte innere Einstellung, ndmlich die Befdhigung, sich die Belange
anderer oder einer Gemeinschaft zu eigen zu machen, und dazu die Be-



Norbert Mulde 286

reitschaft, die eigenen Krafte zum Nutzen anderer einzusetzen und zu ver-
brauchen. Solches Dienen ist ohne ein Mindestmafl an Liebe zu dem, dem
man dient, nicht mdglich; denn jeder Dienst verlangt auch die Verleug-
nung seiner selbst und der eigenen Wiinsche. Selbstverleugnung ist aber
nicht moglich ohne Liebe.

Diese Dienstwilligkeit ist fir jeden Amtstrager einer Gemeinschaft
notwendig. Wo sie fehlt, wird der Dienst zur Heuchelei. Karrieredenken
und Glanzenwollen nisten sich ein und machen den Dienst schliefilich un-
fruchtbar: der Funktionstriger wird zum Parasit an der Gemeinschatft,
der er doch dienen sollte. Bei der wurzelhaften Eitelkeit des Menschen ist
eine solche Verfilschung des Dienens eine Gefahr, die auch das Amt in
der Kirche stindig bedroht. Darum ist bei der Formung des Lektors ge-
rade auch die Finiibung in die Dienstwilligkeit zu betonen. Natiirlich gilt
das Gesagte nicht fiir ihn allein, sondern fiir jeden kirchlichen Amts-
trager.

Wer also als Lektor vor die versammelte Gemeinde hintritt, um an
erhohter Stelle seinen Dienst zu tun, sollte seine Dienstwilligkeit bereits
an anderen Aufgaben erwiesen haben. Etwa durch die Fihrung einer
Jugendgruppe (wenn es sich um einen jugendlichen Lektor handelt) oder
durch aktive Mitarbeit in der Pfarrei oder auch durch seinen Einsatz im
offentlichen Leben, im Beruf oder in der Familie sollte er gezeigt haben,
daf} er fahig und bereit ist, den Anliegen der Gemeinschaft zu dienen. Es
ist zu wenig, wenn sich jemand allein durch seine angenehme und kraftige
Stimme oder dgl. fur dieses Amt empfehlen wiirde. Auch gesellschaftliche
Riicksichten durften bei der Ubertragung dieses Amtes keine Rolle spielen.
Dadurch wiirde der Dienstcharakter des Lektoramtes nur verdunkelt.

Die Dienstwilligkeit des Lektors empfangt ihre kréftigsten Impulse aus
einer Liebe zur Kirche, die aus dem Glauben an deren géttliche Sendung
erwichst. Der Lektor mufl mit dem Auftrag der Kirche in der Welt, mit
ihren Anliegen und Néten immer wieder aufs neue vertraut gemacht wer-
den. Er muf} wirklich mit der Kirche leben. Er muf§ ihre Strukturen und
Ordnungen kennen, um seine Rolle nicht nur im Rahmen des Gottesdien-
stes, sondern im gesamten Leben der Kirche besser verstehen und einneh-
men zu konnen. Nur so wird er die rechte Einstellung zur kirchlichen Auto-
ritdt und die seiner Stellung gemiafle Weise der Einordnung, Unterord-
nung und des Gehorsams finden konnen. Die Liebe zur Kirche und die
Dienstwilligkeit des Laien im allgemeinen und des Lektors im besonderen
wachsen in dem Maf, als ihm vom Priester echte Mitverantwortung fiir
die Belange der Kirche iibertragen und der Raum zur Entfaltung seiner
Dienstbereitschaft freigegeben wird. Das verlangt vom Priester ein neues
Denken, u. U. sogar ein geritteltes Mafl an Aszese. Die duflere Notlage,



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 287

zuweilen aber auch der innere Trieb haben ihn daran gewohnt, viele Dinge
selber zu tun, damit sie wirklich klappen, statt sie dem Laien anzuver-
traven. Dadurch verliert der Priester den Sinn fiir die Zusammenarbeit
und vermag deshalb aunch beim Laien diesen Sinn nicht geniigend zu
wecken. Dieser Mangel macht sich nun gerade in der liturgischen Bildung
besonders schmerzlich bemerkbar; denn wie bereits erwihnt, ist das Ver-
standnis fiir das Zusammenwirken ein Grundelement liturgischer From-
migkeit. Wahrscheinlich ist gerade der mangelnde Sinn fiir gemeinschaft-
liches Verhalten ein Haupthindernis auf dem Weg zur Erneuerung und
Verlebendigung der Liturgie. Dieses Hindernis wird beseitigt werden,
wenn es auch auflerhalb des liturgischen Bereichs zu einer echten partner-
schaftlichen Zusammenarbeit zwischen Priester und Laie kommt. Wo der
Laie auf seiten des Priesters einer solchen Einstellung begegnet, wo er
spiirt, dafl er ernst genommen und in seiner Kompetenz geachtet wird,
wird seine Dienstwilligkeit am ehesten geweckt und gefoérdert. Wo der
Geist christlicher Bruderliebe die Zusammenarbeit bestimmt, wird er auch
den religids-kirchlichen Gehorsam erlernen, der alle Glieder der Kirdhe,
Priester wie Laien, in gleicher Weise auszeichnen muf. Die liturgische
Feier der Gemeinde aber wird durch das harmonische Zusammenwirken
aller zum Lobpreis des einen, wahren Gottes, zum Trost- und Kraftquell
der versammelten Glaubigen und zu einem Zeugnis fiir alle, die noch
fernstehen.

Ferdinand Kolbe hat einmal geschrieben: , Wer als Lektor vorgesehen
ist, muf} nach seiner Lebensfithrung und nach seiner Teilnahme am gliu-
bigen Leben der Gemeinde dieses Ehrenamtes wiirdig sein“®%. Aus guten
Griinden haben wir hier mehr den Dienstcharakter dieses Amtes hervor-
gehoben, ohne die damit verbundene Ehre leugnen zu wollen. Aber diese
Ehre kommt weniger von den Menschen als von Gott; denn es ist die
hochste Ehre fiir den Menschen, Gott und um Gottes willen den Menschen
dienen zu diirfen. Darum sollen die Amtstriger in der Kirche ihre Ehre
weniger vor den Menschen als vor Gott suchen. Wer seine Amtsstellung so
versteht, wird sich von verderblichen Uberheblichkeiten freihalten und
verstehen, dafl man selbst da, wo man alles getan hat, immer noch demiiti-
gen Herzens bekennen kann: Unniitze Knechte sind wir; wir haben ja nur

unsere Pflicht getan (vgl. Lk 17, 10).

Zusammenfassung

Der Lektor, wie ihn die Liturgiekonstitution versteht, ist ein Laie, der
dazu bestellt ist, durch die liturgische Lesung aus der Heiligen Schrift an

15 F, Kolbe: Der Lektor. In: A. Kirchgéssner: Unser Gottesdienst, 280.



Josef Sudbrack 288

der Anamnese des Heilsgeschehens aktiven Anteil zu nehmen. Durch die
Verkiindigung des Offenbarungswortes wirkt er mit an der Bereitung des
Volkes Gottes fiir jene andere Anamnese, in der das fleischgewordene
Wort Gottes in den Gestalten von Brot und Wein ,leibhaftig® inmitten
seiner Gemeinde als Opfer des Lobes und als Gabe des Heiles realprisent
wird. Aus der Funktion des Lektors ergibt sich fir seine aszetische For-
mung vor allem eine doppelte Forderung: die Einiibung in den meditati-
ven Umgang mit dem Wort Gottes, sowie aufgrund des Dienstcharakters
die Einiibung in die Dienstwilligkeit in der Kirche. Beide Aufgaben der
Einiibung werden vor allem dem Priester zufallen. Denn priesterliche
Existenz ist ja im Grunde auch nichts anderes als Dienst am Worte Got-
tes, freilich in viel umfassenderer Weise, als dies dem Lektoramt zukommt.
Bei der aszetischen Formung, das heif}t eben bei der Formung der geist-
lichen Personlichkeit des Lektors, kann vieles durch das Wort vermittelt
und durch das Tun eingeiibt werden. Aber der entscheidende und auf die
Dauer prigende Einfluf wird von der Personlichkeit des Priesters selbst
ausgehen missen. Am Umgang des Priesters mit dem Wort Gottes, an
seiner Dienstwilligkeit und Einsatzbereitschaft fir die Note der gesamten
Gemeinde und jedes einzelnen ihrer Glieder, an seiner Bereitschaft zu
briiderlicher Zusammenarbeit wird dem Lektor tiber das Wesen und den
rechten Vollzug seines Dienstes mehr aufgehen als durch lange Unter-
weisungen und gescheite Vortrége.

Die Rolle des Exerzitiengebers
Josef Sudbrack SJ, Minchen

Einige wenige Sitze, die Fessard in seiner ,Dialectique des ,Exercices
Spirituels® de S. Ignace de Loyola“ tber den ,Directeur de la Retraite“!
aufschrieb, sind der duflere Anlaf dieser Zeilen. Es sind allerdings (lei-
der!) nur ein paar Sitze, die wir in dieser — neben den Arbeiten der beiden
Rahner und neben Przywaras Theologie der Exerzitien — wichtigsten
modernen Deutung der geistlichen Ubungen lesen dirfen. Fessard ent-

! Gaston Fessard, La Dialectique des Exercices Spirituels de Saint Ignace de Loyola;
der 1956 in der Reihe ,Théologie® herausgekommene Band ist soeben in zweiter, unver-
anderter Auflage erschienen, aber nun als 1. Band mit dem Untertitel , Temps ~ Liberté —
Péché — Orthodoxie®; vielleicht wird unsere Frage ausfiihrlicher in dem zu erwartenden
dritten Band behandelt. Eine Besprechung beider Binde wird in Kiirze erfolgen.





