
Amt und aszetische Formung des Lektors 
in der Liturgie* 
Norbert Mulde SJ, München 

Die Besinnung auf das Lektoramt in der Kirche steht im Zeichen jenes 
kirchlichen Aufbruchs in die Zukunft, der mit dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil begonnen hat. Wie jeder Aufbruch ist er ein Wagnis; denn er stellt 
vieles Überkommene, das bisher als selbstverständlich und unerschütter- 
lich galt, in Frage, ohne für die Zukunft oft mehr bereitzuhalten als die 
Hoffnung, daß an die Stelle des Alten, das seine Funktion nicht mehr zu 
erfüllen vermag, etwas Neues treten wird, das den neuen Bedürfnissen 
entspricht. 

In der Übergangszeit, in der wir uns befinden, mag es kein geringer 
Trost sein zu wissen, daß bei unserem mutigen Schreiten in die Zukunft 
das Altgewohnte und Liebgewordene keineswegs wertlos geworden ist. 
Denn die Straßen in die Zukunft werden mit den Steinen der Gegenwart 
gebaut, und in der echten geistigen Auseinandersetzung mit dem über- 
kommenen Erbe, die im Lichte der Anforderungen unserer Zeit geschieht, 
bauen wir mit an der Welt von morgen. Zudem: nur wer Ehrfurcht hat vor 
der Leistung der Väter, wird zum brauchbaren Element im Gesamtbau der 
Menschheit, und auch der Kirche. Ihr aggiornamento müßte mißlingen, 
würde man den Reichtum der Vergangenheit in seinem Wert verkennen 
und die Lösung der uns bedrängenden Fragen einseitig nur in der Zukunft 
suchen. 

Darum sind also in jeder echten Neubesinnung Vergangenheit, Gegen- 
wart und Zukunft anwesend. In der Treue zum Überkommenen, in der 
Offenheit für das Kommende soll die Antwort auf die Fragen und Bedürf- 
nisse der augenblicklichen Stunde gesucht werden. Und wir tun das als 
Christen, d. h. in dem gläubigen Wissen und dem wissend gewordenen 
Glauben, daß im Grunde die eine Zeit nicht gottloser ist als die andere, 
weil in jeder Stunde der Geschichte Gott gleich gegenwärtig und gleich 
wirksam ist und nur da seine Grenze findet, wo sich ihm das Herz des 
Menschen verweigert. Darum ist auch grundsätzlich weder das Neue bes- 
ser als das Alte, noch das Alte besser als das Neue. Beides findet seinen 
letzten Wertmaßstab allein an der je größeren Hochherzigkeit des Men- 

schen gegenüber seinem Gott. 

* Der Beitrag ist die leicht überarbeitete Fassung eines Vortrags, den der Vf. auf der 
Jahrestagung der CIM (Commissio Internationalis Ministrantium) in Stuttgart-Hohen- 
heim gehalten hat. 



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 273 

Auf diesem Hintergrund soll nun zum Amt und zur aszetischen For- 
mung des Lektors einiges gesagt werden. Das Wort von der •aszetischen" 
Formung bringt den modernen Menschen in einige Verlegenheit; denn für 
ihn verbinden sich damit eine Reihe von Vorstellungen und Assoziationen, 
die ihm den Zugang zur gemeinten Sache einigermaßen verbauen. Ver- 
mutlich wird aber •aszetisch" in unserem Zusammenhang aus rein prak- 
tischen Gründen verwendet, um nämlich eine bessere Art von Formung, 
deren Inhalt gar nicht so leicht zu bestimmen ist, von der theologischen 
Unterweisung und technischen Ausbildung abheben zu können. 

Aber vielleicht hat es darüber hinaus doch noch einen guten Sinn, dieses 
Wort zu gebrauchen. Das Wort •aszetisch" weist zurück in die christliche 
Tradition. Von seinem griechischen Ursprung her hat es etwas mit Übung, 
mit Einübung zu tun. •Aszese" meint zunächst die körperliche Ertüchti- 
gung durch methodische Schulung, betrifft dann aber auch die Schulung 
des Geistes und des Willens: Beherrschung der Gedanken und Triebe. 
Diese Beherrschung ist aber nicht Selbstzweck, sondern soll der inneren 
Befreiung des Menschen dienen und hat als religiöses Ziel die Einung mit 
Gott oder dem Göttlichen in mystischer Schau. Weil aber diese Selbst- 
beherrschung dem Menschen erfahrungsgemäß einen harten Kampf ab- 
verlangt, der ohne Verzicht und Entsagung nicht gewonnen werden kann, 
verbindet sich mit •Aszese" die Vorstellung der Strenge und Enthaltsam- 
keit, vor allem gegenüber den angenehmen Dingen des Lebens. Dieses 
Element gehört sicher auch zum christlichen Verständnis von Aszese, sollte 
aber nicht verabsolutiert werden. Denn eine so einseitig verstandene 
Aszese ist eigentlich noch gar nicht christlich und wurde von den heiligen 
Aszeten der Kirche, einem hl. Antonius oder hl. Pachomius, auch gar nicht 
praktiziert. Denn im christlichen Sinn meint Aszese das beharrliche und 
geordnete Bemühen um die Erlangung der christlichen Vollkommenheit. 
Anders ausgedrückt ist sie jene Einübung in das Leben, den Tod und die 
Auferstehung, Jesus Christus nach, die der Christ mit der Taufe bewußt 
übernommen hat oder doch in den Jahren eines gereiften Glaubens bewußt 
und aktiv übernimmt, um sich von der Gnade und Kraft der Erlösung und 
Auferstehung, die sich in Christus so mächtig erwiesen hat (vgl. Phil 3,10), 
mehr und mehr durchdringen und umgestalten zu lassen. Gewiß kennt 
diese Aszese auch ihre Strenge und ihren Verzicht, weil sie angesichts von 
Sünde und Todesverfallenheit gelebt werden muß und in der Nachfolge 
einer Liebe steht, die sich gerade auch am Kreuz als erlösende Kraft er- 
wiesen hat; aber sie kennt auch ihre Freude; denn sie ist Einübung von 
Erlösung und Auferstehung1. 

1 Vgl. F. Wulf, Aszese in: HB theol. Grundbegriffe, München 1962,1, 111 ff. 



Norbert Mulde 274 

Indem diese Einübung das ganze Leben des Christen begleitet, ist sie 
nichts anderes als das Christliche selbst: Christentum ist Übung und Ein- 
übung, also weniger eine Doktrin als vielmehr eine Praxis. Darum ist 
•aszetische Formung" vor allem ein Einweisen in die rechte Praxis. Was 
nun vom christlichen Leben im allgemeinen gilt, dürfte vom Lektor und 
seinem Leben als Lektor im besonderen gelten. Aufgrund seines Amtes 
bedarf er einer gewissen Einübung in die Praxis, nicht allein im techni- 
schen, sondern eben auch im •aszetischen", d. h. gesamtmenschlich-christ- 
lichen Sinn dieses Wortes. Ehe aber von den Elementen dieser aszetischen 
Formung die Rede sein kann, ist es nötig, Stellung und Funktion des Lek- 
tors theologisch näher zu bestimmen. Auf diese Weise ergeben sich die 
zwei Teile unserer Darlegungen. 

I. Stellung und Funktion des Lektors 

1. Ursprung des Lektorats und seine Entwicklung zum Weihegrad 

Das Amt des Lektors ist in der Kirche nicht neu. Bereits im zweiten christ- 
lichen Jahrhundert wird es in den Schriften des Apologeten und Philo- 
sophen Justinus erwähnt2. Tatsächlich liegt sein Ursprung noch weiter zu- 
rück und stellt die Übernahme einer Praxis dar, die bereits im Gottes- 
dienst der Synagoge geübt wurde. Gemeindemitglieder, die des Lesens 
kundig waren, ermöglichten auf diese Weise der versammelten Gemeinde, 
das in den heiligen Büchern niedergeschriebene und überlieferte Wort 
Gottes zu vernehmen. Spuren dieser Übung finden sich auch im Neuen 
Testament. Vom ersten Auftreten Jesu in seiner Vaterstadt Nazareth be- 
richtet das Lukasevangelium: •Nach seiner Gewohnheit ging er am Sab- 
bat in die Synagoge und erhob sich, um vorzulesen" (Lk 4,16). Dieses Amt 
war nämlich in keiner Weise Privileg eines bestimmten Standes, etwa der 
anwesenden Priester oder Schriftgelehrten. Jeder erwachsene jüdische 
Mann, der des Lesens kundig war, war berechtigt, im Gottesdienst aus der 
Schrift vorzulesen3. Wie es scheint, waren selbst Knaben (vor Vollendung 
des 13. Lebensjahres), ja möglicherweise auch Frauen, davon nicht aus- 
geschlossen. 

In der Urkirche entwickelte sich daraus allmählich ein gesonderter, stän- 
diger Dienst, der aber zunächst noch Laienamt blieb. Im dritten Jahrhundert 
setzte dann seine Entwicklung zum Weihegrad des Klerikers ein. In den 

2 Justinus, 1. Apologie, Kap. 67 (vgl. J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia, Wien 31952, 
S. 29 f.). 
3 Vgl. K. H. Rengstorf, Evangelium nach Lukas (Das Neue Testament Deutsch), 1958, 67; 
H. L. Strack - P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch 
IV: Exkurs: Der altjüdische Synagogengottesdienst, München 1956, 156 f. 



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 275 

östlichen Kirchen wurde das Lektorat zum einzigen niedrigen Weihegrad, 
im Westen zu dessen zweiter Stufe. Seit dem 4. Jahrhundert werden be- 
reits sechsjährige Knaben dazu ausgebildet. Etwa um die gleiche Zeit 
beginnt man, diese jungen Lektoren in eigenen Gemeinschaften zusam- 
menzufassen, so vor allem in Italien, Gallien, Spanien und Afrika. In der 
vandalischen Verfolgung sterben Lektorenknaben als Märtyrer. Papst 
Siricius, der Nachfolger von Papst Damasus I. und bekannt durch seine 
zahlreichen kirchenrechtlichen Verordnungen, bestimmte: •Wer sich dem 
kirchlichen Dienst von Kindheit an weiht, muß . . . unter die Lektoren 
aufgenommen werden". Das Lektorenamt wird so zu einer klerikalen 
Funktion. Seit dem 6. Jahrhundert ist es unerläßliche Vorstufe zum Prie- 
stertum, bis es schließlich seit dem 10. Jahrhundert zur reinen Durchgangs - 
stufe ohne bedeutende Funktion degradiert wird, indem der Lektor im 
Hochamt die Lesungen an den Diakon und den Subdiakon abtreten muß4. 

2. Erneuerung des Lektorats durch das Vatikanum II 

So blieb es im wesentlichen bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil. Mit 
der Konstitution über die Heilige Liturgie hat auch für das Lektorenamt eine 
neue Entwicklung begonnen. Bereits in den Jahrzehnten der Liturgischen 
Bewegung hatte es eine gewisse Aufwertung erfahren, insofern z. B. in 
der Deutschen Gemeinschaftsmesse oder in der Feier der Osternacht dem 
Ministranten oder einem erwachsenen Laien die Aufgabe zufiel, die Le- 
sungen in der Muttersprache vorzutragen. Die Liturgiekonstitution er- 
wähnt das Amt des Lektors ausdrücklich und weist darauf hin, daß dieser 
einen •wahrhaft liturgischen Dienst" vollzieht (Nr. 29). Seitdem die Mut- 
tersprache zur liturgischen Sprache geworden ist, ist der Lektor nicht mehr 
nur gleichsam der Dolmetsch des vom Priester lateinisch gelesenen Textes 
der Heiligen Schrift; indem er während des Wortgottesdienstes aus den 
Schriften des Alten Testaments oder aus den Apostelbriefen vorliest, er- 
füllt er eine eigenständige und als solche ausdrücklich vorgesehene Funk- 
tion im Gottesdienst. 

In diesem Zusammenhang muß hervorgehoben werden, daß es sich nach 
dem Verständnis des Konzilsdokuments beim Inhaber dieses Amtes nicht 
um einen geweihten Kleriker, einen Lektor im Sinn des zweiten Weihe- 
grads handelt, sondern um einen Laien! Damit scheint an einen Brauch 
der Urkirche angeknüpft zu werden. Tatsächlich hat aber die Erneuerung 
des Lektorenamtes als Laienfunktion keineswegs restaurativen Charakter; 
sie entspricht vielmehr einem vertieften Verständnis der Wirklichkeit der 

4 Vgl. zum Ganzen: Th. Schnitzler in: LThK VI, Freiburg 1961, 936 f.; J. A. Jungmann, 
Missarum Sollemnia I, Wien 31952, 524 ff. 



Norbert Mulde 276 

Kirche und ihrer Liturgie, wie es in verschiedenen Texten des Konzils zum 
Ausdruck kommt. Noch ehe die Kirchenkonstitution •Lumen Gentium" in 
ihrem zweiten Kapitel über das Volk Gottes den zentralen Gedanken der 
Kirche als von Gott berufener und gestifteter Heilsgemeinde herausgear- 
beitet hatte, hatte die Liturgiekonstituion die gleiche dogmatische Konzep- 
tion bereits für die Praxis ausgewertet. Denn in Nr. 14 dieser Konstitu- 
tion heißt es: •Die Mutter Kirche wünscht sehr, alle Gläubigen möchten zu 
der vollen, bewußten und tätigen Teilnahme an den liturgischen Feiern 
geführt werden, wie sie das Wesen der Liturgie selbst verlangt und zu der 
das christliche Volk, das auserwählte Geschlecht, das königliche Priester- 
tum, der heilige Stamm, das Eigentumsvolk kraft der Taufe berechtigt und 
verpflichtet ist". 

Das Konzil spricht demnach den dringenden Wunsch nach der aktiven 
Teilnahme des Laien an der Liturgiefeier aus. Das geschieht aber nicht aus 
pädagogischen oder etwa organisatorischen Gründen, auch nicht primär 
um des Heiles des einzelnen Gläubigen willen, sondern weil diese Teil- 
nahme des Volkes für die Liturgie selbst wesentlich ist; denn Liturgie ist 
Feier der christlichen Gemeinschaft. Tragendes Subjekt der Liturgie ist 
also nicht allein der Klerus, sondern die Kirche, das heißt •die Gesamtheit 
der Gläubigen als priesterliches Gottesvolk"5. 

Dieser Gedanke wird noch durch den Hinweis unterstrichen, daß der 
Gläubige zu diesem aktiven Mitwirken an der liturgischen Feier nicht nur 
berechtigt, sondern auch verpflichtet ist, und zwar •kraft der Taufe". Die 
Taufe aber ist jenes Sakrament, durch das die Kirche im Auftrag Jesu und 
in der Kraft des Heiligen Geistes dem Menschen das Heil Gottes grund- 
legend zuspricht und ihm damit die Gliedschaft im Gottesvolk zuerkennt. 
Durch die Taufe heiligt Gott den Menschen, macht ihn zu seinem •Knecht" 
(im biblischen Sinn dieses Wortes) und befähigt ihn in derart fundamen- 
taler Weise zum sakralen Dienst und zur aktiven Teilnahme an der Litur- 
gie, daß auch die Weihe zum Amtspriestertum noch einmal auf diesem 
Fundament aufruht. Jeder Getaufte ist berufen, vor Gottes Angesicht zu 
treten, im unnahbaren Bezirk der göttlichen Heiligkeit zu weilen, unmit- 
telbar Gottes Anruf zu empfangen und mit Gott zu sprechen, für sich 
selbst und heilsvermittelnd für andere, für alle Menschen, im Namen 
Christi vor dem Vater zu erscheinen: jeder Christ ist ein priesterlicher 
Mensch; das gesamte Volk Gottes aber ist ein königliches Geschlecht von 
Priestern (vgl. 1 Petr 2,9), das seinen priesterlichen Dienst vornehmlich in 
der liturgischen Feier ausübt. Damit ist eigentlich zugleich gesagt, daß 
auch dem Laien eine echte liturgische Funktion zukommt. Er ist nicht Zu- 

Vgl. J. A. Jungmann, LThK, Das 2. Vatikanische Konzil I, Freiburg 1966, 28. 



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 277 

schauer bei einem heiligen Schauspiel, sondern Akteur, berufen, zusam- 
men mit dem priesterlichen Vorsteher der Gemeinde Liturgie zu feiern. 
Diese Betonung des aktiven Laienanteils am liturgischen Vollzug bedeutet 
keineswegs eine Schmälerung der genuinen Rolle des Amtspriestertums, 
dessen Vor-Rangstellung u. a. in der Vollmacht des Priesters, bei der 
Eucharistiefeier zu präsidieren und die heiligen Gaben zu konsekrieren, 
zum Ausdruck kommt, wie ja auch durch die Betonung des priesterlichen 
Charakters der Tauf-•Weihe" der spezifische Unterschied zum Ordo- 
Sakrament nicht geleugnet wird. Aber die Neubesinnung auf die Rolle 
des Laien im Gottesdienst erfordert auch ein Neubedenken der priester- 
lichen Funktion; denn die liturgischen Funktionen von Priester und Laie 
sind in gewisser Weise korrelativ. Man kann die Stellung des einen nicht 
hervorheben, ohne zu gleicher Zeit die des andern neu zu bestimmen. Das 
wird in der Praxis bedeuten, daß dem Klerus an liturgischer Aktivität ent- 
zogen werden wird, was nun der aktiven Teilnahme des Laien zugeteilt 
wird; denn in dieser geschichtlichen Stunde geht es um eine Reform: aus 
einer Liturgie, die im Lauf der Jahrhunderte schrittweise zu einer Domäne 
des Klerus geworden war, muß eine Angelegenheit des gesamten christ- 
lichen Volkes werden. Dieses Ziel läßt sich nicht von heute auf morgen 
erreichen. Vielmehr verlangt es das beharrliche und geduldige Bemühen 
aller, Priester wie Laien. Vor allem aber fordert es ein Umdenken gemäß 
Artikel 28 der Liturgiekonstitution, der zusammen mit Artikel 29 in Zu- 
kunft alle liturgische Anpassung inspirieren muß. Artikel 28 sagt: •Bei 
den liturgischen Feiern soll jeder, sei er Liturge oder Gläubiger, in der 
Ausübung seiner Aufgabe nur das und all das tun, was ihm aus der 
Natur der Sache und gemäß den liturgischen Regeln zukommt". Nach 
J. A. Jungmann wendet sich dieser Text •gegen jene Einebnung der litur- 
gischen Gemeinschaftsformen, derzufolge seit dem Mittelalter u. a. alle 
Teilfunktionen der einzelnen Amtsträger sogar im Hochamt vom zelebrie- 
renden Priester vollzogen oder mitvollzogen werden mußten, als ob sie 
erst dadurch ihre Gültigkeit erhielten"6. Diese Entwicklung war für das 
liturgische Leben der Kirche fatal und ist gerade auch aus pastoralen 
Gründen sehr zu bedauern. Glücklicherweise hatte die rückläufige Bewe- 
gung bereits Jahre vor dem Konzil mit der Reform der Osterliturgie be- 
gonnen. Durch den Konzilstext wird nun •das gemeinschaftliche Verhal- 
ten zum allgemeinen Grundsatz erhoben. Indem Priester, Leser, Sänger, 
Meßdiener, Volk zusammenwirken und jeder in seiner Weise zur Ver- 
herrlichung Gottes beiträgt, entsteht wahrhaft der Gottesdienst der 
Kirche"7. 

6 J. A. Jungmann, aaO 36. 
7 Ebd. 36 (Hervorhebung von mir) 



Norbert Mulde 278 

Das Gesagte wird durch Artikel 29 noch unterstrichen, wenn es heißt: 
•Auch Ministranten, Lektoren, Kommentatoren und die Mitglieder der 
Kirchenchöre vollziehen einen wahrhaft liturgischen Dienst (vero mini- 
sterio funguntur)". Nicht nur Priester, Diakon und Subdiakon, sondern 
auch die genannten Amtsträger üben eine echte liturgische Funktion aus. 
Im Unterschied zu der allgemeinen liturgischen Funktion des Volkes Got- 
tes, von der oben die Rede war, handelt es sich hier um besondere Einzel- 
funktionen, die der allgemeinen Funktion eine bestimmte konkrete Ge- 
stalt verleihen; denn auch in den genannten Diensten ist das Volk tätig. 

Aber in diesen Konkretisierungen erschöpft sich der aktive Anteil des 
Volkes nicht. Die Einzelfunktionen stehen nämlich im Dienst der liturgi- 
schen Gemeinde, damit auch sie zu einem aktiven Element des Gottes- 
dienstes werde. Es wäre wider den Geist der Liturgiekonstitution, wollte 
man zum Beispiel im Kirchenchor nur eine Repräsentation des Volkes 
sehen, die diesem die Aufgabe des Gotteslobes abnähme. Tatsächlich be- 
steht aber doch die Funktion des Chores darin, dem Volk die aktive Teil- 
nahme am Gotteslob gerade zu ermöglichen. Denn das Ziel allen liturgi- 
schen Tuns ist ja doch das gemeinschaftliche Verhalten, von dem Jung- 
mann an der oben zitierten Stelle spricht. Christlicher Gottesdienst tritt 
erst dort recht eigentlich in die Erscheinung, wo keiner unbeteiligt abseits 
steht, sondern wo alle Anwesenden harmonisch zusammenwirken. Jeder 
hat seinen Teil zum Gelingen des Ganzen beizutragen. Nicht Monotonie, 
sondern Symphonie, Einheit in der Vielfalt, ja geradezu aus der Vielfalt 
der verschiedenen Funktionen: von Priester und Laie; Zusammenklang 
der Fülle der Ämter und Dienste, Zusammenwirken aller versammelten 
Gläubigen zum Lobe Gottes und zum Wohl der Brüder. Wie notwendig 
solches Zusammenwirken ist - und wie schwer zugleich -, erfahren wir 
gerade heute in unserer differenzierten Welt, wo viele Probleme nur 
durch Zusammenarbeit gelöst werden können. Aber um so stärker emp- 
finden wir auch die Not des Unvermögens. Wenn sich also Gläubige zur 
Liturgiefeier zusammenfinden, werden sie gerade auch diese Not des Zu- 
sammenwirkens mitbringen, und immer wieder müssen sich Priester und 
Laie gegenseitig ermahnen und ermuntern, in sich diese Bereitschaft zum 
gemeinsamen Wirken zu wecken, weil ohne sie echter kirchlicher Gottes- 
dienst nicht möglich ist. 

Es war notwendig, von der liturgischen Funktion des Volkes und des 
Laien überhaupt zu reden, um die Funktion des Lektors richtig zu ver- 
stehen. Denn der Lektor ist Laie und soll Laie bleiben. Darum ist seine 
Funktion eine besondere Weise der vollen, bewußten und tätigen Teil- 
nahme des Gläubigen an der liturgischen Feier. Darum befähigt zum 
Lektoramt, theologisch gesehen, allein schon die Taufe. Damit soll aller- 



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 279 

dings die Frage, ob für dieses Amt nicht sinnvollerweise der Empfang des 
Firmsakramentes vorauszusetzen wäre, keineswegs negativ entschieden 
werden. Tatsächlich legt die Theologie der Firmung, die Thomas von Aquin 
entwickelt hat8 und die bis in die Gegenwart vorherrschend geblieben ist, 
so etwas nahe. Danach ist nämlich die Firmung das Sakrament des über- 
natürlichen Vollalters, durch das der Christ, über die Aufgabe der Selbst- 
heiligung hinaus, zum Bekenntnis des Glaubens in der Öffentlichkeit be- 
fähigt wird9. Mag damit zunächst das Bekenntnis in der ungläubigen 
Öffentlichkeit gemeint sein, so ist doch auch das Bekenntnis des Glaubens 
vor der versammelten Gemeinde der Gläubigen nicht ausgeschlossen. Da 
aber jeder, der in der Gemeindeversammlung ein besonderes Amt ausübt, 
wenn er nämlich im Angesicht des Volkes Gottes und in dessen Namen 
seinen Dienst vollzieht, gleichsam zum Bekenntnis seines Glaubens in 
Wort und Tat aufgerufen ist, wäre es durchaus sinnvoll, das Lektorat dem 
gefirmten Christen vorzubehalten. Dadurch würde sowohl die Würde des 
Firmsakraments wie auch des Lektoramtes unterstrichen. Wenn auch der 
Lektor keiner eigenen Weihe bedarf10, so kann er doch sein Amt nicht 
nach eigenem Gutdünken ausüben. Zur Ausübung im Gottesdienst muß er 
vielmehr vom priesterlichen Zelebranten bestellt werden, ohne daß es sich 
dabei jedoch um eine Delegation im juridischen Sinn handeln würde11. 
Durch diese Berufung wird der Lektor gleichsam aus der Mitte der ver- 
sammelten Gläubigen herausgerufen12, um im Altarraum (oder in einem 
für den Wortgottesdienst eigens vorgesehenen Raum) der Gemeinde zu- 
gewendet aus der Heiligen Schrift vorzulesen. 

3. Theologische Überlegungen zur Funktion des Lektors 

Nachdem über das Laientum des Lektors einiges gesagt worden ist, soll 
nun noch über seine Funktion, nämlich über das Vorlesen aus der Heiligen 
Schrift, gesprochen werden. 

Mit dem Judentum und dem Islam gehört das Christentum zu den ge- 
schichtlichen Religionen. Das heißt, es leitet seinen Ursprung nicht aus 

8 S. th. III. 72. 
9 Vgl. A. Adam, Firmung in: HB theol. Grundbegriffe, München 1962,1, 382 ff. 
10 Damit ist nichts gesagt gegen eine Zeremonie, durch die - besonders dem jugendlichen 
Lektor - dieses Amt übertragen wird. Wie es scheint, ist aber bei Erwachsenen von der- 
artigen Zeremonien besser abzusehen, da ja grundsätzlich jeder erwachsene Christ zum 
Lektoramt bestellt werden kann, soweit er die Voraussetzungen dazu besitzt. 
11 Vgl. J. A. Jungmann, aaO 37. 
12 Das könnte unter Umständen auch wirklich geschehen, indem nämlich zur Verkündi- 
gung der Lesung (und zu den Fürbitten) ein geeigneter Mann •aus der Gemeinde an den 
Ambo träte" (vgl. R. Thomas, Das Amt des Lektors in: Pastorales Forum, Heft 2, 
[1966] 53). 



Norbert Mulde 280 

allgemeiner religiöser Erfahrung oder theologischer Reflexion her, son- 
dern aus der Offenbarung Gottes, die im Lauf der Geschichte an den 
Menschen ergangen ist, mit dem Ziel, die Menschheit zu einem heiligen 
Volk zu einen. Unüberbietbarer Höhepunkt dieser Offenbarung ist Jesus 
Christus, an dem jede vorausgegangene oder möglicherweise nachfolgende 
Offenbarung ihren absoluten Maßstab hat. Damit wird die eminente Be- 
deutung der Geschichte für den christlichen Glauben deutlich. Bei allem 
Ausschauen in die Zukunft, was biblisch Erwartung der Wiederkunft 
Christi bedeutet, lebt die Kirche und ihr Glaube doch stets aus der Besin- 
nung auf das Vergangene. Darum muß sie in ihrer Liturgie immer wieder 
an die Heilstaten erinnern, die Gott in der Vergangenheit, vor allem in 
Jesus Christus, gewirkt hat. 

In den Anfängen der Kirche geschah diese •Anamnese" durch den 
mündlichen Bericht der Augenzeugen, nämlich der Apostel. Die Apostel- 
geschichte z. B. sieht darin die vornehmste Aufgabe der Apostel (vgl. 6,2). 
Für diese Schrift des Neuen Testaments sind sie einfach die Zeugen, die 
gesehen und gehört haben, was Jesus gewirkt und gesprochen hat, und 
nun, nach Jesu Auferstehung und Himmelfahrt, seine Zeugen vor dem 
Volke sind (vgl. Apg 13,31; 10,42). Inmitten des Volkes setzen sie durch 
ihr Wort und durch ihr Tun die Gegenwart der vergangenen Heilsereig- 
nisse gleichsam fort. Durch die Predigt der Apostel bleibt das Christus- 
geheimnis auch weiterhin in der Geschichte anwesend und wird so zum 
Appell an alle Menschen, das Zeugnis gläubig anzunehmen und so ihr 
Heil zu wirken. 

Darüber hinaus ist nun dieses apostolische Zeugnis auch zum geschrie- 
benen Wort geworden und wird als heiliges Buch von Geschlecht zu Ge- 
schlecht in der Kirche weitergereicht. Geschriebenes Wort verweist den 
späteren Leser zurück in die Zeit, da es niedergeschrieben wurde; es wird 
zum Denkmal einer vergangenen Wirklichkeit. Vom Standpunkt des 
Buchautors aber ist das geschriebene Wort in gewisser Weise als die stän- 
dige Präsenz des Vergangenen in allen künftigen Zeiten intendiert. Dar- 
aus ergibt sich sein eigentümlicher Zeugnischarakter. 

Aus dieser allgemeinen Tatsache folgt für das Wort der christlichen 
Offenbarung: Weil dieses Wort in Christus für alle Menschen und alle 
Zeiten gesprochen und gelebt worden ist, mußte es geradezu mit innerer 
Notwendigkeit zum geschriebenen Wort, zum Wort der Heiligen Schrift 
werden. Heinrich Schlier spricht sogar davon, daß •sich das Ereignis der 
Offenbarung in Jesus Christus in die Schrift-Sprache als in seine eigent- 
liche Sprache eingelassen" hat, und begründet es folgendermaßen: •In- 
mitten des Eigenwortes der Welt, des alltäglichen und des außerordent- 
lichen, das Wort zu hören zu geben, in dem den Menschen das Licht des 



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 281 

Lebens wieder aufgeht, dazu wurde es der Geschichte geschichtlich, der 
Sprache sprachlich und aller Gegenwart schriftlich"13. 

Wir haben also im Wort der Heiligen Schrift in gewisser Weise die 
Gegenwart des Christusgeheimnisses selbst. In der Schriftlesung geschieht 
Begegnung mit Christus. Hier spricht Gott und Christus durch den Mund 
der Apostel, Evangelisten oder Propheten zu uns. Aber diese Vergegen- 
wärtigung geschieht nicht kraft des bloßen Buchstabens oder aufgrund der 
Absicht des Schreibers, sondern durch die Wirkung des Geistes, der das 
Offenbarungswort inspiriert hat und seine Aktualisierung durch alle Zei- 
ten garantiert und wirkt. In seinem Licht wird der Leser (und Hörer) die- 
ses Wortes von der Botschaft Christi betroffen und zum hörenden und 
gottgehorsamen Gläubigen Christi umgestaltet. 

Was soeben beschrieben wurde, geschieht grundsätzlich bei jeder 
Schriftlesung, findet aber in der liturgischen Lesung der Heiligen Schrift 
seine höchste Wirklichkeit und größte heilsgeschichtliche Dichte. Erst in 
der liturgischen Feier gewinnt das Wort Gottes jenen Öffentlichkeits- 
charakter, der ihm als gesprochenem und geschriebenem, vor allem aber 
als Heilswort an die gesamte Menschheit zukommt. Obzwar Gott das Herz 
jedes einzelnen Menschen treffen und zu sich bekehren will und deshalb 
die besinnliche Lesung der Heiligen Schrift zu seinem Leben gehören soll, so 
droht doch in der privaten Lesung der Heiligen Schrift immer wieder die Ge- 
fahr der Verbiegung und Verfälschung des göttlichen Wortes. Durch die 
Lesung im Raum der kirchlichen Gemeinschaft aber gewinnt das Schrift - 
wort einen Zuwachs an Objektivität und Verbindlichkeit. Indem das Wort 
nicht nur gleichsam im Geist erklingt, wie das bei der privaten Lesung 
der Fall ist, sondern auch das leibliche Ohr des Menschen trifft, wird 
außerdem der Mensch von diesem Wort erst eigentlich existentiell voll 
angesprochen und gefordert. Zugleich wird das Schriftwort durch die 
öffentliche Lesung geradezu zu einer Wirklichkeit in Raum und Zeit, an 
der der Mensch nicht vorbeikommt, ohne sich daran zu stoßen und ohne 
dazu Stellung zu nehmen. Auf diese Weise erreicht also das Wort Gottes 
als Wort der Schrift im Raum der Kirche seine volle inkarnatorische Wirk- 
lichkeit und infolgedessen auch jene Wirksamkeit, von der der Hebräer- 
brief spricht: •Das Wort Gottes ist voll Leben und Kraft und schärfer als 
ein zweischneidiges Schwert: es fährt hindurch bis zur Scheidung von Leib 
und Seele, Geist, Gelenk und Mark, und richtet die innersten Regungen 
und Gedanken des Herzens" (Hebr 4,12). Der Lektor aber steht im Dienst 
dieser inkarnatorischen Aktualisierung des Schriftwortes, zusammen mit 
dem Diakon und dem zelebrierenden Priester, denen die Lesung des 

13 H. Schlier, Verkündigung und Sprache. In: Sakrale Sprache und kultischer Gesang, 
1965, 65. 



Norbert Mulde 282 

Evangeliums vorbehalten ist. Durch den Mund des Lektors dringt das 
Wort der Schrift - meist handelt es sich dabei um prophetisches oder apo- 
stolisches Mahnwort - an das Ohr der hörenden Gemeinde und bewirkt, 
wie Martimort schreibt, •daß ein bestimmtes Heilsgeschehen sich wirklich 
heute begibt"14. Darum ist die Lesung in der liturgischen Feier in einem 
echten Sinn christliche Anamnese, wo nicht nur des Vergangenen in Ehr- 
furcht gedacht wird, sondern wo das Vergangene als Heilstat Gottes am 
Menschen für den augenblicklichen Hörer in gewisser Weise anwesend 
wird und Heil wirkt. Im Lektor, wie ihn die Liturgiekonstitution versteht, 
ist also der Laie selbst in die Mitte dieser Anamnese des Heils hinein- 
genommen; in ihm ist er nicht nur antwortend oder dienend Mitvollzieher 
der Liturgiefeier, sondern wirkt auch an der Vergegenwärtigung des 
Heilsgeschehens mit, wenn auch in Unterordnung unter den priesterlichen 
Vorsteher, der die eucharistische Anamnese vollzieht, aber darum nicht 
weniger aktiv. Gerade in seiner vollkommensten Entfaltung offenbart das 
Lektoramt, daß es nichts anderes ist als heiliger Dienst, Dienst Gottes als 
Dienst an seinem Wort und als heilvermittelnder Dienst an seinem heili- 
gen Volk. 

II. Elemente der aszetischen Formung des Lektors 

Nach diesen Überlegungen über Stellung und Funktion des Lektors, in 
denen bereits wiederholt Grundhaltungen berührt wurden, die den Lek- 
tor beim Verständnis sowie beim Vollzug seiner Aufgabe leiten sollen, 
kann nunmehr im einzelnen von dessen aszetischer Formung die Rede 
sein. Selbstverständlich können hier nur einige wesentliche Grundlinien 
oder Schwerpunkte dieser Formung genannt werden, deren Konkretisie- 
rung und praktische Anwendung der Findigkeit und dem pädagogischen 
Geschick Berufener überlassen bleibt. Außerdem muß gerade auch bei der 
aszetischen Formung, die sich nicht auf eine nur äußerliche Einübung 
irgendwelcher Haltungen der Frömmigkeit beschränken kann, sondern zu 
einer echten Integrierung dieser Haltungen in die Personmitte des Lektors 
anleiten will, die individuelle Eigenart und persönliche Reife des einzel- 
nen berücksichtigt werden. Aus dem, was über Stellung und Funktion des 
Lektors gesagt wurde, ist wohl bereits deutlich geworden, daß dieses Amt 
in seiner vollen geistig-geistlichen Entfaltung einen erwachsenen Christen 
verlangt. Das schließt freilich nicht aus, daß auch Jugendliche diese Funk- 
tion mit echtem Verständnis und zum Nutzen der Gemeinde ausüben 
können. Zudem kann gerade der rechte Vollzug in einer Weise in das Ver- 
ständnis einführen, wie es theoretische Überlegungen gar nicht vermögen 

HB der Liturgiewissenschafi I, Freiburg 1963, 124. 



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 283 

- ein pädagogischer Grundsatz, der in der praktischen Pastoral wohl viel 
zu wenig beachtet wird. Allerdings setzt seine fruchtbare Anwendung vor- 
aus, daß der Formende und Einübende eine klare Vorstellung von dem 
Ziel hat, das erreicht werden soll. Dazu wollten unsere Ausführungen im 
ersten Teil eine Hilfe sein, die im Grunde den erwachsenen Lektor, das 
Ziel aller aszetischen Formungsbemühungen, im Auge hatten. Außerdem 
ist es doch wohl wünschenswert, daß im Pfarrgottesdienst ein Erwachsener 
dieses Amt ausübt. 

Der Lektor ist Laie. Darum ist die Laienfrömmigkeit die Grundlage der 
spirituellen Haltung des Lektors. Man wird sich deshalb hüten müssen, 
von einer besonderen aszetischen Formung des Lektors zu reden, um ihn 
nicht heimlich zu einem klerikalen Verständnis seines Amtes zu verführen. 
Wie der Laie im allgemeinen, so kommt der Lektor im besonderen aus 
dem Bereich der welthaften Dinge zum Gottesdienst und in den Raum 
des Sakralen. Die für sein Amt nötige Vorbereitung und Heiligung ge- 
schieht nicht durch Absonderung, wie sie in gewisser Weise dem Klerus 
eigen ist, sondern durch jenen Gebrauch der Weltdinge, den der Heilige 
Geist dem christlichen Gewissen eingibt. Im christlich gelebten Alltag ge- 
schieht also die Vorbereitung auf die würdige Teilnahme an der liturgi- 
schen Feier. Darum ist der Grundzug jeder Laienaszese der rechte Ge- 
brauch, das sachgerechte Verhalten gegenüber Menschen und Dingen im 
Lichte des Glaubens. Dadurch werden Entsagung und Absonderung von 
der Welt für den Laien nicht überflüssig. Im Gegenteil. Sie sind ein not- 
wendiges Mittel, um zum christlich verantworteten Gebrauch der Dinge 
zu gelangen. Darüber hinaus sind Entsagung und Absonderung auch für 
den Laien in der Nachfolge Christi der einzige Weg, um zu beweisen, daß 
er Gott mehr liebt als die Menschen, die Welt und sich selbst. 

Für den Lektor nun, der mit dem Wort der Schrift umgeht, würde aus 
seinem Amt für seine persönliche Haltung z. B. folgen, daß er sich im täg- 
lichen Leben um eine erhöhte Aufrichtigkeit, Wahrhaftigkeit und Ehr- 
furcht vor dem Wort, auch dem menschlichen Wort, bemüht. Sonst besteht 
die Gefahr, daß er auch das Wort Gottes leichtfertig in den Mund nimmt, 
wenn er vor der Gemeinde vorliest. Bei der heutigen Inflation des Wortes 
tut sich gerade hier ein weites (Vor-) Feld für die Einübung des Lektor- 
amtes auf. Soll der Lektor in seinem Amt den Namen Gottes nicht •eitel" 
nennen (Ex 20,7), dann muß er sich gerade auch in diesem Punkte gewis- 

senhaft üben. 
Bereits durch den rechten Umgang mit dem profanen, dem alltäglichen 

Wort beginnt aber für den Lektor jene Einübung in den Umgang mit dem 
Wort Gottes, die ich als eine erste Grundlinie seiner aszetischen Formung 
hervorheben möchte. 



Norbert Mulde 284 

1. Einübung in den Umgang mit dem Wort Gottes 

Zu dieser Einübung gehört zwar schon die technische Formung des Lek- 
tors, das verständliche und verständnisvolle Lesen des Schrifttextes, die 
nötige Sorgfalt, die der Vorbereitung der liturgischen Lesung gewidmet 
wird, usw. 

Aber vor allem ist es wichtig, den Lektor dazu anzuleiten, daß er sich 
selbst immer wieder unter das Wort Gottes stellt, das er im Gottesdienst 
vorliest. Es muß die Gefahr vermieden werden, daß er für andere zum 
Sprecher der apostolischen Mahnung und Ermunterung wird, nicht aber 
für sich selbst. Dazu muß er die Heilige Schrift kennen, muß fortschreitend 
in das Verständnis der Bibel und der biblischen Welt eingeführt werden. 
Hier liegt ein Hauptgewicht bei seiner aszetischen Formung. Der Lektor 
braucht exegetische Handreichungen und muß immer wieder von neuem 
dazu angehalten werden, sich um ein persönliches Verständnis der Heili- 
gen Schrift zu bemühen. 

Aber die Einführung in ein rein sachliches Verständnis der Schrift würde 
für die aszetische Formung des Lektors nicht genügen. Das Wort Gottes 
muß für ihn darüber hinaus zum persönlichen Anruf und Imperativ wer- 
den. Es geht darum, daß er ein spirituelles Verständnis des Schriftwortes 
gewinnt, daß dieses Wort zur Nahrung seines Glaubenslebens wird. Darum 
ist die Hinführung zur Schriftlesung und deren regelmäßige Übung ein 
wesentliches Element seiner Formung. Diese Lesung sollte privat und im 
Bibelkreis geschehen. Die Teilnahme an einem Bibelkreis aber könnte die 
Vorbedingung für die Zulassung zum Lektoramt sein. 

Krönender Abschluß dieser Bemühung um das Bibelwort ist die Bibel- 
meditation. Sie kann auf die verschiedenste Art und Weise geübt werden, 
angefangen vom schlichten besinnlichen, meditativen Lesen der Schrift. 
Die Punktbetrachtung der Geistlichen Übungen des hl. Ignatius von 
Loyola ist nur einer der vielen möglichen Wege, aber nicht der einzige. 
Die Schriftmeditation soll ein liebend-ehrfürchtiges Umgehen und Ver- 
trautwerden mit der Bibel sein, das sich frei entfaltet, ohne durch das allzu 
enge Korsett einer Methodik eingeengt zu werden. Sie muß letztlich aus 
der Liebe zum Wort Gottes in der Schrift kommen und diese Liebe immer 
mehr vertiefen. Dadurch entfaltet sich das liebende Hinhören und Gehor- 
chen, eine Haltung, die gerade auch den Lektor, der dem Schriftwort 
gleichsam seinen Mund leiht, auszeichnen muß; sonst wäre seine Lesung 
nur Wortgeklapper, •tönendes Erz und klingende Schelle" (1 Kor 13,1). 
Wenn aber das Wort der Lesung aus dem Innenraum meditativer Besin- 
nung erklingt, wird es sowohl für den Lektor wie auch für die Gemeinde 
zur Quelle des Lebens, der Freude, des Trostes und der Kraft. So wahr es 



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 285 

ist, daß Gott den Menschen zuerst geliebt und ohne sein Zutun begnadigt 
hat, so verkehrt wäre es zu vergessen, daß Gott die Auswirkung seiner 
Liebe von der Liebe und Mitwirkung des Menschen abhängig macht. Des- 
sen muß sich gerade auch jener bewußt sein, der in das Mysterium der 
Heilsvermittlung an andere hineingenommen ist. Darum darf der Lektor, 
der im Dienst der Gemeinde steht, gerade um dieses Dienstes willen in 
dem ständigen Bemühen um die Vertiefung seines Glaubens, Liebens und 
Hoff ens, seiner Bereitschaft, auf Gottes Wort zu hören, nicht nachlassen. 

Dieser inneren Haltung des Hörens und Gehorchens gegenüber Gott in 
seinem Wort entspricht aber das Bekenntnis des Lebens. •Tun sollt ihr 
das Wort, nicht nur hören; sonst würdet ihr euch selbst betrügen", 
mahnt der Jakobusbrief (1,21). Wie sollte dieses Wort nicht ganz beson- 
ders für den Lektor gelten? Die durch sein Amt geforderte Kenntnis sowie 
der vertraute Umgang mit der Heiligen Schrift müssen sich in eine Lebens- 
führung umsetzen, die davon zeugt, daß er auch selbst an das Wort glaubt, 
das er in der liturgischen Feier verliest. Darum wird er durch sein Amt 
wie von selbst zu einer erhöhten moralischen und vor allem religiösen 
Gewissenhaftigkeit angeleitet. Zugleich ist er mehr noch als ein Laie, dem 
das Lektoramt nicht übertragen ist, dazu aufgerufen, auch mit dem Wort 
für seinen Glauben Zeugnis abzulegen und Rechenschaft zu geben über die 
Hoffnung, die in ihm lebt (vgl. 1 Petr 3,15). So erfährt er, daß auch er 
unter jenes Gesetz gestellt ist, das jeden einfordert, der in den Dienst am 
Wort gerufen ist: •Verkünde das Wort, tritt auf, sei es gelegen oder 
ungelegen" (2 Tim 4,2)! Weil er aber in einer sündigen Welt sein Be- 
kenntnis ablegen muß, werden Widerspruch und Leid die notwendige 
Folge seines Bekenntnisses sein. So wird er auf eine ganz spezifische Weise 
an dem Leiden und dem Kreuzestod des fleischgewordenen Wortes teil- 
haben und an seinem •Fleisch" ergänzen, was an den Trübsalen Christi 
noch fehlt, zugunsten seines Leibes, der Kirche, deren Diener er 
geworden ist (vgl. Kol 1,24-25). So wird offenbar, daß der Lektor nicht 
allein durch die Verlesung des Schriftwortes in der Liturgiefeier zur Auf- 
erbauung der Gemeinde Christi beiträgt, sondern in fortschreitendem Maß 
auch durch den Einsatz seiner ganzen Existenz. 

2. Einübung der rechten Dienstwilligkeit in der Kirche 

Es wurde bereits wiederholt darauf hingewiesen, daß das Lektoramt ein 
kirchlicher Dienst ist. Dienen ist keine selbstverständliche menschliche 
Haltung und verlangt deshalb eine gewisse Einübung. Abgesehen von der 
dafür nötigen Eignung und Ausbildung erfordert der Dienst eine be- 
stimmte innere Einstellung, nämlich die Befähigung, sich die Belange 
anderer oder einer Gemeinschaft zu eigen zu machen, und dazu die Be- 



Norbert Mulde 286 

reitschaft, die eigenen Kräfte zum Nutzen anderer einzusetzen und zu ver- 
brauchen. Solches Dienen ist ohne ein Mindestmaß an Liebe zu dem, dem 
man dient, nicht möglich; denn jeder Dienst verlangt auch die Verleug- 
nung seiner selbst und der eigenen Wünsche. Selbstverleugnung ist aber 
nicht möglich ohne Liebe. 

Diese Dienstwilligkeit ist für jeden Amtsträger einer Gemeinschaft 
notwendig. Wo sie fehlt, wird der Dienst zur Heuchelei. Karrieredenken 
und Glänzenwollen nisten sich ein und machen den Dienst schließlich un- 
fruchtbar: der Funktionsträger wird zum Parasit an der Gemeinschaft, 
der er doch dienen sollte. Bei der wurzelhaften Eitelkeit des Menschen ist 
eine solche Verfälschung des Dienens eine Gefahr, die auch das Amt in 
der Kirche ständig bedroht. Darum ist bei der Formung des Lektors ge- 
rade auch die Einübung in die Dienstwilligkeit zu betonen. Natürlich gilt 
das Gesagte nicht für ihn allein, sondern für jeden kirchlichen Amts- 
träger. 

Wer also als Lektor vor die versammelte Gemeinde hintritt, um an 
erhöhter Stelle seinen Dienst zu tun, sollte seine Dienstwilligkeit bereits 
an anderen Aufgaben erwiesen haben. Etwa durch die Führung einer 
Jugendgruppe (wenn es sich um einen jugendlichen Lektor handelt) oder 
durch aktive Mitarbeit in der Pfarrei oder auch durch seinen Einsatz im 
öffentlichen Leben, im Beruf oder in der Familie sollte er gezeigt haben, 
daß er fähig und bereit ist, den Anliegen der Gemeinschaft zu dienen. Es 
ist zu wenig, wenn sich jemand allein durch seine angenehme und kräftige 
Stimme oder dgl. für dieses Amt empfehlen würde. Auch gesellschaftliche 
Rücksichten dürften bei der Übertragung dieses Amtes keine Rolle spielen. 
Dadurch würde der Dienstcharakter des Lektoramtes nur verdunkelt. 

Die Dienstwilligkeit des Lektors empfängt ihre kräftigsten Impulse aus 
einer Liebe zur Kirche, die aus dem Glauben an deren göttliche Sendung 
erwächst. Der Lektor muß mit dem Auftrag der Kirche in der Welt, mit 
ihren Anliegen und Nöten immer wieder aufs neue vertraut gemacht wer- 
den. Er muß wirklich mit der Kirche leben. Er muß ihre Strukturen und 
Ordnungen kennen, um seine Rolle nicht nur im Rahmen des Gottesdien- 
stes, sondern im gesamten Leben der Kirche besser verstehen und einneh- 
men zu können. Nur so wird er die rechte Einstellung zur kirchlichen Auto- 
rität und die seiner Stellung gemäße Weise der Einordnung, Unterord- 
nung und des Gehorsams finden können. Die Liebe zur Kirche und die 
Dienstwilligkeit des Laien im allgemeinen und des Lektors im besonderen 
wachsen in dem Maß, als ihm vom Priester echte Mitverantwortung für 
die Belange der Kirche übertragen und der Raum zur Entfaltung seiner 
Dienstbereitschaft freigegeben wird. Das verlangt vom Priester ein neues 
Denken, u. U. sogar ein gerütteltes Maß an Aszese. Die äußere Notlage, 



Amt und aszetische Formung des Lektors in der Liturgie 287 

zuweilen aber auch der innere Trieb haben ihn daran gewöhnt, viele Dinge 
selber zu tun, damit sie wirklich klappen, statt sie dem Laien anzuver- 
trauen. Dadurch verliert der Priester den Sinn für die Zusammenarbeit 
und vermag deshalb auch beim Laien diesen Sinn nicht genügend zu 
wecken. Dieser Mangel macht sich nun gerade in der liturgischen Bildung 
besonders schmerzlich bemerkbar; denn wie bereits erwähnt, ist das Ver- 
ständnis für das Zusammenwirken ein Grundelement liturgischer Fröm- 
migkeit. Wahrscheinlich ist gerade der mangelnde Sinn für gemeinschaft- 
liches Verhalten ein Haupthindernis auf dem Weg zur Erneuerung und 
Verlebendigung der Liturgie. Dieses Hindernis wird beseitigt werden, 
wenn es auch außerhalb des liturgischen Bereichs zu einer echten partner- 
schaftlichen Zusammenarbeit zwischen Priester und Laie kommt. Wo der 
Laie auf seiten des Priesters einer solchen Einstellung begegnet, wo er 
spürt, daß er ernst genommen und in seiner Kompetenz geachtet wird, 
wird seine Dienstwilligkeit am ehesten geweckt und gefördert. Wo der 
Geist christlicher Bruderliebe die Zusammenarbeit bestimmt, wird er auch 
den religiös-kirchlichen Gehorsam erlernen, der alle Glieder der Kirche, 
Priester wie Laien, in gleicher Weise auszeichnen muß. Die liturgische 
Feier der Gemeinde aber wird durch das harmonische Zusammenwirken 
aller zum Lobpreis des einen, wahren Gottes, zum Trost- und Kraftquell 
der versammelten Gläubigen und zu einem Zeugnis für alle, die noch 
fernstehen. 

Ferdinand Kolbe hat einmal geschrieben: •Wer als Lektor vorgesehen 
ist, muß nach seiner Lebensführung und nach seiner Teilnahme am gläu- 
bigen Leben der Gemeinde dieses Ehrenamtes würdig sein"15. Aus guten 
Gründen haben wir hier mehr den Dienstcharakter dieses Amtes hervor- 
gehoben, ohne die damit verbundene Ehre leugnen zu wollen. Aber diese 
Ehre kommt weniger von den Menschen als von Gott; denn es ist die 
höchste Ehre für den Menschen, Gott und um Gottes willen den Menschen 
dienen zu dürfen. Darum sollen die Amtsträger in der Kirche ihre Ehre 
weniger vor den Menschen als vor Gott suchen. Wer seine Amtsstellung so 
versteht, wird sich von verderblichen Überheblichkeiten freihalten und 
verstehen, daß man selbst da, wo man alles getan hat, immer noch demüti- 
gen Herzens bekennen kann: Unnütze Knechte sind wir; wir haben ja nur 
unsere Pflicht getan (vgl. Lk 17,10). 

Zusammenfassung 

Der Lektor, wie ihn die Liturgiekonstitution versteht, ist ein Laie, der 
dazu bestellt ist, durch die liturgische Lesung aus der Heiligen Schrift an 

15 F. Kolbe: Der Lektor. In: A. Kirdigässner: Unser Gottesdienst, 280. 



Josef Sudbrack 288 

der Anamnese des Heilsgeschehens aktiven Anteil zu nehmen. Durch die 
Verkündigung des Offenbarungswortes wirkt er mit an der Bereitung des 
Volkes Gottes für jene andere Anamnese, in der das fleischgewordene 
Wort Gottes in den Gestalten von Brot und Wein •leibhaftig" inmitten 
seiner Gemeinde als Opfer des Lobes und als Gabe des Heiles realpräsent 
wird. Aus der Funktion des Lektors ergibt sich für seine aszetische For- 
mung vor allem eine doppelte Forderung: die Einübung in den meditati- 
ven Umgang mit dem Wort Gottes, sowie aufgrund des Dienstcharakters 
die Einübung in die Dienstwilligkeit in der Kirche. Beide Aufgaben der 
Einübung werden vor allem dem Priester zufallen. Denn priesterliche 
Existenz ist ja im Grunde auch nichts anderes als Dienst am Worte Got- 
tes, freilich in viel umfassenderer Weise, als dies dem Lektoramt zukommt. 
Bei der aszetischen Formung, das heißt eben bei der Formung der geist- 
lichen Persönlichkeit des Lektors, kann vieles durch das Wort vermittelt 
und durch das Tun eingeübt werden. Aber der entscheidende und auf die 
Dauer prägende Einfluß wird von der Persönlichkeit des Priesters selbst 
ausgehen müssen. Am Umgang des Priesters mit dem Wort Gottes, an 
seiner Dienstwilligkeit und Einsatzbereitschaft für die Nöte der gesamten 
Gemeinde und jedes einzelnen ihrer Glieder, an seiner Bereitschaft zu 
brüderlicher Zusammenarbeit wird dem Lektor über das Wesen und den 
rechten Vollzug seines Dienstes mehr aufgehen als durch lange Unter- 
weisungen und gescheite Vorträge. 

Die Rolle des Exerzitiengebers 
Josef Sudbrack SJ, München 

Einige wenige Sätze, die Fessard in seiner •Dialectique des ,Exercices 
Spirituels' de S. Ignace de Loyola" über den •Directeur de la Retraite"1 

aufschrieb, sind der äußere Anlaß dieser Zeilen. Es sind allerdings (lei- 
der!) nur ein paar Sätze, die wir in dieser - neben den Arbeiten der beiden 
Rahner und neben Przywaras Theologie der Exerzitien - wichtigsten 
modernen Deutung der geistlichen Übungen lesen dürfen. Fessard ent- 

1 Gaston Fessard, La Dialectique des Exercices Spirituels de Saint Ignace de Loyola; 
der 1956 in der Reihe •Theologie" herausgekommene Band ist soeben in zweiter, unver- 
änderter Auflage erschienen, aber nun als l.Band mit dem Untertitel •Temps - Liberte - 
Peche - Orthodoxie"; vielleicht wird unsere Frage ausführlicher in dem zu erwartenden 
dritten Band behandelt. Eine Besprechung beider Bände wird in Kürze erfolgen. 




