
Josef Sudbrack 288 

der Anamnese des Heilsgeschehens aktiven Anteil zu nehmen. Durch die 
Verkündigung des Offenbarungswortes wirkt er mit an der Bereitung des 
Volkes Gottes für jene andere Anamnese, in der das fleischgewordene 
Wort Gottes in den Gestalten von Brot und Wein •leibhaftig" inmitten 
seiner Gemeinde als Opfer des Lobes und als Gabe des Heiles realpräsent 
wird. Aus der Funktion des Lektors ergibt sich für seine aszetische For- 
mung vor allem eine doppelte Forderung: die Einübung in den meditati- 
ven Umgang mit dem Wort Gottes, sowie aufgrund des Dienstcharakters 
die Einübung in die Dienstwilligkeit in der Kirche. Beide Aufgaben der 
Einübung werden vor allem dem Priester zufallen. Denn priesterliche 
Existenz ist ja im Grunde auch nichts anderes als Dienst am Worte Got- 
tes, freilich in viel umfassenderer Weise, als dies dem Lektoramt zukommt. 
Bei der aszetischen Formung, das heißt eben bei der Formung der geist- 
lichen Persönlichkeit des Lektors, kann vieles durch das Wort vermittelt 
und durch das Tun eingeübt werden. Aber der entscheidende und auf die 
Dauer prägende Einfluß wird von der Persönlichkeit des Priesters selbst 
ausgehen müssen. Am Umgang des Priesters mit dem Wort Gottes, an 
seiner Dienstwilligkeit und Einsatzbereitschaft für die Nöte der gesamten 
Gemeinde und jedes einzelnen ihrer Glieder, an seiner Bereitschaft zu 
brüderlicher Zusammenarbeit wird dem Lektor über das Wesen und den 
rechten Vollzug seines Dienstes mehr aufgehen als durch lange Unter- 
weisungen und gescheite Vorträge. 

Die Rolle des Exerzitiengebers 
Josef Sudbrack SJ, München 

Einige wenige Sätze, die Fessard in seiner •Dialectique des ,Exercices 
Spirituels' de S. Ignace de Loyola" über den •Directeur de la Retraite"1 

aufschrieb, sind der äußere Anlaß dieser Zeilen. Es sind allerdings (lei- 
der!) nur ein paar Sätze, die wir in dieser - neben den Arbeiten der beiden 
Rahner und neben Przywaras Theologie der Exerzitien - wichtigsten 
modernen Deutung der geistlichen Übungen lesen dürfen. Fessard ent- 

1 Gaston Fessard, La Dialectique des Exercices Spirituels de Saint Ignace de Loyola; 
der 1956 in der Reihe •Theologie" herausgekommene Band ist soeben in zweiter, unver- 
änderter Auflage erschienen, aber nun als l.Band mit dem Untertitel •Temps - Liberte - 
Peche - Orthodoxie"; vielleicht wird unsere Frage ausführlicher in dem zu erwartenden 
dritten Band behandelt. Eine Besprechung beider Bände wird in Kürze erfolgen. 



Die Rolle des Exerzitiengebers 289 

schuldigt sich ausdrücklich für diesen Mangel. Und deshalb dürfen wir den 
Autor nicht auf die wenigen Sätze festlegen, als habe er in ihnen seine 
gültige Meinung über den Exerzitiengeber2 zum Ausdruck gebracht. Doch 
ehe wir uns mit der von Fessard aufgeworfenen Problematik beschäftigen, 
lohnt es sich, im Exerzitienbuch selbst herumzublättern. 

Es ist allgemein bekannt, welch große Rolle bei Ignatius dem Exerzitien- 
geber zukommt. Nach den Vorbemerkungen •zur Erlangung einiger 
Kenntnis über die folgenden geistlichen Übungen und zur Hilfe sowohl 
für den, der sie zu geben, wie für den, der sie zu empfangen hat", soll er 
in einer Art Omnipräsenz die ganzen vier Wochen der Übungen umhegen 
und umsorgen. Nur zu leicht beschleicht den modernen Leser, der diese 
zwanzig Bemerkungen liest, das unangenehme Gefühl, hier werde die 
Initiative des Exerzitanten, des Übenden, immer weiter zurückgeschraubt, 
hier werde ein Korsett geschneidert, in das er hineingezwängt wird, hier 
werde mit pädagogisch erhobenem Zeigefinger gelehrt, hier stehe der 
Ignorant und blutige Anfänger vor dem unantastbaren Wissen des Mei- 
sters. Aber dieser erste Eindruck von einem Seelenmasseur, als den man 
noch heute oftmals, auch in wohlwollender Literatur3, den genialsten Exer- 
zitiengeber, Ignatius selbst ansieht, muß bei genauerem Hinsehen dem 

2 Einige weitere Literatur: Der Sammelband der Etudes Carmelitaines aus dem Jahre 
1951 über Direction spirituelle et Psychologie; der Artikel: Direction Spirituelle im Diet. 
de Spir. III, 1002-1216 mit den entsprechenden Verweisen; Charles Jacquet, Le role de 
l'lnstructeur de la retraite, in: Christus 10, April 1956, 208-224; das 25. Heft der gleichen 
Zeitschrift, 1960, über: La direction spirituelle; einige Bemerkungen bei George Groft, 
Psychological Aspects of the Spiritual Exercises, in: Supplement to The Way, July 1965; 
und neben der dort angegebenen Literatur auch verstreute Bemerkungen in Hugo Rah- 
ners Ignatiusbüchern. - Die Exerzitien werden nach der Übertragung von Hans Urs 
von Balthasar, Johannes-Verlag, Einsiedeln (Reihe Sigillum, Nr. 1) zitiert, und zwar mit- 
tels der allgemein angenommenen Numerierung. Für die Qualität dieser Übertragung 
spricht schon die an Przywara sich anlehnende feinsinnige Übersetzung des •el que da los 
Exercicios" mit •Exerzitiengeber", womit er sich zwischen die patriarchalische Namens- 
gebung: •Exerzitienmeister" und die zu unpersönliche Übersetzung •Exerzitienleiter" 
stellt. 
3 Von offensichtlich verzeichnenden Arbeiten über Ignatius wie die Marcuses kann ab- 
gesehen werden. Aber man faßt sich an den Kopf, wieso in einer wohlwollenden, 1966 
erschienenen Darstellung des Christentums noch längst antiquierte Verzeichnungen nach- 
gemalt werden. Es handelt sich um eine •Neubearbeitete Taschenbuchausgabe" (Gold- 
manns gelbe Taschenbücher, Nr. 1694) eines 1949 von E. Seeberg erschienenen Werkes. 
Als Neubearbeiter zeichnet neben E. Benz ein so aufgeschlossener Wissenschaftler wie 
P. Meinhold. Ignatius wird Seite 94 qualifiziert als •eine merkwürdig primitive Natur, 
praktisch, klug und seelenkundig", und seine Exerzitien heißen eine Seite weiter •das 
Exerzierreglement des katholischen Christen", von Ignatius •in einer merkwürdig prak- 
tisch-trockenen und primitiven, aber darum so eindrucksvollen Weise" geschaffen. Ver- 
ständlicher schon ist es, wenn in einem Aufsatz von Prof. C. Westermann über •Das 
Gebet in den Exerzitien des Ignatius von Loyola" (Materialdienst des konfessionskund- 
lichen Instituts, Bensheim 1961, 81-86) jede historische und auch psychologische Einfüh- 
lung in das Büchlein des Ignatius und das, was er über den Exerzitiengeber sagt, fehlt. 



Josef Sudbrack 290 

entgegengesetzten Eindruck weichen. Aufgabe des Exerzitiengebers ist 
eigentlich nur, den Raum zu öffnen für die eigene Entscheidung, den Exer- 
zitanten zu seinem eigenen Selbst hinzuführen, damit er sich dort dem An- 
ruf Gottes stelle; er •darf den Empfangenden nicht mehr zur Armut oder 
zu einem Versprechen hinbewegen als zu deren Gegenteil ...", er soll 
•sich weder zu der einen noch zu der andern Seite hinwende(n) und hin- 
neige^)" (15), er muß •zuvorkommend warnen, irgendein unbedachtes 
und verfrühtes Versprechen oder Gelübde abzulegen" (14), er richte sich 
nach der subjektiven Gestimmtheit des Exerzitanten (6-11.18), ja er soll 
nicht einmal seine eigenen Gedanken vorlegen, sondern •getreu die Ge- 
schichte erzählen, über die die Betrachtung oder Besinnung gehalten wer- 
den soll, indem er die Hauptpunkte mit kurzer und inbegriffshafter Erklä- 
rung durcheilt" (2). Also äußerste Zurückhaltung und Freigabe für den 
objektiven Stoff und die innere Bewegtheit des Exerzitanten; nichts als 
Dienst für dessen Begegnung mit der Wahrheit der Schrift; denn nichts 
anderes ist der Stoff der Exerzitien als die durch die Schrift uns tradierte 
Wirklichkeit des Herrn, mit Akzenten versehen, die auf die Entscheidung 
des Betrachtenden drängen. In der 17. Annotatio charakterisiert Ignatius 
diese Doppelhaltung von dienender Anpassung an die subtilsten Schwin- 
gungen im Innern des Exerzitanten und zugleich ehrfürchtigem Abstand 
vor dessen Innenwelt mit fast dialektisch klingenden Antithesen: •Es ist 
sehr nützlich, daß der Exerzitiengeber einerseits nicht versuche, die per- 
sönlichen Gedanken und Sünden des Empfangenden auszuforschen und 
kennenzulernen, daß er aber anderseits getreu unterrichtet werde über die 
verschiedenen Regungen und Gedanken, die die verschiedenen Geister 
jenem einflößen." Also kein Ausforschen der •persönlichen Gedanken", 
aber getreue Unterrichtung über die •verschiedenen Gedanken". Durch 
einen solchen Satz, der scheinbar formal-kontradiktorische Haltungen in 
einem Subjekt vereinen möchte, werden wir gewarnt, vorschnelle Deutun- 
gen dem Text zu unterlegen. Es ist ja bekannt, daß zwar schriftstellerische 
Eleganz und flüssiger Stil keine Hauptqualitäten des schreibenden Igna- 
tius waren, daß er es aber verstand, mit psychologischer Genauigkeit und 
penetranter Gewissenhaftigkeit das zu präzisieren, was ihm vorschwebte; 
man lese nur die Berichte über seine eigenen mystischen Erlebnisse, die er 
mit der Sorgfalt, fast möchte man sagen, Pedanterie eines Hauptbuchhal- 
ters, aufschrieb. Seine Gefährten berichten öfters, daß er in späteren Jah- 
ren sich sträubte, etwas aus seinem früheren Leben zu berichten; dahinter 
stand - wie H. Rahner bemerkt - das sorgfältige Bemühen, nur ja nicht 
die historische Genauigkeit zu verletzen. Obige •fast dialektisch klingen- 
den Antithesen" versuchen doch offensichtlich eine personale Haltung in 
den Griff zu bekommen, wo sich die Freiheit von allem äußeren Regle- 



Die Rolle des Exerzitiengebers 291 

ment mit einem Offenstehen für Anregungen und Beeinflussungen des 
andern durchdringen. Wer nur etwas geschichtliches Einfühlungsvermö- 
gen hat, wird verstehen, daß Ignatius für solche, erst in unserm Jahrhun- 
dert durchreflektierte Haltungen keine genuine Begriffssprache benutzen 
konnte, und er wird zugleich die psychologische Feinfühligkeit der ignatia- 
nischen Anweisungen bewundern. 

Dem modernen Leser der Vorbemerkungen aber wird sich zuerst un- 
willkürlich die Parallele zum Psychoanalytiker nahelegen: auch dieser 
möchte seinen Patienten zur eigenen Persönlichkeit zurückführen; auch er 
soll dem, was in seinem Patienten vorgeht, dienen und diesen nicht ver- 
gewaltigen; er soll sich nicht in dessen Gedankengänge einmischen, aber 
zugleich ihnen den Weg ebnen, ihnen folgen, sie deuten, um dann dem 
Patienten zur Selbstfindung zu verhelfen. Auf diese Parallele weist auch 
Fessard in dem eingangs erwähnten Abschnitt hin: Der Exerzitiengeber 
muß den Weg, auf dem er Führer sein soll, schon selbst beschritten haben, 
er muß zur •Communication", zur Selbsteröffnung, zum Sein-für-den- 
Andern hinleiten usw.: •Trotz aller ins Auge fallenden Differenzen hat 
die Beziehung zwischen dem Exerzitanten und dem Exerzitiengeber man- 
che Analogien zu der zwischen dem Patienten der psychoanalytischen 
Sprechstunde und seinem Arzt"4. 

Stimmt das? Oder genauer gefragt: Ist der Vergleich mit der Psycho- 
therapie ein geeigneter Ansatzpunkt zum Verständnis der Exerzitien, der 
Intention des Ignatius? Wie gesagt, es geht nicht um Fessards Meinung, 
sondern seine Sätze sollen nur Anlaß zu weiterer Reflexion bilden. Wenn 
man also alle Umstände berücksichtigt und die Unterschiede einkalkuliert, 
darf man dann irgendein Gleichheitszeichen zwischen die Beziehungen 
von Exerzitiengeber/Exerzitant und Psychotherapeut/Patient setzen? Ich 
bin der Meinung, daß ein solches Gleichheitszeichen eher verstellen als 
echten Zugang zum Sinn der Exerzitien eröffnen kann. 

I. Die psychologische Deutung 

Natürlich gibt es viele Beziehungen solcher Art; es ist kein menschlicher 
Vorgang denkbar, der nicht auch eine psychologische Innen- (hier besser: 
Außen-) Seite hat. Man weiß von einer gesunden Gnadentheologie her, 
daß auch das religiöse Sein des Menschen mit psychologischen Kategorien 
umschrieben werden kann und muß, daß die Haltung zu Gott nicht als 
etwas Ganz-Anderes die übrigen Verhaltensweisen durchkreuzt und ihre 
Gesetze umwirft, sondern organisch, fast unmerklich die vorgefundene 
Zuständlichkeit des Menschen zu sich hinauf aktiviert. Das scholastische 

4 Seite 35, Anm. 1. 



Josef Sudbrack 292 

Axiom: •gratia non destruit, sed supponit et elevat naturam" ist wohl 
nirgendwo anders so gültig wie dort, wo die •Gnade" ihr Zentrum hat, 
in der persönlichen Begegnung mit Gott; alles Reden von •Gnade" usw. 
ist ja nur der Versuch, dieses personale Geschehen irgendwie in Worte zu 
fassen. Und dieses Geschehen ist ganzmenschlich, hat also seine alles 
durchziehende psychologische Komponente. 

Wenn nun Exerzitien •Wahl" bedeuten, also Entscheidung für das, was 
Gott dem Menschen als Wesensziel zudenkt, also Bejahung der eigenen, 
auf Gott orientierten Sinnhaftigkeit, also Selbstfindung des religiösen 
Menschen, dann spielen selbstverständlich auch die psychologischen Ge- 
setze der •Bekehrung" usw. eine große Rolle, dann reicht sogar die Psy- 
chotherapie, die ja von Grenzbezirken herkommend Wesensstrukturen im 
Menschen aufdeckt, bis ins Zentrum der Exerzitien. Wie fruchtbar solch 
ein •zwischenwissenschaftlicher" Brückenschlag sein kann, hat Weilner in 
seinem Taulerbuch gezeigt: eine in philologischer, theologischer und psy- 
chologischer Hinsicht saubere Arbeit, die gerade durch diese nüchterne 
Verbindung zwischen mehreren Wissenschaften überzeugt5. 

II. Der Dialog 

Dennoch führt der psychologische Ansatz eher vom Verständnis des Exer- 
zitienbüchleins weg, als daß er einen Weg hinein eröffnen kann. In den 
Exerzitien geht es - das ist das Leitmotiv der Exerzitiendeutung Fessards 
• um Freiheit, um personale Entscheidung, die vielleicht irgendwann im 
Leben einmal in glasklarer Einsamkeit vollzogen werden kann, die aber 
als Freiheit, als personales Ringen um den eigenen Weg jedes menschliche 
Tun mitbestimmt. Wenn man nun eine tragfähige Analogie für das Ver- 
hältnis des Exerzitiengebers zu der freien Tat seines Exerzitanten sucht, 
muß man zu Vorstellungen aus einer Philosophie der Person, der Begeg- 
nung, des •Du" greifen, wie sie z. B. bei Autoren wie E. Brunner, M. Bu- 
ber, F. Ebner, A. Brunner oder E. Rosenstock-Huessey sich findet. Und 
hier legt sich von selbst das Stichwort •Dialog" nahe, natürlich in einer 
Weite verstanden, die das gleichpartnerliche Gespräch ebenso wie das 
Meister-Schüler-Verhältnis, das Reden wie das Schweigen, das Wort wie 
das Zeichen umgreift. 

Im Dialog finden sich nun tatsächlich Züge, die auch für eine moderne 
Deutung der Exerzitien von höchster Bedeutung sind: Wir wissen heute, 
wie wichtig das Wort eines andern, das Gespräch, das verstehende Hin- 

5 Johannes Taulers Bekehrungsweg, Die Erfahrungsgrundlagen seiner Mystik, Regens- 
burg 1961; vgl. GuL 35 (1962) 311 f.; 39 (1966) 133-142: Ignaz Weilner, Zur Neubegeg- 
nung von spiritueller Theologie und moderner Psychologie. 



Die Rolle des Exerzitiengebers 293 

horchen zur Selbstfindung der Persönlichkeit, zur Entfaltung der inneren 
Freiheit sind. Man kann ohne allzu große Übertreibung sagen, daß sich 
nur der Mensch zu einer reifen Persönlichkeit entwickelt, der die Atmo- 
sphäre des Wortes kennt, also die zugleich liebevoll-umhegende wie ratio- 
nal-durchsichtige Stimmung, in der ein oder auch mehrere Andere ein 
objektives Richtmaß für die Gültigkeit der eigenen Gedanken und Ent- 
scheidungen bilden, aber auch mit Verstehen den eigenen Weg korrigieren 
oder sogar mit achtungsvollem Nichtverstehen diesen eigenen Weg frei- 
geben. Man sollte sich nur einmal an die Situationen zurückerinnern, die 
für das eigene religiöse Leben entscheidend waren; sicherlich steht dort 
irgendwo auch eine Person, die durch einen worthaften Einfluß - •Wort" 
ist im allerweitesten und zugleich personalsten Sinn zu nehmen - diese 
Entscheidung mitgelenkt hat. 

In der Reflexion müßte man nun diese Dialog-Situation ausweiten auf 
das gesamte zwischenmenschliche Verhalten. Wenn von irgendwoher, 
dann müßte meiner Meinung nach die Exerzitientheorie und -praxis von 
hierher neudurchdacht und neudurchformt werden. Dennoch ist auch der 
Dialog zwischen Exerzitiengeber und Exerzitant ein höchst gefährlicher 
Zugang zum Wesen der geistlichen Übungen, wie sie Ignatius sich gedacht 
hat; er würde zwar die Gefahr des Psychologisierens vermeiden, aber viel- 
leicht gerade deshalb die Mitte der Exerzitien verfehlen. 

III. Der Dialog mit dem Herrn 

Der Dialogpartner des Exerzitanten ist nämlich nicht der Exerzitiengeber, 
sondern der Herr selbst. Nadal, der vielleicht treueste Interpret seines 
hl. Vaters Ignatius, schreibt gerade für die Wahl: •Darum lehren wir, 
daß die Berufungen zu dem zu erwählenden Stand in den Betrachtungen 
des Lebens Jesu Christi aufzuspüren sind", und Hugo Rahner interpre- 
tiert: •Exerzitien sind auf jeden Fall eine meditierende Beschäftigung mit 
dem Leben Jesu." Auch die •discretio spirituum", das Herzstück der Exer- 
zitien, auf das der Exerzitiengeber nach der Lehre des Ignatius sein Augen- 
merk zu richten hat, ist nicht selbstdienlich, sondern •immer sozusagen nur 
das Transparent, durch das hindurch (gleichsam wie im ,medium in quo') 
der Blick auf die Liebe Gottes und auf die Gestalt des Menschgewordenen 
geht" (Hugo Rahner). Er also, der Herr, und nicht irgendjemand, auch 
nicht der Exerzitiengeber, ist der Partner dessen, •der die geistlichen 
Übungen empfängt". 

Wenn das Wort •Dialog" hier einen Sinn hat, dann muß es zuerst für 
das Verhältnis des Exerzitanten zu Jesus Christus eingesetzt werden. Man 
analysiere einmal daraufhin die Struktur der Exerzitien: dasjenige, was 



Josef Sudbrack 294 

man Fundament und erste Woche nennt, ist eigentlich nichts anderes als 
die Systematisierung und christliche Durchformung des uralten Bemühens 
der Menschen um die Selbsterkenntnis; vor einigen Monaten hat der Pari- 
ser Professor P. Courcelle noch die Geschichte des ,GNOTHI SAUTON' 
nachgezeichnet6. Hier wird gleichsam der Boden bereitet, der Exerzitant 
auf die Stelle seines Innern zurückgeführt, von der er überhaupt erst ins 
Gespräch mit dem Herrn kommen kann. Die drei folgenden Wochen • bei 
Ignatius sehr deutlich die eigentlichen Exerzitienwochen (Annot. 18) - 
sind nun nichts anderes als eine Begegnung mit dem Herrn. Ignatius tut 
nichts weiter, als uns das Leben Jesu vor Augen zu stellen. Natürlich be- 
nutzt er dazu die Mittel der Exegese seiner Zeit und natürlich setzt er auch 
seine eigenen Akzente. Aber das Ganze ist doch einfachhin ein •Abriß des 
Lebens Jesu, der frommen Betrachtung dargeboten". Die Akzente, die 
Ignatius setzt, sind sicher überaus wichtig: z. B. die großen Eckbetrachtun- 
gen oder die Umstellungen in der zweiten Woche; aber auch sie haben nur 
den einen Zweck, das - zur gleichen Zeit von Luther geprägte - •pro 
me", •es geht midi an", oder, wie es die alte Exegese nannte, den tropolo- 
gischen Sinn des Gotteswortes der Schrift zu betonen; sie möchten nichts 
weiter, als den Exerzitanten auf die Entscheidungssituation der Botschaft 
Jesu aufmerksam zu machen, also das Kerygma aufnehmen, das bei Mar- 
kus: •Tut Buße und glaubt an das Evangelium", und in den Paulusbrie- 
fen: •Heute, wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet eure Herzen nicht", 
lautet. 

Exerzitien sind tatsächlich nichts anderes als Begegnung mit dem uns 
an- und auf-fordernden Christus, als Dialog mit dem •Schöpfer und 
Herrn", wie Ignatius echt mittelalterlich Jesus von Nazareth nannte. Ich 
glaube, von dieser Grundeinsicht könnte man alles andere, was für die 
Exerzitien wesentlich ist, in immanenter Logik entwickeln. Die •Wahl" ist 
das Ja zu diesem Herrn und seinem lebendigen Ruf an den Menschen; die 
•discretio spirituum" ist der Versuch, dasjenige, was sich als •conscientia 
directa" im Dialog mit dem Herrn äußert, zu reflektieren, dasjenige, was 
in der Begegnung mit Christus im Personkern mitschwingt, ausdrücklicher 
und reflexer zu erfassen: das •Magis", das •Mehr" der drei Grade der 
Demut ist nichts als ein Wachhalten der Dynamik, der Offenheit, die in 
jedem Dialog herrschen muß, damit er sich nicht in starren Begriffen fest- 
fährt. Eine personale Begegnung kann nicht in statischen Schemata gesche- 
hen, sondern verlangt, daß die Partner sich innerlich offenhalten für die 
vielleicht unerwarteten Regungen des andern, um überhaupt in einen 

6 P. Courcelle, Nosce teipsum du Bas-Empire au haut moyen äge. L'heritage profane et 
les developpements chretiens, in: II passaggio d'all'antichitä al medioevo in Occidente, 
Spoleto 1962, 265-295. 



Die Rolle des Exerzitiengebers 295 

echten Dialog treten zu können. Genau das aber möchte das •Magis" des 
Ignatius. 

Der uns begegnet, ist aber der Jesus Christus der Heiligen Schrift. Hier 
wäre es reizvoll und äußerst wichtig zu zeigen, wie der Wandel der 
Exegese sich auch in einem Wandel der zweiten, dritten und vierten Woche 
der Exerzitien niederschlagen müßte: z. B. die Tatsache, daß die Evange- 
listen kein •Leben Jesu" schildern wollten, oder die Verschiedenheit, die 
sich in den theologischen Sichten der einzelnen heiligen Schriftsteller nie- 
dergeschlagen hat, oder die österliche Prägung des vorösterlichen Gesche- 
hens usw. Wie müßten wohl •Betrachtungspunkte" aussehen, die die ver- 
schiedene Schichtung der Evangelientexte von der •ipsissima vox Jesu", 
über die Gemeindetheologie und die Fixierung in der Quelle, bis zur end- 
gültigen Redaktion ernstnehmen? Was bedeutet es für eine geistliche Be- 
schäftigung mit der Heiligen Schrift, wenn man heute versucht, die Inspi- 
rationslehre zugleich organischer wie auch frommer zu fassen, als zentriert 
in der einen und einzigen Wahrheit, die Gott uns in Jesus Christus zu 
glauben vorstellt? Man würde sicher erkennen, daß der Impuls der igna- 
tianischen Exegese zum Dienst am Reiche Gottes viel schriftgemäßer ist als 
manche andere Optik, mit der man oftmals an die Schrift herantritt, man 
würde auch verstehen, welch innertheologischer Zusammenhang zwischen 
den so grob wirkenden Regeln der kirchlichen Gesinnung (Nr. 352-370) 
und der Tatsache besteht, daß die Evangelien aus der Gemeindetheologie 
entstanden und nur für das in der Gemeinde-Kirche offenstehende Ohr 
des Gläubigen geschrieben sind7. Der Beziehungen sind zu viele, als daß 
man sie hier nur aufzählen könnte. Doch eines ist wohl klar geworden, daß 
alle Einsicht in die innere Logik der Exerzitien davon ausgehen muß, daß 
hier der Mensch zuerst und zuletzt zu einem intensiven Dialog mit dem 
menschgewordenen Gottessohn, so wie er sich uns in den Worten der 
Evangelien darbietet, aufgerufen wird. 

7 Nach H. Schlier z. B., Besinnung auf das Neue Testament, Freiburg 1964, 57-59: 
•Schafft... das Ereignis der Offenbarung Gottes sich selbst eine Dimension der Erfah- 
rung und grenzt es sich einen Verstehungshorizont aus, innerhalb dessen es verstanden- 
unverstanden verwehrt wird, so vollzieht sich auch seine Auslegung der Schrift innerhalb 
und unter dem Einfluß dieses Bereiches ... Die Kirche aber ist der Bereich, in dem der 
Anspruch des Offenbarungsereignisses immer schon gehört worden ist, um immer neu 
gehört zu werden ... der Dialog, den die Auslegung nicht nur mit der Sache sondern auch 
mit der Interpretation der Sache im Erfahrungsbereich der Sache führt, braucht nicht 
ausdrücklich zu geschehen... die Auslegung, die in der Kirche vorgegeben jeweils 
herrscht, geschieht nicht nur in der Exegese, sondern auch und oft eindrücklicher im Kult, 
in der Lehre, im Charisma, im Recht. Sie vollzieht sich im Leben der Kirche insgesamt..." 
Das ist im letzten für ein historisches Verständnis dasselbe, was Ignatius in der •berüch- 
tigten" 13. Regel der Kirchlichen Gesinnung (365) sagen möchte: •ich glaube, daß das 
Weiße, das ich sehe, schwarz ist, wenn die Hierarchische Kirche es so definiert". 



Josef Sudbrack 296 

IV. Die Rolle des Exerzitiengebers 

Erst jetzt dürfen wir darüber reflektieren, wo nun der Exerzitiengeber zu 
stehen kommt; und hier zeigt sich das eminent Katholische, das Ignatius - 
oftmals in bewußter Stellungnahme gegen die Irrtümer der Alumbrados - 
durchseelte. Die Schrift, und damit auch der uns in der Schrift begegnende 
Herr, tritt uns nämlich nicht entgegen als toter Buchstabe, sondern getra- 
gen vom Leben der Kirche, von den Lehren der Heiligen und der Theolo- 
gen, von dem Wort der Prediger und dem Gespräch der Unterweisung. 
Wir können den Worten der Evangelisten nicht im geschichtslosen Gegen- 
über begegnen, sondern nur im Medium unserer Zeit. Dieses •Medium 
unserer Zeit" aber ist nicht irgendeine willkürlich erwählte philosophische 
Sprache, sondern die Verkündigung der Kirche; es ist der Geist, den der 
Herr seinen Jüngern verheißen hat, der Geist, der identisch ein und der- 
selbe bleibend alle Epochen von innen her zu ihrer Eigengestalt erhebt, 
Es ist der Geist Jesu Christi, der in seiner Kirche und als seine Kirche uns 
heute die Botschaft des Evangeliums kündet (vgl. Anm. 7). 

Es ist oft genug gesagt worden, daß in unserer westlichen Theologie die 
Lehre vom Geist ins Hintertreffen geraten ist und daß deshalb auch unsere 
Theologie so trocken, so unspirituell, so unverbunden mit dem konkreten 
christlichen Leben wirkt. Versuchen wir einmal zu erkunden, welch innerer 
Zusammenhang zwischen einer solchen geforderten Geisttheologie und 
der Tatsache besteht, daß die Exerzitien des Ignatius ja gerade die Brücke 
von Jesus Christus, dem Zentrum aller Theologie und aller Dogmatik, zu 
dem persönlichen Vollzug des Christen schlagen wollen. 

Genau hier scheint mir aber der theologische Ort für den •Exerzitien- 
geber" zu sein, um einmal hochtrabende Worte für ein einfaches christ- 
liches Geschehen zu gebrauchen. In unserem nachkonziliaren Reflektieren 
wird es immer deutlicher, daß die Kirche, der Geist des gelebten Christen- 
tums, nicht zuerst in irgendwelchen hierarchischen Strukturen, noch weni- 
ger in juristischen Grenzziehungen zu suchen ist; ebenso wenig aber hat 
dieser Geist seinen ursprünglichen Ort in der Arbeit der Dogmatiker oder 
Exegeten, sondern er ist der Geist des Volkes Gottes: die Christenheit als 
ganze, strukturiert und gegliedert, aber als ganze, ist der Träger der Ver- 
heißung Christi. Und in dieser Christenheit ist jeder Christ ein Träger des 
Geistes, je nach seiner Stellung, nach seinem Wissen und seinem Können, 
nach seinen menschlichen Qualitäten und seinen amtlichen Befugnissen. 
Auch sonstwo, in Dogmen und Sakramenten, in geschriebenen Worten und 
ungeschriebenen Gebräuchen finden wir den Geist Gottes, aber ganz er 
selbst wird er dort, wo dieses Wort oder Dogma oder auch Sakrament in 
den persönlichen Vollzug erhoben wird, wo der Mensch bewußt sich für 



Die Rolle des Exerzitiengebers 297 

Christus entscheidet. Diesem •Geist" aber sollte der Exerzitant in irgend- 
einer Form begegnen, wenn er sich mit dem Exerzitiengeber findet. 

Es wäre nun nach meiner Ansicht schlecht, die Rolle des Exerzitien- 
gebers zu genau zu präzisieren; wir würden in den lebendigen Vollzug 
Gesetze hineintragen, die den oben beschriebenen freien Dialog zwischen 
Gott und den Menschen, der im Medium des Geistes der Kirche zu gesche- 
hen hat, nur hindern könnten. Aber der Ort, von wo aus die Rolle des 
Exerzitiengebers zu bestimmen ist, wurde wohl klar. Er repräsentiert in 
der Begegnung von Mensch und Gott das richtungsweisende und korrigie- 
rende, das aktualisierende und zugleich in den großen Zusammenhang 
stellende Wort der Kirche, die ja nicht zwischen Gott und Mensch steht, 
sondern der Ort ist, an dem sich beide begegnen8. 

Eine theologische Vertiefung würde immer neue Zusammenhänge in 
diesem •Dialog" entdecken. Nach dem, was bisher aufgezeigt wurde, ist 
aber auch wohl klar geworden, welch wichtige und zugleich variable Rolle 
der Exerzitiengeber spielen sollte. Der Idealfall wäre sicherlich der Dialog, 
der von außen gesehen ganz und gar zwischen Exerzitiengeber und Exer- 
zitant sich abspielt, wobei aber der Exerzitiengeber völlig durchsichtig ge- 
worden ist auf das menschgewordene Wort Gottes. Wer in den alten 
Viten der Wüstenväter herumblättert, wird oft genug solchen •idealen" 
Exerzitien-•Meistern" begegnen. Aber der andere Grenzfall ist ebenso 
christlich, wenn nämlich der Exerzitiengeber völlig zurückgetreten ist und 
nun das Wort der Schrift von sich selber schon aus dem Raum der Kirche 
den Exerzitanten anspricht. Unsere konkreten Exerzitien werden irgend- 
wo zwischen diesen beiden Grenzfällen zu stehen kommen, und wir kön- 
nen nur dankbar anerkennen, welch weitgreifender Raum hier unserer 
Freiheit gewährt wird, der deshalb so umspannend ist, weil er zur Begeg- 
nung mit Christus führt, der Geist Christi aber uns frei macht. 

V. Gespräch mit Gott und den Menschen 

Alles bisher Gesagte klingt sehr theoretisch: viele •man müßte", •es wäre", 
die in irgendeine Zukunft weisen, aber wenig konkretes Material bieten, 
um heute und morgen Exerzitien zu machen oder zu geben. So soll zum 
Abschluß doch auch eine für jedermann zugängliche Konkretisation der 
theologischen Gedankengänge angedeutet werden. Es ist ein heißes Eisen, 

8 B. Weite, Auf der Spur des Ewigen, Freiburg 1965, 358 bestimmt die Funktion des 
kirchlichen Lehramts als •eine Fortsetzung der autoritativen Rolle der vorausbestimmten 
apostolischen Zeugen (vgl. Apg 10,41). Seine wesentliche Funktion ist es darum, jeder 
Generation aus Sendung und Vollmacht das maßgebliche Zeugnis des Glaubens zu ge- 
ben". An diesem •Zeugnis" aber ist in anderer Form irgendwie jeder Christ beteiligt. 



Josef Sudbrack 298 

das wir anzupacken versuchen, aber die logische Konsequenz der oben 
skizzierten Exerzitientheologie zwingt dazu. 

In der bisherigen Exerzitienpraxis galt das Gespräch, die Aussprache 
zwischen mehreren, auch das •geistliche Gespräch" zwischen den Exerzi- 
tanten, ausdrücklich oder unausdrücklich als eine Art Zerstreuung und 
Ablenkung von dem wesentlichen Exerzitientun. Der Dialog des Einzel- 
nen mit Christus soll durch nichts beeinträchtigt werden. Nun ist es schon 
für eine oberflächliche Besinnung auf die Situation des modernen Christen 
so, daß ihm der unvermittelte Dialog mit Gott keine selbstverständliche 
Gegebenheit ist. Man spricht von einer •epochalen Verdunklung der Got- 
tesbegegnung", von einer •anthropozentrischen Wende", von dem •Sakra- 
ment der Nächstenliebe", in dem uns heute Gott zuallererst begegnet. Kon- 
kret gesprochen heißt das, daß heute fast jeder - inklusive Exerzitant und 
Exerzitiengeber - meist dann am intensivsten Gott begegnet, wenn er 
einem Menschen gegenübersteht, mit ihm spricht, ihn belehrt oder ihm 
zuhört, ihm hilft oder sich von ihm helfen läßt. Daß sich die Begegnung 
mit Gott und das Gespräch mit einem Menschen ausschließen, ist ohnedies 
theologisch völlig falsch9, heute aber scheinen wir die Implikation dieser 
beiden Begegnungen so klar zu erleben, wie nie zuvor. 

Für die Exerzitien aber - und damit tritt uns die innere, positive Seite 
der •modernen Gottfremdheit" vor Augen - heißt das, daß die •konkrete 
Kirchlichkeit" gebieterisch ihren Platz in ihnen fordert. Kirchlichkeit der 
Gottesbegegnung heißt doch: Gott-Begegnen nicht in einem •solus cum 
solo", •allein vor dem Alleinigen", sondern in den geschichtlichen Greif- 
barkeiten der heutigen Kirche, und zuallerhöchst: Gott-Begegnen in einem 
Menschen. Wie für die abstrakte Theologie Kirche der Ort ist, wo Gott 
und Mensch sich begegnen, so ist für den lebendigen Christen der Mit- 
mensch der Ort, wo er Gott findet; genausowenig wie Kirche zwischen 
Gott und den Menschen tritt, ebensowenig auch der Mitmensch. 

Was aber bedeutet das für unsere Exerzitien? Müßte nicht das, was bei 
Ignatius in der Institution des •Exerzitienleiters" angelegt ist, weiter aus- 
gebaut werden? Müßten nicht die •Gespräche der Wüstenväter"10, die in 
einem engen historischen Zusammenhang mit dem •Exerzitiengeben" nach 
Ignatius stehen, hineingenommen werden in unsere Exerzitien? Wer ein- 
mal Einzelexerzitien mit einem wirklichen •Meister" zusammen gemacht 
hat, wird wissen, was ich meine; aber es gibt noch manche andere Möglich- 

• Vgl. K. Rahner, Ober die Einheit von Nächstenliebe und Gottesliebe, GuL 38 (1965) 
168-185. 
10 Die beiden großen Lehrbüdier, in denen die Mönchsspiritualität für das Abendland 
wirksam wurde, sind die Collationes des Abtes Johannes Kassian, Gespräche verschiedener 
berühmter Äbte, und die in verschiedener Gestalt überlieferten Apophthegmata tön 
Patron, Weisheitssprüche, mit denen Wüstenväter Fragen ihrer Schüler beantworteten. 



Die Rolle des Exerzitiengebers 299 

keit, diese mitmenschliche Kommunikation zu integrieren in die drei, vier, 
acht oder dreißig Tage, während deren der Mensch sich mit Gott beschäf- 
tigt. 

Man glaube nur ja nicht, daß hier irgendeiner modernen Auflosungs- 
erscheinung das Wort gesprochen werden soll. Ganz im Gegenteil, wer es 
einmal erlebt hat, daß man sich mit irgendwelchen Gleichgesinnten abend- 
lich zu einem geistlichen Gespräch gefunden hat, hat erfahren, daß hier 
der wahre Höhepunkt der Exerzitien war, daß hier die Gemeinschaft die 
Rolle des •Exerzitiengebers" übernommen hatte, daß hier ein Ernst und 
eine Aufgeschlossenheit (Ignatius würde das •Trost" nennen) herrschte, in 
der das Sprechen mit Gott - in einer vielleicht neuen, mindestens aber 
ebenso wirklichen Art wie im einsamen Dialog - greifbar wurde. Bei 
solchen Gelegenheiten erfährt man dasjenige, was der Verstand sich vor- 
her in mühsamen Deduktionen zurechtgelegt hatte. Dieses Gespräch oder 
dieser Dialog steht in gar keinem Gegensatz zum Schweigen, sondern eines 
fordert und ist in letzter Tiefe schon das andere. Das Ruhig-werden, die 
Sammlung (die eben kein •Loslösen", sondern ein •Einsammeln" sein 
soll), die Stille und die Einsamkeit (wiederum: nicht Isolierung, sondern 
Zurückfinden zur wahren Tiefe) sind ganz selbstverständliche Folgerun- 
gen aus solchen Gesprächen, denn beides ist doch das Auf-und-Ab, in dem 
wir Menschen die eine Tiefe allein erfahren können, die da heißt Gott 
und Jesus Christus. 

Zum Schluß müssen nun wiederum die •man müßte", •es wäre" usw. zu 
Hilfe gerufen werden; aber diesmal nicht, um in eine ferne Zukunft zu 
verweisen, sondern um Raum zu schaffen für die Vielzahl der konkreten 
Situationen. Vielleicht kann ich das von mir Gemeinte in drei Exerzitien- 
typen ausdrücken, die alle drei aus einem vermeintlich •klassischen" Bild 
der Exerzitien herausfallen, aber meiner Ansicht nach die Idee des Igna- 
tius - mit allen Abstrichen und Änderungen, die sich aus der Konkreti- 
sation eines Ideals ergeben - genuin verwirklichen. 

Der Exerzitiengeber, der Jugendliche oder auch geistig abgespannte 
Menschen durch seine Vorträge an sich fesselt und ihnen die Wirklichkeit 
des Herrn nahe bringt, gibt gute Exerzitien, obgleich vielleicht seine Hörer, 
oder besser seine •Dialog-Partner" zur eigenen Betrachtung keine Kraft 
haben. 

Umgekehrt wären es für mich ideale Exerzitien, wenn irgendwie die 
gesamte Gemeinschaft sie tragen könnte: in Meditationsübungen, in Ge- 
sprächen, warum nicht auch in gemeinsamem Singen usw. 

Das Ideal der Exerzitien ist und bleibt die Einzelbegegnung zwischen 
Exerzitiengeber und Exerzitant. Wenn aber nun irgend jemand keinen 
•Geber" findet, kann da nicht das Buch - zuerst die Heilige Schrift, aber 



Josef Sudbrack QQQ 

auch jedes andere, das ihm weiterhilft-, das geschriebene Wort der Dialog- 

partner sein, der für ihn das Medium der Kirche repräsentiert, in dem er 
Gott findet? 

Irgendwo muß - das darf man ohne Überziehung der Erkenntnisse 
moderner Theologie fordern - der Raum der Kirche in den Exerzitien 
sichtbar gemacht werden, und zwar nicht nur dadurch, daß über die Kirche 
betrachtet wird, sondern auch dadurch, daß sie selbst in den Vollzug der 
Exerzitien eintritt. Das geschieht einmal in sakramentaler Weise in Meß- 
opfer und Liturgie. (Es soll immer noch Exerzitien-•meister" geben, die 
eine Homilie während der Messe für überflüssig halten, weil sie doch in 
den Vorträgen genügend Zeit haben, zu sprechen.) Das muß aber auch - 
wiederum als Idealforderung gesehen - in der Begegnung von Mensch zu 
Mensch geschehen, denn hier stehen wir so wirklich wie nirgendwo sonst 
im gelebten Christentum und in der Gegenwart der Kirche. Wie von selbst 
wird auch der Forderung, die die moderne Philosophie von den Exerzitien 
erheben würde und die noch tiefer christlich ist als wir heute meinen, ent- 
sprochen, der Begegnung mit dem Mitmenschen, dem Gespräch und dem 
Wort, als dem intensivsten menschlichen Geschehen. Zugleich aber wird 
das, was man heute oft als ein Negativum charakterisiert, die •epochale 
Verdunklung der Gottesbegegnung", zu einem Positivum, zur Realisie- 
rung dessen, was K. Rahner beschrieben hat als •Einheit von Nächsten- 
liebe und Gottesliebe" (s. Anm. 9). 

Fraglos bewegen sich unsere Gedanken in einem idealen Raum, und die 
nüchterne Exerzitienwirklichkeit wird manchen Abstrich bringen. Es wird 
auch in Zukunft eine dringende Forderung für jedes •Gespräch mit Chri- 
stus" sein, daß Ruhe und Sammlung es umgeben und von ihm ausstrahlen 
müssen. Es wird auch immer das Kriterium für ein echtes Exerzitien- 
gespräch sein, daß diese Ruhe und diese Sammlung nicht beeinträchtigt, 
sondern gefördert werden. 

Aber vielleicht ist es sogar möglich, daß ein Gespräch die Exerzitien dem 
modernen Menschen •leichter" macht, •leichter" nicht nur in einem sub- 
tilen geistigen Verstand, sondern ganz menschlich, kreatürlich, man möchte 
fast sagen, weil wir erbsündlichen Menschen einfachhin zu mehr kaum 
noch in der Lage sind. Dieses •leichter" darf und soll auf die Schwachheit 
unseres Menschseins in ähnlicher Weise Rücksicht nehmen, wie es Ignatius 
tat, da er auf den letzten Zeilen seines Exerzitienbüchleins nicht nur die 
•kindliche", sondern auch die •knechtliche Furcht" vor Gott beschwört. 
Die Dialektik von •Schwachheit" des Menschen und der alles erfüllenden 
Gnade Gottes aber ist genau das, was Fessard im zweiten Band seiner 
•Dialectique des Exercices spirituels" als eine weitere Grundstruktur des 
Exerzitienbüchleins herausgearbeitet hat. 




