Josef Sudbrack 288

der Anamnese des Heilsgeschehens aktiven Anteil zu nehmen. Durch die
Verkiindigung des Offenbarungswortes wirkt er mit an der Bereitung des
Volkes Gottes fiir jene andere Anamnese, in der das fleischgewordene
Wort Gottes in den Gestalten von Brot und Wein ,leibhaftig® inmitten
seiner Gemeinde als Opfer des Lobes und als Gabe des Heiles realprisent
wird. Aus der Funktion des Lektors ergibt sich fir seine aszetische For-
mung vor allem eine doppelte Forderung: die Einiibung in den meditati-
ven Umgang mit dem Wort Gottes, sowie aufgrund des Dienstcharakters
die Einiibung in die Dienstwilligkeit in der Kirche. Beide Aufgaben der
Einiibung werden vor allem dem Priester zufallen. Denn priesterliche
Existenz ist ja im Grunde auch nichts anderes als Dienst am Worte Got-
tes, freilich in viel umfassenderer Weise, als dies dem Lektoramt zukommt.
Bei der aszetischen Formung, das heif}t eben bei der Formung der geist-
lichen Personlichkeit des Lektors, kann vieles durch das Wort vermittelt
und durch das Tun eingeiibt werden. Aber der entscheidende und auf die
Dauer prigende Einfluf wird von der Personlichkeit des Priesters selbst
ausgehen missen. Am Umgang des Priesters mit dem Wort Gottes, an
seiner Dienstwilligkeit und Einsatzbereitschaft fir die Note der gesamten
Gemeinde und jedes einzelnen ihrer Glieder, an seiner Bereitschaft zu
briiderlicher Zusammenarbeit wird dem Lektor tiber das Wesen und den
rechten Vollzug seines Dienstes mehr aufgehen als durch lange Unter-
weisungen und gescheite Vortrége.

Die Rolle des Exerzitiengebers
Josef Sudbrack SJ, Minchen

Einige wenige Sitze, die Fessard in seiner ,Dialectique des ,Exercices
Spirituels® de S. Ignace de Loyola“ tber den ,Directeur de la Retraite“!
aufschrieb, sind der duflere Anlaf dieser Zeilen. Es sind allerdings (lei-
der!) nur ein paar Sitze, die wir in dieser — neben den Arbeiten der beiden
Rahner und neben Przywaras Theologie der Exerzitien — wichtigsten
modernen Deutung der geistlichen Ubungen lesen dirfen. Fessard ent-

! Gaston Fessard, La Dialectique des Exercices Spirituels de Saint Ignace de Loyola;
der 1956 in der Reihe ,Théologie® herausgekommene Band ist soeben in zweiter, unver-
anderter Auflage erschienen, aber nun als 1. Band mit dem Untertitel , Temps ~ Liberté —
Péché — Orthodoxie®; vielleicht wird unsere Frage ausfiihrlicher in dem zu erwartenden
dritten Band behandelt. Eine Besprechung beider Binde wird in Kiirze erfolgen.



Die Rolle des Exerzitiengebers 289

schuldigt sich ausdriicklich fiir diesen Mangel. Und deshalb diirfen wir den
Autor nicht auf die wenigen Sitze festlegen, als habe er in ihnen seine
gultige Meinung uiber den Exerzitiengeber? zum Ausdruck gebracht. Doch
ehe wir uns mit der von Fessard aufgeworfenen Problematik beschiiftigen,
lohnt es sich, im Exerzitienbuch selbst herumzublattern.

Es ist allgemein bekannt, welch grofie Rolle bei Ignatius dem Exerzitien-
geber zukommt. Nach den Vorbemerkungen ,zur Erlangung einiger
Kenntnis iiber die folgenden geistlichen Ubungen und zur Hilfe sowohl
fiir den, der sie zu geben, wie fiir den, der sie zu empfangen hat®, soll er
in einer Art Omnipréisenz die ganzen vier Wochen der Ubungen umhegen
und umsorgen. Nur zu leicht beschleicht den modernen Leser, der diese
zwanzig Bemerkungen liest, das unangenehme Gefiihl, hier werde die
Initiative des Exerzitanten, des Ubenden, immer weiter zuriickgeschraubt,
hier werde ein Korsett geschneidert, in das er hineingezwangt wird, hier
werde mit pidagogisch erhobenem Zeigefinger gelehrt, hier stehe der
Ignorant und blutige Anfinger vor dem unantastbaren Wissen des Mei-
sters. Aber dieser erste Eindruck von einem Seelenmasseur, als den man
noch heute oftmals, auch in wohlwollender Literatur?, den genialsten Exer-
zitiengeber, Ignatius selbst ansieht, muf} bei genauverem Hinsehen dem

2 Einige weitere Literator: Der Sammelband der Etudes Carmélitaines aus dem Jahre
1951 diber Direction spirituelle et psychologie; der Artikel: Direction Spirituelle im Dict.
de Spir. 111, 1002-1216 mit den entsprechenden Verweisen; Charles Jacquet, Le réle de
Ulnstructeur de la retraite, in: Christus 10, April 1956, 208-224; das 25. Heft der gleichen
Zeitschrift, 1960, iiber: La direction spirituelle; cinige Bemerkungen bei George Groft,
Psydhological Aspects of the Spiritual Exercises, in: Supplement to The Way, July 1965;
und neben der dort angegebenen Literatur auch verstreute Bemerkungen in Hugo Rah-
ners Ignatiusbiichern. ~ Die Exerzitien werden nach der Ubertragung von Hans Urs
von Balthasar, Johannes-Verlag, Einsiedeln (Reihe Sigillum, Nr. 1) zitiert, und zwar mit-
tels der allgemein angenommenen Numerierung. Fiir die Qualitit dieser Ubertragung
spricht schon die an Przywara sich anlehnende feinsinnige Ubersetzung des ,el que da los
Exercicios“ mit ,Exerzitiengeber®, womit er sich zwischen die patriarchalische Namens-
gebung: ,Exerzitienmeister und die zu unpersénliche Ubersetzung ,Exerzitienleiter®
stellt.

3 Von offensichtlich verzeichnenden Arbeiten Giber Ignatins wie die Marcuses kann ab-
geschen werden. Aber man fafit sich an den Kopf, wieso in einer wohlwollenden, 1966
erschienenen Darstellung des Christentums noch lingst antiquierte Verzeichnungen nach-
gemalt werden. Es handelt sich um eine ,Neubearbeitete Taschenbuchausgabe® (Gold-
manns gelbe Taschenbiicher, Nr. 1694) eines 1949 von E. Seeberg erschienenen Werkes.
Als Neubearbeiter zeichnet neben E. Benz ein so aufgeschlossener Wissenschaftler wie
P. Meinhold. Ignatins wird Seite 94 qualifiziert als ,eine merkwiirdig primitive Natur,
praktisch, klug und seelenkundig®, und seine Exerzitien heiflen eine Seite weiter ,das
Exerzierreglement des katholischen Christen®, von Ignatius ,in einer merkwiirdig prak-
tisch-trockenen und primitiven, aber darum so eindrucksvollen Weise* geschaffen. Ver-
stindlicher schon ist es, wenn in einem Aufsatz von Prof. C. Westermann tiber ,Das
Gebet in den Exerzitien des Ignatius von Loyola“ (Materialdienst des konfessionskund-
lichen Instituts, Bensheim 1961, 81-86) jede historische und auch psychologische Einfiih-
lung in das Biichlein des Ignatius und das, was er iiber den Exerzitiengeber sagt, fehlt.



Josef Sudbrack 290

entgegengesetzten Eindruck weichen. Aufgabe des Exerzitiengebers ist
eigentlich nur, den Raum zu 6ffnen fiir die eigene Entscheidung, den Exer-
zitanten zu seinem eigenen Selbst hinzufiihren, damit er sich dort dem An-
ruf Gottes stelle; er ,darf den Empfangenden nicht mehr zur Armut oder
zu einem Versprechen hinbewegen als zu deren Gegenteil ..., er soll
»sich weder zu der einen noch zu der andern Seite hinwende(n) und hin-
neige(n)“ (15), er mufl ,zuvorkommend warnen, irgendein unbedachtes
und verfrithtes Versprechen oder Geliibde abzulegen® (14), er richte sich
nach der subjektiven Gestimmtheit des Exerzitanten (6-11.18), ja er soli
nicht einmal seine eigenen Gedanken vorlegen, sondern ,getreu die Ge-
schichte erzihlen, diber die die Betrachtung oder Besinnung gehalten wer-
den soll, indem er die Hauptpunkte mit kurzer und inbegriffshafter Erkla-
rung durcheilt® (2). Also duflerste Zuriickhaltung und Freigabe fiir den
objektiven Stoff und die innere Bewegtheit des Exerzitanten; nichts als
Dienst fiirr dessen Begegnung mit der Wahrheit der Schrift; denn nichts
anderes ist der Stoff der Exerzitien als die durch die Schrift uns tradierte
Wirklichkeit des Herrn, mit Akzenten versehen, die auf die Entscheidung
des Betrachtenden dringen. In der 17. Annotatio charakterisiert Ignatius
diese Doppelhaltung von dienender Anpassung an die subtilsten Schwin-
gungen im Innern des Exerzitanten und zugleich ehrfiirchtigem Abstand
vor dessen Innenwelt mit fast dialektisch klingenden Antithesen: ,Es ist
sehr niitzlich, dafl der Exerzitiengeber einerseits nicht versuche, die per-
sonlichen Gedanken und Siinden des Empfangenden auszuforschen und
kennenzulernen, dafl er aber anderseits getreu unterrichtet werde iiber die
verschiedenen Regungen und Gedanken, die die verschiedenen Geister
jenem einfléflen.“ Also kein Ausforschen der ,persénlichen Gedanken®,
aber getreue Unterrichtung tiber die ,verschiedenen Gedanken“. Durch
einen solchen Satz, der scheinbar formal-kontradiktorische Haltungen in
einem Subjekt vereinen mochte, werden wir gewarnt, vorschnelle Deutun-
gen dem Text zu unterlegen. Es ist ja bekannt, dafl zwar schriftstellerische
Eleganz und flissiger Stil keine Hauptqualititen des schreibenden Igna-
tius waren, daf} er es aber verstand, mit psychologischer Genauigkeit und
penetranter Gewissenhaftigkeit das zu prizisieren, was ihm vorschwebte;
man lese nur die Berichte tiber seine eigenen mystischen Erlebnisse, die er
mit der Sorgfalt, fast mdchte man sagen, Pedanterie eines Hauptbuchhal-
ters, aufschrieb. Seine Gefdhrten berichten 6fters, dafl er in spiteren Jah-
ren sich striubte, etwas aus seinem fritheren Leben zu berichten; dahinter
stand — wie H. Rahner bemerkt — das sorgféltige Bemihen, nur ja nicht
die historische Genauigkeit zu verletzen. Obige ,fast dialektisch klingen-
den Antithesen® versuchen doch offensichtlich eine personale Haltung in
den Griff zu bekommen, wo sich die Freiheit von allem dufieren Regle-



Die Rolle des Exerzitiengebers 291

ment mit einem Offenstehen fiir Anregungen und Beeinflussungen des
andern durchdringen. Wer nur etwas geschichtliches Einfithlungsvermo-
gen hat, wird verstehen, dafl Ignatius fiir solche, erst in unserm Jahrhun-
dert durchreflektierte Haltungen keine genuine Begriffssprache benutzen
konnte, und er wird zugleich die psychologische Feinfithligkeit der ignatia-
nischen Anweisungen bewundern.

Dem modernen Leser der Vorbemerkungen aber wird sich zuerst un-
willkiirlich die Parallele zum Psychoanalytiker nahelegen: auch dieser
mochte seinen Patienten zur eigenen Personlichkeit zuriickfithren; auch er
soll dem, was in seinem Patienten vorgeht, dienen und diesen nicht ver-
gewaltigen; er soll sich nicht in dessen Gedankenginge einmischen, aber
zugleich ihnen den Weg ebnen, ihnen folgen, sie deuten, um dann dem
Patienten zur Selbstfindung zu verhelfen. Auf diese Parallele weist auch
Fessard in dem eingangs erwdhnten Abschnitt hin: Der Exerzitiengeber
mufl den Weg, auf dem er Fithrer sein soll, schon selbst beschritten haben,
er mufl zur ,Communication®, zur Selbsteroffnung, zum Sein-fiir-den-
Andern hinleiten usw.: ,Trotz aller ins Auge fallenden Differenzen hat
die Beziechung zwischen dem Exerzitanten und dem Exerzitiengeber man-
che Analogien zu der zwischen dem Patienten der psychoanalytischen
Sprechstunde und seinem Arzt“4.

Stimmt das? Oder genauer gefragt: Ist der Vergleich mit der Psycho-
therapie ein geeigneter Ansatzpunkt zum Verstindnis der Exerzitien, der
Intention des Ignatius? Wie gesagt, es geht nicht um Fessards Meinung,
sondern seine Sitze sollen nur Anlaf zu weiterer Reflexion bilden. Wenn
man also alle Umstinde beriicksichtigt und die Unterschiede einkalkuliert,
darf man dann irgendein Gleichheitszeichen zwischen die Beziehungen
von Exerzitiengeber/Exerzitant und Psychotherapeut/Patient setzen? Ich
bin der Meinung, dafl ein solches Gleichheitszeichen eher verstellen als
echten Zugang zum Sinn der Exerzitien eréffnen kann.

I. Die psychologische Deutung

Natiirlich gibt es viele Beziehungen solcher Art; es ist kein menschlicher
Vorgang denkbar, der nicht auch eine psychologische Innen- (hier besser:
Auflen-) Seite hat. Man weifl von einer gesunden Gnadentheologie her,
dafl auch das religiose Sein des Menschen mit psychologischen Kategorien
umschrieben werden kann und muf}, daff die Haltung zu Gott nicht als
etwas Ganz-Anderes die iibrigen Verhaltensweisen durchkreuzt und ihre
Gesetze umwirft, sondern organisch, fast unmerklich die vorgefundene
Zustindlichkeit des Menschen zu sich hinauf aktiviert. Das scholastische

4 Seite 35, Anm. 1.



Josef Sudbrack 292

Axiom: ,gratia non destruit, sed supponit et elevat naturam® ist wohl
nirgendwo anders so giltig wie dort, wo die ,Gnade® ihr Zentrum hat,
in der persénlichen Begegnung mit Gott; alles Reden von ,Gnade“ usw.
ist ja nur der Versuch, dieses personale Geschehen irgendwie in Worte zu
fassen. Und dieses Geschehen ist ganzmenschlich, hat also seine alles
durchziehende psychologische Komponente.

Wenn nun Exerzitien , Wahl“ bedeuten, also Entscheidung fur das, was
Gott dem Menschen als Wesensziel zudenkt, also Bejahung der eigenen,
auf Gott orientierten Sinnhaftigkeit, also Selbstfindung des religiésen
Menschen, dann spielen selbstverstindlich auch die psychologischen Ge-
setze der ,Bekehrung® usw. eine grofle Rolle, dann reicht sogar die Psy-
chotherapie, die ja von Grenzbezirken herkommend Wesensstrukturen im
Menschen aufdeckt, bis ins Zentrum der Exerzitien. Wie fruchtbar solch
ein ,zwischenwissenschaftlicher” Briickenschlag sein kann, hat Weilner in
seinem Taulerbuch gezeigt: eine in philologischer, theologischer und psy-
chologischer Hinsicht saubere Arbeit, die gerade durch diese niichterne
Verbindung zwischen mehreren Wissenschaften tiberzeugt®.

II. Der Dialog

Dennoch fiihrt der psychologische Ansatz eher vom Verstandnis des Exer-
zitienbiichleins weg, als dafl er einen Weg hinein eroffnen kann. In den
Exerzitien geht es — das ist das Leitmotiv der Exerzitiendeutung Fessards
— um Freiheit, um personale Entscheidung, die vielleicht irgendwann im
Leben einmal in glasklarer Einsamkeit vollzogen werden kann, die aber
als Freiheit, als personales Ringen um den eigenen Weg jedes menschliche
Tun mitbestimmt. Wenn man nun eine tragfdhige Analogie fiir das Ver-
hiltnis des Exerzitiengebers zu der freien Tat seines Exerzitanten sucht,
mufl man zu Vorstellungen aus einer Philosophie der Person, der Begeg-
nung, des ,Du”“ greifen, wie sie z. B. bei Autoren wie E. Brunner, M. Bu-
ber, F. Ebner, A. Brunner oder E. Rosenstock-Huessey sich findet. Und
hier legt sich von selbst das Stichwort ,Dialog“ nahe, nattrlich in einer
Weite verstanden, die das gleichpartnerliche Gesprich ebenso wie das
Meister-Schiler-Verhaltnis, das Reden wie das Schweigen, das Wort wie
das Zeichen umgreift.

Im Dialog finden sich nun tatséchlich Ziige, die auch fiir eine moderne
Deutung der Exerzitien von héchster Bedeutung sind: Wir wissen heute,
wie wichtig das Wort eines andern, das Gesprich, das verstehende Hin-

5 Johannes Taulers Bekehrungsweg, Die Erfahrungsgrundlagen seiner Mystik, Regens-
burg 1961; vgl. GuL 85 (1962) 311 f.; 89 (1966) 133-142: Ignaz Weilner, Zur Neubegeg-
nung von spiritueller Theologie und moderner Psychologie.



Die Rolle des Exerzitiengebers 293

horchen zur Selbstfindung der Personlichkeit, zur Entfaltung der inneren
Freiheit sind. Man kann ohne allzu grofle Ubertreibung sagen, daf} sich
nur der Mensch zu einer reifen Personlichkeit entwickelt, der die Atmo-
sphire des Wortes kennt, also die zugleich liebevoll-umhegende wie ratio-
nal-durchsichtige Stimmung, in der ein oder auch mehrere Andere ein
objektives Richtmafl fiir die Giiltigkeit der eigenen Gedanken und Ent-
scheidungen bilden, aber auch mit Verstehen den eigenen Weg korrigieren
oder sogar mit achtungsvollem Nichtverstehen diesen eigenen Weg frei-
geben. Man sollte sich nur einmal an die Situationen zuriickerinnern, die
fir das eigene religiose Leben entscheidend waren; sicherlich steht dort
irgendwo auch eine Person, die durch einen worthaften Einflufl — ,Wort*
ist im allerweitesten und zugleich personalsten Sinn zu nehmen — diese
Entscheidung mitgelenkt hat.

In der Reflexion mifite man nun diese Dialog-Situation ausweiten auf
das gesamte zwischenmenschliche Verhalten. Wenn von irgendwoher,
dann miifite meiner Meinung nach die Exerzitientheorie und -praxis von
hierher neudurchdacht und neudurchformt werden. Dennoch ist auch der
Dialog zwischen Exerzitiengeber und Exerzitant ein hochst gefahrlicher
Zugang zum Wesen der geistlichen Ubungen, wie sie Ignatius sich gedacht
hat; er wiirde zwar die Gefahr des Psychologisierens vermeiden, aber viel-
leicht gerade deshalb die Mitte der Exerzitien verfehlen.

III. Der Dialog mit dem Herrn

Der Dialogpartner des Exerzitanten ist nimlich nicht der Exerzitiengeber,
sondern der Herr selbst. Nadal, der vielleicht treueste Interpret seines
hl. Vaters Ignatius, schreibt gerade fiir die Wahl: ,Darum lehren wir,
daf die Berufungen zu dem zu erwihlenden Stand in den Betrachtungen
des Lebens Jesu Christi aufzuspiiren sind“, und Hugo Rahner interpre-
tiert: ,Exerzitien sind auf jeden Fall eine meditierende Beschiftigung mit
dem Leben Jesu.“ Auch die , discretio spirituum®, das Herzstiick der Exer-
zitien, auf das der Exerzitiengeber nach der Lehre des Ignatius sein Augen-
merk zu richten hat, ist nicht selbstdienlich, sondern ,immer sozusagen nur
das Transparent, durch das hindurch (gleichsam wie im ,medium in quo®)
der Blick auf die Liebe Gottes und auf die Gestalt des Menschgewordenen
geht® (Hugo Rahner). Er also, der Herr, und nicht irgendjemand, auch
nicht der Exerzitiengeber, ist der Partner dessen, ,der die geistlichen
Ubungen empfangt®.

Wenn das Wort ,Dialog® hier einen Sinn hat, dann muf} es zuerst fiir
das Verhiltnis des Exerzitanten zu Jesus Christus eingesetzt werden. Man
analysiere einmal daraufhin die Struktur der Exerzitien: dasjenige, was



Josef Sudbrack 294

man Fundament und erste Woche nennt, ist eigentlich nichts anderes als
die Systematisierung und christliche Durchformung des uralten Bemiihens
der Menschen um die Selbsterkenntnis; vor einigen Monaten hat der Pari-
ser Professor P. Courcelle noch die Geschichte des , GNOTHI SAUTON*
nachgezeichnet®. Hier wird gleichsam der Boden bereitet, der Exerzitant
auf die Stelle seines Innern zuriickgefithrt, von der er iiberhaupt erst ins
Gesprach mit dem Herrn kommen kann. Die drei folgenden Wochen — bei
Ignatius sehr deutlich die eigentlichen Exerzitienwochen (Annot. 18) —
sind nun nichts anderes als eine Begegnung mit dem Herrn. Ignatius tut
nichts weiter, als uns das Leben Jesu vor Augen zu stellen. Natirlich be-
nutzt er dazu die Mittel der Exegese seiner Zeit und natiirlich setzt er auch
seine eigenen Akzente. Aber das Ganze ist doch einfachhin ein , Abriff des
Lebens Jesu, der frommen Betrachtung dargeboten”. Die Akzente, die
Ignatius setzt, sind sicher iiberaus wichtig: z. B. die grofien Eckbetrachtun-
gen oder die Umstellungen in der zweiten Woche; aber auch sie haben nur
den einen Zwedk, das — zur gleichen Zeit von Luther gepragte — ,pro
me*“, ,es geht mich an“, oder, wie es die alte Exegese nannte, den tropolo-
gischen Sinn des Gotteswortes der Schrift zu betonen; sie méchten nichts
weiter, als den Exerzitanten auf die Entscheidungssituation der Botschaft
Jesu aufmerksam zu machen, also das Kerygma aufnehmen, das bei Mar-
kus: , Tut Bufie und glaubt an das Evangelium®, und in den Paulusbrie-
fen: ,Heute, wenn ihr seine Stimme hort, verhirtet eure Herzen nicht®,
lautet.

Exerzitien sind tatsdchlich nichts anderes als Begegnung mit dem uns
an- und auf-fordernden Christus, als Dialog mit dem ,Schopfer und
Herrn“, wie Ignatius echt mittelalterlich Jesus von Nazareth nannte. Ich
glaube, von dieser Grundeinsicht konnte man alles andere, was fir die
Exerzitien wesentlich ist, in immanenter Logik entwickeln. Die , Wahl® ist
das Ja zu diesem Herrn und seinem lebendigen Ruf an den Menschen; die
,discretio spirituum ist der Versuch, dasjenige, was sich als ,conscientia
directa® im Dialog mit dem Herrn duflert, zu reflektieren, dasjenige, was
in der Begegnung mit Christus im Personkern mitschwingt, ausdriicklicher
und reflexer zu erfassen: das ,Magis“, das ,Mehr® der drei Grade der
Demut ist nichts als ein Wachhalten der Dynamik, der Offenheit, die in
jedem Dialog herrschen muff, damit er sich nicht in starren Begriffen fest-
fihrt. Eine personale Begegnung kann nicht in statischen Schemata gesche-
hen, sondern verlangt, daff die Partner sich innerlich offenhalten fir die
vielleicht unerwarteten Regungen des andern, um Gberhaupt in einen

8 P. Courcelle, Nosce teipsum du Bas-Empire au haut moyen dge. L'héritage profane et
les développements chrétiens, in: Il passaggio d’all’antichitdé al medioévo in Occidente,
Spoleto 1962, 265-295.



Die Rolle des Excrzitiengebers 295

echten Dialog treten zu kénnen. Genau das aber mochte das ,Magis“ des
Ignatius.

Der uns begegnet, ist aber der Jesus Christus der Heiligen Schrift. Hier
wire es reizvoll und duferst wichtig zu zeigen, wie der Wandel der
Exegese sich auch in einem Wandel der zweiten, dritten und vierten Woche
der Exerzitien niederschlagen mifite: z. B. die Tatsache, daf die Evange-
listen kein ,Leben Jesu“ schildern wollten, oder die Verschiedenheit, die
sich in den theologischen Sichten der einzelnen heiligen Schriftsteller nie-
dergeschlagen hat, oder die 6sterliche Prigung des vordsterlichen Gesche-
bens usw. Wie miiiten wohl ,Betrachtungspunkte“ aussehen, die die ver-
schiedene Schichtung der Evangelientexte von der ,ipsissima vox Jesu®,
uber die Gemeindetheologie und die Fixierung in der Quelle, bis zur end-
giiltigen Redaktion ernstnehmen? Was bedeutet es fir eine geistliche Be-
schiftigung mit der Heiligen Schrift, wenn man heute versucht, die Inspi-
rationslehre zugleich organischer wie auch frommer zu fassen, als zentriert
in der einen und einzigen Wahrheit, die Gott uns in Jesus Christus zu
glauben vorstellt? Man wiirde sicher erkennen, dafl der Impuls der igna-
tianischen Exegese zum Dienst am Reiche Gottes viel schriftgemafer ist als
manche andere Optik, mit der man oftmals an die Schrift herantritt, man
wiirde auch verstehen, welch innertheologischer Zusammenhang zwischen
den so grob wirkenden Regeln der kirchlichen Gesinnung (Nr. 352-370)
und der Tatsache besteht, dafl die Evangelien aus der Gemeindetheologie
entstanden und nur fir das in der Gemeinde-Kirche offenstehende Ohr
des Glaubigen geschrieben sind’. Der Bezichungen sind zu viele, als daf}
man sie hier nur aufzihlen kénnte. Doch eines ist wohl klar geworden, dafl
alle Einsicht in die innere Logik der Exerzitien davon ausgehen mufi, dafl
hier der Mensch zuerst und zuletzt zu einem intensiven Dialog mit dem
menschgewordenen Gottessohn, so wie er sich uns in den Worten der
Evangelien darbietet, aufgerufen wird.

7 Nach H. Sdilier z.B., Besinnung auf das Neue Testament, Freiburg 1964, 57-59:
»Schafft ... das Ereignis der Offenbarung Gottes sich selbst eine Dimension der Erfah-
rung und grenzt es sich einen Verstehungshorizont aus, innerhalb dessen es verstanden-
unverstanden verwehrt wird, so vollzieht sich auch seine Auslegung der Schrift innerhalb
und unter dem Einfluf} dieses Bereiches... Die Kirche aber ist der Bereich, in dem der
Anspruch des Offenbarungsereignisses immer schon gehdrt worden ist, um immer neu
gehort zu werden . .. der Dialog, den die Auslegung nicht nur mit der Sache sondern anch
mit der Interpretation der Sache im Erfahrungsbereich der Sache fithrt, brancht nicht
ausdriicklich zu geschehen... die Auslegung, die in der Kirche vorgegeben jeweils
herrscht, geschicht nicht nur in der Exegese, sondern auch und oft eindriicklicher im Kult,
in der Lehre, im Charisma, im Redht. Sie vollzieht sich im Leben der Kirche insgesamt .. .*
Das ist im letzten fiir ein historisches Verstindnis dasselbe, was Ignatius in der ,beriich-
tigten® 13. Regel der Kirchlichen Gesinnung (365) sagen mdéchte: ,ich glaube, daf das
Weille, das ich sehe, schwarz ist, wenn die Hierarchische Kirche es so definiert®.



Josef Sudbrack 296

IV. Die Rolle des Exerzitiengebers

Erst jetzt dirfen wir dariiber reflektieren, wo nun der Exerzitiengeber zu
stehen kommt; und hier zeigt sich das eminent Katholische, das Ignatius —
oftmals in bewufiter Stellungnahme gegen die Irrtiimer der Alumbrados —
durchseelte. Die Schrift, und damit auch der uns in der Schrift begegnende
Herr, tritt uns ndmlich nicht entgegen als toter Buchstabe, sondern getra-
gen vom Leben der Kirche, von den Lehren der Heiligen und der Theolo-
gen, von dem Wort der Prediger und dem Gespriach der Unterweisung.
Wir kénnen den Worten der Evangelisten nicht im geschichtslosen Gegen-
liber begegnen, sondern nur im Medium unserer Zeit. Dieses ,Medium
unserer Zeit“ aber ist nicht irgendeine willkiirlich erwihlte philosophische
Sprache, sondern die Verkiindigung der Kirche; es ist der Geist, den der
Herr seinen Jingern verheifien hat, der Geist, der identisch ein und der-
selbe bleibend alle Epochen von innen her zu ihrer Eigengestalt erhebt,
Es ist der Geist Jesu Christi, der in seiner Kirche und als seine Kirche uns
heute die Botschaft des Evangeliums kiindet (vgl. Anm. 7).

Es ist oft genug gesagt worden, dafl in unserer westlichen Theologie die
Lehre vom Geist ins Hintertreffen geraten ist und daf deshalb auch unsere
Theologie so trocken, so unspirituell, so unverbunden mit dem konkreten
christlichen Leben wirkt. Versuchen wir einmal zu erkunden, welch innerer
Zusammenhang zwischen einer solchen geforderten Geisttheologie und
der Tatsache besteht, dafl die Exerzitien des Ignatius ja gerade die Briicke
von Jesus Christus, dem Zentrum aller Theologie und aller Dogmatik, zu
dem persénlichen Vollzug des Christen schlagen wollen.

Genau hier scheint mir aber der theologische Ort fiirr den , Exerzitien-
geber® zu sein, um einmal hochtrabende Worte fiir ein einfaches christ-
liches Geschehen zu gebrauchen. In unserem nachkonziliaren Reflektieren
wird es immer deutlicher, daff die Kirche, der Geist des gelebten Christen-
tums, nicht zuerst in irgendwelchen hierarchischen Strukturen, noch weni-
ger in juristischen Grenzziehungen zu suchen ist; ebenso wenig aber hat
dieser Geist seinen urspriinglichen Ort in der Arbeit der Dogmatiker oder
Exegeten, sondern er ist der Geist des Volkes Gottes: die Christenheit als
ganze, strukturiert und gegliedert, aber als ganze, ist der Triger der Ver-
heiflung Christi. Und in dieser Christenheit ist jeder Christ ein Trager des
Geistes, je nach seiner Stellung, nach seinem Wissen und seinem Kénnen,
nach seinen menschlichen Qualitidten und seinen amtlichen Befugnissen.
Auch sonstwo, in Dogmen und Sakramenten, in geschriebenen Worten und
ungeschriebenen Gebrauchen finden wir den Geist Gottes, aber ganz er
selbst wird er dort, wo dieses Wort oder Dogma oder auch Sakrament in
den personlichen Vollzug erhoben wird, wo der Mensch bewuft sich fiir



Die Rolle des Exerzitiengebers 297

Christus entscheidet. Diesem ,Geist“ aber sollte der Exerzitant in irgend-
einer Form begegnen, wenn er sich mit dem Exerzitiengeber findet.

Es wiire nun nach meiner Ansicht schlecht, die Rolle des Exerzitien-
gebers zu genan zu prizisieren; wir wiirden in den lebendigen Vollzug
Gesetze hineintragen, die den oben beschriebenen freien Dialog zwischen
Gott und den Menschen, der im Mediom des Geistes der Kirche zn gesche-
hen hat, nur hindern kénnten. Aber der Ort, von wo aus die Rolle des
Exerzitiengebers zu bestimmen ist, warde wohl klar. Er reprasentiert in
der Begegnung von Mensch und Gott das richtungsweisende und korrigie-
rende, das aktualisierende und zugleich in den groflen Zusammenhang
stellende Wort der Kirche, die ja nicht zwischen Gott und Mensch steht,
sondern der Ort ist, an dem sich beide begegnen®.

Eine theologische Vertiefung wiirde immer neue Zusammenhinge in
diesem ,Dialog® entdecken. Nach dem, was bisher aufgezeigt wurde, ist
aber auch wohl klar geworden, welch wichtige und zugleich variable Rolle
der Exerzitiengeber spielen sollte. Der Idealfall wire sicherlich der Dialog,
der von auflen gesehen ganz und gar zwischen Exerzitiengeber und Exer-
zitant sich abspielt, wobei aber der Exerzitiengeber vollig durchsichtig ge-
worden ist auf das menschgewordene Wort Gottes. Wer in den alten
Viten der Wiistenviter herumblittert, wird oft genug solchen ,idealen™
Exerzitien-,Meistern“ begegnen. Aber der andere Grenzfall ist ebenso
christlich, wenn nidmlich der Exerzitiengeber véllig zuriickgetreten ist und
nun das Wort der Schrift von sich selber schon aus dem Raum der Kirche
den Exerzitanten anspricht. Unsere konkreten Exerzitien werden irgend-
wo zwischen diesen beiden Grenzfillen zu stehen kommen, und wir kon-
nen nur dankbar anerkennen, welch weitgreifender Raum hier unserer
Freiheit gewihrt wird, der deshalb so umspannend ist, weil er zur Begeg-
nung mit Christus fiihrt, der Geist Christi aber uns frei macht.

V. Gesprich mit Gott und den Menschen

Alles bisher Gesagte klingt sehr theoretisch: viele ,man miilte”, ,es ware®,
die in irgendeine Zukunft weisen, aber wenig konkretes Material bieten,
um heute und morgen Exerzitien zu machen oder zu geben. So soll zum
Abschluf doch auch eine fiir jedermann zugingliche Konkretisation der
theologischen Gedankenginge angedeutet werden. Es ist ein heifies Eisen,

8 B. Welte, Auf der Spur des Ewigen, Freiburg 1965, 358 bestimmt die Funktion des
kirchlichen Lehramts als ,eine Fortsetzung der autoritativen Rolle der vorausbestimmten
apostolischen Zeugen (vgl. Apg 10, 41). Seine wesentliche Funktion ist es darum, jeder
Generation aus Sendung und Vollmacht das maefigebliche Zeugnis des Glaubens zu ge-
ben®. An diesem ,Zeugnis® aber ist in anderer Form irgendwie jeder Christ beteiligt.



Josef Sudbrack 298

das wir anzupacken versuchen, aber die logische Konsequenz der oben
skizzierten Exerzitientheologie zwingt dazu.

In der bisherigen Exerzitienpraxis galt das Gesprich, die Aussprache
zwischen mehreren, auch das ,geistliche Gesprach® zwischen den Exerzi-
tanten, ausdriicklich oder unausdriicklich als eine Art Zerstreuung und
Ablenkung von dem wesentlichen Exerzitientun. Der Dialog des Einzel-
nen mit Christus soll durch nichts beeintrachtigt werden. Nun ist es schon
fiir eine oberflidchliche Besinnung auf die Situation des modernen Christen
so, daf ihm der unvermittelte Dialog mit Gott keine selbstverstandliche
Gegebenheit ist. Man spricht von einer ,epochalen Verdunklung der Got-
tesbegegnung®, von einer ,anthropozentrischen Wende“, von dem ,Sakra-
ment der Nachstenliebe“, in dem uns heute Gott zuallererst begegnet. Kon-
kret gesprochen heifit das, dafl heute fast jeder - inklusive Exerzitant und
Exerzitiengeber — meist dann am intensivsten Gott begegnet, wenn er
einem Menschen gegeniibersteht, mit ihm spricht, ihn belehrt oder ihm
zuhért, ihm hilft oder sich von ihm helfen 1ait. Daf sich die Begegnung
mit Gott und das Gesprach mit einem Menschen ausschlieflen, ist ohnedies
theologisch vollig falsch?, heute aber scheinen wir die Implikation dieser
beiden Begegnungen so klar zu erleben, wie nie zuvor.

Fir die Exerzitien aber — und damit tritt uns die innere, positive Seite
der ,modernen Gottfremdheit“ vor Augen — heifit das, daf die ,konkrete
Kirchlichkeit® gebieterisch ihren Platz in ihnen fordert. Kirchlichkeit der
Gottesbegegnung heifit doch: Gott-Begegnen nicht in einem ,solus cum
solo“, ,allein vor dem Alleinigen“, sondern in den geschichtlichen Greif-
barkeiten der heutigen Kirche, und zuallerhéchst: Gott-Begegnen in einem
Menschen. Wie fiir die abstrakte Theologie Kirche der Ort ist, wo Gott
und Mensch sich begegnen, so ist fiir den lebendigen Christen der Mit-
mensch der Ort, wo er Gott findet; genausowenig wie Kirche zwischen
Gott und den Menschen tritt, ebensowenig auch der Mitmensch.

W as aber bedeutet das fiir unsere Exerzitien? Mifite nicht das, was bei
Ignatius in der Institution des ,Exerzitienleiters® angelegt ist, weiter aus-
gebaut werden? Miifiten nicht die ,Gespriche der Wiistenviter“!?, die in
einem engen historischen Zusammenhang mit dem , Exerzitiengeben® nach
Ignatius stehen, hineingenommen werden in unsere Exerzitien? Wer ein-
mal Einzelexerzitien mit einem wirklichen ,Meister zusammen gemacht
hat, wird wissen, was ich meine; aber es gibt noch manche andere Moglich-

® Vgl. K. Rahner, Uber die Einheit von Néchstenliebe und Gottesliebe, Gul. 38 (1965)
168-185.

10 Die beiden groflen Lehrbiicher, in denen die Ménchsspiritualitit fiir das Abendland
wirksam wurde, sind die Collationes des Abtes Johannes Kassian, Gespriche verschiedener
beriihmter Abte, und die in verschiedener Gestalt iiberlieferten Apophthegmata ton
Patron, Weisheitsspriiche, mit denen Wiistenviter Fragen ihrer Schiiler beantworteten.



Die Rolle des Exerzitiengebers 299

keit, diese mitmenschliche Kommunikation zu integrieren in die drei, vier,
acht oder dreifiig Tage, wihrend deren der Mensch sich mit Gott beschif-
tigt.

Man glaube nur ja nicht, daf hier irgendeiner modernen Aufldsungs-
erscheinung das Wort gesprochen werden soll. Ganz im Gegenteil, wer es
einmal erlebt hat, daff man sich mit irgendwelchen Gleichgesinnten abend-
lich zu einem geistlichen Gesprich gefunden hat, hat erfahren, dafl hier
der wahre Héhepunkt der Exerzitien war, daf hier die Gemeinschaft die
Rolle des ,Exerzitiengebers* iibernommen hatte, dafl hier ein Ernst und
eine Aufgeschlossenheit (Ignatius wiirde das , Trost“ nennen) herrschte, in
der das Sprechen mit Gott — in einer vielleicht neuen, mindestens aber
ebenso wirklichen Art wie im einsamen Dialog — greifbar wurde. Bei
solchen Gelegenheiten erfihrt man dasjenige, was der Verstand sich vor-
her in mithsamen Deduktionen zuredhtgelegt hatte. Dieses Gesprach oder
dieser Dialog steht in gar keinem Gegensatz zum Schweigen, sondern eines
fordert und ist in letzter Tiefe schon das andere. Das Ruhig-werden, die
Sammlung (die eben kein ,Loslésen, sondern ein ,Einsammeln® sein
soll), die Stille und die Einsamkeit (wiederum: nicht Isolierung, sondern
Zuriickfinden zur wahren Tiefe) sind ganz selbstverstindliche Folgerun-
gen aus solchen Gesprichen, denn beides ist doch das Auf-und-Ab, indem
wir Menschen die eine Tiefe allein erfahren konnen, die da heifit Gott
und Jesus Christus.

Zum Schluf} miissen nun wiederum die ,man mufite“, ,es wire® usw. zu
Hilfe gerufen werden; aber diesmal nicht, um in eine ferne Zukunft zu
verweisen, sondern um Raum zu schaffen fiir die Vielzahl der konkreten
Situationen. Vielleicht kann ich das von mir Gemeinte in drei Exerzitien-
typen ausdriicken, die alle drei aus einem vermeintlich ,klassischen® Bild
der Exerzitien herausfallen, aber meiner Ansicht nach die Idee des Igna-
tius — mit allen Abstrichen und Anderungen, die sich aus der Konkreti-
sation eines Ideals ergeben — genuin verwirklichen.

Der Exerzitiengeber, der Jugendliche oder auch geistig abgespannte
Menschen durch seine Vortrige an sich fesselt und ihnen die Wirklichkeit
des Herrn nahe bringt, gibt gute Exerzitien, obgleich vielleicht seine Horer,
oder besser seine ,Dialog-Partner” zur eigenen Betrachtung keine Kraft
haben.

Umgekehrt wiren es fir mich ideale Exerzitien, wenn irgendwie die
gesamte Gemeinschaft sie tragen kénnte: in Meditationsiibungen, in Ge-
sprachen, warum nicht auch in gemeinsamem Singen usw.

Das Ideal der Exerzitien ist und bleibt die Einzelbegegnung zwischen
Exerzitiengeber und Exerzitant. Wenn aber nun irgend jemand keinen

,Geber*“ findet, kann da nicht das Buch — zuerst die Heilige Schrift, aber



Josef Sudbrack 300

auch jedes andere, das ihm weiterhilft—, das geschriebene Wort der Dialog-
partner sein, der fiir ihn das Medium der Kirche reprisentiert, in dem er
Gott findet?

Irgendwo mufl ~ das darf man ohne Uberziehung der Erkenntnisse
moderner Theologie fordern — der Raum der Kirche in den Exerzitien
sichtbar gemacht werden, und zwar nicht nur dadurch, daf iiber die Kirche
betrachtet wird, sondern auch dadurch, daf sie selbst in den Vollzug der
Exerzitien eintritt. Das geschieht einmal in sakramentaler Weise in Me&-
opfer und Liturgie. (Es soll immer noch Exerzitien-, meister geben, die
eine Homilie wihrend der Messe fiir iiberfliissig halten, weil sie doch in
den Vortrigen geniigend Zeit haben, zu sprechen.) Das muf} aber auch —
wiederum als Idealforderung gesehen — in der Begegnung von Mensch zu
Mensch geschehen, denn hier stehen wir so wirklich wie nirgendwo sonst
im gelebten Christentum und in der Gegenwart der Kirche. Wie von selbst
wird auch der Forderung, die die moderne Philosophie von den Exerzitien
erheben wiirde und die noch tiefer christlich ist als wir heute meinen, ent-
sprochen, der Begegnung mit dem Mitmenschen, dem Gespriich und dem
Wort, als dem intensivsten menschlichen Geschehen. Zugleich aber wird
das, was man heute oft als ein Negativum charakterisiert, die ,epochale
Verdunklung der Gottesbegegnung®, zu einem Positivum, zur Realisie-
rung dessen, was K. Rahner beschrieben hat als ,Einheit von Nichsten-
liebe und Gottesliebe“ (s. Anm. 9).

Fraglos bewegen sich unsere Gedanken in einem idealen Raum, und die
niichterne Exerzitienwirklichkeit wird manchen Abstrich bringen. Es wird
auch in Zukunft eine dringende Forderung fiir jedes ,Gesprich mit Chri-
stus® sein, dafl Ruhe und Sammlung es umgeben und von ihm ausstrahlen
missen. Es wird auch immer das Kriterinm fiir ein echtes Exerzitien-
gesprich sein, dafl diese Ruhe und diese Sammlung nicht beeintrichtigt,
sondern geférdert werden.

Aber vielleicht ist es sogar moglich, daf ein Gesprich die Exerzitien dem
modernen Menschen ,leichter® macht, ,leichter® nicht nur in einem sub-
tilen geistigen Verstand, sondern ganz menschlich, kreatiirlich, man méchte
fast sagen, weil wir erbsiindlichen Menschen einfachhin zu mehr kaum
noch in der Lage sind. Dieses ,leichter* darf nnd soll auf die Schwachheit
unseres Menschseins in dhnlicher Weise Riicksicht nehmen, wie es Ignatius
tat, da er auf den letzten Zeilen seines Exerzitienbiichleins nicht nur die
»kindliche“, sondern anch die ,knechtliche Furcht* vor Gott beschwort.
Die Dialektik von ,Schwachheit“ des Menschen und der alles erfiillenden
Gnade Gottes aber ist genau das, was Fessard im zweiten Band seiner
»Dialectique des Exercices spirituels“ als eine weitere Grundstruktur des
Exerzitienbiichleins herausgearbeitet hat.





