
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Der Dichter und die Heilige Schrift 
Zum rechten Verständnis der Bibel 

Es gab eine Zeit, da haben wir uns dagegen gewehrt, wenn man die Heilige 
Schrift mit der Dichtung in Verbindung brachte. Wir haben darauf bestanden, 
daß ein biblischer Bericht in erster Linie Geschichtsschreibung sei, und da diese 
nach der Meinung des klugen 19. Jahrhunderts um so schlechter sein sollte, je 
mehr sie sich der Dichtung nähert, war es schlecht denkbar, daß die geschichts- 
schreibende Bibel etwas mit der geschichtsschreibenden Dichtung zu tun haben 
könnte. Wir haben zwar gewußt, daß es in der Heiligen Schrift über Geschichts- 
schreibung hinaus auch Predigten gibt, Gleichnisse und Psalmen und auch Ge- 
schichten, aber wir waren doch mehr oder weniger der Meinung, die dichterischen 
Elemente, die sich dort zeigten, wären eher ein Zugeständnis an die Weisen und 
Klugen, an die Ästheten und Rhetoriker aller Zeiten, ein bißchen •Ohrenkitzel", 
ohne das es nicht geht, will die Botschaft auch bei verwöhnten Hörern ankommen. 
•Allen alles werden", haben wir geseufzt, und Theologen machten sich daran, 
gute Gedanken in schlechte Verse zu bringen, während die Prediger, um dem 
Herrn nachzufolgen, moderne Gleichnisse erfanden oder, weil das einfacher ist, 
es beim Beispiel bleiben ließen. Weil man Dichten mit Erfinden gleichsetzte, 
meinte man, der Dichtung schon genügend entgegengekommen zu sein, wenn man, 
wie die Bibel es vormachte, ab und zu etwas erfand, was den Leuten zum Ver- 
ständnis der Dinge helfen konnte, jener Dinge, die man eigentlich wissenschaft- 
lich exakt aus dem Dogmatikbuch oder einem abstrakten paulinischen Exkurs 
direkt und besser hätte bieten können. 

Wir haben hinzu gelernt. Wir wissen jetzt besser, was es mit der Dichtung 
über die •Erfindung" hinaus auf sich hat. Wie sie allein imstande ist, so das 
überhaupt geht, eine Wahrheit so vielgestaltig und so dicht ins Wort zu bringen, 
wie sie nun einmal in den Blick gekommen ist. Richtiger gesagt: wieviel von 
einer Sache bisher in den Blick der Menschen gekommen ist, wird erst offenbar, 
wenn wir uns der Sprache überlassen, in der die Menschheit ihre großen und klei- 
nen, ihre gesuchten und wie nebenbei gefundenen Erkenntnisse aufbewahrt, wenn 
wir uns von der Sprache führen lassen, die auf ein Stichwort hin uns tausend 
Assoziationen schenkt und so den unermeßlichen Raum eröffnet, in der unsere 
Sache steht, die wir bedenken wollen. 

Der Dichter ist der Denker, der sich so der Sprache überläßt. Nicht als könnte 
die Sprache von sich aus dichten und den Dichter mit ihrer Dichtung erfüllen, 
aber doch so, daß sie im Dichter und seinem feinem Gespür für die in ihr ge- 
speicherte und immerfort zufließende Wahrheit den Prinzen findet, der sie aus 
ihrem Schlaf erweckt. Wie sehr sich der Herr der Sprache seines Volkes über- 
lassen hat, bringt uns immer wieder in Verlegenheit. Seine Anspielungen auf das 



Im Spiegel der Zeit 302 

Alte Testament, so wenig •exakt" die Assoziationen auch sein mögen, eröffnen 
den ganzen Horizont der Offenbarung. Denn was wir im Alten Testament vor 
uns haben, ist nichts weniger als alle Wahrheit, die sich in den Sprachen mehrerer 
Kulturen in Jahrtausenden niedergeschlagen hat. Sie hat Christus in einer Weise 
erweckt, wie es nur ein Dichter vermag, und in dieser Tradition stehen die 
Autoren des Neuen Testamentes von den Evangelien bis zur Apokalypse. 

Doch bedarf es des Dichters nicht nur, soll die bisher geoffenbarte Wahrheit 
zusammengebracht werden, es bedarf seiner noch mehr, damit sie für uns wieder 
lebendig werde. Denn tote Wahrheit ist keine Wahrheit, so wie ein Leichnam 
kein Mensch mehr ist. Wahrheit will leben, um lebendig zu machen. Darum 
erzählt der Dichter seine Geschichten, denn was lebt, hat seine Geschichte. Wer 
eine Wahrheit lebendig machen will, muß ihre Geschichte erzählen. Auf diese 
Weise kann es mehrere Geschichten für eine einzige Wahrheit geben, immer 
dann, wenn ein Dichter daherkommt und für sich und seine Zeitgenossen die alte 
Wahrheit zum Leben erweckt. Denn •ein Mann hat eine Erfahrung gemacht, jetzt 
sucht er die Geschichte dazu - man kann nicht leben mit einer Erfahrung, die 
ohne Geschichte bleibt, scheint es, und manchmal stellte ich mir vor, ein anderer 
habe genau die Geschichte meiner Erfahrung" (Max Frisch, •Mein Name sei 
Gantenbein", S. 14). 

Die Heilige Schrift hat sie gesammelt, die besten Geschichten der tiefsten Erfah- 
rungen der Menschheit. Und alle Geschichten sind wahr, selbst die erfundenen. 
Aber die schönste Geschichte unter ihnen ist nicht die erfundene Geschichte von 
einer den Menschen schon bekannten religiösen Erfahrung, sondern die wirkliche 
Geschichte einer Erfahrung, die uns noch fehlt. Die Geschichte von Jesus Christus 
ist dichter als alle Dichtung und geschichtlicher als alle Geschichten: sie ist die 
Geschichte gewordene Wahrheit selbst. 

Denn weil wir die Wahrheit nicht sind, sondern immer nur etwas Wahrheit 
erhaschen; und weil uns diese Wahrheit noch unter den Händen zerrinnt, wenn 
die Sprache, die sich unter uns ausbreitet, sie nicht auffängt und bewahrt; und 
weil selbst die aufbewahrende Sprache nur noch tote Wahrheit überliefert, wenn 
nicht hin und wieder ein Ezechiel kommt und dem Totengebein im Namen Jahwes 
zuruft: •Siehe, ich lasse in euch Geist kommen, damit ihr lebendig werdet" (Ez 
37, 5), - deshalb brauchen wir den Dichter, der immer etwas vom Propheten an 
sich hat. Wenn aber der kommt, der die Wahrheit ist, dann trägt er alle Sprachen 
der Menschheit in sich mit der in ihnen aufgegangenen und der in ihnen noch 
möglichen Wahrheit; dann ist diese Wahrheit nicht toter Buchstabe, sondern •das 
Leben" (Joh 14, 6), wie es intensiv noch von keinem Menschen gelebt worden ist; 
dann sind nicht die Geschichten, die uns Jesus erzählt, das Wichtigste, so wie bei 
einem Dichter, dessen Geschichten immer •besser" sind als sein Leben, - sondern 
die Geschichte, die Jesus gelebt hat, die er ist, ist die unüberbietbar ganze und 
lebendige Wahrheit: die Gegenwart Gottes selbst, das inkarnierte WORT. Weil 
uns die Heilige Schrift neben allen sonstigen •erfundenen" und zugleich •wah- 
ren" Geschichten diese Lebensgeschichte Jesu erzählt, ist sie uns eine •Dichtung", 
welche die Kategorie Dichtung sprengt, so wie Gott das Geschöpf liehe verwandelt, 
wenn er es erfüllt. Günther Schiwy SJ 




