
EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Deine Sünden sind dir vergeben" (Mk 2,5) 

Meditationsvorlage zur Perikope von der Heilung eines Gelähmten (Mk 2, 1-12) 

Als er nach Tagen abermals nach Kapharnaum kam, sprach sich herum: 
Er ist im Hause. Da liefen viele zusammen, so daß auch im Torhof kein 
Platz mehr war. Während er ihnen das Wort verkündete, kommen und 
bringen sie einen Gelähmten zu ihm, von vier Mann getragen. Da sie 
ihn wegen der Menge nicht zu ihm hinbringen konnten, deckten sie dort, 
wo Er war, das Dach ab, rissen es auf und ließen die Bahre, darauf der 
Gelähmte lag, hinunter. Als Jesus ihren Glauben sieht, spricht er zu 
dem Gelähmten: Kind, deine Sünden sind dir vergeben. Es saßen dort 
aber einige Schriflgelehrte und dachten in ihrem Herzen: Was! So redet 
der! Er lästert! Wer kann Sünden vergeben als allein Gott? Und Jesus 
erkennt in seinem Geist, daß sie so bei sich denken, und sagt zu ihnen: 
Was denkt ihr da in eurem Herzen? Was ist leichter, dem Gelähmten 
zu sagen: Deine Sünden sind dir vergeben, oder zu sagen: Steh auf, 
nimm deine Bahre und geh umher? Damit ihr aber wißt, daß der Men- 
schensohn Macht hat, auf Erden Sünden zu vergeben: Ich sage dir - 
spricht er zum Gelähmten • steh auf, nimmt deine Bahre und geh in 
dein Haus! Der stand auf, nahm gleich die Bahre und ging vor aller 
Augen hinaus, so daß alle außer sich gerieten und Gott priesen und sag- 
ten: So etwas haben wir nie gesehen. 

1. Die Evangelien sind •die Botschaft von Jesus Christus, dem Sohn Gottes" 
(Mk 1,1), der die im Alten Bund verheißene, endzeitliche Gottesherrschaft in 
Vollmacht angesagt und herbeigeführt hat. Gleich zu Beginn seines Evangeliums 
hat Markus dieses Programm eindrucksvoll entfaltet. Wortverkündigung (Mk 
1, 14 f.) und Tatverkündigung (Mk 1, 21 ff.) Jesu gehen ineinander über. In den 
Wundern wird die Erlösung, der erlöste Mensch, der •neue Himmel und die 
neue Erde" (Offb 21,1) schon zeichenhaft sichtbar. Aber es meldet sich auch schon 
bald der Widerspruch. Er kommt von den Führern der Synagoge, den Pharisäern 
und Schriftgelehrten. Im Zusammenhang dieser ersten Auseinandersetzungen 
(Mk 2, 1-3, 6) steht unsere Perikope. 

Die Situation wird sehr anschaulich geschildert: Jesus hatte durch seine Predigt 
und seine Wunder in Galiläa eine religiöse Bewegung entfacht. Überall ist er 
von Menschen umringt. Wenn er sich ihnen einmal zu entziehen sucht und in die 
Einsamkeit flieht, ist man hinter ihm her und fragt nach ihm (Mk 1, 37). Wieder 
einmal ist er in Kapharnaum, von wo sein Wirken ausgegangen war. Er wohnt 



Einübung und Weisung 304 

im Haus des Simon, den er von den Fischernetzen weg in seine Nachfolge be- 
rufen hatte (Mk 1, 16-18). Auf die Kunde von seinem Kommen strömen viele 
herbei; sie drängen sich nicht nur im Wohnraum des Hauses, sondern auch im 
Hof, so daß Christus von der Türschwelle aus zu ihnen sprechen muß. Da ge- 
schieht etwas Aufregendes: Einige Männer tragen über die Außentreppe des 
Hauses einen Kranken auf das flache Dach, reißen es an einer Stelle auf und las- 
sen den Kranken, einen Gelähmten, auf der Bahre oder Matte durch das Loch 
hinab, um ihn so in die Nähe Jesu zu bringen, in der Hoffnung, der große Lehrer 
und Wundertäter werde ihn heilen. Was folgt, versteht man nicht ohne weiteres. 
Wieso ist auf einmal von Sündenvergebung die Rede? Mußte das nicht allge- 
meine Verwunderung hervorrufen? Und machten sich die Pharisäer und Schrift- 
gelehrten nicht mit Recht Gedanken über den unvermittelten Anspruch Jesu, 
Sünden vergeben zu können? Ebenso unverständlich ist beim ersten Lesen der 
Ausgang der Perikope. Wie kann Jesus fragen, was leichter sei, dem Gelähmten 
seine Sünden zu vergeben oder ihn von seiner Krankheit zu heilen? Auch wenn 
zwischen Krankheit und Sünde ein Zusammenhang besteht: Gibt es überhaupt 
eine Proportion zwischen Sündenvergebung und körperlicher Heilung? Und wenn 
es sie gäbe: Legitimiert das Wunder der Heilung den Anspruch, Sünden nach- 
lassen zu können? Schließlich noch der Gelähmte, dem die Gesundheit wieder- 
geschenkt wird: So plötzlich wie er erschienen ist, verläßt er die Szene wieder. 
Er dient offenbar nur als Paradigma. 

Das sind nur einige von den Schwierigkeiten, die eine rein literarkritische 
Exegese in der vorliegenden Perikope aufdeckt. Sie sollten beim gläubigen Bibel- 
leser Verwunderung erwecken und ihm zu Türen werden, um in das tiefere Ge- 
heimnis des geschilderten Vorganges einzudringen. Wie überall zeigt sich auch 
hier, daß die Evangelisten nicht Geschichte im heutigen Sinn schreiben wollen, 
sondern die Ereignisse des Lebens Jesu aus der Erfahrung des auferstandenen 
und erhöhten Herrn interpretieren und damit ihre tiefere Wahrheit heraus- 
stellen. Nur im Glauben, in der gläubigen und liebenden Begegnung mit dem 
Herrn, im betenden Nachvollzug, erschließt sich darum das Geheimnis, das 
Wunderbare und Zeichenhafte der Perikope. 

2. öffnen wir die Augen des Glaubens. Jesus, der hier zu den Menschen spricht, 
ist für Markus der dem von Gott erwählten Volk verheißene Heilbringer, Gottes 
Sohn (Mk 1, 1. 11). •Er sagt ihnen das Wort" (ebd. 2, 2; 4, 33), das endgültige 
und alle Sehnsucht des Menschen erfüllende Heilswort des Vaters (Hebr 1,2); 
ja, er selbst ist dieses Wort, ihr Heil, ihr •Friede und ihre Versöhnung". Was er 
verkündet, erweist er in machtvollen Taten: er bricht die Macht des Bösen und 
die von ihr ausgeübte Herrschaft der Sünde (Begegnung Christi mit Satan in der 
Wüste, ebd. 1, 13; Austreibung der Dämonen, 1, 34) und heilt viele Kranke von 
ihren Gebrechen (1,34). So offenbart und beglaubigt er sich und seine Sen- 
dung. Die Menschen beginnen an ihn zu glauben, mag ihr Glaube vorerst auch 
noch sehr unvollkommen sein. Sie machen sich jedenfalls zu ihm auf, sind •auf 
dem Weg des Glaubens". Das gilt auch von dem Gelähmten und denen, die ihn 
herbeibringen. Jesus bezeugt es ausdrücklich (2, 5). Er weiß, was in ihren Herzen 



Einübung und Weisung 30o 

vor sich geht, wie sie sich ihm und seinem Wort zu öffnen beginnen. Er selbst hat 
ihren Glauben geweckt, ihr Verlangen nach dem Heil wachgerufen. Indem er sich 
ihnen im Geist mitteilte, hat er ihr Herz gnadenhaft angerührt. Noch bevor sie 
sich auf den Weg zu ihm gemacht haben, war er schon bei ihnen; er ist ihnen 
zuvorgekommen. Alles Heil geht von ihm aus. In der ungestümen, gewaltsamen 
Art, wie der Kranke mit Hilfe von Freunden und Gleichgesinnten zu ihm vor- 
zudringen sucht, erkennt er das Elend, die Unerlöstheit und das Unvermögen 
der Menschen, zugleich aber auch ihr Verlangen nach einer Heilheit, die sie sich 
selbst nicht zu geben vermögen. Seine Sendung steht vor ihm, der Anruf des 
Vaters wird in der Stimme des Geistes für ihn hörbar. 

In diese Situation hinein spricht er das Wort: •Kind, deine Sünden sind dir 
vergeben". Es ist das einzige Wort, das hier gesprochen werden konnte. Es trifft 
in die Mitte. Schon die Anrede •Kind" sagt das Wesentliche. Sie will nicht nur 
Vertrauen erwecken, den Schrecken nehmen, ist nicht nur Ausdruck liebender 
Zuneigung eines menschlich gütigen Herzens, sondern weist auf das Geheimnis 
hin, das hier vor sich geht. Sie spricht aus, was ist, indem sie bewirkt, was sie 
besagt. Dieser Gelähmte ist in einem viel tieferen Sinn, als er es ahnen kann, 
ein Kind geworden, Kind des Vaters und Bruder dessen, der ihn anredet. •Der 
Vater der Erbarmungen und Gott allen Trostes" (Rom 2 Kor 1, 3) hat sich ihm 
in seinem Sohn liebend zugeneigt, ihm seinen Geist geschenkt und damit Anteil 
an seinem Leben gegeben. Der von der Not des Menschen Gezeichnete ist ein 
Geliebter Gottes geworden, ein Verwandelter, ein Erlöster. Wenn Jesus seiner 
Anrede hinzufügt: •Deine Sünden sind dir vergeben", so erläutert er nur, was 
an diesem Menschen geschehen ist und was in der Anrede schon enthalten war. 
Indem Gott sich dem Sünder durch Christus liebend mitteilt, verzeiht er ihm 
seine Schuld und heiligt ihn zugleich. Beides ist unlöslich miteinander verbunden: 
die Verzeihung der Schuld zieht die Heiligung nach sich, und die Heiligung des 
persönlich in der Seele anwesenden Gottes tilgt alle Schuld. Aus dem Sünder 
ist ein Heiliger geworden. 

In irgendeinem Maß muß der Gelähmte das wohl auch erfahren haben. Denn 
er war ein Glaubender und als solcher mit Christus im Geist verbunden. Ihm 
stand darum die Glaubenserfahrung, die Erfahrung im Geist, die geistliche 
Erfahrung offen. In dem Augenblick, wo er durch das aufgerissene Loch des 
Daches von den Trägern hinuntergelassen wurde und Jesus zu Füßen lag, um- 
ringt von den vielen, die der Heilsbotschaft lauschten, dachte er wohl kaum noch 
an seine ursprüngliche Absicht, um Heilung zu bitten. Da überkam ihn vielmehr, 
in der Nähe des Herrn seiner selbst inne werdend, das Bewußtsein der eigenen 
Unheiligkeit vor dem •Heiligen Gottes". Er war nur noch von dem einen Gedan- 
ken erfüllt: •Ich bin ein sündiger Mensch". Dahinein vernahm er nun plötzlich 
Jesu Wort: •Kind, deine Sünden sind dir vergeben", und er verstand es im 
Glauben und im Geist, in jener Tiefe der Seele, in die hinein der Herr gespro- 
chen hatte und in der ihn der Geist erleuchtete. Seine Antwort konnte darum 
keine andere sein als Glaube und Liebe, Glaube an Jesus und die liebende Hin- 
wendung zu ihm. Dazu bedurfte es keiner Worte. Er hatte weit mehr erhalten, 
als er erhofft und erbeten hatte. Er stand im Heil, und obwohl er noch immer 



Einübung und Weisung 306 

gelähmt auf der Bahre lag, war er im Innersten seines Herzens von Friede und 
Freude erfüllt. 

Die Zeugen dieses geheimnisvollen, ungreifbaren Vorganges reagieren ver- 
schieden. Die meisten von ihnen werden in gespannter Erwartung auf Jesus und 
den Kranken geschaut haben; ihr Herz blieb dem Herrn weiter geöffnet. Nur 
von den Schriftgelehrten wird gesagt, daß sie sich innerlich über den Anspruch, 
der in Jesu Wort lag, empörten. Sie glaubten nicht an ihm und konnten ihn 
darum auch gar nicht verstehen. Sie hatten keine Gemeinschaft mit ihm und ver- 
nahmen die Stimme des Geistes nicht. So mußten sie sich durch Jesu Anspruch 
zum schärfsten Widerspruch herausgefordert fühlen. Was Jesus tat, mußte ihnen 
als Gotteslästerung erscheinen. Jesus durchschaut ihre Gedanken und spricht es 
deutlich genug aus. Dennoch verurteilt er sie nicht. Auch zu ihnen ist er gesandt, 
auch sie sollen das Heil erlangen. Er wendet sich ihnen sogar besonders zu - er 
weiß um ihre Schwäche - und geht auf ihre Gedanken ein, wie später auf das 
Verlangen des ungläubigen Thomas, indem er das tut, was in ihren Augen das 
Schwerere zu sein schien. Das Heilungswunder wurde nach der Darstellung des 
Evangelisten in erster Linie ihretwillen gewirkt; es sollte ihnen eine Hilfe zum 
Glauben sein. Darum tritt der Kranke, der seine Gesundheit zurückerhält, im 
weiteren Bericht ganz in den Hintergrund. Aber auch von den Schriftgelehrten 
ist keine Rede mehr. Zum Schluß geht es nur noch um das Volk als ganzes, das 
durch die große Menge der Zuhörer repräsentiert wird. Ihm hat sich Jesus als 
Heiland erwiesen, mit dem keiner vergleichbar ist, auch nicht der größte der 
Propheten. •Alle gerieten außer sich und priesen Gott und sagten: So etwas 
haben wir nie gesehen". Jesus ist für sie nicht nur ein Gottgesandter, sondern 
der Mittler göttlichen Heils, in dem die Endzeit schon sichtbar wird: •Blinde 
sehen, Lahme gehen, Aussätzige werden rein, Taube hören, Armen wird die 
Frohbotschaft verkündet" (Lk 7,22; vgl. Is 35, 5 f.; 61, 1 f.). Ihr •Außer-sich- 
geraten" ist kein gewöhnliches Staunen, sondern geistliche Erfahrung des hier 
und jetzt schon anhebenden Heils. Aus solcher Erfahrung steigt auch ihr Lob- 
preis auf. 

3. Die Evangelien kommen aus der Predigt. Sie wollen die Menschen ansprechen, 
ihnen die Botschaft von Jesus, dem Christus, verkünden und sie zum Glauben an 
ihn führen, damit sie so ihr Heil wirken. Als Gottes Wort haben sie unvergäng- 
liche Gültigkeit; sie richten sich an jede Zeit und müssen immer wieder neu 
gehört werden. Wir haben darum hier nicht weiter zu untersuchen, welche Men- 
schen und welche Situation Markus vor Augen hatte, als er sein Wort nieder- 
schrieb, sondern sollen uns unmittelbar von diesem Wort angesprochen fühlen, 
es in unsere Zeit und unsere Situation übersetzen. 

Was bedeutet das konkret? Wir sind die Zuhörer der Perikope, die gläubigen 
und die ungläubigen. Wir sind der Gelähmte, teilen sein Schicksal, können seine 
Geschichte haben. Alles, was hier geschildert wird, kann sich jeden Tag von 
neuem unter uns ereignen, an uns selbst Wirklichkeit werden, zu unserem Heil 
oder Unheil. 



Einübung und Weisung 307 

Dazu nur einige Gedanken, die in der Meditation fruchtbar werden können: 
Im Hinblick auf unser ewiges Heil sind wir alle gelähmt, unfähig, aus eigener 
Kraft auch nur einen Schritt zu tun. Diese Krankheit stammt aus der Sünde. Wir 
stehen ihr daher ohnmächtig gegenüber. Hilfe kommt allein von Gott. Er ruft 
uns durch Christus im Heiligen Geist an, weckt in uns das Verlangen nach ihm, 
den Glauben und die Hoffnung, bietet uns aber auch durch Menschen seine Hilfe 
an, die uns tragen und vor sein Angesicht bringen sollen. Nur eines ist von uns 
verlangt: daß wir uns von seiner Stimme rufen, von seiner Liebe ergreifen, von 
Menschen helfen lassen. Aber gerade hier haben wir Heutigen unsere Schwierig- 
keiten. Wir sind in vielem Ungläubige, skeptisch gegen unsere inneren Erfah- 
rungen, gegen alles, was wir nicht kontrollieren und mit Händen greifen kön- 
nen. Es fällt uns sehr schwer, unsere eigenen Gedanken von den Gedanken Got- 
tes in uns und mit uns zu unterscheiden. Und noch ein Zweites: Wir können uns 
nicht mehr lassen, nicht mehr in rechter Weise hinhorchen und nehmen nur un- 
gern die Hilfe anderer an, die uns vor uns selbst und damit vor den Herrn brin- 
gen könnte. Wie wir die Welt zu manipulieren gelernt haben, so möchten wir 
auch unser Geschick selbst in die Hand nehmen, den Gang unseres Lebens eigen- 
mächtig bestimmen. Das alles sind Hindernisse für den Glauben und die Erfah- 
rung aus dem Glauben. Darum ist die Einübung des Glaubens für uns heute von 
so entscheidender Bedeutung. Mitten im Alltag, im Geschick unseres Lebens, in 
der Gemeinschaft der Menschen gilt es Gott in Christus und im Geist am Werk 
zu sehen. Immer wieder müssen wir auf sein Wort lauschen und auch mit Un- 
gestüm vor sein Antlitz zu kommen suchen. Dann werden auch wir in der Stimme 
des Geistes und in der Kirche, die der Raum der Begegnung mit dem Herrn und 
der Herr selbst ist, seinen Anruf vernehmen: •Kind, deine Sünden sind dir ver- 
geben" und: •Steh auf, nimm deine Bahre und geh umher", und gestehen müssen, 
daß die Leiden dieser Zeit nicht in Vergleich zu bringen sind mit der Herrlich- 
keit, die schon jetzt an uns offenbar zu werden beginnt (Rom 8, 18). Das wäre 
jedesmal die Stunde, da wir voll Staunen Gott preisen und sagen müßten: •So 
etwas haben wir nie gesehen". Friedrich Wulf SJ 




