EINUBUNG UND WEISUNG

»Deine Siinden sind dir vergeben* (Mk 2,5)

Meditationsvorlage zur Perikope von der Heilung eines Geldhmten (Mk 2, 1-12)

Als er nach Tagen abermals nach Kapharnaum kam, sprach sich herum:
Er ist im Hause. Da liefen viele zusammen, so dafl auch im Torhof kein
Platz mehr war. Wihrend er ihnen das Wort verkiindete, kommen und
bringen sie einen Geldhmten zu ihm, von vier Mann getragen. Da sie
ihn wegen der Menge nicht zu ihm hinbringen konnten, deckten sie dort,
wo Er war, das Dach ab, rissen es auf und lieflen die Bahre, darauf der
Gelihmte lag, hinunter. Als Jesus ithren Glauben sieht, spricht er zu
dem Geldhmten: Kind, deine Siinden sind dir vergeben. Es safSen dort
aber einige Schriflgelehrte und dachten in ihrem Herzen: Was! So redet
der! Er listert! Wer kann Siinden vergeben als allein Gott? Und Jesus
erkennt in seinem Geist, dafy sie so bei sich denken, und sagt zu ihnen:
Was denkt thr da in eurem Herzen? Was ist leichter, dem Geldhmten
zu sagen: Deine Siinden sind dir vergeben, oder zu sagen: Steh auf,
nimm deine Bahre und geh umher? Damit ihr aber wifit, dafi der Men-
schensohn Macht hat, auf Erden Siinden zu vergeben: Ich sage dir —
spricht er zum Geldhmten — steh auf, nimmt deine Bahre und geh in
dein Haus! Der stand auf, nahm gleich die Bahre und ging vor aller
Augen hinaus, so dafd alle aufier sich gerieten und Gott priesen und sag-
ten: So etwas haben wir nie gesehen.

1. Die Evangelien sind ,die Botschaft von Jesus Christus, dem Sohn Gottes*
(Mk 1,1), der die im Alten Bund verheiflene, endzeitliche Gottesherrschaft in
Vollmacht angesagt und herbeigefithrt hat. Gleich zu Beginn seines Evangeliums
hat Markus dieses Programm eindrucksvoll entfaltet. Wortverkiindigung (Mk
1, 14 f.) und Tatverkiindigung (Mk 1, 21 ff.) Jesu gehen ineinander iiber. In den
Wundern wird die Erlésung, der erloste Mensch, der ,neue Himmel und die
neue Erde® (Offb 21, 1) schon zeichenhaft sichtbar. Aber es meldet sich auch schon
bald der Widerspruch. Er kommt von den Fiihrern der Synagoge, den Pharisiern
und Schriftgelehrten. Im Zusammenhang dieser ersten Auseinandersetzungen
(Mk 2, 1-3, 6) steht unsere Perikope.

Die Situation wird sehr anschaulich geschildert: Jesus hatte durch seine Predigt
und seine Wunder in Galilda eine religiose Bewegung entfacht. Uberall ist er
von Menschen umringt. Wenn er sich ihnen einmal zu entziehen sucht und in die
Einsamkeit flieht, ist man hinter ihm her und fragt nach ihm (Mk 1, 37). Wieder
einmal ist er in Kapharnaum, von wo sein Wirken ausgegangen war. Er wohnt



Einiibung und Weisung 304

im Haus des Simon, den er von den Fischernetzen weg in seine Nachfolge be-
rufen hatte (Mk 1, 16-18). Auf die Kunde von seinem Kommen strémen viele
herbei; sie dringen sich nicht nur im Wohnraum des Hauses, sondern auch im
Hof, so dafl Christus von der Tirschwelle aus zu ihnen sprechen mufi. Da ge-
schieht etwas Aufregendes: Einige Manner tragen diber die Auflentreppe des
Hauses einen Kranken auf das flache Dach, reiffen es an einer Stelle auf und las-
sen den Kranken, einen Gelihmten, auf der Bahre oder Matte durch das Loch
hinab, um ihn so in die Nédhe Jesu zu bringen, in der Hoffnung, der grofie Lehrer
und Wundertiter werde ihn heilen. Was folgt, versteht man nicht ohne weiteres.
Wieso ist auf einmal von Stindenvergebung die Rede? Mufite das nicht allge-
meine Verwunderung hervorrufen? Und machten sich die Pharisier und Schrift-
gelehrten nicht mit Recht Gedanken iiber den unvermittelten Anspruch Jesu,
Siinden vergeben zu kénnen? Ebenso unverstindlich ist beim ersten Lesen der
Ausgang der Perikope. Wie kann Jesus fragen, was leichter sei, dem Geldhmten
seine Siinden zu vergeben oder ihn von seiner Krankheit zu heilen? Auch wenn
zwischen Krankheit und Stinde ein Zusammenhang besteht: Gibt es {iberhaupt
eine Proportion zwischen Siindenvergebung und korperlicher Heilung? Und wenn
es sie gdbe: Legitimiert das Wunder der Heilung den Anspruch, Siinden nach-
lassen zu konnen? Schliefilich noch der Gelihmte, dem die Gesundheit wieder-
geschenkt wird: So plétzlich wie er erschienen ist, verlifit er die Szene wieder.
Er dient offenbar nur als Paradigma.

Das sind nur einige von den Schwierigkeiten, die eine rein literarkritische
Exegese in der vorliegenden Perikope aufdeckt. Sie sollten beim glidubigen Bibel-
leser Verwunderung erwecken und ihm zu Tiren werden, um in das tiefere Ge-
heimnis des geschilderten Vorganges einzudringen. Wie iiberall zeigt sich auch
hier, daf die Evangelisten nicht Geschichte im heutigen Sinn schreiben wollen,
sondern die Ercignisse des Lebens Jesu aus der Erfahrung des auferstandenen
und erhéhten Herrn interpretieren und damit ihre tiefere Wahrheit heraus-
stellen. Nur im Glauben, in der glidubigen und liecbenden Begegnung mit dem
Herrn, im betenden Nachvollzug, erschlieft sich darum das Geheimnis, das
‘Waunderbare und Zeichenhafte der Perikope.

2. Offnen wir die Augen des Glaubens. Jesus, der hier zu den Menschen spricht,
ist fiir Markus der dem von Gott erwihlten Volk verheifiene Heilbringer, Gottes
Sohn (Mk 1, 1. 11). ,Er sagt ihnen das Wort“ (ebd. 2, 2; 4, 83), das endgiiltige
und alle Sehnsucht des Menschen erfiillende Heilswort des Vaters (Hebr 1,2);
ja, er selbst ist dieses Wort, ihr Heil, ihr ,Friede und ihre Verséhnung“. Was er
verkindet, erweist er in machtvollen Taten: er bricht die Macht des Bésen und
die von ihr ausgeiibte Herrschaft der Stinde (Begegnung Christi mit Satan in der
Wiste, ebd. 1, 13; Austreibung der Ddmonen, 1, 34) und heilt viele Kranke von
ihren Gebrechen (1, 34). So offenbart und beglaubigt er sich und seine Sen-
dung. Die Menschen beginnen an ihn zu glauben, mag ihr Glaube vorerst auch
noch sehr unvollkommen sein. Sie machen sich jedenfalls zu ihm auf, sind ,auf
dem Weg des Glaubens®. Das gilt auch von dem Gelahmten und denen, die ihn
herbeibringen. Jesus bezeugt es ausdrucklich (2, 5). Er wei}, was in ihren Herzen



Einiibung und Weisung 305

vor sich geht, wie sie sich ihm und seinem Wort zu 8ffnen beginnen. Er selbst hat
ihren Glauben geweckt, ihr Verlangen nach dem Heil wachgerufen. Indem er sich
ihnen im Geist mitteilte, hat er ihr Herz gnadenhaft angerithrt. Noch bevor sie
sich auf den Weg zu ihm gemacht haben, war er schon bei ihnen; er ist ihnen
zuvorgekommen. Alles Heil geht von ihm aus. In der ungestiimen, gewaltsamen
Art, wie der Kranke mit Hilfe von Freunden und Gleichgesinnten zu ihm vor-
zudringen sucht, erkennt er das Elend, die Unerléstheit und das Unvermdgen
der Menschen, zugleich aber auch ihr Verlangen nach einer Heilheit, die sie sich
selbst nicht zu geben vermdgen. Seine Sendung steht vor ihm, der Anruf des
Vaters wird in der Stimme des Geistes fiir ihn hérbar.

In diese Situation hinein spricht er das Wort: ,Kind, deine Siinden sind dir
vergeben®, Es ist das einzige Wort, das hier gesprochen werden konnte. Es trifft
in die Mitte. Schon die Anrede ,Kind“ sagt das Wesentliche. Sie will nicht nur
Vertrauen erwecken, den Schrecken nehmen, ist nicht nur Ausdruck liebender
Zuneigung eines menschlich giitigen Herzens, sondern weist auf das Geheimnis
hin, das hier vor sich geht. Sie spricht aus, was ist, indem sie bewirkt, was sie
besagt. Dieser Gelihmte ist in einem viel tieferen Sinn, als er es ahnen kann,
ein Kind geworden, Kind des Vaters und Bruder dessen, der ihn anredet. ,Der
Vater der Erbarmungen und Gott allen Trostes® (Rém 2 Kor 1, 3) hat sich ihm
in seinem Sohn licbend zugeneigt, ihm seinen Geist geschenkt und damit Anteil
an seinem Leben gegeben. Der von der Not des Menschen Gezeichnete ist ein
Geliebter Gottes geworden, ein Verwandelter, ein Erloster. Wenn Jesus seiner
Anrede hinzufiigt: ,Deine Sinden sind dir vergeben®, so erldutert er nur, was
an diesem Menschen geschehen ist und was in der Anrede schon enthalten war.
Indem Gott sich dem Siinder durch Christus liebend mitteilt, verzeiht er ihm
seine Schuld und heiligt ihn zugleich. Beides ist unloslich miteinander verbunden:
die Verzeihung der Schuld zieht die Heiligung nach sich, und die Heiligung des
personlich in der Seele anwesenden Gottes tilgt alle Schuld. Aus dem Siinder
ist ein Heiliger geworden.

In irgendeinem Mafl mufl der Gelihmte das wohl auch erfahren haben. Denn
er war ein Glaubender und als solcher mit Christus im Geist verbunden. Thm
stand darum die Glaubenserfahrung, die Erfahrung im Geist, die geistliche
Erfahrung offen. In dem Augenblik, wo er durch das aufgerissene Loch des
Daches von den Triigern hinuntergelassen wurde und Jesus zu Filen lag, um-
ringt von den vielen, die der Heilsbotschaft lauschten, dachte er wohl kaum noch
an seine urspriingliche Absicht, um Heilung zu bitten. Da iiberkam ihn vielmehr,
in der Nihe des Herrn seiner selbst inne werdend, das Bewufitsein der cigenen
Unbheiligkeit vor dem ,Heiligen Gottes“. Er war nur noch von dem einen Gedan-
ken erfullt: ,Ich bin ein siindiger Mensch®. Dahinein vernahm er nun plétzlich
Jesu Wort: ,Kind, deine Siinden sind dir vergeben®, und er verstand es im
Glauben und im Geist, in jener Tiefe der Seele, in die hinein der Herr gespro-
chen hatte und in der ihn der Geist erleuchtete. Seine Antwort konnte darum
keine andere sein als Glaube und Liebe, Glaube an Jesus und die liebende Hin-
wendung zu ihm. Dazu bedurfte es keiner Worte. Er hatte weit mehr erhalten,
als er erhofft und erbeten hatte. Er stand im Heil, und obwohl er noch immer



Einiibung und Weisung 306

gelihmt auf der Bahre lag, war er im Innersten seines Herzens von Friede und
Freude erfiillt.

Die Zeugen dieses geheimnisvollen, ungreifbaren Vorganges reagieren ver-
schieden. Die meisten von ihnen werden in gespannter Erwartung auf Jesus und
den Kranken geschaut haben; ihr Herz blieb dem Herrn weiter gedffnet. Nur
von den Schriftgelehrten wird gesagt, daf sie sich innerlich iiber den Anspruch,
der in Jesu Wort lag, empérten. Sie glaubten nicht an ihm und konnten ihn
darum auch gar nicht verstehen. Sie hatten keine Gemeinschaft mit ihm und ver-
nahmen die Stimme des Geistes nicht. So mufiten sie sich durch Jesu Anspruch
zum schérfsten Widerspruch herausgefordert fithlen. Was Jesus tat, mufite ihnen
als Gotteslasterung erscheinen. Jesus durchschaut ihre Gedanken und spricht es
deutlich genug aus. Dennoch verurteilt er sie nicht. Auch zu ihnen ist er gesandt,
auch ste sollen das Heil erlangen. Er wendet sich ihnen sogar besonders zu — er
weifl um ihre Schwiche — und geht auf ihre Gedanken ein, wie spiter auf das
Verlangen des ungldubigen Thomas, indem er das tut, was in ihren Augen das
Schwerere zu sein schien. Das Heilungswunder wurde nach der Darstellung des
Evangelisten in erster Linie ihretwillen gewirkt; es sollte ihnen eine Hilfe zum
Glauben sein. Darum tritt der Kranke, der seine Gesundheit zurlickerhilt, im
weiteren Bericht ganz in den Hintergrund. Aber auch von den Schriftgelehrten
ist keine Rede mehr. Zum Schluf} geht es nur noch um das Volk als ganzes, das
durch die grofie Menge der Zuhorer reprisentiert wird. IThm hat sich Jesus als
Heiland erwiesen, mit dem keiner vergleichbar ist, auch nicht der grofte der
Propheten. ,Alle gerieten aufler sich und priesen Gott und sagten: So etwas
haben wir nie gesehen“. Jesus ist fiir sie nicht nur ein Gottgesandter, sondern
der Mittler gottlichen Heils, in dem die Endzeit schon sichtbar wird: ,Blinde
schen, Lahme gehen, Aussitzige werden rein, Taube héren, Armen wird die
Frohbotschaft verkiindet* (Lk 7,22; vgl. Is 35,5f.; 61,1 f.). Thr ,Aufler-sich-
geraten® ist kein gewdhnliches Staunen, sondern geistliche Erfahrung des hier

und jetzt schon anhebenden Heils. Aus solcher Erfahrung steigt auch ihr Lob-
preis auf.

3. Die Evangelien kommen aus der Predigt. Sie wollen die Menschen ansprechen,
ihnen die Botschaft von Jesus, dem Christus, verkiinden und sie zum Glauben an
ihn fithren, damit sie so ihr Heil wirken. Als Gottes Wort haben sie unverging-
liche Giiltigkeit; sie richten sich an jede Zeit und miissen immer wieder neu
gehort werden. Wir haben darum hier nicht weiter zu untersuchen, welche Men-
schen und welche Situation Markus vor Augen hatte, als er sein Wort nieder-
schrieb, sondern sollen uns unmittelbar von diesem Wort angesprochen fiihlen,
es in unsere Zeit und unsere Situation iibersetzen.

Was bedeutet das konkret? Wir sind die Zuhérer der Perikope, die gliubigen
und die ungldubigen. Wir sind der Geldhmte, teilen sein Schicksal, kénnen seine
Geschichte haben. Alles, was hier geschildert wird, kann sich jeden Tag von
neuem unter uns ereignen, an uns selbst Wirklichkeit werden, zu unserem Heil
oder Unheil.



Einiibung und Weisung 307

Dazu nur cinige Gedanken, die in der Meditation fruchtbar werden kénnen:
Im Hinblick auf unser ewiges Heil sind wir alle geldhmt, unfdhig, aus eigener
Kraft auch nur einen Schritt zu tun. Diese Krankheit stammt aus der Siinde. Wir
stehen ihr daher ohnmichtig gegeniiber. Hilfe kommt allein von Gott. Er ruft
uns durch Christus im Heiligen Geist an, weckt in uns das Verlangen nach ihm,
den Glauben und die Hoffnung, bietet uns aber auch durch Menschen seine Hilfe
an, die uns tragen und vor sein Angesicht bringen sollen. Nur eines ist von uns
verlangt: dafl wir uns von seiner Stimme rufen, von seiner Licbe ergreifen, von
Menschen helfen lassen. Aber gerade hier haben wir Heutigen unsere Schwierig-
keiten. Wir sind in vielem Ungliubige, skeptisch gegen unsere inneren Erfah-
rungen, gegen alles, was wir nicht kontrollieren und mit Hénden greifen kon-
nen. Es fillt uns sehr schwer, unsere eigenen Gedanken von den Gedanken Got-
tes in uns und mit uns zu unterscheiden. Und noch ein Zweites: Wir kdnnen uns
nicht mehr lassen, nicht mehr in rechter Weise hinhorchen und nehmen nur un-
gern die Hilfe anderer an, die uns vor uns selbst und damit vor den Herrn brin-
gen konnte. Wie wir die Welt zu manipulieren gelernt haben, so méchten wir
auch unser Geschick selbst in die Hand nehmen, den Gang unseres Lebens eigen-
michtig bestimmen. Das alles sind Hindernisse fiir den Glauben und die Erfah-
rung aus dem Glauben. Darum ist die Einiibung des Glaubens fiir uns heute von
so entscheidender Bedeutung. Mitten im Alltag, im Geschick unseres Lebens, in
der Gemeinschaft der Menschen gilt es Gott in Christus und im Geist am Werk
zu sehen. Immer wieder miissen wir auf sein Wort lauschen und auch mit Un-
gestiim vor sein Antlitz zu kommen suchen. Dann werden auch wir in der Stimme
des Geistes und in der Kirche, die der Raum der Begegnung mit dem Herrn und
der Herr selbst ist, seinen Anruf vernehmen: ,Kind, deine Sinden sind dir ver-
geben® und: ,Steh auf, nimm deine Bahre und geh umher®, und gestehen miissen,
dafl die Leiden dieser Zeit nicht in Vergleich zu bringen sind mit der Herrlich-
keit, die schon jetzt an uns offenbar zu werden beginnt (Rém 8, 18). Das wire
jedesmal die Stunde, da wir voll Staunen Gott preisen und sagen miifiten: ,So
etwas haben wir nie gesehen®. Friedrich Wulf S]





