Gebot und Rat
Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Die Unterscheidung von Gebot und Rat spielt in der katholischen Frém-
migkeit von altersher eine grofie Rolle. Mit Recht! Sie rithrt an den Nerv
der neutestamentlichen Ethik. Wer die Schrift kennt, begegnet ihr immer
wieder, nicht so sehr in diesem oder jenem einzelnen Wort, das dafir seit
eh und je herangezogen wird (z. B. Mt 19,11-12; 16-21; 1 Kor 7,25-40),
sondern viel umfassender: in allen Unterweisungen Jesu iiber die Bedin-
gungen und Forderungen der Jingerschaft, der Zugehérigkeit zum Reich
Gottes, in den sittlichen Imperativen, die die Apostel fiir die Christen aus

der Heiligung durch die Taufe, aus der Christusgemeinschaft ableiten und
" die sie das ,neue Gebot* (Jo 18,34; 1 Jo 1,7-8), das ,Gesetz Christi®
(Gal 6,2) nennen. Aber wie vieles, ist auch dieses Stiick der Botschaft
Jesu im Lauf der Geschichte seiner Weitergabe durch die Jahrhunderte oft
vergrobert und in unzulissiger Weise vereinfacht worden. Vor allem im
Mittelalter wurden die Rite, ebenso wie die Gebote, zu sehr von ihrer
Bindung an den je von neuem sich aktuierenden personalen Liebeswillen
Gottes losgelost und verdinglicht, als gegenstindliche ethische Leistungen
in sich betrachtet, gewissermaflen als Uberbau tiber den alle verpflichten-
den Geboten, im Sinn einer objektiv héheren Vollkommenheit. Man
sprach von opera supererogatoria (im Anschluf an Lukas 10,35 Vg), von
den Werken der Ubergebiihr, die iiber das allgemein Gebotene hinaus-
gehen und denen ein besonderer Lohn verheiflen ist. Zu solchen Werken
zihlten u. a. Almosen, Fasten und Gebet — eine vom Alten Testament her-
kommende schon in der Alten Kirche klassische Trias —, vor allem aber
die sogenannten evangelischen Rite schlechthin, ndmlich Armut, ,Keusch-
heit* und Gehorsam, die das Wesen des Ordensstandes ausmachen. Wer
sie befolgt, beschreitet den Weg zu einer hoheren Vollkommenheit, darf
des hochsten Lohnes gewif} sein.

Deutliche Spuren dieser Lehre, die nicht einfach falsch ist, aber die
Wirklichkeiten von Gebot und Rat sowie ihr Verhiltnis zueinander sehr
einseitig sieht, ja sie verkirzt und darum fast notwendig zu Mifiverstiand-
nissen Anlafl geben mufl, fanden sich auch noch in einigen Entwiirfen des
Konzils, sowohl in der Kirchenkonstitution, im Kapitel iiber den Ordens-

stand, wir auch zu Beginn des Ordensdekrets. In der Kirchenkonstitution
hief es: ,Jesus Christus der Herr, der erhabene Hirt der Schafe (vgl.
Hebr 13,20), hat seine Kirche nicht nur mit heilbringenden Geboten ge-



Friedrich Wulf 322

schiitzt, durch deren Beobachtung an sich allen, die glauben, das Heil
offen steht (vgl. Mt 19, 17-19), sondern auch mit den heiligsten Réten aus-
geristet, damit denen, die danach verlangen, ein ungehinderterer und siche-
rerer Weg zur Erfullung der Liebe, die die Erfillung des Gesetzes ist
(vgl. Rém 13,10), gewdhrt wirde.“ Ahnlich lautete die entsprechende
Aussage des vorbereiteten Dekrets iiber das Ordensleben: ,Der gattliche
Lehrer und das Vorbild aller Heiligkeit, Christus der Herr, fiigte den
(schon im Alten Bund) ergangenen Geboten, durch die die Menschen ins-
gesamt zu dem ihnen gesetzten Ziel gefilhrt werden sollten, unzweifelhaft
noch die Lehre hinzu, dafl die, welche ihm enger nachfolgen wollten, die
evangelischen Rite erwihlen und befolgen miifiten“*. Nach dem Wortlaut
dieser Sitze und ihres Kontextes konnte man zu der Meinung kommen, als
seien Gebote und Rite Groflen gleicher Art, wenn auch nicht gleicher
Rangstufung, namlich klar umschriebene sittlich-religiése Inhalte, deren
Bejahen und Ergreifen in verschiedenem Grad zur Erlangung der Voll-
kommenheit und zum Heil fithrten. Bei dem gleichzeitigen starken Appell
an den Willen des Menschen, hochherzig das Vollkommenere, eben die
Rite zu erwihlen — was nahe legt, dafl an sich alle Menschen zum Weg
der Rite eingeladen und aufgerufen sind —, ist die grofle Gefahr einer
Leistungsethik gegeben, die dem ,Gesetz der Gnade, das Christus ver-
kiindet hat, aufs duflerste entgegengesetzt ist®. Es ergab sich darum wah-
rend des Konzils, bei der Bearbeitung der hier vorgelegten Aussagen, die
Notwendigkeit, genauer iiber das Verhiltnis von Gebot und Rat nach-
zudenken.

Gleich die erste Frage, die sich hier stellt, rithrt an den Kern des Pro-
blems: Kann man Gebot und Rat so einfach als zwei gesonderte Gréflen
nebeneinanderstellen, miteinander vergleichen, wie es in der Uberliefe-
rung meist geschehen ist, und den Rat in erster Linie als etwas betrachten,
das als materialer Inhalt zur Beobachtung des alle verpflichtenden Gebo-
tes noch hinzutritt, dieses an Umfang oder Tiefe iiberbietend? Gibt es
{iberhaupt etwas Hoheres und Umfassenderes als das Gebot, jenes Gebot,
in dem alle anderen Gebote zusammengefafit sind und ihre Erfiillung
finden, das Gebot der Liebe (Mt 22,84-40 par.)? Mufl darum nicht der
Rat, den ein Christ befolgt, zum inneren Moment der Erfiillung des Gebo-
tes selbst werden? Mit anderen Worten: Kann der Rat etwas anderes sein
als eine Weise, die alle verpflichtenden Gebote, vor allem das eine Gebot,
moglichst vollkommen zu erfiillen?

1 Die Texte der Konzilsentwiirfe lehnten sich z. T. wortlich an das fiir das Vatikanum 1

vorbereitete Kirchenschema, Kp. XV, an (Coll. Lac. VII, 575 {.).
2 Vgl. dazu: E. Neuhiusler, Anspruch und Antwort Gottes. Zur Lehre von den Weisun-

gen der synoptischen Jesusverkiindigung. Diisseldorf 1962.



Gebot und Rat 323

In der Tat: Christus hat den Geboten Gottes, die sich im Gewissen des
Menschen kundtun (vgl. Rém 2, 15) und im alttestamentlichen Sittengesetz
geoffenbart worden sind, kein neues, grofleres hinzugefiigt. Auf dieser
Ebene hat er nichts Zusitzliches, wenn auch nur Angeratenes verkiindigt.
Seine Sendung war vielmehr, das ,Gesetz* Gottes in seiner Reinheit wie-
derherzustellen, auf seine Erfiillung zu dringen und es selbst vollkominen
zu erfiillen. ,,Glaubt nicht, ich sei gekommen, das Gesetz oder die Prophe-
ten aufzuheben; nicht sie aufzuheben, bin ich gekommen, sondern um sie
zu erfullen” (Mt 5,17). Wenn darum schon das alttestamentliche Gesetz
die Menschen ihrer Siindhaftigkeit und Ohnmacht iiberfithrt hat (vgl.
Rém 7, 7ff.; 1 Kor 15,56; Gal 3,19 u. 6.), dann hat Christus das noch viel
mehr getan, da er Gottes Gesetz und Gebot bis in ihre letzten Konsequen-
zen offenlegte und ihre Erfillung kompromiflos forderte. ,lhr habt ge-
hort, dafl zu den Alten gesagt worden ist . . ., ich aber sage euch* (Mt 5,

21.27.33.38.48). ,Seid vollkommen (d.h. — entsprechend dem lukani-
schen Text [6,36] — ,barmherzig*), wie euer himmlischer Vater vollkom-
men (,barmherzig“) ist“ (Mt 5,48). Es gibt nichts, was iiber den im Gebot
sich dulernden Willen Gottes hinaus wire.

Der Rat ist also nicht in einem neuen Inhaltlichen, sondern anderswo
zu suchen. Er muf} seinen Ort in dem neuen Verhiltnis haben, das der
Mensch durch Christi Botschaft und Heilstat zu Gott und damit auch zur
Erfillung des ,Gesetzes* Gottes gefunden hat. In Christus hat sich Gott als
der Liebende und seinen Willen als Heils- und Liebeswillen geoffenbart.
»Er hat seines eigenen Sohnes nicht geschont, sondern ihn fiir uns dahin-
gegeben; wie sollte er uns nicht auch mit ihm alles (andere) schenken?“
(Rom 8,382). Christus ist die offenbar gewordene Liebe des Vaters zu uns.
In ihm hat Gott unser Schicksal auf sich genommen, hat er uns ertragen,
unsere Schuld getilgt und in all dem sich selbst uns mitgeteilt. Mitteilung
besagt aber zugleich, dafl der Angesprochene um das Wort und die Gabe
der Licbe weifl. Dieses Wissen ist der Glaube, den der Geist in uns weckt
und belebt. In ihm haben wir jene Erkenntnis der Liebe, die Gott uns in
seinem Sohn erwiesen hat, von der Paulus sagt, daf} sie alle Erkenntnis
tibersteige (Eph 3,19), eine iberrationale Erfahrungserkenntnis, in der
wir immer tiefer das Wort des Herrn an uns zu begreifen beginnen: ,Das
ist mein Leib, der fiir euch hingegeben wird“ (Lk 22,19) — ,Das ist mein
Blut des Bundes, das fiir viele vergossen wird“ (Mk 14,24). Aus der erfah-
renen Liebe wiederum haben wir Vertrauen zu Gott, setzen wir unsere
Hoffnung auf ihn und wissen wir, daf er unser Leben trigt und iiber den
Tod hinaus bewahren wird.

Ein Christ, der aus solchem wissenden Glauben, aus der Erfahrung des
liebenden Gottes lebt, kennt im Grund nur noch ein Gebot, das alle Ein-



Friedrich Wulf 324

zelgebote umfafit und durchdringt, das Gebot der Liebe, das nicht auf
bestimmte, festliegende, von vornherein erkennbare Pflichten eingegrenzt
werden kann, sondern unbegrenzt ist, und das fiir ithn keinen driickenden
Gesetzescharakter mehr hat. Er weifl sich bei aller Gebundenheit an die
sittlichen Forderungen der zweiten Tafel des Dekalogs in allen Geschicken
und Situationen des Lebens unter dem personlichen Anruf Gottes, einem
Ruf lockender und werbender Liebe. Er spiirt den darin sich kundtuenden
Imperativ, immer mehr ein Liebender zu werden, mit ganzer Hingabe
sein Leben einzusetzen fir Gott, von dem alles kommt und zu dem hin
alles ist, fiir den Herrn, in dem Gott ihm greifbar und verstehbar ist, fur
den Mitmenschen, in dem ihm Christus begegnet. Wie diesem Imperativ
der jeweiligen Stunde im Hier und Jetzt am vollkommensten entsprochen
wird, 148t sich fiir ihn nicht mehr allein aus rationalen, wenn auch noch
so christlichen Erwégungen ableiten. Das wird ihm, bei aller Beachtung
sittlich relevanter sachlicher Forderungen und personeller Pflichten, die
immer vorausgesetzt wird, nur der Geist lebendiger Liebe eingeben, der
ihm in der Gnade mitgeteilte Geist Jesu Christi, der Geist einer gekreu-
zigten und so zur Herrlichkeit erhGhten Liebe.

Hier ist der Ort des Rates. Er liegt im Bereich jener Liebe, mit der Gott
uns in seinem Sohn geliebt hat und durch seinen Geist antreibt, wie Chri-
stus und mit Christus wiederzulieben. Der Horizont des Rates, des vom
Geist der Liebe Geratenen, eroffnet sich dem Christen, wo er sich auf ,.die
Liebe (des) Gottes (der Erlosung einlifit, die) in unseren Herzen ausgegos-
sen ist durch den Heiligen Geist, der uns gegeben wurde“ (Rom 5, 5). Da
ist er nicht mehr dem Gesetz der bloflen Vernunft unterworfen, die immer
nur das sittlich Gebotene erkennen lafit, sondern gehorcht der Botschaft
von der Torheit des Kreuzes, in deren ,Licht’ er gegen alle Vernunft sich
selbst zu verleugnen und sein Leben loszulassen vermag. Das ,Licht‘ dieser
Liebe fithrt ihn in das Dunkel des Todes, in dem die Welt der Selbst-
behauptung versinkt, 1af}t aber eben darin die in Christus erschienene,
diese Welt iibersteigende Herrlichkeit des Reiches Gottes aufscheinen. Wer
glaubend, hoffend und liebend in der Mitte des Christusgeheimnisses, im
Geheimnis von Tod und Auferstehung lebt, wird vom Geist des gekreu-
zigten und erhdhten Herrn immer wieder gedringt, dieses Geheimnis in
seinem Leben sichtbar werden zu lassen. Im Angesicht und in der Erfah-
rung der eschatologischen Zeit, des in Christus nahe gekommenen Reiches
liebender Gottesherrschaft verlieflen die Jinger Haus und Familie, opferte
die Witwe das Letzte, das sie besal (Lk 21, 1-4), gab Stephanus liebend
und ohne Murren sein Leben fiir seine Feinde hin. Solange der Christ
aber noch in dieser Zeit lebt und nicht einfach die Ordnungen dieser Welt
aufler acht lassen darf, kann er nicht ohne weiteres bestimmen, wann und



Gebot und Rat 325

in welcher Weise er um der Liebe willen lebenswichtige Giiter seiner Per-
son opfern darf. Das sagt ihm erst der Ruf des Geistes, der ihm mit der
Einsicht und dem Verlangen auch die Kraft gibt, zu tun, wozu die Liebe
ihn treibt. Was darum als allgemeines Gebot von jedem Christen verlangt
wird — sein Leben in Nachahmung des Herrn in der Tat der Liebe preis-
zugeben —, erscheint ihm im jeweiligen Augenblick zunéchst als Rat, als
Ruf der ratenden Liebe des Geistes. Von daher versteht man, warum man
sagen konnte, die Forderungen der Bergpredigt, die ohne die Gnade den
Menschen iiberfordern, seien Gebot und Rat zugleich. Es bedarf immer
erst der Unterscheidung der Geister, ehe das allgemeine Gesetz der Jiin-
gerschaft, die Forderung der Kreuzesnachfolge als Weg in die Herrlich-
keit, zum Gebot der Stunde wird, aber irgendwie wird die lockende und
werbende Liebe des Geistes Christi, die sich an die Freiheit eines lieben-
den Herzens wendet, immer eine ratende Liebe bleiben.

Aus all dem ergibt sich, daff man nur sehr unterscheidend — will man
sich nicht dem Mifverstindnis aussetzen — von einem Weg der Gebote
und einem Weg der Rite sprechen kann. Denn es gibt, wie das Evange-
lium lehrt, viele Rite, nicht nur jene bekannten drei, die das Wesen des
Ordensstandes ausmachen; es gibt so viele, als es Gnadenanrufe gibt, die
einen Menschen in einer konkreten Situation seines Lebens ereilen. Alle
Christen miissen im tieferen Sinn dieses Wortes den Weg der Réte gehen,
den Geist der Seligpreisungen verwirklichen; denn alle Erlosten trifft
bald in dieser, bald in jener Situation ihres Lebens der Ruf der gekreu-
zigten Liebe: auf seinem Recht nicht zu beharren, Verzicht zu tiben, Un-
recht schweigend zu ertragen, dem Bosen nicht zu widerstehen (Mt 5, 39),
seinen Feind zu lieben (ebd. 44), sein Leben fiir andere hinzugeben (Jo
15, 18). Gewif}, die Rite, die im Hinhorchen auf den Ruf der gekreuzigten
Liebe befolgt werden, sind unterschiedlichen Ranges. Unter allen ,ragt
die Jungfraulichkeit als kostbare gottliche Gnadengabe hervor, die der
Vater einigen gibt“, heifit es in der Kirchenkonstitution des Konzils (Art.
42). Aber letztlich geht es in jedem Christenleben um das gleiche, ndmlich
die Gebote, insbesondere das eine, grofle Gebot der Liebe, im Sinne des
evangelischen Rates zu erfiillen.

Es ist nicht unwichtig, gerade heute iiber das Verhiltnis von Gebot und
Rat und das Wesen des Rates tiefer nachzudenken, da die Orden sich an-
schicken, ihr Leben zu erneuern. So grofl die Gnade der Berufung zum
Ordensstand ist, so droht doch dem institutionalisierten Rat die todliche
Gefahr, den Kern der Réte zu verfehlen, indem man aus ihnen ein ,Ge-
setz* macht oder eine Leistung, ohne noch jeden Tag von neuem den Ruf
des Geistes Jesu zu vernehmen und sich ihm zu stellen.





