
Gebot und. Rat 

Friedrich Wulf SJ, München 

Die Unterscheidung von Gebot und Rat spielt in der katholischen Fröm- 
migkeit von altersher eine große Rolle. Mit Recht! Sie rührt an den Nerv 
der neutestamentlichen Ethik. Wer die Schrift kennt, begegnet ihr immer 
wieder, nicht so sehr in diesem oder jenem einzelnen Wort, das dafür seit 
eh und je herangezogen wird (z. B. Mt 19,11-12; 16-21; 1 Kor 7,25-40), 
sondern viel umfassender: in allen Unterweisungen Jesu über die Bedin- 
gungen und Forderungen der Jüngerschaft, der Zugehörigkeit zum Reich 
Gottes, in den sittlichen Imperativen, die die Apostel für die Christen aus 
der Heiligung durch die Taufe, aus der Christusgemeinschaft ableiten und 
die sie das •neue Gebot" (Jo 13,34; 1 Jo 1, 7-8), das •Gesetz Christi" 
(Gal 6,2) nennen. Aber wie vieles, ist auch dieses Stück der Botschaft 
Jesu im Lauf der Geschichte seiner Weitergabe durch die Jahrhunderte oft 
vergröbert und in unzulässiger Weise vereinfacht worden. Vor allem im 
Mittelalter wurden die Räte, ebenso wie die Gebote, zu sehr von ihrer 
Bindung an den je von neuem sich aktuierenden personalen Liebeswillen 
Gottes losgelöst und verdinglicht, als gegenständliche ethische Leistungen 
in sich betrachtet, gewissermaßen als Überbau über den alle verpflichten- 
den Geboten, im Sinn einer objektiv höheren Vollkommenheit. Man 
sprach von opera supererogatoria (im Anschluß an Lukas 10,35 Vg), von 
den Werken der Übergebühr, die über das allgemein Gebotene hinaus- 
gehen und denen ein besonderer Lohn verheißen ist. Zu solchen Werken 
zählten u. a. Almosen, Fasten und Gebet - eine vom Alten Testament her- 
kommende schon in der Alten Kirche klassische Trias -, vor allem aber 
die sogenannten evangelischen Räte schlechthin, nämlich Armut, Keusch- 
heit' und Gehorsam, die das Wesen des Ordensstandes ausmachen. Wer 
sie befolgt, beschreitet den Weg zu einer höheren Vollkommenheit, darf 
des höchsten Lohnes gewiß sein. 

Deutliche Spuren dieser Lehre, die nicht einfach falsch ist, aber die 
Wirklichkeiten von Gebot und Rat sowie ihr Verhältnis zueinander sehr 
einseitig sieht, ja sie verkürzt und darum fast notwendig zu Mißverständ- 
nissen Anlaß geben muß, fanden sich auch noch in einigen Entwürfen des 
Konzils, sowohl in der Kirchenkonstitution, im Kapitel über den Ordens- 
stand, wir auch zu Beginn des Ordensdekrets. In der Kirchenkonstitution 
hieß es: •Jesus Christus der Herr, der erhabene Hirt der Schafe (vgl. 
Hebr 13,20), hat seine Kirche nicht nur mit heilbringenden Geboten ge- 



Friedrich Wulf 322 

schützt, durch deren Beobachtung an sich allen, die glauben, das Heil 
offen steht (vgl. Mt 19,17-19), sondern auch mit den heiligsten Räten aus- 
gerüstet, damit denen, die danach verlangen, ein ungehinderterer und siche- 
rerer Weg zur Erfüllung der Liebe, die die Erfüllung des Gesetzes ist 
(vgl. Rom 13,10), gewährt würde." Ähnlich lautete die entsprechende 
Aussage des vorbereiteten Dekrets über das Ordensleben: •Der göttliche 
Lehrer und das Vorbild aller Heiligkeit, Christus der Herr, fügte den 
(schon im Alten Bund) ergangenen Geboten, durch die die Menschen ins- 
gesamt zu dem ihnen gesetzten Ziel geführt werden sollten, unzweifelhaft 
noch die Lehre hinzu, daß die, welche ihm enger nachfolgen wollten, die 
evangelischen Räte erwählen und befolgen müßten"1. Nach dem Wortlaut 
dieser Sätze und ihres Kontextes könnte man zu der Meinung kommen, als 
seien Gebote und Räte Größen gleicher Art, wenn auch nicht gleicher 
Rangstufung, nämlich klar umschriebene sittlich-religiöse Inhalte, deren 
Bejahen und Ergreifen in verschiedenem Grad zur Erlangung der Voll- 
kommenheit und zum Heil führten. Bei dem gleichzeitigen starken Appell 
an den Willen des Menschen, hochherzig das Vollkommenere, eben die 
Räte zu erwählen - was nahe legt, daß an sich alle Menschen zum Weg 
der Räte eingeladen und aufgerufen sind -, ist die große Gefahr einer 
Leistungsethik gegeben, die dem ,Gesetz' der Gnade, das Christus ver- 
kündet hat, aufs äußerste entgegengesetzt ist2. Es ergab sich darum wäh- 
rend des Konzils, bei der Bearbeitung der hier vorgelegten Aussagen, die 
Notwendigkeit, genauer über das Verhältnis von Gebot und Rat nach- 
zudenken. 

Gleich die erste Frage, die sich hier stellt, rührt an den Kern des Pro- 
blems: Kann man Gebot und Rat so einfach als zwei gesonderte Größen 
nebeneinanderstellen, miteinander vergleichen, wie es in der Überliefe- 
rung meist geschehen ist, und den Rat in erster Linie als etwas betrachten, 
das als materialer Inhalt zur Beobachtung des alle verpflichtenden Gebo- 
tes noch hinzutritt, dieses an Umfang oder Tiefe überbietend? Gibt es 
überhaupt etwas Höheres und Umfassenderes als das Gebot, jenes Gebot, 
in dem alle anderen Gebote zusammengefaßt sind und ihre Erfüllung 
finden, das Gebot der Liebe (Mt 22,34-40 par.)? Muß darum nicht der 
Rat, den ein Christ befolgt, zum inneren Moment der Erfüllung des Gebo- 
tes selbst werden? Mit anderen Worten: Kann der Rat etwas anderes sein 
als eine Weise, die alle verpflichtenden Gebote, vor allem das eine Gebot, 
möglichst vollkommen zu erfüllen? 

1 Die Texte der Konzilsentwürfe lehnten sich z. T. wörtlich an das für das Vatikanum I 
vorbereitete Kirchenschema, Kp. XV, an (Coll. Lac. VII, 575 f.). 
2 Vgl. dazu: E. Neuhäusler, Anspruch und Antwort Gottes. Zur Lehre von den Weisun- 
gen der synoptischen Jesusverkündigung. Düsseldorf 1962. 



Gebot und Rat 323 

In der Tat: Christus hat den Geboten Gottes, die sich im Gewissen des 
Menschen kundtun (vgl. Rom 2,15) und im alttestamentlichen Sittengesetz 
geoffenbart worden sind, kein neues, größeres hinzugefügt. Auf dieser 
Ebene hat er nichts Zusätzliches, wenn auch nur Angeratenes verkündigt. 
Seine Sendung war vielmehr, das ,Gesetz' Gottes in seiner Reinheit wie- 
derherzustellen, auf seine Erfüllung zu dringen und es selbst vollkommen 
zu erfüllen. •Glaubt nicht, ich sei gekommen, das Gesetz oder die Prophe- 
ten aufzuheben; nicht sie aufzuheben, bin ich gekommen, sondern um sie 
zu erfüllen" (Mt 5,17). Wenn darum schon das alttestamentliche Gesetz 
die Menschen ihrer Sündhaftigkeit und Ohnmacht überführt hat (vgl. 
Rom 7, 7ff.; 1 Kor 15,56; Gal 3,19 u. ö.), dann hat Christus das noch viel 
mehr getan, da er Gottes Gesetz und Gebot bis in ihre letzten Konsequen- 
zen offenlegte und ihre Erfüllung kompromißlos forderte. •Ihr habt ge- 
hört, daß zu den Alten gesagt worden ist .. ., ich aber sage euch" (Mt 5, 
21.27.33.38.43). •Seid vollkommen (d.h. - entsprechend dem lukani- 
schen Text [6,36] - •barmherzig"), wie euer himmlischer Vater vollkom- 
men (•barmherzig") ist" (Mt 5,48). Es gibt nichts, was über den im Gebot 
sich äußernden Willen Gottes hinaus wäre. 

Der Rat ist also nicht in einem neuen Inhaltlichen, sondern anderswo 
zu suchen. Er muß seinen Ort in dem neuen Verhältnis haben, das der 
Mensch durch Christi Botschaft und Heilstat zu Gott und damit auch zur 
Erfüllung des .Gesetzes' Gottes gefunden hat. In Christus hat sich Gott als 
der Liebende und seinen Willen als Heils- und Liebeswillen geoffenbart. 
•Er hat seines eigenen Sohnes nicht geschont, sondern ihn für uns dahin- 
gegeben; wie sollte er uns nicht auch mit ihm alles (andere) schenken?" 
(Rom 8,32). Christus ist die offenbar gewordene Liebe des Vaters zu uns. 
In ihm hat Gott unser Schicksal auf sich genommen, hat er uns ertragen, 
unsere Schuld getilgt und in all dem sich selbst uns mitgeteilt. Mitteilung 
besagt aber zugleich, daß der Angesprochene um das Wort und die Gabe 
der Liebe weiß. Dieses Wissen ist der Glaube, den der Geist in uns weckt 
und belebt. In ihm haben wir jene Erkenntnis der Liebe, die Gott uns in 
seinem Sohn erwiesen hat, von der Paulus sagt, daß sie alle Erkenntnis 
übersteige (Eph 3,19), eine überrationale Erfahrungserkenntnis, in der 
wir immer tiefer das Wort des Herrn an uns zu begreifen beginnen: •Das 
ist mein Leib, der für euch hingegeben wird" (Lk 22,19) - •Das ist mein 
Blut des Bundes, das für viele vergossen wird" (Mk 14,24). Aus der erfah- 
renen Liebe wiederum haben wir Vertrauen zu Gott, setzen wir unsere 
Hoffnung auf ihn und wissen wir, daß er unser Leben trägt und über den 
Tod hinaus bewahren wird. 

Ein Christ, der aus solchem wissenden Glauben, aus der Erfahrung des 
liebenden Gottes lebt, kennt im Grund nur noch ein Gebot, das alle Ein- 



Friedrich Wulf 324 

zelgebote umfaßt und durchdringt, das Gebot der Liebe, das nicht auf 
bestimmte, festliegende, von vornherein erkennbare Pflichten eingegrenzt 
werden kann, sondern unbegrenzt ist, und das für ihn keinen drückenden 
Gesetzescharakter mehr hat. Er weiß sich bei aller Gebundenheit an die 
sittlichen Forderungen der zweiten Tafel des Dekalogs in allen Geschicken 
und Situationen des Lebens unter dem persönlichen Anruf Gottes, einem 
Ruf lockender und werbender Liebe. Er spürt den darin sich kundtuenden 
Imperativ, immer mehr ein Liebender zu werden, mit ganzer Hingabe 
sein Leben einzusetzen für Gott, von dem alles kommt und zu dem hin 
alles ist, für den Herrn, in dem Gott ihm greifbar und verstehbar ist, für 
den Mitmenschen, in dem ihm Christus begegnet. Wie diesem Imperativ 
der jeweiligen Stunde im Hier und Jetzt am vollkommensten entsprochen 
wird, läßt sich für ihn nicht mehr allein aus rationalen, wenn auch noch 
so christlichen Erwägungen ableiten. Das wird ihm, bei aller Beachtung 
sittlich relevanter sachlicher Forderungen und personeller Pflichten, die 
immer vorausgesetzt wird, nur der Geist lebendiger Liebe eingeben, der 
ihm in der Gnade mitgeteilte Geist Jesu Christi, der Geist einer gekreu- 
zigten und so zur Herrlichkeit erhöhten Liebe. 

Hier ist der Ort des Rates. Er liegt im Bereich jener Liebe, mit der Gott 
uns in seinem Sohn geliebt hat und durch seinen Geist antreibt, wie Chri- 
stus und mit Christus wiederzulieben. Der Horizont des Rates, des vom 
Geist der Liebe Geratenen, eröffnet sich dem Christen, wo er sich auf •die 
Liebe (des) Gottes (der Erlösung einläßt, die) in unseren Herzen ausgegos- 
sen ist durch den Heiligen Geist, der uns gegeben wurde" (Rom 5, 5). Da 
ist er nicht mehr dem Gesetz der bloßen Vernunft unterworfen, die immer 
nur das sittlich Gebotene erkennen läßt, sondern gehorcht der Botschaft 
von der Torheit des Kreuzes, in deren ,Licht' er gegen alle Vernunft sich 
selbst zu verleugnen und sein Leben loszulassen vermag. Das ,Licht' dieser 
Liebe führt ihn in das Dunkel des Todes, in dem die Welt der Selbst- 
behauptung versinkt, läßt aber eben darin die in Christus erschienene, 
diese Welt übersteigende Herrlichkeit des Reiches Gottes aufscheinen. Wer 
glaubend, hoffend und liebend in der Mitte des Christusgeheimnisses, im 
Geheimnis von Tod und Auferstehung lebt, wird vom Geist des gekreu- 
zigten und erhöhten Herrn immer wieder gedrängt, dieses Geheimnis in 
seinem Leben sichtbar werden zu lassen. Im Angesicht und in der Erfah- 
rung der eschatologischen Zeit, des in Christus nahe gekommenen Reiches 
liebender Gottesherrschaft verließen die Jünger Haus und Familie, opferte 
die Witwe das Letzte, das sie besaß (Lk 21, 1-4), gab Stephanus liebend 
und ohne Murren sein Leben für seine Feinde hin. Solange der Christ 
aber noch in dieser Zeit lebt und nicht einfach die Ordnungen dieser Welt 
außer acht lassen darf, kann er nicht ohne weiteres bestimmen, wann und 



Gebot und Rat 325 

in welcher Weise er um der Liebe willen lebenswichtige Güter seiner Per- 
son opfern darf. Das sagt ihm erst der Ruf des Geistes, der ihm mit der 
Einsicht und dem Verlangen auch die Kraft gibt, zu tun, wozu die Liebe 
ihn treibt. Was darum als allgemeines Gebot von jedem Christen verlangt 
wird - sein Leben in Nachahmung des Herrn in der Tat der Liebe preis- 
zugeben -, erscheint ihm im jeweiligen Augenblick zunächst als Rat, als 
Ruf der ratenden Liebe des Geistes. Von daher versteht man, warum man 
sagen konnte, die Forderungen der Bergpredigt, die ohne die Gnade den 
Menschen überfordern, seien Gebot und Rat zugleich. Es bedarf immer 
erst der Unterscheidung der Geister, ehe das allgemeine Gesetz der Jün- 
gerschaft, die Forderung der Kreuzesnachfolge als Weg in die Herrlich- 
keit, zum Gebot der Stunde wird, aber irgendwie wird die lockende und 
werbende Liebe des Geistes Christi, die sich an die Freiheit eines lieben- 
den Herzens wendet, immer eine ratende Liebe bleiben. 

Aus all dem ergibt sich, daß man nur sehr unterscheidend - will man 
sich nicht dem Mißverständnis aussetzen - von einem Weg der Gebote 
und einem Weg der Räte sprechen kann. Denn es gibt, wie das Evange- 
lium lehrt, viele Räte, nicht nur jene bekannten drei, die das Wesen des 
Ordensstandes ausmachen; es gibt so viele, als es Gnadenanrufe gibt, die 
einen Menschen in einer konkreten Situation seines Lebens ereilen. Alle 
Christen müssen im tieferen Sinn dieses Wortes den Weg der Räte gehen, 
den Geist der Seligpreisungen verwirklichen; denn alle Erlösten trifft 
bald in dieser, bald in jener Situation ihres Lebens der Ruf der gekreu- 
zigten Liebe: auf seinem Recht nicht zu beharren, Verzicht zu üben, Un- 
recht schweigend zu ertragen, dem Bösen nicht zu widerstehen (Mt 5, 39), 
seinen Feind zu lieben (ebd. 44), sein Leben für andere hinzugeben (Jo 
15, 13). Gewiß, die Räte, die im Hinhorchen auf den Ruf der gekreuzigten 
Liebe befolgt werden, sind unterschiedlichen Ranges. Unter allen •ragt 
die Jungfräulichkeit als kostbare göttliche Gnadengabe hervor, die der 
Vater einigen gibt", heißt es in der Kirchenkonstitution des Konzils (Art. 
42). Aber letztlich geht es in jedem Christenleben um das gleiche, nämlich 
die Gebote, insbesondere das eine, große Gebot der Liebe, im Sinne des 
evangelischen Rates zu erfüllen. 

Es ist nicht unwichtig, gerade heute über das Verhältnis von Gebot und 
Rat und das Wesen des Rates tiefer nachzudenken, da die Orden sich an- 
schicken, ihr Leben zu erneuern. So groß die Gnade der Berufung zum 
Ordensstand ist, so droht doch dem institutionalisierten Rat die tödliche 
Gefahr, den Kern der Räte zu verfehlen, indem man aus ihnen ein be- 
setz' macht oder eine Leistung, ohne noch jeden Tag von neuem den Ruf 
des Geistes Jesu zu vernehmen und sich ihm zu stellen. 




