
Frömmigkeit heute und morgen 
Karl Rahner SJ, München 

Es kann kein Zweifel sein, daß zur Zeit in der Kirche durch alle •Stände'* 
und Gruppen hindurch eine große Unruhe besteht - selbst wenn viele 
vielleicht nur darüber besorgt sind, daß andere •keine Ruhe geben", wie- 
der andere aber gerade wünschen, daß diese Unruhe größer sei, als sie ist, 
und wir selbst uns schließlich nüchtern eingestehen müssen, daß die Welt 
der Menschen im ganzen mit ihrem Leben, ihrer Angst und Hoffnung 
diese innerkirchliche •Bewegung" unter den wenigen interessierten Chri- 
sten nicht allzu wichtig nimmt. Diese Unruhe hat nicht im Konzil ihre 
wirklichen Ursachen; das Konzil ist fast nur der Anlaß, daß sich diese 
innere Stimmungslage, die auch ohne es gegeben wäre, deutlicher und 
öffentlicher in der Kirche zeigt. Freilich tritt durch das Konzil auch eine 
Art von Rückkoppelungseffekt ein: das Konzil suchte die Bedrohtheit der 
Kirche von heute zu überwinden - verstärkte aber, wenigstens optisch, 
diese zunächst einmal unvermeidlich. Denn wer einen •aggiornamento" 
vornehmen will und es auch muß, bemerkt zunächst - anders geht es gar 
nicht - eine relative Unangepaßtheit an die geschichtliche Situation und 
an die Aufgabe der Stunde, die zur Kenntnis zu nehmen er bisher ver- 
drängt hatte: er wird unsicher, und das ist zunächst einmal eine unver- 
meidliche Erschwerung der Lage. Wer dies dem Konzil zum Vorwurf 
machen wollte, muß sich ernstlich fragen, ob er wünschen kann, daß die 
Kirche diese Kenntnisnahme ihrer wahren Situation noch ein paar Jahr- 
zehnte - länger hätte es gewiß nicht gehen können - hinausgeschoben 
hätte und dann erst, aber noch viel radikaler als jetzt, in die •Krise" ge- 
raten wäre, die jetzt tatsächlich gegeben ist. 

Diese heutige Unruhe ist ein kaum ganz analysierbares Gemenge von 
Angst vor dem Neuen und beinahe wildgewordenem Wollen des Neuen, 
bloß weil es neu und so •interessanter" ist, von wirklich schöpferischer Un- 
ruhe, die mit Recht nach Neuem, nämlich nach besserer christlicher und 
kirchlicher Lebensführung sucht, von Angst vor der heutigen unbestande- 
nen Situation, in der die Kirche und der Gläubige lebt, von Schwund wirk- 
lichen Glaubensmutes, der vor der Anfechtung durch die Gegenwart ver- 
sagt. Man muß die Situation dieser Unruhe annehmen, in Geduld tragen 
und langsam zu verstehen und zu bestehen suchen, damit die Kirche das 
wird, was sie sein muß. Auch die Kirche kann sich die Situation ihres 
Lebens nicht auswählen. Sie wird ihr gegeben, und so ist es gut. 

Redaktion
Schreibmaschinentext
GuL 39/5 (1966) 326-342

Redaktion
Schreibmaschinentext



Frömmigkeit heute und morgen 327 

I. Die Frage nach der Frömmigkeit heute 

Zu den Gebieten des kirchlichen Lebens, in denen sich diese Unruhe be- 
merkbar macht, gehört auch das der Frömmigkeit, des eigentlichen religiö- 
sen Lebens. Wenn wir von diesem Gebiet sprechen wollen, so sei daraus 
von vornherein die Liturgie ausgeklammert. Nicht weil auf diesem enge- 
ren Sektor des religiösen Vollzugs keine solche Unruhe gegeben wäre, 
nicht als ob Liturgie auch dann noch Liturgie wäre, wenn sie ohne perso- 
nale Anteilnahme des Einzelnen, bloß •objektivistisch" gefeiert wird, 
sondern einfach darum, weil sie eine eigene lange Überlegung für sich 
allein und zwar von einem Fachmann erfordert. 

Auch mit dieser Begrenzung bleibt die Frage nach der nachkonziliaren 
Frömmigkeit, nach der •Spiritualität" von morgen eine höchst gewichtige 
Frage. Ja, richtig verstanden, ist sie die entscheidende Frage schlechthin. 
Denn wenn das Konzil nichts fertig gebracht hätte oder inaugurieren 
würde als die Verbesserung des gesellschaftlichen •image" der Kirche, die 
Mehrung des kirchlichen Sozialprestiges, eine attraktivere oder volks- 
nähere Gestaltung der Liturgie, ein Wachsen von Freiheit und Demokra- 
tie im Verwaltungsapparat der Kirche und von Toleranz nach außen, eine 
bessere Figur im Konzert der menschheitsbeglückenden Mächte, dann wäre 
nicht erreicht, was eigentlich in der Kirche als solcher erreicht werden muß: 
daß nämlich der Mensch, je ich, Gott mehr liebe, glaubender, hoffender, 
liebender zu Gott und den Menschen werde, besser Gott •im Geist und in 
der Wahrheit" anbete, die Finsternis des Daseins und den Tod williger 
annehme, seine Freiheit freier auf sich nehme und bestehe. Und das ist ja 
gemeint mit •Frömmigkeit", wenn das Wort vor allem auch den Akzent 
auf das ausdrücklich Religiöse legt. Alles andere aber ist diesem einzig 
Notwendigen gegenüber zweitrangig, wichtig als Mittel, aber letztlich 
auch nur so. 

Die Frage, die wir stellen, heißt also: Wie sieht die nachkonziliare 
Frömmigkeit von morgen aus? Bei dieser Frage ist es im Grunde nicht 
wichtig, ob diese Frömmigkeit durch das Konzil sehr weitgehend oder rela- 
tiv unbedeutend mitbestimmt sein wird. Das Konzil hat jedenfalls bei der 
unruhigen Frage nach dieser Frömmigkeit und ihrer Gestaltwerdung die 
Rolle eines Katalysators gespielt und spielt sie heute noch. Die Frage ist 
darum schon sehr schwierig, weil •Frömmigkeit" in der Kirche, dem Haus 
des Vaters mit vielen Wohnungen, eine sehr komplexe Größe ist: ver- 
schieden nach Alter und Geschlecht, nach Völkern und Kulturräumen, 
nach verschiedenem geistlichen Erbe und Tradition, nach irdischen Beru- 
fen, nach allgemeinem geistigen Niveau, nach gesellschaftlichen Schichtun- 
gen, hinsichtlich des Klerus, der Ordensleute, der Laien. Hier bei unseren 



Karl Rahner 328 

Überlegungen kann es sich also nur darum handeln, nach einer Art der 
Frömmigkeit zu fragen, die ungefähr dem christlichen Menschen von ent- 
schlossener, unbefangener Kirchlichkeit im Laienstand bei einem durch- 
schnittlichen, nicht zu primitiven Bildungsstand in unserem mitteleuropäi- 
schen Kulturkreis entspricht. 

II. Ehrfurcht vor dem religiösen Erbe der Überlieferung 

Ein erster Grundsatz lautet: Die neue Frömmigkeit wird christlich und 
kirchlich sein, wie sie in der Kirche schon immer gelebt wurde. Wir wer- 
den bald von der neuen Gestalt der Frömmigkeit zu sprechen haben. Aber 
die bleibende Selbigkeit der christlichen Frömmigkeit gestern und mor- 
gen ist das Erste - was nicht gleich das Wichtigste heißt -, was zu sagen 
ist. In zwei Hinsichten wird dies zu überlegen sein: die Gültigkeit des 
wirklich bewährten Alten - gegen ein falsches Verständnis des Konzils; 
der Mut zum •Institutionellen" und zur •Übung" des geistlichen Lebens - 
gegen eine falsch existentielle Subjektivierung, die gestaltlos, willkürlich 
und unrealistisch bleibt, dazu noch in der ständigen Gefahr der Unwahr- 
haftigkeit. 

Es wäre zunächst einfach töricht, zu meinen, alles an der bisherigen 
Frömmigkeit eines Christen, worüber das Konzil nicht gesprochen hat, sei 
lautlos einer Vergangenheit anheimgegeben, die keine Zukunft mehr hat. 
Das Konzil hat viel (wenn oft auch unter anderen Stichworten) über die 
Frömmigkeit des Laien, des Priesters, der Ordensleute gesprochen und dazu 
neben vielem, was manchen etwas traditionell klischeehaft vorkommen mag, 
nicht wenig Bedeutsames und Zukunftweisendes gesagt. Aber es wäre 
irrig, wollte man meinen, was nicht ausdrücklich mit Aussagen des Konzils 
belegt werden könnte, wäre darum auch schon weniger wichtig, weniger 
zentral und weniger zum Wesen und zur Gestalt lebendiger Frömmigkeit 
auch von morgen gehörig. Auch ein Konzil schöpft nur mit einem Eimer- 
chen aus dem Meer des Geistes und des Erbes an christlichem Leben und 
der künftigen Möglichkeiten dieses Lebens, die in der Kirche durch den 
Geist gegeben sind. Da und dort setzt das Konzil gewiß Akzente, die in 
der Frömmigkeit von morgen beachtet sein müssen: so wenn das Leben 
des Christen aus einer lebendigen Feier des Herrenmahls in der echten 
Altargemeinde herkommen soll; wenn die Christen von der Schrift her 
denken und handeln, in der Kirche einen brüderlichen Geist der Freiheit 
leben, nicht im Windschatten gettohafter Pseudokirchlichkeit existieren, 
sondern die Welt, ihre Not und ihre Zukunft als christliche Aufgabe er- 
kennen sollen. Aber die Texte des Konzils bieten keinen Kodex der Fröm- 



Frömmigkeit heute und morgen 329 

migkeit von morgen, nicht einmal ein wirklich deutliches, konkretes und 
produktives Leit- und Vorbild für eine solche Frömmigkeit. Dafür ist das 
im Konzil Gesagte nicht nur zu zufällig, sondern auch zu abstrakt. 

Identität innerhalb des geschichtlichen Wandels zwischen alter und 
neuer Frömmigkeit besagt zunächst einmal eine Selbigkeit durch Bewah- 
rung eines geschichtlichen Erbes in seiner Faktizität. Es ist vielleicht heute 
schon so - mindestens wenn man das aufgeregte Gebaren mancher Über- 
eifriger betrachtet -, daß die wahren Nonkonformisten im Lager derer 
sind, die einen echten, gelassenen, liebenden Respekt vor dem Erbe der 
religiösen Vergangenheit und ihrer Erfahrung haben. Eine Mode von 
heute ist noch lang nicht sicher die Schwalbe, die den wahren Frühling 
ankündigt, der kommen soll. Wer glaubt, einen neuen Typ von Frömmig- 
keit in der Kirche zu leben und werbend darstellen zu können, kann ein 
nicht unwichtiges Kriterium der Echtheit seiner Frömmigkeit in •Unter- 
scheidung der Geister" bei der Prüfung finden, ob er dabei das Erbe weiser 
christlicher geistlicher Erfahrung der Jahrhunderte zu wahren weiß. 

Um ein paar beliebige Beispiele zu nennen: Schriftmeditation setzt heute 
eine nüchterne moderne Exegese voraus, damit die •Schrift" und nicht 
eigene fromme Phantasie in der Schrift gelesen werde. Aber Schriftmedi- 
tation ist etwas anderes als die Übung eines destruktiven Kampfes gegen 
angebliche oder vermeintliche dogmatische Tabus, bis am Schluß doch 
nichts mehr übrig bleibt als des Exegeten eigener Geist. Darf es dahin 
kommen, daß in der christlichen Frömmigkeit die Liebe zur Lektüre der 
klassischen geistlichen Literatur, auch der christlichen Mystik, einfach auf- 
hört und der Fromme von morgen auf seinem Gebiet wie ein Jüngling 
von heute würde, für den die deutsche Literatur frühestens bei Benn und 
Brecht beginnt? Die •Imitatio Christi" wird gewiß in Zukunft nicht mehr 
das Erbauungsbuch des frommen Christen sein, muß sie deshalb aber 
schon aus der geistlichen Bibliothek von morgen ganz verschwinden? Und 
gibt es nicht viele andere Klassiker des geistlichen Schrifttums, die nicht 
zu kennen für den frommen Christen einfach ein geistiges und geistliches 
Banausentum wäre? Der Beichtstuhl ist gewiß nicht das altmodische Ge- 
häuse eines modernen Psychotherapeuten und darf nicht so - weder von 
der einen noch von der anderen Seite des Beichtgitters her - mißverstan- 
den werden. Es mag sogar schwer vorauszusehen sein, welche ganz kon- 
krete Rolle die häufige Beichte im Leben eines ernsthaften Christen von 
morgen spielen wird. Auch da kann mancher Wandel durchaus legitim 
sein. Aber die häufigere •Andachtsbeichte"1 ist darum noch nicht einfach 
eine Praxis, die in das Antiquitätenmuseum der Kirche gehört. Wer hier 

1 Zu ihrem tieferen Verständnis vgl. Vom Sinn der häufigen Andachtsbeidite, in: Schrif- 
ten zur Theologie III (Einsiedeln 61964) 211-225. 



Karl Rahner 330 

zerstört, ohne gleichzeitig aufzubauen, hat den Geist wahren sittlichen 
Ernstes und der Selbstkritik im Leben des Christen nicht begriffen. 

Der Tabernakel ist gewiß - theologisch gesehen - zunächst der Ort, in 
dem die Speise des Lebens gehütet wird, die zum Genuß bestimmt ist. Aber 
darum all das, was seit dem 11. Jahrhundert in der Kirche an eucharisti- 
scher Frömmigkeit gewachsen und lebendig ist, als altmodische Übung zu 
verwerfen, ist eben doch ein Sakrileg2. Warum sollte nicht auch morgen 
ein Christ im Gebet knien vor dem Leib des Herrn, der für ihn dahin- 
gegeben wurde, vor dem sakramentalen Zeichen des Todes des Herrn und 
des eigenen Sterbens im Herrn, das auf ihn zukommt? Oder wird morgen 
keine Bitterkeit, keine Vergeblichkeit und kein Tod sein? Wird es morgen 
nur Menschen geben, die vor diesem Abgrund des Daseins feige davon- 
laufen? Wenn nicht, dann wird es auch morgen Menschen geben, die 
betend, anbetend vor dem Schrein der Eucharistie knien, hinblicken auf 
den, den sie durchbohrt haben, Menschen, die bereit sind, ihr Schicksal 
anzunehmen, das in das Paschamysterium Jesu hineingenommen ist3. Soll 
es etwa in Zukunft keine Klöster des kontemplativen Lebens mehr geben, 
in denen Menschen, von Gott berufen, Zeugnis für ihre Brüder und 
Schwestern dafür ablegen, daß alle Christen, jeder in seiner Art, jene 
Distanz zum Glück dieser Erde haben müssen, in der diese Erde erst ihre 
erlöste Schönheit gewinnt? Soll heute in Exerzitien nicht mehr ein medi- 
tatives Schweigen geübt werden? Soll auch in solche Tage das Jahrmarkt- 
gerede eindringen? Oder soll man hier in Schweigen lernen, jenes Schwei- 
gen auszuhalten, in das einen die entscheidenden Stunden des Lebens und 
die Einsamkeit des Todes hineinstoßen werden? 

Das sind nur zufällige Beispiele, die das Eine illustrieren sollen: Auch 
die Frömmigkeit von morgen hat ein großes Erbe zu wahren, sie ist nur 
echt, wenn sie auch ein lebendiges Verhältnis zu ihrer Vergangenheit neu 
gewinnt. 

Auch die Frömmigkeit von morgen ist dem Geist wahrer christlicher 
Frömmigkeit nur getreu und gehorsam, wenn sie den Mut zum Geplanten, 
Geübten, Geformten, zur •Übung", sagen wir kurz: zum Institutionellen 
hat und sich nicht in eine gestaltlose Gesinnung auflöst. Es gibt keinen 
Geist ohne Leib, es gibt kein ernsthaftes religiöses Leben, ohne daß der 
Mensch sich selbst eine Norm und Regel, Übung und Pflicht setzt4. Wie 

2 Vgl. zu den nötigen theologischen Grundlagen: Die Gegenwart Christi im Sakrament 
des Herrenmahles, in: Schriften zur Theologie IV (Einsiedeln 41964) 357-385. 
3 Vgl. den Versuch, die Kraft eucharistischer Frömmigkeit im Alltag aufzuzeigen, in: 
Eucharistie und alltägliches Leben, in: Schriften zur Theologie VII (Einsiedeln 1966). 
4 Zur Notwendigkeit dieses kategorialen Moments und dessen Verhältnis zum transzen- 
dentalen vgl. Handbuch der Pastoraltheologie II/l (Freiburg 1966) 64-70. 



Frömmigkeit heute und morgen 331 

dieses Institutionelle des frommen Lebens aussieht, das der Fromme von 
morgen viel weitergehend als früher sich selbst setzen muß und viel weni- 
ger als früher einfach als frommen christlichen Lebensstil aller überneh- 
men kann, um morgen echt gelebt zu werden, das wird in vieler Hinsicht 
eine schwere Frage sein. Aber wer meint, das Institutionalisierte an einer 
Frömmigkeit sei darum schon altmodisch, weil es unbequem ist und in 
harte Zucht nimmt, der täuscht sich und wird es nie zu einem ernsthaft 
gelebten Christentum bringen, außer es würde ihn die Gnade Gottes durch 
innere oder äußere Katastrophen aus seinem billigen christlich gefärbten 
Dahinleben herausreißen. Es gibt gewiß kein Gebot Gottes oder der 
Kirche, gerade beim Aufstehen, beim Schlafengehen oder vor dem Essen 
zu beten. Wer wirklich ein Beter ist ohne diese löblichen christlichen Ge- 
wohnheiten, der mag in christlicher Freiheit sich davon dispensiert halten. 
Aber wird er ein Beter sein, wird er die großen entscheidenden Stunden 
des Lebens betend vor Gott tragen können, wenn im Alltag das Gebet 
bloß das Ergebnis einer augenblicklichen Stimmung oder das bloß •Litur- 
gische" des gemeinsamen Gottesdienstes ist, wenn er sich nicht vorher seine 
eigenen Gebetszeiten geschaffen hat, an die er sich selbst in Freiheit bin- 
det? Es ist seltsam: Man findet komplizierteste Yoga-Techniken sinnvoll 
und betrachtet alte christliche meditative Gebetsweisen, wie z. B. den 
Rosenkranz, als unmodern. Warum eigentlich? Aus Erfahrung oder nur 
aus voreiligem Besser-Wissen-Wollen? Viele Einzelheiten solcher Insti- 
tutionalismen der Frömmigkeit, auch solche, die gemeinkirchlich waren 
oder sind - man denke an das Fastengebot, Fleischenthaltung, eucharisti- 
sche Nüchternheit, Weihwasser in der Familienwohnung usw. -, mögen 
dem Wandel zugänglich sein und seiner bedürfen, wie ja auch die amt- 
liche Kirche ihn schon vielfach vorgenommen hat. Darf darum aber das 
Leben des Christen von morgen schon ohne jede solche institutionelle 
Prägung vom Christlichen her sein? Ist ein Kreuzbild in der eigenen Woh- 
nung schon altmodisch? Warum sollte christliche und humane Festsetzung- 
religiösen Brauchtums morgen nicht in ihrer Einheit neu entdeckt und 
gelebt werden? Sind die Studenten, die von Paris nach Chartres wallfah- 
ren, einem rührenden religiösen Folklorismus ergeben oder kann so etwas 
auch morgen noch einen Sinn haben, obwohl oder weil eine solche Wall- 
fahrt in Stil und Weise verschieden ist von der einer polnischen Bäuerin 
nach Tschenstochau? 

Wo die inkarnatorische Kraft der christlichen Frömmigkeit schlechthin 
erlahmt, ist sie selbst am Sterben, sosehr sie heute diskretere Formen von 
Nüchternheit und Geschmack lieben wird und nicht zu wünschen braucht, 
daß in jeder Fabrikhalle ein Kreuz aufgehängt werde, oder mit den Pro- 
fanen von heute zusammen denken kann, daß um 6 Uhr am Sonntagmor- 



Karl Rahner 332 

gen die Kirchenglocken die Christen, die Taschenuhren und Wecker haben, 
nicht notwendig an den Frühgottesdienst mahnen müssen. 

All dieses Institutionelle der christlichen Frömmigkeit unterliegt viel- 
fältigem Wandel. Gott sei Dank, daß es diesen Wandel gibt5. Aber der 
Wandel ist etwas anderes als Abbau und Atrophie. Säkularinstitute 
könnten viel dazu beitragen, neue, glaubwürdige und praktikable, gute 
Institutionalismen echter Frömmigkeit zu erproben, zu entwickeln und 
vorbildlich zu leben. 

III. Perspektiven einer christlichen Frömmigkeit von morgen 

Die Wahrung des geistlichen Erbes ist für die Frömmigkeit von morgen 
wichtig, aber nicht das letztlich Entscheidende. Denn man kann ein Erbe 
nur wahren, wenn man das Neue der Zukunft erobert. Bloßer Konser- 
vatismus ist steril und erreicht selbst seine legitimen Ziele nicht. •Neues" 
im Christentum ist natürlich immer die schöpferische Entdeckung und zeit- 
gerechte Gestaltung des ursprünglichsten Wesens. Vielleicht darf man für 
die Frömmigkeit von morgen drei Dinge hervorheben, von denen gleich 
die Rede sein soll, wobei freilich zuvor schon deutlich gesagt werden muß, 
daß abstrakt theoretische Postulate an diese Frömmigkeit von morgen 
etwas anderes sind und bleiben als konkrete, lebendige, produktive Vor- 
bilder, die in ihrer Konkretheit und so erst wirkenden Kraft unableitbar 
Geschenk des Geistes an die Kirche sind und nicht in der Retorte der 
reflektierenden Theologie erzeugt werden. Die Christen aber können die 
Kirche für diese Gnadengabe bereit machen, indem sie in Geduld, ohne 
reaktionären Eigensinn und ohne destruktive Neuerungssucht die jetzige 
Situation bestehen und weiterzuentwickeln suchen, so gut es eben möglich 
ist. 

1. Die Erfahrung des unbegreiflichen Gottes 

Das Erste und Wesentliche, was auch die Frömmigkeit von morgen be- 
stimmen muß, ist das persönliche, unmittelbare Gottesverhältnis. Das ist 
eine Binsenwahrheit, weil sie nur sagt, was das ewige Wesen der christ- 
lichen Frömmigkeit ausmacht6. Und doch ist es heute alles andere als eine 
Selbstverständlichkeit. Wir leben in einer Zeit, die vom fernen, schwei- 

5 Zum rechten Verständnis dieses Wandels vgl. Kirche im Wandel, in: Schriften zur 
Theologie VI, Einsiedeln 1965) 455-478; ebenso vom Vf. Das Konzil - ein neuer Beginn 
(Freiburg 1966). 
8 Vgl. Näheres in der Anm. 4 verzeichneten Studie (mit weiterer Literatur). 



Frömmigkeit heute und morgen 333 

genden Gott redet, die - bis in die von Christen dargebotene Theologie 
hinein - vom •Tod Gottes" redet, in einer Zeit des Atheismus, der ja 
gewiß nicht einfach nur aus einem bösen gottlosen Herzen und dessen 
Rebellion erwächst, sondern auch die falsche Interpretation einer sehr 
echten, schweren Erfahrung des Menschen ist7. Wir leben in der Zeit einer 
aktiven Welt- und Selbstmanipulation des Menschen, in der die Welt aus 
der Konkretheit des Waltens himmlischer Mächte der Gegenstand ratio- 
naler Erforschung und der nüchterne Steinbruch für die Erbauung der 
Welt wird, die der Mensch nach seinem Bild und Gleichnis entwirft, und 
Wunder nur dort vorzukommen scheinen, wo man selbst nicht dabei ist8. 
Wir leben in einer Welt, in der der Mensch sein Innenleben auch zum Feld 
rational-technischer Wissenschaft gemacht hat, sich selbst analysiert und 
unter den Elementen dieser Analyse auch nicht ohne weiteres so etwas wie 
•Gott" entdeckt, wo er vielmehr dauernd unter dem Verdacht lebt, seine 
religiöse Erfahrung könnte entlarvt werden als altmodische Fehlinterpre- 
tation psychischer Antriebe, Nöte und Mechanismen, die ganz anders 
erklärt und bewältigt werden können und müssen als durch eine mythisch- 
undefinierbare Größe, die man •Gott" nennt9. Wir leben in einer Zeit, 
in der •Gott" (oder was man darunter versteht) nicht mehr brauchbar zu 
sein scheint, um die •Löcher zu stopfen", die wir in der Unzulänglichkeit 
unseres Daseins entdecken, dabei aber den Eindruck haben, daß wir diese 
Löcher entweder selbst stopfen müssen oder sie auch durch Gott ungestopft 
bleiben, Bittgebet also eine höchst zweifelhafte Sache geworden sei. Wir 
leben in einer Zeit, in der man wenig fragt, wie man als Sünder einen 
gnädigen Gott findet, der uns rechtfertigt, sondern eher den Eindruck hat, 
Gott - so es ihn gibt - müsse sich selbst rechtfertigen vor seiner gequälten 
Kreatur, die der Rechtfertigung nicht bedarf; in einer Zeit, die mißtrauisch 
wird, wenn sie mit ihren Fragen auf ein Jenseits verwiesen wird, in dem 
dann alles zur Klarheit und Ordnung kommt. In einer solchen Welt 
christlich fromm zu sein, ist gewiß keine Selbstverständlichkeit, zumal die 
gesellschaftliche Selbstverständlichkeit, daß man so etwas sein könne und 
müsse, nicht mehr existiert, wenn auch 90 Prozent der Kinder bei uns noch 
Religionsunterricht bekommen. 

7 Zum genaueren Verständnis dieser Erfahrung vgl. Wissenschaft als •Konfession"?, in: 
Schriften zur Theologie III (Einsiedeln 71964) 455-472; H. U. v. Balthasar, Die Gottes- 
frage des heutigen Menschen (Wien 1956). 
8 Eine deutlichere Analyse dieser Situation und eine entsprechende theologische Inter- 
pretation vgl. in: Handbuch der Pastoraltheologie II/l, S. 178-276, bes. Seite 214 f., 
242 ff. 
9 Ausführliche Erörterung des Ideologieverdachts gegenüber christlicher Frömmigkeit 
findet sich im Handbuch der Pastoraltheologie II/2, S. 109-202. 



Karl Rahner 334 

Es ist selbstverständlich, daß nun hier die eigentliche Grundfrage, eben 
die Gottesfrage vor einem existentiellen oder auch theoretisch reflektier- 
ten oder gar militanten Atheismus nicht behandelt werden kann. Das über- 
steigt schlechterdings die Möglichkeit einer solchen kurzen Besinnung10. Es 
kann nur versucht werden, einiges wenige zur Frömmigkeit selbst in dieser 
Situation zu sagen. Zunächst ist es selbstverständlich, daß in dieser Situa- 
tion die Frömmigkeit bescheiden und karg sein muß und dies auch sein 
darf. Wir Christen haben uns diese Situation nicht ausgesucht. Sie gestat- 
tet uns aber einfach nicht den Luxus einer komplizierten Frömmigkeit, wie 
er in alten Zeiten möglich war. Wenn einer es heute fertig bringt, mit 
diesem unbegreiflichen, schweigenden Gott zu leben, den Mut immer neu 
findet, ihn anzureden, in seine Finsternis glaubend, vertrauend und gelas- 
sen hineinzureden, obwohl scheinbar keine Antwort kommt als das hohle 
Echo der eigenen Stimme, wenn einer immer wieder den Ausgang seines 
Daseins freiräumt in die Unbegreiflichkeit Gottes hinein, obwohl er immer 
wieder zugeschüttet zu werden scheint durch die unmittelbar erfahrbare 
Wirklichkeit der Welt, ihrer aktiv von uns selbst zu meisternden Aufgabe 
und Not und von ihrer immer noch sich weitenden Schönheit und Herr- 
lichkeit, wenn er dies fertig bringt ohne die Stütze der •öffentlichen Mei- 
nung" und Sitte, wenn er diese Aufgabe als Verantwortung seines Lebens 
in immer erneuter Tat annimmt und nicht nur als gelegentliche religiöse 
Anwandlung, dann ist er heute ein Frommer, ein Christ. Er wird selbst- 
verständlich und gerade heute, wo man wieder begreift, daß der Mensch 
kein isoliertes Individuum ist, ein diskret gemessenes Maß an kirchlicher 
Gottesdienstlichkeit und sakramentalem Tun üben (und auch echt ver- 
stehen, was damit gemeint ist), aber er wird sich ruhig sagen dürfen, wo 
die eigentlichste, heute weniger als je übertragbare Aufgabe seiner reli- 
giösen Existenz ist. Wird er mit ihr fertig, dann darf in winterlicher Zeit 
der Baum seiner Frömmigkeit weniger Blätter und Blüten treiben, wie 
Andachten und sonstige fromme Übungen der Vergangenheit. Er wird 
sich den fundamentalen Wirklichkeiten und Wahrheiten des christlichen 
Glaubens zuwenden und kann vieles andere an abgeleiteten (nicht be- 
zweifelten) Wahrheiten getrost seiner •fides implicita" und auch einer 
•pietas implicita" anvertrauen, ohne den frommen heiligen Luxus in Kopf 
und Herz früherer christlicher Zeiten, die - dem Anschein nach - erst 
religiös lebendig wurden, wenn es nicht um Gottes Unbegreiflichkeit und 
sein Da-sein im Gekreuzigten, dem Gottverlassenen, ging, sondern um 
den besonders ausgebauten Kult des Altarsakramentes, um die Verehrung 

10 Genaueres darüber im Beitrag des Verfassers: Zur Lehre des II. Vatikanischen Kon- 
zils über den Atheismus (erscheint in der Zeitschrift •Concilium" III [1967] Heft 3 März, 
vgl. auch die anderen Beiträge dieses Heftes). 



Frömmigkeit heute und morgen 335 

des kostbaren Blutes, der Unbefleckten Empfängnis, der Gewinnung der 
Ablässe usw. 

Um in diesem Sinn der kargen Frömmigkeit den Mut eines unmittel- 
baren Verhältnisses zum unsagbaren Gott zu haben und auch den Mut, 
dessen schweigende Selbstmitteilung als das wahre Geheimnis des eigenen 
Daseins anzunehmen, dazu bedarf es freilich mehr als einer rationalen 
Stellungnahme zur theoretischen Gottesfrage und einer bloß doktrinären 
Entgegennahme der christlichen Lehre. Es bedarf einer Mystagogie in die 
religiöse Erfahrung, von der ja viele meinen, sie könnten sie nicht in sich 
entdecken, einer Mystagogie, die so vermittelt werden muß, daß einer sein 
eigener Mystagoge werden kann. Solange jemand die selbstverständliche 
Unentrinnbarkeit der Verwiesenheit seines um sich wissenden und sich 
selbst aufgebürdeten Daseins auf das absolute Geheimnis, das wir •Gott" 
nennen und das sich uns selbst mitteilt, nicht ergriffen hat, hat er noch 
nicht einmal den Anfang dieser Mystagogie verstanden. Diese Mystagogie 
muß dem Menschen die Angst nehmen vor der Anfechtung, er erschrecke 
nur vor den Projekten seiner eigenen Sehnsucht in die Ungeheuerlichkeit 
des leeren Nichts hinein, wenn er anfängt, Gott anzurufen und ihn, den 
Unsagbaren, zu nennen11. 

Nur um deutlich zu machen, was gemeint ist und im Wissen um die 
Belastung des Begriffes •Mystik" (der, recht verstanden, kein Gegensatz 
zu einem Glauben im Heiligen Pneuma ist, sondern dasselbe), könnte man 
sagen: der Fromme von morgen wird ein •Mystiker" sein, einer der etwas 
•erfahren" hat, oder er wird nicht mehr sein, weil die Frömmigkeit von 
morgen nicht mehr durch die im voraus zu einer personalen Erfahrung 
und Entscheidung einstimmige, selbstverständliche öffentliche Überzeu- 
gung und religiöse Sitte aller mitgetragen wird, die bisher übliche reli- 
giöse Erziehung also nur noch eine sehr sekundäre Dressur für das reli- 
giös Institutionelle sein kann. Die Mystagogie muß von der angenomme- 
nen Erfahrung der Verwiesenheit des Menschen auf Gott hin das richtige 
•Gottesbild" vermitteln, die Erfahrung, daß des Menschen Grund der 
Abgrund ist: daß Gott wesentlich der Unbegreifliche ist; daß seine Un- 
begreiflichkeit wächst und nicht abnimmt, je richtiger Gott verstanden 
wird, je näher uns seine ihn selbst mitteilende Liebe kommt; daß man ihn 
nie als bestimmten Posten in das Kalkül unseres Lebens einsetzen kann, 
ohne zu merken, daß dann die Rechnung erst recht nicht aufgeht; daß er 
nur unser •Glück" wird, wenn er bedingungslos angebetet und geliebt 
wird; aber auch daß er nicht bestimmt werden kann als dialektisches Nein 
zu einem erfahrenen bestimmten Ja, z. B. nicht als der bloß Ferne gegen- 

11 Zur Mystagogie in die religiöse Erfahrung vgl. die Anm. 10 genannte Abhandlung, 
Handbuch der Pastoraltheologie II/l, S. 269 ff. (Lit.). 



Karl Rahner 336 

über einer Nähe, nicht als Antipol zu Welt, sondern daß er über solche 
Gegensätze erhaben ist. Schon im voraus zu solcher Dialektik sind wir 
ursprünglicher auf ihn verwiesen, und es ereignet sich in Gnade, daß er 
als der •solche", ohne in dem Gestrüpp unserer Dialektik sich zu verfan- 
gen, in absoluter Selbstmitteilung •unser" Gott sein will und ist. 

Solche Mystagogie muß uns konkret lehren, es auszuhalten, diesem Gott 
nahe zu sein, zu ihm •Du" zu sagen, sich hineinzuwagen in seine schwei- 
gende Finsternis, nicht sich zu ängstigen, man könne ihn gerade dadurch 
verlieren, indem man ihn beim Namen nennt, als ob er - wenn er will 
(und er hat es getan) - nicht auch noch in unserer ewigen Gezweitheit sein 
könne, gerade weil er nicht ein Moment unseres Systems ist, das ihm einen 
bestimmten Platz (z. B. nur •draußen") anwiese. Solche christliche Mysta- 
gogie muß natürlich auch wissen, wie Jesus von Nazareth, der Gekreuzigte 
und Auferstandene, in sie hineingehört12. 

Für ein solches Gottesverhältnis muß die Theologie auch ein neues Ver- 
ständnis und eine ihm gemäße Praxis des Bittgebetes bereitstellen, was sie 
noch nicht genügend getan hat. Vielleicht könnte man sagen: das einzelne, 
das man selber zu tun oder als unerbittliches Schicksal tapfer hinzunehmen 
hat, braucht man nicht als solches direkt zu erbitten, wohl aber nimmt man 
nur bittend sich selbst als ganzen an und darin dann alles einzelne, so daß 
das konkrete Bittgebet nur dann keine Belästigung der Götter, sondern 
Gebet zu Gott ist, wenn es Öffnung des Herzens ist, um die Unbegreif- 
lichkeit Gottes als Liebe entgegenzunehmen, in der allein man immer 
erhört wird. Nur das wahrhaft seiner Erhörung getroste Bittgebet ist über- 
haupt "Bittgebet13. 

2. Weltliches Leben und Dienst an der Welt als Frömmigkeit. 

Das freie Humane muß von der christlichen Frömmigkeit der Zukunft als 
ein inneres Moment ihrer selbst verstanden werden. Das ist zwar an sich 
eine Selbstverständlichkeit des christlichen Daseinsverständnisses, die aber 
von der christlichen Frömmigkeit noch längst nicht genügend eingeholt ist: 
daß der Mensch nämlich ein innerlich plurales Wesen ist, daß er die Ein- 

12 Diese hier fehlende Dimension führt erst in die Tiefe des Christlichen im eigentlichen 
Sinne. Insofern dieses Stück hier nicht ausgearbeitet werden kann, fehlt diesem Versuch 
eine Reihe wichtiger und unentbehrlicher Aussagen für die Grundlegung einer Frömmig- 
keit von morgen. In theoretischer Hinsicht darf der Verfasser auf seinen Aufsatz •Theo- 
logie und Anthropologie" aufmerksam machen (erscheint in der Festschrift für M. Schmaus 
im Verlag Schöningh 1967), praktische Hinweise finden sich vor allem in: •Betrachtungen 
(des Vf.'s) zum ignatianischen Exerzitienbuch" (München 1965). 
13 Genaueres dazu im Büchlein des Vf.'s: Von der Not und dem 'Segen des Gebetes (Frei- 
burg 71965) 76-92. 



Frömmigkeit heute und morgen 337 

heit dieses Pluralen letztlich gar nicht selbst, sie integralistisch syntheti- 
sierend, verwalten muß; daß er unbefangen und geduldig den unverwal- 
teten Pluralismus seines Daseins annehmen darf, in dem Gott mit seiner 
Gnade auch dort ankommt, wo kein eigens errichteter Altar Gottes steht14. 
Wenn Gott selbst nach dem II. Vatikanum auch noch das Heil dessen sein 
kann, der meint, in wirklicher Redlichkeit und so in Unschuld ein Atheist 
sein zu müssen13, dann kann er auch im Leben des Christen noch dort sein, 
wo ohne ausdrückliche Frömmigkeit das weltliche Leben fröhlich, frisch, 
ernst und tapfer gelebt wird. Hier liegt der wahre Sinn des oft sich selbst 
nicht verstehenden Redens von einer •Weltfrömmigkeit''. Diese Welt als 
Möglichkeit und Aufgabe ist, weil Gott sie als weltliche, vom Menschen 
selbst gemachte Welt will und wachsen ließ, gegenüber früher unabsehbar 
weit und trotz aller ihrer Misere auch herrlicher geworden; es gibt nicht 
mehr erst (oder fast nur) dort die menschliche Welt, wo der Mensch sie in 
Kult, religiöser Dichtung, in explizit religiöser Deutung und deren Brauch- 
tum menschlich macht. Das vorbehaltlos redlich gelebte weltliche Leben 
ist schon ein Stück des frommen Lebens, weil Gott die Welt selbst liebt, sie 
selbst begnadigt und kein Konkurrent zu ihr ist, der ihr neidisch wäre16. 
Wer ihr wahrhaft liebend entgegengeht, dem kommt schon auch das Kreuz 
Christi und die Unbegreiflichkeit Gottes aus ihr entgegen, er braucht das 
gar nicht erst in sie hineinzuzaubern. Übt er ihre Tugenden, läßt er sich 
von ihr zu Fröhlichkeit, Tapferkeit, Pflichttreue und Liebe erziehen, dann 
lebt er schon ein Stück echter Frömmigkeit, und solche weltlichen Tugenden 
werden ihm schon eines Tages ihr innerstes Geheimnis offenbaren, das 
Gott selbst ist17. Was wirklich gehaltvoll und ursprünglich lebendig im Men- 
schen ist, steht bereits unter dem Gnadenanruf Christi, bevor es ausdrück- 
lich getauft ist; ja, es braucht - so der Christ sein Herz Gott nicht ver- 
schließt - gar nicht immer und überall ausdrücklich getauft zu werden, 
weil das gar nicht möglich ist und weil der Christ kein Integralist ist, der 
im Grunde nur Gott selbst vertreten will. Dieser allein bleibt die einzig 
wahre Einheit des Pluralen. 

Damit ist auch noch ein weiterer Aspekt echter •Weltfrömmigkeit" 
gegeben. Die verantwortete Welttat selbst ist ein Moment der christ- 
lichen Frömmigkeit. Was hätte die Anstrengung der sogenannten 
•Säkularinstitute"  für einen Sinn, wenn sie nur die etwas moderner 

14 Zur anthropologischen Grundlegung vgl. Handbuch der Pastoraltheologie H/1, S. 22 ff. 
15 Eine Analyse der Konzilstexte bietet die in Anm. 10 genannte Studie. 
16 Konkrete Phänomene solcher Weltfrömmigkeit beschreibt der Verfasser in: Alltägliche 
Dinge (Einsiedeln 61966). 
17 Beispiele für solche Tugenden finden sich in: Schriften zur Theologie VII (Abschnitt: 
Christliche Tugenden). 



Karl Rahner 338 

uniformierten Hilfstruppen für die Aufgabe des Klerus wären, wenn 
in ihnen nicht das Weltliche als Aufgabe und Tat, schon bevor es 
deutlich religiös inspiriert und integriert ist, einen Platz hätte? Der Mensch 
lebt nun einmal nicht nur in einer vorgegebenen Welt, heute macht er sie. 
Dadurch sind ihm Möglichkeiten, Aufgaben, Verantwortungen und Ge- 
fahren zugemutet, die es früher einfach nicht gab18. Christliche Frömmig- 
keit von morgen wird also auch auf diesem Gebiet gelebt - und nicht nur 
im stillen Winkel derer, die es als Reiche sich leisten können, die Fröm- 
migkeit der Philothea fern dieser Welt der Arbeit und der Hominisierung 
der Welt zu leben, oder die als proletarisch Arme noch nicht zu dieser wer- 
denden Welt als verantwortlich Mitschaffende zugelassen sind. Man ist 
gewiß nicht schon deswegen allein ein Gott liebender Mensch, wenn man 
ein neues Teilchen in der Physik entdeckt oder wie Gagarin im Weltraum 
fliegt, aber echte Frömmigkeit von morgen fängt auch nicht erst an, wo 
all das aufhört. Wenn das II. Vatikanum die Christen mahnt, ihre Auf- 
gabe in der Welt von heute zu sehen, mitzuarbeiten mit allen an der Er- 
bauung einer größeren, freieren, menschenwürdigeren Welt, Verantwor- 
tung und Mut zu haben, nicht bloß auf die moralischen Weisungen der 
amtlichen Kirche zu warten, nicht nur zu fragen, wie man etwas tun müsse, 
um bei Gott nicht anzustoßen, sondern zu fragen, was man tun könne, 
damit das Leben lebenswerter werde19, dann paßt sich die Kirche nicht in 
Verrat ihrer Botschaft von Kreuz, Demut und Verlangen nach dem Ewigen 
einer säkularistisch gewordenen Welt an, sondern befiehlt ihren Gläubi- 
gen, christlich ihre Aufgabe wahrzunehmen, die es früher so nicht gab20, 
aber jetzt gibt, auch für den Christen als solchen und so auch als Teil seiner 
wahren Frömmigkeit, wobei freilich auf diesem Gebiet, wie auf allen 
anderen, jeder nach seiner Gabe und Berufung das Seine und nicht das 
des anderen tun muß. Der Christ kann nicht von vornherein von der Poli- 
tik als einem •schmutzigen Geschäft" reden und von Gott erwarten, daß 
er andere als ihn dieses •schmutzige Geschäft" so betreiben lasse, daß er 
selbst in kleinbürgerlicher Behäbigkeit seiner stillen Frömmigkeit nach- 
gehen kann. Die Welt als werdende, vom Menschen getane •weltliche 

18 Zu dieser neuen Situation vgl. vom Vf. Experiment Mensch, in: Die Frage nach dem 
Menschen. Festschrift für Max Müller (Freiburg 1966) 45-69. 
19 Daß auch das Konzil solche Anforderungen an das Leben des Christen stellt, zeigt vor 
allem die Pastoralkonstitution •Über die Kirche in der Welt von Heute". Vgl. dazu den 
Beitrag des Verfassers: Zur theologischen Problematik einer •Pastoralkonstitution" 
(erscheint in der Festschrift für J. Höfer, hrsg. v. R. Bäumer im Verlag Herder, Freiburg 
1967). 
20 Zu den konkreten Aufgaben des Christen an der Welt vgl. ausführlich: Handbuch der 
Pastoraltheologie II/2, S. 40 ff., 42 ff., 148-175 (mit zahlreichen weiteren Hinweisen), 
208-228, 236 ff., 243 f., 248 ff., 258 ff., 262 ff. 



Frömmigkeit heute und morgen 339 

Welt" fordert heute den Christen an, und die Erfüllung dieser Forderung 
in einer - so könnte man sagen - •politischen" Frömmigkeit ist heute oder 
morgen ein Stück der echten christlichen Frömmigkeit21. 

3. Neue Aszese des selbstgesetzten Maßes 

Ein dritter Zug der christlichen Frömmigkeit von morgen sei noch genannt, 
unter vielen anderen, auch denkbaren und gewiß auch notwendigen: der 
Strukturwandel in der Aszese. Dem Menschen von früher war weithin ein 
Maß in seinem Tun durch den harten Zwang von außen, aus seiner 
Lebenssituation heraus, gesetzt. Seine Laster wurden sehr schnell bestraft, 
sie rächten sich selbst, wenigstens bei den meisten Menschen in ihrem kur- 
zen bedrohten Leben, das für Luxus, Laune, Freizeit, Tourismus, Genuß 
usw. wenig oder nichts bot. Die christliche Aszese war darum die geduldig 
getane Hinnahme dieser Kärglichkeit und Mühsal des Lebens oder eine 
gewissermaßen von außen kommende zusätzliche Aszese, wie z. B. im 
Mönchtum, weniger aber der positive Anruf zu einer Aszese, die aus dem 
Leben in dessen Alltäglichkeit selbst kam; sie hatte daher - wenn als 
solche zusätzlich angenommen - das •image" des Außergewöhnlichen und 
Heroischen. Christliche Aszese war so Passion22 oder zusätzliche, außer- 
gewöhnliche Aktion. Heute kann der Mensch, der die Natur durch Tech- 
nik, Medizin und alle sonstige Planung weithin beherrscht, immer mehr, 
als er vielleicht - von seinem wahren Wesen aus - soll23. Er kann maßlos 
sein, ohne daran von den Vorgegebenheiten des Lebens gehindert zu wer- 
den. Die geschlechtliche Ausschweifung wird nicht mehr durch Kinder oder 
Krankheit •bestraft". Der Mißbrauch der Macht läuft sich nicht so rasch tot 
wie früher, wo ein maßloser König leicht den Tyrannenmörder fand. Die 
Faulheit wird nicht mehr auf dem Fuß durch Hunger zur Ordnung geru- 
fen. Der Genußsucht hilft die Medizin von heute mehr, als daß sie ihr 
wehrt. Das Maß kommt nicht mehr von außen. Der Mensch muß es sich 
selbst frei setzen. Und das ist eine neue Weise der christlichen Aszese, die 
- gerade weil sie •vernünftig" auftritt - das heroisch Spektakuläre der 
früheren Aszese-Aktion nicht mehr so deutlich an sich trägt. Die aktive 
Aszese hatte früher den Charakter des außergewöhnlich Zusätzlichen, 
heute aber eher den Charakter der verantwortlichen Freiheit gegenüber 

21 Zur theoretischen Grundlegung der vorgetragenen Grundgedanken vgl. K. Rahner, 
Christlicher Humanismus, in: Orientierung vom 31.5.1966; J.B.Metz, Verantwortung 
und Hoffnung (Mainz 1966). 
22 Zum theologischen Tiefgang solcher traditioneller Aszese vgl. Passion und Aszese, in: 
Schriften zur Theologie III (Einsiedeln «1964) 73-104. 
23 Zur Schwierigkeit dieser Frage vgl. die in Anmerkung 18 erwähnte Studie, bes. S. 56 ff., 
zur aszetischen Perspektive S. 65-68. 



Karl Rahner 340 

dem Gesollten. Sie ist aber fast noch schwerer, gerade weil sie in der 
Gestalt an sich selbstverständlicher •Vernünftigkeit" auftreten muß24. 

Diese •Konsumaszese" (aber auf allen Gebieten!) ist schwer25. Sie wird 
im Grunde, aufs Ganze der Menschen und dort, wo nicht eine gewisse 
Antriebsschwäche dem Menschen die Last freier Entscheidung teilweise 
abnimmt und ihn gegen den Trend einer konsumgierigen Gesellschaft mit 
ihrer Suggestion neuer Bedürfnisse immun macht, auf allen Gebieten des 
menschlichen Lebens nur von dem geleistet werden, der auf Gott hin offen 
ist und darum ernsthaft einen Verzicht26 annehmen kann, der für den vom 
Tod geängstigten Menschen scheinbar unwiederbringlich ist. Gott und die 
Offenheit auf ihn hin sind gewiß keine psychologisch manipulierbaren 
Analgetika, um die notwendige Konsumaszese zu erleichtern. Würden sie 
so aufgefaßt und anzuwenden versucht, müßten sie sofort versagen. Nur 
wo man Gott um seiner selbst willen liebt, wird er auch zum Segen, wo 
einer auf die absolute Zukunft27 Gottes hin offen ist, wird er auch die 
maßlose Gier überwinden, sein Leben mit dem höchst möglichen Genuß 
(auch Macht ist darunter zu verstehen) zu erfüllen und so im Grund sich 
selbst durch das Übermaß zu zerstören28. Und umgekehrt: Wo der Mensch 
wirklich unbelohnt die Maße seines Wesens wahrt, da ist schon ein gehei- 
mes Ja zum Gott der absoluten Zukunft gegeben, auch wenn man das nicht 
reflektiert. 

Solche neue Aszese gehört zur christlichen Frömmigkeit von morgen. Sie 
kann die neue Art der Einübung in das radikalere Mysterium jener christ- 
lichen Aszese sein, die in der Teilnahme am Tod des Gekreuzigten besteht 
und uns angeboten wird, weil auch heute das Leben noch die unbegreif- 
liche Passion ist und bleibt. Dieses selbstgesetzte Maß ist heute im Unter- 
schied zu früher weithin nicht mehr allgemein institutionalisierbar. Aber 
es darf doch nicht bloße Theorie und abstrakte Norm bleiben. Es muß 
leiibildlidie, produktive, konkrete Gestalt annehmen, aus Sittlichkeit eben 
•Sitte", •Ethos" und gute Gewohnheit29 werden. Das ist wiederum eine 

24 Solche Vernünftigkeit darf nicht als selbstverständlich im Sinne einer an sich vorge- 
gebenen und jederzeit vollziehbaren •Natur" (theologisch im Sinne einer •natura pura") 
verstanden werden. Das gilt schon wegen der ständigen Anfechtung auch aller Vernunft 
durch die •Welt", auch im Getauften (•Konkupiszenz"). Von daher muß der theologische 
Begriff von •Vernünftigkeit" und •Freiheit" neu durchdacht werden. 
25 Eine umfassende Analyse der Konsumkultur und ihrer Hintergründe findet sich mit 
Lit. im Handbuch der Pastoraltheologie II/2, S. 130 ff., 175 ff. 
26 Dazu: Zur Theologie der Entsagung, in: Schriften zur Theologie III, 61-72; näheres 
auch in: Theologie der Armut, in: Schriften zur Theologie VII. 
27 Zu diesem Begriff und der damit verbundenen Entideologisierung innerweltlicher 
Zukunftsutopien vgl. Schriften zur Theologie VI, 77-88, auch S. 59 ff. und die Anm. 18 
erwähnte Abhandlung, bes. S. 62 ff. 
28 Zur anthropologischen Grundlegung: Handbuch der Pastoraltheologie II/l, S. 34 ff. 
29 Es ist noch eine Aufgabe künftiger Philosophie und Theologie, die neue Gestalt sol- 



Frömmigkeit heute und morgen 341 

große Aufgabe für solche Säkularinstitute, in denen ihre Glieder wirklich 
Weltleute bleiben: Vorbilder zu schaffen, die zeigen, wie man echt, unbe- 
fangen, mild und zugleich streng gegen sich, ein Leben von heute maßvoll, 
zuchtvoll, von reiner Gestalt leben kann, als Sieger über jene verzweifelte 
Todesangst im Grund des Herzens, die gierig macht und so letztlich auch 
unfähig, die echte Verantwortung der welthaften Tat für das Wohl der 
anderen selbstlos auf sich zu nehmen, auch unter schweigend lächelndem 
Verzichten. 

Noch ein paar Schlußbemerkungen seien angefügt. Vielleicht hat jemand 
den Eindruck, es sei nicht recht klar geworden, wie eigentlich alle diese 
Erwägungen und Normen für die neue Frömmigkeit sich zu einer Einheit 
fügen können. Das ist auch nicht klar geworden. Wie Altes und Neues, 
Bewahrung des Erbes und neue Gestalt der Frömmigkeit, Mystik der Got- 
teserfahrung und humane Welttat sich konkret zur Einheit christlicher 
Frömmigkeit von morgen zusammenfügen, darüber könnte noch mehr, 
Tieferes, die ursprüngliche Einheit besser Erfassendes gesagt werden30. 
Aber die konkret vollzogene Synthese von allem bliebe auch dann immer 
noch das Problem und eine Aufgabe, die nur die Tat des Lebens, nicht die 
theologische Reflexion bewältigt. Die Tat des Lebens selbst, die in Geduld, 
in immer neuem Suchen, in selbstkritischer •Unterscheidung der Geister" 
getan wird und so immer das Geschenk des Geistes an den Einzelnen und 
an die Kirche bleibt. Vor allem ist Geduld nötig, weil sie uns in Zeiten des 
Übergangs vom ehemals Bewährten, aber alt Gewordenen zum erst noch 
zu bewährenden Neuen vor Kurzschlußreaktionen bewahren muß, die den 
Konservativen wie den Progressisten (jeden in seiner Art) bedrohen. Das 
wahre Leben ist als unableitbare Einheit des Vielen - richtig verstanden - 
immer ein Kompromiß31. Dieser aber ereignet sich geschichtlich und wird 
nicht vorher adäquat theoretisch ausgehandelt. Dazu sind Geduld, Mut 
und Vertrauen auf die unkontrollierbare Weisheit des Lebens und vor 
allem auf Gott notwendig. 

eher •Gewohnheit" in einem existentialontologischen Sinn zu entwerfen (vgl. etwa die 
Arbeiten von G. Funke), bevor diese wichtige, aber gerade im neuzeitlichen Denken miß- 
verstandene Kategorie des klassischen •Habitus" für die Theologie der Frömmigkeit 
nutzbar gemacht werden kann. 
30 Hier sei ausdrücklich auf die Arbeiten von W. Dirks aufmerksam gemacht: Wandlun- 
gen der Frömmigkeit, in: J. B. Metz - J. Splett (Hrsg.), Weltverständnis im Glauben 
(Mainz 1965) 254-264; Vernunft und Heiligkeit, in: Integritas, hrsg. von D. Stolte - 
R. Wisser (Tübingen 1966) 294-305. Viele Anregungen finden sich auch bei H. J. Schultz, 
Frömmigkeit in einer weltlichen Welt (Stuttgart 1959). 
31 Dieses Wort darf hier nicht in einem schlechten Sinn verstanden werden. Das ergibt 
sich bereits aus der vom Menschen allein nicht adäquat harmonisierbaren Vielheit des 
eigenen Wesens. 



Karl Rahner 342 

Es wird in der Zukunft viele Stile christlicher Frömmigkeit geben. Das 
gilt einfach auch deshalb, weil der Mensch, trotz der Massengesellschaft, 
schon im Weltlichen viel mehr und viel unterschiedlichere Lebensweisen 
als früher entwickeln kann32. Trotz aller Unterschiede war der Frömmig- 
keitsstil eines mitteleuropäischen Christen, der seinen Glauben ernst lebte, 
früher verhältnismäßig homogen, wie es etwa der Stil der Tertiarierorden, 
der Marianischen Kongregationen usw. zeigt oder wie es die fast bis ins 
einzelne einheitlichen Vorschriften des Kirchenrechts für das geistliche 
Leben der Weltpriester deutlich machen. Die Variationsbreite des Stiles 
christlicher Frömmigkeit von morgen wird größer sein und darf es auch. 
Es ist wichtig, diese Situation zu sehen und deutlich anzuerkennen. Denn 
sonst suggeriert man, wie es in der Vergangenheit oft geschah, vielen Chri- 
sten, die vom durchschnittlichen Komment dieser Frömmigkeit abweichen, 
zu Unrecht das schlechte Gewissen, es sei mit ihrer christlich-kirchlichen 
Frömmigkeit nicht weit her. Die jungen Christen von heute sollen ruhig 
einen neuen Stil christlicher Frömmigkeit entwickeln und für ihn ein Recht 
in der Kirche fordern. Wenn er zu Liebe, Friede, Freude, Geduld, Güte, 
Selbstzucht und anderen Zeugnissen des Geistes führt, kann man auch nur 
mit Paulus sagen (Gal 5, 23): Gegen so etwas ist kein Gesetz. Auch nicht 
der Kirche33. 

Letztlich kann man das Alte und Neue in der christlichen Frömmigkeit 
nicht in verschiedene Stücke teilen, weil das Neue nur echt ist, wenn es das 
Alte bewahrt, und weil das Alte nur lebendig bleibt, wenn es neu gelebt 
wird. Im Alten und im Neuen aber muß das eine Selbe sein, das gestern, 
heute und in Ewigkeit ist und bleibt, von dem wir gar nicht genug sprechen 
konnten: die selige Unbegreiflichkeit des Lebens, Gott, das Mysterium des 
Gekreuzigten und Auferstandenen, der heilige Segen in und über aller 
Nüchternheit des Alltags, die Hoffnung auf das ewige Leben, das die ent- 
hüllte Unbegreiflichkeit Gottes ist. Wo solches da ist und gelebt wird, ist 
ein Christ und ist dieser fromm. Auch morgen. 

32 Vgl. Handbuch der Pastoraltheologie H/1, S. 206 ff. 
33 Als weiteres kleines Beispiel solcher neuer Versuche vgl. die Lieder Pater Duvals, 
dazu den Beitrag des Verfassers: Ein kleines Lied, in: Glaube, der die Erde liebt (Frei- 
burg 1966) S. 157 ff. 




