
Gotteserfahrung in der Glaubensnot 

Karl Heinz Weger S J, München 

Wenn es wahr ist, daß die Frage nach dem Sinn eines Menschenlebens die 
Frage des Menschen nach Gott ist, dann kann man heute die Frage 
nach Gott stellen, ohne den Eindruck zu erwecken, daß etwas Selbstver- 
ständliches um der Methode willen angezweifelt wird. Es gehört ja keine 
Phantasie und nur wenig Erfahrung dazu, um festzustellen, daß der 
Mensch und sein Leben, daß jede Sekunde seines Daseins, und auch jener 
dunkle Augenblick, wo die Zeit aufhört, Zeit zu sein, eine einzige Frage 
ist, die sich dem Menschen täglich stellt, die er manchmal schlau verdecken 
und beiseite schieben kann, nur um dann ihre Last um so drückender zu 
empfinden: Hat das Leben einen Sinn, hat es sich gelohnt, zu leben? Wird 
meine Zeit, die unaufhaltsam ausläuft (und von der wir nicht einmal wis- 
sen, wie weit sie vielleicht schon ist), wird meine Zeit einmal beglückende 
Ewigkeit sein? Wird die Angst, die wir gelitten und die sich wie ein 
Schatten über alles Licht unseres Lebens legt, einmal ausgelitten sein und 
sichere Geborgenheit werden? Werden die Schicksalschläge, die wir still 
verzweifelt und doch auch mutig hoffend ausgehalten haben, auch wenn 
wir sie nicht erklären konnten, einmal einen Sinn erhalten? Wird der Tod, 
an den wir nicht gerne denken, und an den wir doch denken müssen (weil 
wir ihn lange schon vor dem biologischen Tod sterben), einmal das grau- 
sam beglückende Ende von allem sein, grausam und beglückend in einem, 
weil er der furchtbarsten Illusion unseres Lebens ein gnädiges Ende setzt, 
nämlich jener Illusion, die meint, es hätte einen Sinn gehabt, zu leben? 
Sind wir alle nur jener Sisyphus der griechischen Sage, Menschen, die täg- 
lich von neuem anfangen, die Last und den Stein ihres Lebens hinauf- 
zurollen, um dann doch nur jedesmal zu erleben, daß er wieder hinunter- 
rollt, daß wir unser Leben nie zu jenem Gipfel emportragen können, der 
unseren Augen vorschwebt? Der Mensch stellt die Frage, die Sinnfrage 
seines Lebens - und er ist mißtrauisch gegen jede Antwort. 

Eine der bekannten Astronauten-Anekdoten läßt Chruschtschow an 
einen seiner Helden die heimliche Frage richten: •Sagen Sie einmal ehr- 
lich, wie Sie da oben im Weltraum waren, haben Sie da Engel gesehen?" 
•Ja", ist die Antwort des Astronauten. Chruschtschow schweigt. Dann 
nickt er und murmelt: •Ich hab mir's ja schon immer gedacht. Aber sagen 
Sie es um Gottes willen nicht weiter!" Auf die gleiche, anläßlich einer 
Audienz im Vatikan gestellte Frage des Papstes antwortet der Russe mit 



Karl Heinz Weger 344 

Nein. Der Papst blickt aus dem Fenster und nickt. •Ich hab mir's ja schon 
immer gedacht. Aber sagen Sie es um Gottes willen nicht weiter!" - Diese 
Geschichte ist, so primitiv sie sein mag, ein Dokument unserer Zeit. Sie ist 
Dokument einer Zeit, die gegen jede feste Überzeugung mißtrauisch ge- 
worden ist. Man traut im Grunde heute den Atheisten ihren Atheismus 
nicht mehr so recht zu. Man mißtraut aber auch denen, die zu leicht und zu 
schnell von Gott reden. Man hält sie für •kleine Propagandaredner", 
denen man nachher nur vertraulich auf die Schultern zu klopfen braucht, 
um - wenn sie nur ehrlich sind - zu hören, daß es ihnen mit dem Gesagten 
auch nicht so ernst gemeint war. Das ungeheure Ereignis, von dem Nietz- 
sche in seinen Schriften sprach1, war zu seiner Zeit noch unterwegs, es 
wanderte, wie er sagt, und war noch nicht zu den Ohren der Menschen 
gedrungen. Aber es wanderte unaufhaltsam den Weg der Geschichte in 
unsere eigene Zeit hinein und ist heute angekommen: Gott, so scheint es 
heute, ist aus dem Gesichtskreis der Menschen verschwunden. Darüber 
macht man nicht viele Worte. Man ist nicht mehr stolz darauf, Gott ge- 
tötet zu haben. Es ist nicht mehr das triumphierende Gefühl einer Neu- 
entdeckung, das den Menschen von heute bewegt, wenn er sagt, daß er 
nicht mehr glauben kann. Die heutige Glaubensnot ist eher schweigsam 
geworden. Es ist die Glaubensnot von ver-ängstigten, einsam gewordenen 
Menschen. Es ist ein Schweigen, das grausamer ist als viele Worte. 

Jede Zeit hat ihre eigenen Krisen, an denen sie wächst oder zerbricht. 
Atheisten hat es wohl schon immer gegeben, und es wird sie geben, solange 
der Mensch in Freiheit über sein Schicksal verfügen kann. Aber unsere 
Zeit leidet wie keine Periode der langen Menschheitsgeschichte zuvor an 
einer Gottesnot, mit der sich die einen stumm und wie selbstverständlich 
abfinden, mit der andere nicht fertig werden und im Dunkel der Gottes- 
ferne zu zerbrechen drohen. Denn dieses Dunkel hat sich - gegen ihren 
Willen und gegen ihr Bekenntnis - auch über ihren Glauben gelegt und 
das Gottesbild verfinstert, das ihnen als heilige Tradition überkommen 
war. Auch im Leben des Christen macht sich so etwas wie Angst und das 
Gefühl der Verlorenheit breit. Er kann und will den neuen Göttern nicht 
nachlaufen, aber der Gott seiner Väter ist ihm zu fern, als daß er sich und 
sein Leben in seiner Nähe geborgen fühlen könnte. Er möchte manchmal 
meinen, daß auch er, der Christ, ein Stück seines Herzens an den Atheis- 
mus verloren und verraten hat. 

Früher war das anders. Früher konnte man meinen, Gott auf Schritt 
und Tritt zu begegnen. Man wußte, wo er wohnte, dort über den Sternen, 

1 Fröhliche Wissenschaft, III, 125 (74, 141): Zitiert nach B. Weite, Auf der Spur des Ewi- 
gen (Freiburg 1965) S. 231. 



Gotteserfahrung in der Glaubensnot 345 

und man konnte förmlich sehen, wo seine allmächtige Hand wirkte, näm- 
lich überall da, wo der Mensch am Ende seiner Weisheit und seines Wis- 
sens angelangt war. Und das war man schnell. Man brauchte Gott. Man 
brauchte einen Gott, der die Sterne am Firmament hält und es zur rechten 
Zeit regnen läßt. Man brauchte einen, der die menschliche Seele erschafft 
und die Geschicke der Welt lenkt, im Glück wie im Unglück. Gott war der 
Schlußstein, ohne den sich das Wunder der Schöpfung nicht zusammen- 
halten ließ. •Immer wieder schien eine Generation fromm und gottes- 
fürchtig, indem sie unter den Weltwesen freie Räume aussparte, die an- 
geblich nur durch Gott besetzt werden konnten"2. Aber dann kam das 
Verhängnis, es kam das Sterben Gottes, es kam der Fortschritt der Wissen- 
schaften, und alle Stellen, an denen der Mensch Gott zu spüren meinte, 
wuchsen förmlich zu. Immer wieder •war eine Gelegenheit vorbei, auf 
Gott mit Fingern hinzuweisen, ihn mit Händen zu fassen"8. Man brauchte 
Gott bald nicht mehr, um die Sterne am Firmament zu halten, denn das 
tut ja die Anziehungskraft der Himmelskörper von selbst. Man brauchte 
ihn nicht mehr, um Geschenke und Geschicke der Natur zu erklären; aus 
dem Sechstagewerk Gottes wurde das Sechstagewerk des Menschen. Die 
nüchterne Entschleierung der Natur durch die Entdeckung ihrer Gesetz- 
mäßigkeiten machte es bald schwer, an eine göttliche Vorsehung zu glau- 
ben. Das zuversichtliche Wissen, in Gottes Hand geborgen zu sein, ist der 
Einsicht gewichen, einer wunderlosen Natur ausgeliefert zu sein. Wir wis- 
sen uns in unserer Welt von einem unüberschaubaren Netz von Natur- 
gesetzen und Naturnotwendigkeiten eingefangen und müssen, wenn wir 
ehrlich sind, doch zugeben: wir erwarten gar nicht mehr, daß Gott zu unse- 
ren Gunsten in diese Naturgesetzlichkeiten und ihren notwendigen Ablauf 
eingreift. Wenn ein Flugzeug abstürzt, dann eben, weil es einen Riß in 
der Tragfläche hatte. Und dieses Wissen legt sich wie eine Lähmung über 
jedes ernsthafte Bittgebet. Auch wir Christen sind doch im Ernst der Mei- 
nung, daß der Kampf der Menschheit gegen den Krebs nicht in den Klö- 
stern kontemplativer Orden, sondern in den Laboratorien der Universi- 
täten und Kliniken ausgetragen und entschieden wird. Und weiter: die 
Vorstellung von Gottes Wohnung, an der die Menschen so lange hingen, 
ist zu Nichts zerronnen: dort oben ist für Gott kein Platz. Was man noch 
vor wenigen Jahren in Vorträgen und Exerzitien als Beweis der Größe 
Gottes anzuführen wußte, mutet uns heute wie ein schlechter Naturkunde- 
unterricht oder wie eine Nachhilfestunde in der Sternenkunde an. Und 
mit dem Gott dort oben verschwand auch der Gott dort unten. Nur das 
Gotteshaus war noch der Ort, wo man ihm begegnen konnte. Im gewöhn- 

2 Hans Urs von Balthasar, Die Gottesfrage des heutigen Menschen (Wien 1956) S. 138. 
3 Ebd. 



Karl Heinz Weger 345 

liehen und grauen Alltag des Lebens hat sich der Mensch damit abgefun- 
den - und er fährt eigentlich besser damit -, ohne Gott zurecht zu kommen; 
er •hat es gelernt, in allen wichtigen Fragen des Lebens mit sich selbst 
fertig zu werden, ohne Zuhilfenahme der Arbeitshypothese Gott"4. 

Zu dieser, bewußt kurz und vereinfacht gehaltenen Skizzierung der 
heutigen Glaubenssituation müßte freilich noch manches gesagt werden. 
Es müßte gesagt werden, daß auch früher Gott nicht nur der fünfzehnte 
Nothelfer seiner Schöpfung war; es müßte gesagt werden, daß auch heute 
unsere Welt nicht so in sich geschlossen ist, daß sie als die in sich fraglose 
angenommen werden müßte und daß sich vielleicht doch hinter den vie- 
len Worten vom Schweigen und der Ferne Gottes nur die uralte Flucht 
des Menschen vor Gott verbirgt. Es müßte darauf hingewiesen werden, 
daß die skizzierte Entwicklung, auch wo sie gegen den Willen und ohne 
den Segen der offiziellen Kirche geschah, trotzdem eine christliche sein 
kann. Aber, es ist doch zunächst einmal •nüchtern, tapfer und ehrlich zu 
sagen, daß diese Situation auf den ersten Blick und im ersten Erleben 
eine große Schwierigkeit und eine sehr tiefgreifende Erschwerung des reli- 
giösen Verhältnisses des Menschen zu Gott bedeutet. Gott ist tatsächlich, 
so sieht es wenigstens zunächst aus, dem Menschen ferner geworden. Wer 
diese Tatsache, gemessen an seinem eigenen Erleben, nicht wahrhaben 
will, der muß sich fragen lassen, ob denn seine Gotteserfahrung sehr stark 
sei oder doch nur ein freundliches Relikt aus früheren Zeiten, das ihm 
traditionell überkommen ist, wie auch der modernste Unternehmer noch 
die Ahnenbilder vergangener Generationen in seiner modernen Villa 
aufhängt"5. Es bleibt keinem von uns erspart, unsere Gottesvorstellung 
zu überprüfen und so unserem Glauben ein Fundament zu legen, das sich 
in der allgemeinen Glaubensnot nicht nur mühsam durchhält, sondern un- 
serer Zeit ein ehrliches Zeugnis ist, ehrlich, weil wir uns dazu durchgerun- 
gen haben, ehrlich, weil wir ein Gottesbild, das falsch ist, falsch sein las- 
sen, ehrlich also, weil wir der Pflicht, sich den Erfahrungen unserer Zeit 
auszusetzen, nicht müde ausgewichen sind. Auch in der Glaubensnot unse- 
rer Zeit gibt es Erfahrungen, die Erfahrungen Gottes sind, denn es ist 
nicht Gott, der tot ist, sondern tot sind unsere falschen Vorstellungen von 
ihm und seiner erfahrbaren Gegenwart. 

Wir sollten uns, bevor wir über die sich auch in unserer Zeit durchhal- 
tende Nähe Gottes sprechen, vielleicht zuerst einmal ausdrücklicher bewußt 
werden, daß die Ernüchterung unserer Zeit nicht nur ein Fluch ist, den 
man eben still verzweifelt ertragen muß, auch wenn man meint, seine 

4 Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung (München 19652) S. 159. 
5 Karl Rahner, Schrillen zur Theologie VI (Einsiedeln 1965) S. 23. 



Gotteserfahrung in der Glaubensnot 347 

Ursachen durchschaut zu haben, sondern daß man über die Nähe Gottes 
gar nicht sprechen darf, ohne auch seine Ferne zum Ausdruck gebracht zu 
haben, daß man von vornherein gar nicht erwarten darf, Gott als ein 
Objekt in der Welt der erfahrbaren Gegenstände, als im Rahmen unse- 
res Koordinatensystems auffindbar zu entdecken, und daß man, wenn man 
das sagt und beteuert, nicht mit Gewalt aus der Not eine Tugend macht. 
Mit dieser Ferne Gottes ist natürlich nicht ein räumliches Auseinander, 
ein räumlicher Abstand zwischen Gott und uns gemeint, sondern nur die 
Tatsache, daß der uns nahe Gott immer auch das unbegreifliche Geheim- 
nis ist, das wir nicht in unseren Griff bekommen können, das über unser 
Leben verfügt, ohne daß wir im geringsten darüber verfügen könnten, 
und das deshalb auch, wenn es sich überhaupt um uns kümmert, dies nur 
aus seiner totalen Freiheit heraus tut. Mehr als aller wissenschaftlicher 
Fortschritt und schlimmer als der Einbruch des naturwissenschaftlichen 
Denkens hat sich das allzu vertraute Umgehen mit Gott auf unsere Gottes- 
vorstellung ausgewirkt. Man hat Gott im Lauf der letzten Jahrhunderte 
zu etwas gemacht, von dem man reden kann, mit dem man umgehen kann, 
das man kennt. Und darüber hat man - wenn vielleicht auch nicht reflex 
und ausdrücklich - das Erste vergessen, das man von Gott sagen muß: daß 
er das unergründliche und namenlose Mysterium ist, das sich in keine 
Sprache und in kein Denksystem einfangen läßt, daß er größer ist als 
jedes Wort, das wir sagen können, größer als jeder Gedanke, den wir 
denken können, größer auch, als daß er uns über seine Liebe Rechenschaft 
schuldig wäre. Hier liegt vielleicht eine Schuld gerade derer, die an Gott 
glauben und die von Gott reden müssen. •Die großen christlichen Aus- 
sagen über Gott: Gott ist die Liebe, Gott ist dreieiniges Leben, Gott ist 
das Wort, Gott hat uns errettet, Gott ist Mensch geworden und am Kreuz 
für uns gestorben - sie liegen auf allen Straßen herum. Jeder kann sie mit 
der Fußspitze berühren, sie mit einem Fußtritt in die Gosse befördern. 
Diese Begriffe sind zuwenig und zuviel; sie sind deshalb zuwenig, weil 
sie zuviel anbieten, Dinge, die man nicht ungestraft annehmen darf, wenn 
man sie nicht mit seinem Leben zu zahlen gewillt ist"6. Wo wir, aus der 
Erfahrung unserer Glaubensnot heraus, heute stiller und mit größerem 
Abstand von Gott reden, da dürfen wir auch erkennen, daß wir darin eine 
echte und wirkliche Gotteserfahrung machen, vor der wir nicht zurückzu- 
schrecken brauchen, ja die wir selbst durchwandern müssen. Gott ist tat- 
sächlich nicht so greifbar, wie man früher wohl meinen konnte. Er ist der 
•Ferne", er gibt sich nicht nur so; er ist das, wohin unsere Sehnsucht und 
unser Verlangen ausgreift, ohne es je zu berühren, er ist das Unfaßbare, 

6 Hans Urs von Balthasar, a. a. 0., S. 162. 



Karl Heinz Weger 348 

auf dem wir gegründet stehen und das wir doch nie unser eigen nennen 
können. Denn in dem Augenblick, in dem wir in thematischer Ausdrück- 
lichkeit •Gott" sagen, von ihm und seinem Geheimnis sprechen, haben wir 
Gott schon zu einem Gegenstand gemacht, haben wir ihn eingereiht in die 
Vielzahl der uns bekannten und vertrauten Dinge, grenzen wir das Unab- 
grenzbare ab und verzerren es so sehr, daß es nie und nimmer unsere 
eigene Erfahrung ausdrücken kann. 

Dagegen sollte man nicht einwenden, daß Gott doch schon im Alten 
Testament und noch viel mehr im Neuen Bund der nahe Gott ist und sehr 
wohl einen Namen hat, daß er selbst noch einmal alles Reden von seinem 
Geheimnis, von seiner Ferne, von seiner Unnahbarkeit überholt und auf- 
gehoben hat. Das ist natürlich richtig - aber es ist eben erschreckend richtig. 
Man darf die uns durch unseren Glauben aufgegebene Spannung nicht 
billig zugunsten eines Poles hin auflösen, so, daß man über das Nahekom- 
men dieses Gottes gar nicht mehr staunen kann, gar nicht zu staunen 
braucht. Das Alte Testament wußte um dieses Geheimnis Gottes. Kein 
gläubiger Jude durfte den Namen Gottes aussprechen. Den Namen Jah- 
wes auszusprechen war eine Gotteslästerung. In den Aussagen des Neuen 
Testamentes schwingt dieses Wissen über die Größe und Unnahbarkeit 
Gottes leise, aber unüberhörbar, mit. Für Johannes war der geschaute, ge- 
hörte, betastete Herr die Erscheinung dessen und das In-die-Welt-kom- 
men dessen, den niemand kennt als nur der Sohn. Für Paulus war Chri- 
stus die Nähe und das Nahekommen dessen, der unnahbar ist, der allein 
Unsterblichkeit besitzt, der im unzugänglichen Licht wohnt, den kein 
Mensch gesehen hat noch sehen kann. Und Novatian schreibt: •Was 
immer von Gott gesagt werden kann, ist geringer als er, und was immer 
von ihm ausgesagt werden kann, ist, verglichen mit ihm, kleiner als er. 
Ein klein wenig zwar können wir ihn im Schweigen erfühlen, in Worten 
aber können wir nicht sagen, was er selbst ist. Nennst du ihn Licht, so 
drückst du mehr ein Geschöpf aus, als ihn selbst, ihn hast du nicht gesagt. 
Nennst du ihn Kraft, so besprichst und beschreibst du mehr seine Macht, 
als ihn selbst. Nennst du ihn Majestät, so schilderst du mehr seine Ehre 
als ihn. Wozu ins einzelne gehen? Ich will es ein für allemal sagen: was 
immer du von ihm berichtest, du hast nur etwas an ihm, nicht ihn selbst 
erläutert"7. Solche Worte hörte man lange Zeit selten. Was man früher 
noch wie eine Selbstverständlichkeit wußte, hatten wir allzu lange ver- 
gessen. •Wer von Gott reden will", so Bonhoeffer, •der muß zuerst ein- 
mal schweigen vor ihm. Nur wenn man die Unaussprechlichkeit des Na- 
mens Gottes kennt, darf man auch einmal den Namen Jesus Christus aus- 

7 Lib. de Trin. 2; PL 3, 889-891: Zitiert nach Hans Urs von Balthasar, a. a. 0., S. 146. 



Gotteserfahrung in der Glaubensnot 349 

sprechen. Man kann und darf das letzte Wort nicht vor dem vorletzten 
sprechen"8. Auch oder gerade in der Erfahrung der Gottesferne hat unsere 
Zeit einen Zug des echten Gottesbildes wiederentdeckt, das Gott größer 
sein läßt als unsere Vorstellung von ihm. 

Gibt es aber, trotz der Ernüchterung unserer Zeit und ihr ausgesetzt, 
noch einen Zugang des Menschen zu Gott, ein unerschütterliches Vertrauen 
in das Geheimnis seiner Nähe und ein unzerstörbares Wissen um sein 
Dasein, ein Wissen und ein Vertrauen, das nicht auf Gnade und Verderb 
dem Fortschritt der Wissenschaften ausgeliefert ist, nur noch darauf war- 
tend, endgültig aufgelöst zu werden, so daß wir, die wir an ihn geglaubt, 
am Ende doch als die dumm Einfältigen und Betrogenen dastehen? Ich 
meine, es gibt diesen Weg, aber er ist nicht voraussetzungslos. Er verlangt 
einmal die Einsicht, daß es eine Täuschung ist, zu meinen, man könne sein 
menschliches Leben eine Zeitlang eigentlich auch ohne Gott leben, Gott 
könne, wie ein bis dahin ungekannter Himmelskörper, am Horizont 
eines Menschenlebens auftauchen, der erst nachträglich in ein schon 
bekanntes und durchschautes System eingebaut werden muß. Er verlangt 
ferner die Einsicht, daß auch heute noch die eigentlich bedeutsamen Er- 
kenntnisse (und nicht nur das Erkennen Gottes) freie, in Freiheit zu tuende 
Erkenntnisse sind, und schließlich das Verständnis dafür, daß es unmittel- 
bare Erfahrungen gibt, deren Gewißheit ein jeder nur sich selbst einsichtig 
machen kann, deren Reflexion im Grunde nicht von einem anderen für 
einen anderen getan werden kann. Man kann nur hinführen, hinweisen, 
deuten, klären und hoffen, daß der andere, in einer geduldigen Besinnung 
auf das Selbstverständliche, erkennt, daß wir es in Wirklichkeit immer, 
in allem was wir als Menschen bewußt denken oder tun (wenn auch in 
verschiedenen Bewußtseinsgraden), mit dem Geheimnis Gottes zu tun 
haben, oder besser: mit einem Geheimnis, das wir Gott nennen. Denn 
alles was wir denken oder tun, trägt unseren Stempel; es trägt den Stem- 
pel der Endlichkeit und trägt ihn immer, auch wo er manchmal etwas un- 
leserlich geworden ist. Und wo wir diese unsere Endlichkeit erfahren, da 
erfahren wir etwas von seiner Unendlichkeit, wo wir unsere Zeit erfahren, 
da erfahren wir seine Ewigkeit, wo wir unsere Angst erfahren, da erfah- 
ren wir etwas von seiner sicheren Geborgenheit: nicht als etwas, das wir 
besitzen, sondern als das, auf das wir mit unserer ganzen Existenz ange- 
wiesen sind, auf das wir wartend und hoffend und sehnend Ausschau hal- 
tend mit jeder Faser unseres Herzens ausgerichtet sind. 

Selbstverständlich hat jeder Mensch Erfahrungen, die seine eigenen 

8 Dietrich Bonhoeffer, a. a. O., S. 86. 



Karl Heinz Weger 350 

sind, deren Unmittelbarkeit er mit niemandem teilen kann und vielleicht 
auch gar nicht teilen will. Vielleicht sind bestimmte Berufs- oder Sozial- 
schichten auf Erfahrungen ansprechbar, die ein anderer gar nicht nachvoll- 
ziehen und deshalb auch nicht aufweisen kann. Aber es gibt auch Er- 
fahrungen, die einfach und schlicht und über alle Unterschiede hinweg 
menschliche Erfahrungen sind, und zu einer solchen Erfahrung gehört die 
Erfahrung unserer Zeitlichkeit9. - Es geht eigentlich für Jahre ganz gut. 
Wir leben wie Millionen andere Menschen, wir arbeiten wie Millionen 
andere Menschen, wir werden vom Rhythmus des Lebens getragen, ohne 
daß wir uns viel Gedanken machen. Aufstehen, Straßenbahn, vier Stun- 
den Büro, Essen, Straßenbahn, vier Stunden Büro, Essen, Schlafen, Mon- 
tag, Dienstag, Mittwoch, Donnerstag, Freitag, immer dasselbe. Das ist 
sehr lange ein bequemer Weg. Der Alltag treibt und trägt uns eine Zeit- 
lang. Aber stets und unausweichlich kommt der Augenblick, wo wir fest- 
stellen, daß nicht die Zeit uns trägt, sondern daß wir die Zeit tragen müs- 
sen; wir merken (obwohl wir es doch eigentlich schon immer wußten), daß 
unsere Zeit schwindet, dahinrinnt; wir heben uns für einen Augenblick 
aus dem Strom und erfassen, was es heißt, der Zeit zu gehören, ihr aus- 
geliefert zu sein. Und mit dem Grauen, das uns dabei packt, erkennen wir, 
daß die Zeit unser Feind ist. Wir wünschen uns einen unaufhörlichen Mor- 
gen. Aber der Tag geht weiter. Wir können die Zeiger unserer Uhr an- 
halten, nicht aber die Zeit. Die Zeit, auch unsere Zeit, wird einmal aus- 
laufen; wohin immer wir schauen, es ist keiner da, der sie für uns aufhalten 
kann. Wir sehen um uns nur Dinge und Personen, die wie wir, ungefragt 
und ungewollt, in der Welt sind. Alle stehen sie unter dem gleichen Ge- 
setz. Darin erfahren wir, wie erbärmlich nahe wir Menschen eigentlich 
dem Sinnlosen, dem Absurden stehen; es gibt nichts, was unserem Leben 
Dauer verleihen könnte, wir sind nicht notwendig da, es gab eine Zeit vor 
uns und es wird noch eine Zeit geben, wenn wir schon lange nicht mehr 
sind. Wäre das Ende unserer Zeit das Ende von allem, wir könnten es 
auch nicht ändern, nur sinnlos wäre es gewesen, mit einem Blick auf 
Ewigkeit der Zeit ausgeliefert gewesen zu sein. Wenn wir das erfahren 
- und wer wollte sagen, daß er noch nie eine solche Erfahrung gemacht 
hat -, dann wissen wir, was es heißt, •Zeit zu haben", zufällig zu sein, wie 
hingeworfen, ausgerichtet auf die Unausweichlichkeit eines Todes und 
eines Endes. Dann wissen wir aus Erfahrung, was unser christlicher 
Glaube mit den einfachen Worten sagt: der Mensch ist geschaffen; sein 
Leben ist ohne Gnade sinnlos. 

9 Dieser Teil entstand in teilweise enger Anlehnung an: Albert Camus, Der Mythos von 
Sisyphos, Rowohlt 1960, S. 16-17. 



Gotteserfahrung in der Glaubensnot 351 

Solche Erfahrungen unserer Kontingenz gibt es natürlich viele, man 
könnte das gleiche Thema in allen Dimensionen unseres Daseins variieren. 
Unsere Erkenntnis und unser Wissen ist auch heute, wo der einzelne die 
vielen Wissenszweige gar nicht mehr überschauen kann, keineswegs all- 
umfassend und ist so immer vom Neuen bedroht, das das Alte wieder in 
Frage stellen oder selbst aufheben kann, und das gerade da, wo das Wis- 
sen am ehesten nottäte. Im übrigen weiß das der Mensch heute recht gut. 
Man scheut endgültige Bindungen, endgültige Verpflichtungen; es gibt 
Ehen und Religion auf Zeit. Und diese Endlichkeit wird da am bittersten 
erfahren, wo man nur zögernd davon sprechen kann: in der Entfremdung 
der Menschen voneinander, eine Entfremdung, die nicht die von Völkern 
und Weltanschauungen meint, sondern die unserem Nächsten gilt, die 
weiß, daß wir im anderen und der andere in uns mehr sucht, als wir uns 
einander geben könnten. Wenn wir solche Erfahrungen etwas genauer 
betrachten, sehen wir, daß wir sie nicht hie und da einmal, nicht nur in den 
Grenzsituationen unseres Lebens machen, sondern daß sie die stillen Be- 
gleiter unserer Existenz sind. Alles was wir haben und besitzen, überstei- 
gen wir auf ein Neues hin. Wir können gar nicht anders. Der Mensch ist 
der ewige Jude, der nie sein Ziel erreicht, Sehnsucht, die sich in dieser 
Welt sicher nicht erfüllt, Unruhe, die im Leben nie zu einer Geborgenheit 
findet, die sie ruhen ließe. 

Solche Analysen werden im Grunde von niemandem geleugnet. Aber 
weisen sie über sich hinaus, weisen sie auf ein Woraufhin, das so wirklich 
ist wie unsere Erfahrung? Oder fehlt uns nur der Mut zu sagen und zuzu- 
geben, daß wir nur diese Erfahrungen haben und sonst nichts, daß wir 
gerade noch, durch die Tücke einer launischen Evolution, über uns selbst 
hinausblicken können auf ein Land, das es gar nicht gibt. Erwecken solche 
Aussagen: es müsse doch schließlich einen Sinn haben, es kann doch nicht 
alles in einer Sackgasse enden, nicht den Eindruck, man verlange vom 
Menschen einen Vertrauensakt, der sich damit begnügen muß, seine eigene 
Rechtfertigung zu sein? Aber so ist es nicht. Wer die wirklich menschlichen 
Erfahrungen (und es sind gar nicht nur die Kontingenzerfahrungen) nicht 
willkürlich und eigenwillig abkürzt, wer sie in ihrer ganzen Tiefe gelten 
läßt, wird den in ihnen enthaltenen Hinweis auf ein Geheimnis nicht als 
Illusion abtun, nicht abtun können. 

Denn solche Erfahrungen der Endlichkeit, das Erschrecken vor dem 
Ausgeliefertsein an Zeit und Vergänglichkeit, ist nur deshalb möglich, 
weil unser Blick über die Zeit und ihre Vergänglichkeit hinausgeht in eine 
Nicht-Zeit, weil wir die Zeit im Horizont der Ewigkeit sehen. Nur weil 
wir etwas Unendliches miterfassen (auch wenn wir es uns nie zu eigen 
machen können, es nie •besitzen"), werden wir gewahr, daß wir endlich 



Karl Heinz Weger 352 

sind. Nur weil wir auf das Grenzenlose ausgreifen, begreifen wir uns als 
die, denen Grenzen gesetzt sind. Die Schwermut und die Angst über 
unsere Vergänglichkeit wurzelt in der Möglichkeit, über sie hinauszublik- 
ken. Das Tier kennt eine solche Angst nicht; nur der Mensch kann erken- 
nen und erfahren, daß alles in unserer Welt, wie er selbst, endlich, be- 
grenzt, dem Tod geweiht ist, und nur er kann darunter leiden. •Die Zeit 
könnte uns keinen Moment geben, in dem wir sein können, wenn sie nicht 
die Macht hätte, die Ewigkeit in sich aufzunehmen. Es gibt keine Gegen- 
wart im Strom der Zeit, aber die Gegenwart ist etwas Wirkliches, wie 
unsere Erfahrung es uns bezeugt. Und sie ist wirklich, weil die Ewigkeit in 
sie einbricht und ihr wahre Gegenwart verleiht. Wir könnten nicht einmal 
Jetzt' sagen, wenn die Ewigkeit nicht diesen Augenblick über die immer 
schwindende Zeit hinausheben würde"10. 

Eine solche Besinnung auf tausendfach gemachte und unausweichliche 
Erfahrung (die gemacht zu haben man mit Worten natürlich leugnen 
kann) zeigt, daß wir es in unserer Welt eben nie nur mit Welt zu tun 
haben, denn solche Erfahrung enthüllt als die Bedingung ihrer Möglich- 
keit ein Miterfassen, einen Überstieg, ein Ausgreifen auf das Unbegrenz- 
te, so sehr, daß wir die Sinnlosigkeiten eines Menschenlebens nicht als 
sinnlos und das Absurde nicht als absurd erkennen könnten, wenn wir 
nicht immer auch jenen Ausgriff auf das Uneinholbare mitvollziehen wür- 
den, das wir gerade im Nichthaben haben und das so das ferne, schweigende 
Geheimnis unseres Lebens ist. Man könnte nicht Mensch sein und sich 
nicht als Mensch erfahren, ohne jene Wirklichkeit, die wir Gott nennen. 
Man kann das so Erfaßte und in der Reflexion nie ganz Einholbare 
•Tiefe" nennen, man kann es scholastisch das •Formalobjekt des mensch- 
lichen Geistes" nennen, man kann es als den •Horizont" unseres Daseins 
bezeichnen. Alle diese Ausdrücke sind richtig und doch kann keiner das 
eigentlich Gemeinte exakt wiedergeben. Wir können nicht in Worte fas- 
sen, was wir meinen, wenn wir Gott sagen. So zeigt sich aus diesen kurzen 
Erwägungen schon, daß wir Christen uns ruhig den Erfahrungen einer 
scheinbar so gottlos gewordenen Welt aussetzen können, ja daß wir ge- 
rade darin (auch wenn wir unseren Glauben nicht so geschickt formulie- 
ren können wie andere ihren Unglauben) Gott und seine unausweichliche 
Gegenwart erfahren. 

Ähnliches ließe sich auch von der Freiheit des Menschen her aufzeigen. 
Die Neuzeit hat das Verantwortungsbewußtsein des Einzelnen gestärkt; 
wir wissen, daß die Zeit unsere Zeit ist, daß es in unserem Leben eine 
letzte Verantwortung gibt, die wir nicht abschütteln und nicht auf andere 

10 Paul Tillich, In der Tiefe ist Wahrheit (Stuttgart 1952) S. 43. 



Gotteserfahrung in der Glaubensnot 353 

abwälzen können, daß es auch in unserem Zeitalter des technischen Wun- 
ders, in dem der Mensch erst eigentlich zum homo faber wurde, noch lange 
nicht gleichgültig und gleich gültig ist, was wir tun. Daß es aber so in 
unserer täglichen Erfahrung, in den Dingen, die uns •unbedingt angehen", 
etwas gibt, das über unser Leben verfügt, daß wir darin unentrinnbar und 
unaufhörlich vor Gott stehen, ohne daß wir über ihn verfügen könnten11. 
Diesem Geheimnis entrinnt keiner. Auch der Selbstmord wäre noch einmal 
eine, und die dümmste Entscheidung, die wir verantworten müssen, die 
unsere Entscheidung ist. 

Auf eine Gotteserfahrung unserer Zeit soll aber noch ausdrücklich hin- 
gewiesen werden, auch wenn sie hier nicht mehr ausführlich behandelt 
werden kann. Karl Rahner spricht in einem Artikel von der •epochalen 
Bedeutung der Nächstenliebe für die Gotteserkenntnis des modernen 
Menschen": •Heute jedenfalls, wo die Menschheit in der Ungeheuerlich- 
keit ihrer Zahl und konkreten Einheit, den notwendig neuen Formen ihrer 
Gesellschaftlichkeit ganz neu lernen muß zu lieben, oder untergeht, wo 
Gott so als die schweigende Unbegreiflichkeit neu aufgeht, daß der 
Mensch versucht ist, ihn überhaupt nur noch durch Schweigen zu ehren, 
und aller Atheismus, den es heute zum erstenmal wirklich gibt, doch nur 
die pubertäre Fehlform dieser Chance und Versuchung gegenüber der 
Unbegreiflichkeit Gottes ist, wo eine ungeheure Welt entsteht, die der 
Mensch selber schafft, die zwar nicht sakralisiert werden soll, aber in ihrer 
von Gott geheiligten, d. h. auf ihn selbst hin geöffneten Tiefe erfahren 
und getan werden muß - in einer solchen neu heraufziehenden Epoche 
könnte die ,Nächstenliebe' das wirklich bewegende Urwort und Schlüssel- 
wort für heute sein"12. Das ehrliche und auch radikale Sich-dem-Menschen- 
Zuwenden (das auch die sublimsten Wahrheiten nicht gelten lassen will, 
wo sie nicht zur Tat werden, und das die Tat auch da noch anerkennt als 
das eigentlich Entscheidende im Leben eines Menschen, wo die Theorie 
schon längst als falsch durchschaut ist), das Suchen vor allem auch junger 
Menschen nach der aufrichtigen Geborgenheit bei einem Du, die tätige 
Hilfsbereitschaft und der Einsatz für den anderen - all das kann zunächst 
einmal als eine Glaubensnot empfunden werden und mag in ihr Wurzel 
geschlagen haben. Der Mensch, dem Gott zu fern ist, sucht den Menschen 
und findet darin den Sinn seines Lebens. Das braucht den nicht zu beun- 
ruhigen, der weiß, daß auch die Liebe zum Nächsten, ja gerade sie und in 

11 Man lese in diesem Zusammenhang die Diskussion zwischen Bertrand Russell und Fre- 
derick Coppleston (B. Russell, Warum ich kein Christ bin, Szczesny-Verlag 1963, S. 186 
bis 214, bes. S. 207 f.) - und man wird ohne viel Mühe sehen, wer die Wirklichkeit rich- 
tiger interpretiert. 
12 Karl Rahner, Über die Einheit von Nächsten- und Gottesliebe: Geist und Leben 38 
(1965) S. 168-185 und Schriften zur Theologie VI, S. 277-298, hier S. 297. 



Irmgard Ackermann 354 

ihr und in ihr am ursprünglichsten, Erfahrung Gottes ist, daß sie als Näch- 
stenliebe Gottesliebe ist und gar nicht anders sein kann, so daß auch diese, 
aus der Glaubensnot entstandene Sorge um den Menschen, wenn sie nur 
radikal und tief genug gelebt wird, noch einmal Erfahrung Gottes werden 
kann, ja diese ist, auch wo sie als solche nicht erkannt wird. 

Im Anhang des Buches von Albert Camus, Der Mythos von Sisyphos, 
schreibt Liselotte Richter, daß Camus den von ihm so oft kritisierten •exi- 
stentiellen Sprung" ins Religiöse verweigert, •weil er nicht gut springen 
kann"13. Man sagt unserer Zeit nach, daß die Zeichen für den Atheismus 
noch nie so gut standen wie heute. Das ist richtig. Man kann Nein sagen, 
man kann leugnen, man kann von sich behaupten, daß man nun leider 
einmal nicht gut springen kann und man kann sich in der Ertragung die- 
ses quälenden Neins auch mutig, ehrlich, konsequent und tapfer vorkom- 
men. Man kann aber auch überzeugt davon sein, daß dieses Nein nicht 
ohne ein grausames Verbiegen der alltäglich gemachten Erfahrungen 
möglich ist. 

13 Albert Camus, a. a. 0., S. 115. 

Zum Dialog zwischen Christen und Nichtchristen 
Irmgard Ackermann, München 

Wenn auch der Dialog zwischen Christen und Nichtchristen keine •Erfin- 
dung" unserer Zeit ist, so ist er doch eigentlich erst in unserer Zeit, ge- 
nauer gesagt, im Zusammenhang mit dem Aufbruch des Konzils, in einer 
bisher nie dagewesenen Weise als eine der dringendsten Anforderungen 
an die Christenheit ins Bewußtsein gerückt. Sowohl nach innen als auch 
nach außen hin, sowohl im Rahmen der Seelsorge als auch im Rahmen der 
Mission wird der Dialog neben dem Zeugnis der brüderlichen Liebe immer 
mehr als das eigentliche Herzstück religiöser Lebendigkeit angesehen, und 
man kann voraussehen, daß der Dialog neben den bisher wichtigsten For- 
men der Glaubensweitergabe, der Predigt und Lehre, immer mehr an Be- 
deutung gewinnen wird. Wenn diese Entwicklung im innerchristlichen 
Raum in erster Linie mit dem Mündigwerden des Laien zusammenhängt, 




