Gotteserfahrung in der Glaubensnot

Karl Heinz Weger SJ, Miinchen

Wenn es wahr ist, dafl die Frage nach dem Sinn eines Menschenlebens die
Frage des Menschen nach Gott ist, dann kann man heute die Frage
nach Gott stellen, ohne den Eindruck zu erwecken, dafl etwas Selbstver-
stindliches um der Methode willen angezweifelt wird. Es gehort ja keine
Phantasie und nur wenig Erfahrung dazu, um festzustellen, daf} der
Mensch und sein Leben, daf jede Sekunde seines Daseins, und auch jener
dunkle Augenblick, wo die Zeit aufhort, Zeit zu sein, eine einzige Frage
ist, die sich dem Menschen tiglich stellt, die er manchmal schlau verdecken
und beiseite schieben kann, nur um dann ihre Last um so driickender zu
empfinden: Hat das Leben einen Sinn, hat es sich gelohnt, zu leben? Wird
meine Zeit, die unaufhaltsam auslduft (und von der wir nicht einmal wis-
sen, wie weit sie vielleicht schon ist), wird meine Zeit einmal begliickende
Ewigkeit sein? Wird die Angst, die wir gelitten und die sich wie ein
Schatten iiber alles Licht unseres Lebens legt, einmal ausgelitten sein und
sichere Geborgenheit werden? Werden die Schicksalschlige, die wir still
verzweifelt und doch auch mutig hoffend ausgehalten haben, auch wenn
wir sie nicht erkliren konnten, einmal einen Sinn erhalten? Wird der Tod,
an den wir nicht gerne denken, und an den wir doch denken miissen (weil
wir ihn lange schon vor dem biologischen Tod sterben), einmal das grau-
sam begliickende Ende von allem sein, grausam und begliickend in einem,
weil er der furchtbarsten Illusion unseres Lebens ein gnddiges Ende setzt,
nimlich jener Illusion, die meint, es hitte einen Sinn gehabt, zu leben?
Sind wir alle nur jener Sisyphus der griechischen Sage, Menschen, die tag-
lich von neuem anfangen, die Last und den Stein ihres Lebens hinauf-
zurollen, um dann doch nur jedesmal zu erleben, dafl er wieder hinunter-
rollt, daR wir unser Leben nie zu jenem Gipfel emportragen konnen, der
unseren Augen vorschwebt? Der Mensch stellt die Frage, die Sinnfrage
seines Lebens — und er ist mifitrauisch gegen jede Antwort.

Eine der bekannten Astronauten-Anekdoten 138t Chruschtschow an
einen seiner Helden die heimliche Frage richten: ,Sagen Sie einmal ehr-
lich, wie Sie da oben im Weltraum waren, haben Sie da Engel gesehen?®
,Ja“, ist die Antwort des Astronauten. Chruschtschow schweigt. Dann
nickt er und murmelt: ,Ich hab mir’s ja schon immer gedacht. Aber sagen
Sie es um Gottes willen nicht weiter!“ Auf die gleiche, anlifilich einer
Audienz im Vatikan gestellte Frage des Papstes antwortet der Russe mit



Karl Heinz Weger 344

Nein. Der Papst blickt aus dem Fenster und nickt. ,Ich hab mir’s ja schon
immer gedacht. Aber sagen Sie es um Gottes willen nicht weiter!“ — Diese
Geschichte ist, so primitiv sie sein mag, ein Dokument unserer Zeit. Sie ist
Dokument einer Zeit, die gegen jede feste Uberzeugung miftrauisch ge-
worden ist. Man traut im Grunde heute den Atheisten ihren Atheismus
nicht mehr so recht zu. Man mifltraut aber auch denen, die zu leicht und zu
schnell von Gott reden. Man hilt sie fir ,kleine Propagandaredner®,
denen man nachher nur vertraulich auf die Schultern zu klopfen braucht,
um — wenn sie nur chrlich sind - zu héren, daf} es ihnen mit dem Gesagten
auch nicht so ernst gemeint war. Das ungeheure Ereignis, von dem Nietz-
sche in seinen Schriften sprach!, war zu seiner Zeit noch unterwegs, es
wanderte, wie er sagt, und war noch nicht zu den Ohren der Menschen
gedrungen. Aber es wanderte unaufhaltsamn den Weg der Geschichte in
unsere eigene Zeit hinein und ist heute angekommen: Gott, so scheint es
heute, ist aus dem Gesichtskreis der Menschen verschwunden. Dariiber
macht man nicht viele Worte. Man ist nicht mehr stolz darauf, Gott ge-
totet zu haben. Es ist nicht mehr das triumphierende Gefiihl einer Neu-
entdeckung, das den Menschen von heute bewegt, wenn er sagt, daf er
nicht mehr glauben kann. Die heutige Glaubensnot ist eher schweigsam
geworden. Es ist die Glaubensnot von ver-dngstigten, einsam gewordenen
Menschen. Es ist ein Schweigen, das grausamer ist als viele Worte.

Jede Zeit hat ihre eigenen Krisen, an denen sie wichst oder zerbricht.
Atheisten hat es woh! schon immer gegeben, und es wird sie geben, solange
der Mensch in Freiheit {iber sein Schicksal verfiigen kann. Aber unsere
Zeit leidet wie keine Periode der langen Menschheitsgeschichte zuvor an
einer Gottesnot, mit der sich die einen stumm und wie selbstverstindlich
abfinden, mit der andere nicht fertig werden und im Dunkel der Gottes-
ferne zu zerbrechen drohen. Denn dieses Dunkel hat sich — gegen ihren
Willen und gegen ihr Bekenntnis — auch iiber ihren Glauben gelegt und
das Gotteshild verfinstert, das ihnen als heilige Tradition iiberkommen
war. Auch im Leben des Christen macht sich so etwas wie Angst und das
Gefiihl der Verlorenheit breit. Er kann und will den neuen Géttern nicht
nachlaufen, aber der Gott seiner Viter ist ihm zu fern, als daf er sich und
sein Leben in seiner Ndhe geborgen fithlen konnte. Er mochte manchmal
meinen, dal auch er, der Christ, ein Stiick seines Herzens an den Atheis-
mus verloren und verraten hat.

Frither war das anders. Frither konnte man meinen, Gott auf Schritt
und Tritt zu begegnen. Man wuflte, wo er wohnte, dort iiber den Sternen,

1 Frihliche Wissenschafl, 111, 125 (74, 141): Zitiert nach B. Welte, Auf der Spur des Ewi-
gen (Freiburg 1965) S. 231.



Gotteserfahrung in der Glaubensnot 345

und man konnte formlich sehen, wo seine allmachtige Hand wirkte, ndm-
lich iiberall da, wo der Mensch am Ende seiner Weisheit und seines Wis-
sens angelangt war. Und das war man schnell. Man brauchte Gott. Man
brauchte einen Gott, der die Sterne am Firmament halt und es zur rechten
Zeit regnen 1aft. Man brauchte einen, der die menschliche Seele erschafft
und die Geschicke der Welt lenkt, im Gliick wie im Ungliick. Gott war der
SchluBistein, ohne den sich das Wunder der Schépfung nicht zusammen-
halten lieR. ,Immer wieder schien eine Generation fromm und gottes-
fiirchtig, indem sie unter den Weltwesen freie Rdume aussparte, die an-
geblich nur durch Gott besetzt werden konnten“2. Aber dann kam das
Verhingnis, es kam das Sterben Gottes, es kam der Fortschritt der Wissen-
schaften, und alle Stellen, an denen der Mensch Gott zu spiren meinte,
wuchsen formlich zu. Immer wieder ,war eine Gelegenheit vorbei, auf
Gott mit Fingern hinzuweisen, ihn mit Hénden zu fassen“s. Man brauchte
Gott bald nicht mehr, um die Sterne am Firmament zu halten, denn das
tut ja die Anziehungskraft der Himmelskorper von selbst. Man brauchte
ihn nicht mehr, um Geschenke und Geschicke der Natur zu erkldren; aus
dem Sechstagewerk Gottes wurde das Sechstagewerk des Menschen. Die
niichterne Entschleierung der Natur durch die Entdedkung ihrer Gesetz-
mifigkeiten machte es bald schwer, an eine gbttliche Vorsehung zu glau-
ben. Das zuversichtliche Wissen, in Gottes Hand geborgen zu sein, ist der
Finsicht gewichen, einer wunderlosen Natur ausgeliefert zu sein. Wir wis-
sen uns in unserer Welt von einem uniiberschaubaren Netz von Natur-
gesetzen und Naturnotwendigkeiten eingefangen und miissen, wenn wir
ehrlich sind, doch zugeben: wir erwarten gar nicht mehr, dafl Gott zu unse-
ren Gunsten in diese Naturgesetzlichkeiten und ihren notwendigen Ablauf
eingreift. Wenn ein Flugzeug abstiirzt, dann eben, weil es einen Rif} in
der Tragflache hatte. Und dieses Wissen legt sich wie eine Lahmung tiber
jedes ernsthafte Bittgebet. Auch wir Christen sind doch im Ernst der Mei-
nung, dafl der Kampf der Menschheit gegen den Krebs nicht in den Kl6-
stern kontemplativer Orden, sondern in den Laboratorien der Universi-
taten und Kliniken ausgetragen und entschieden wird. Und weiter: die
Vorstellung von Gottes Wohnung, an der die Menschen so lange hingen,
ist zu Nichts zerronnen: dort oben ist fiir Gott kein Platz. Was man noch
vor wenigen Jahren in Vortrigen und Exerzitien als Beweis der Grofe
Gottes anzufithren wuflte, mutet uns heute wie ein schlechter Naturkunde-
unterricht oder wie eine Nachhilfestunde in der Sternenkunde an. Und
mit dem Gott dort oben verschwand auch der Gott dort unten. Nur das
Gotteshaus war noch der Ort, wo man ihm begegnen konnte. Im gewéhn-

2 Hans Urs von Balthasar, Die Gottesfrage des heutigen Menschen (Wien 1956) S.138.
3 Ebd.



Karl Heinz Weger 346

lichen und grauen Alltag des Lebens hat sich der Mensch damit abgefun-
den —und er fahrt eigentlich besser damit —, ohne Gott zurecht zu kommen;
er ,hat es gelernt, in allen wichtigen Fragen des Lebens mit sich selbst
fertig zu werden, ohne Zuhilfenahme der Arbeitshypothese Gott“:.

Zu dieser, bewuft kurz und vereinfacht gehaltenen Skizzierung der
heutigen Glaubenssituation miifite freilich noch manches gesagt werden.
Es miiflte gesagt werden, daff auch frither Gott nicht nur der fiinfzehnte
Nothelfer seiner Schdpfung war; es miifite gesagt werden, daf auch heute
unsere Welt nicht so in sich geschlossen ist, daf sie als die in sich fraglose
angenommen werden miifite und daf sich vielleicht doch hinter den vie-
len Worten vom Schweigen und der Ferne Gottes nur die uralte Flucht
des Menschen vor Gott verbirgt. Es miifite darauf hingewiesen werden,
daf die skizzierte Entwicklung, auch wo sie gegen den Willen und ohne
den Segen der offiziellen Kirche geschah, trotzdem eine christliche sein
kann. Aber, es ist doch zunichst einmal ,niichtern, tapfer und ehrlich zu
sagen, daf} diese Situation auf den ersten Blick und im ersten Erleben
eine grofie Schwierigkeit und eine sehr tiefgreifende Erschwerung des reli-
giosen Verhiltnisses des Menschen zu Gott bedeutet. Gott ist tatsichlich,
so sieht es wenigstens zunéchst aus, dem Menschen ferner geworden. Wer
diese Tatsache, gemessen an seinem eigenen Erleben, nicht wahrhaben
will, der muf sich fragen lassen, ob denn seine Gotteserfahrung sehr stark
sei oder doch nur ein freundliches Relikt aus fritheren Zeiten, das ihm
traditionell tberkommen ist, wie auch der modernste Unternehmer noch
die Ahnenbilder vergangener Generationen in seiner modernen Villa
aufhingt“s. Es bleibt keinem von uns erspart, unsere Gottesvorstellung
zu tberpriifen und so unserem Glauben ein Fundament zu legen, das sich
in der allgemeinen Glaubensnot nicht nur mithsam durchhilt, sondern un-
serer Zeit ein ehrliches Zeugnis ist, ehrlich, weil wir uns dazu durchgerun-
gen haben, ehrlich, weil wir ein Gottesbild, das falsch ist, falsch sein las-
sen, chrlich also, weil wir der Pflicht, sich den Erfahrungen unserer Zeit
auszusetzen, nicht miide ausgewichen sind. Auch in der Glaubensnot unse-
rer Zeit gibt es Erfahrungen, die Erfahrungen Gottes sind, denn es ist
nicht Gott, der tot ist, sondern tot sind unsere falschen Vorstellungen von
ihm und seiner erfahrbaren Gegenwart.

Wir sollten uns, bevor wir iiber die sich auch in unserer Zeit durchhal-
tende Nahe Gottes sprechen, vielleicht zuerst einmal ausdriicklicher bewuf$t
werden, dafl die Erniichterung unserer Zeit nicht nur ein Fluch ist, den
man eben still verzweifelt ertragen muf}, auch wenn man meint, seine

* Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung (Miinchen 19652) S. 159.
5 Karl Rahner, Schriflen zur Theologie V1 (Einsiedeln 1965) S. 23.



Gotteserfahrung in der Glaubensnot 347

Ursachen durchschaut zu haben, sondern dafl man iiber die Nihe Gottes
gar nicht sprechen darf, ohne auch seine Ferne zum Ausdruck gebracht zu
haben, daf man von vornherein gar nicht erwarten darf, Gott als ein
Objekt in der Welt der erfahrbaren Gegenstinde, als im Rahmen unse-
res Koordinatensystems auffindbar zu entdecken, und dafl man, wenn man
das sagt und beteuert, nicht mit Gewalt aus der Not eine Tugend macht.
Mit dieser Ferne Gottes ist natiirlich nicht ein rdumliches Auseinander,
ein raumlicher Abstand zwischen Gott und uns gemeint, sondern nur die
Tatsache, dafl der uns nahe Gott immer auch das unbegreifliche Geheim-
nis ist, das wir nicht in unseren Griff bekommen kénnen, das Uber unser
Leben verfiigt, ohne dafl wir im geringsten dariiber verfiigen kénnten,
und das deshalb auch, wenn es sich iberhaupt um uns kiimmert, dies nur
aus seiner totalen Freiheit heraus tut. Mehr als aller wissenschaftlicher
Fortschritt und schlimmer als der Einbruch des naturwissenschaftlichen
Denkens hat sich das allzu vertraute Umgehen mit Gott auf unsere Gottes-
vorstellung ausgewirkt. Man hat Gott im Lauf der letzten Jahrhunderte
zu etwas gemacht, von dem man reden kann, mit dem man umgehen kann,
das man kennt. Und dariiber hat man — wenn vielleicht auch nicht reflex
und ausdriicklich — das Erste vergessen, das man von Gott sagen muf}: dafl
er das unergrindliche und namenlose Mysterium ist, das sich in keine
Sprache und in kein Denksystem einfangen 1dft, dafl er grofler ist als
jedes Wort, das wir sagen konnen, gréfler als jeder Gedanke, den wir
denken kénnen, grofler auch, als dafl er uns tber seine Liebe Rechenschaft
schuldig ware. Hier liegt vielleicht eine Schuld gerade derer, die an Gott
glauben und die von Gott reden miissen. ,Die groflen christlichen Aus-
sagen Uber Gott: Gott ist die Liebe, Gott ist dreieiniges Leben, Gott ist
das Wort, Gott hat uns errettet, Gott ist Mensch geworden und am Kreuz
fur uns gestorben — sie liegen auf allen Straflen herum. Jeder kann sie mit
der Fufispitze berithren, sie mit einem Fufitritt in die Gosse beférdern.
Diese Begriffe sind zuwenig und zuviel; sie sind deshalb zuwenig, weil
sie zuviel anbieten, Dinge, die man nicht ungestraft annehmen darf, wenn
man sie nicht mit seinem Leben zu zahlen gewillt ist“®. Wo wir, aus der
Erfahrung unserer Glaubensnot heraus, heute stiller und mit gréflerem
Abstand von Gott reden, da diirfen wir auch erkennen, dafl wir darin eine
echte und wirkliche Gotteserfahrung machen, vor der wir nicht zuriickzu-
schrecken brauchen, ja die wir selbst durchwandern miissen. Gott ist tat-
sichlich nicht so greifbar, wie man frither wohl meinen konnte. Er ist der
.Ferne“, er gibt sich nicht pur so; er ist das, wohin unsere Sehnsucht und
unser Verlangen ausgreift, ohne es je zu beriihren, er ist das Unfafibare,

¢ Hans Urs von Balthasar, a.a. O., S. 162.



Karl Heinz Weger 348

auf dem wir gegriindet stehen und das wir doch nie unser eigen nennen
kénnen. Denn in dem Augenblick, in dem wir in thematischer Ausdriick-
lichkeit ,Gott“ sagen, von ihm und seinem Geheimnis sprechen, haben wir
Gott schon zu einem Gegenstand gemacht, haben wir ihn eingereiht in die
Vielzahl der uns bekannten und vertrauten Dinge, grenzen wir das Unab-
grenzbare ab und verzerren es so sehr, dafl es nie und nimmer unsere
eigene Erfahrung ausdriicken kann.

Dagegen sollte man nicht einwenden, daf Gott doch schon im Alten
Testament und noch viel mehr im Neuen Bund der nahe Gott ist und sehr
wohl einen Namen hat, daf} er selbst noch einmal alles Reden von seinem
Geheimnis, von seiner Ferne, von seiner Unnahbarkeit iiberholt und auf-
gehoben hat. Das ist natiirlich richtig — aber es ist eben erschreckend richtig.
Man darf die uns durch unseren Glauben aufgegebene Spannung nicht
billig zugunsten eines Poles hin auflésen, so, dafl man iiber das Nahekom-
men dieses Gottes gar nicht mehr staunen kann, gar nicht zu staunen
braucht. Das Alte Testament wufite um dieses Geheimnis Gottes. Kein
gldubiger Jude durfte den Namen Gottes aussprechen. Den Namen Jah-
wes auszusprechen war eine Gotteslasterung. In den Aussagen des Neuen
Testamentes schwingt dieses Wissen tiber die Grofie und Unnahbarkeit
Gottes leise, aber unitberhérbar, mit. Fiir Johannes war der geschaute, ge-
hérte, betastete Herr die Erscheinung dessen und das In-die-Welt-kom-
men dessen, den niemand kennt als nur der Sohn. Fiir Paulus war Chri-
stus die Nahe und das Nahekommen dessen, der unnahbar ist, der allein
Unsterblichkeit besitzt, der im unzuganglichen Licht wohnt, den kein
Mensch gesehen hat noch sehen kann. Und Novatian schreibt: ,Was
immer von Gott gesagt werden kann, ist geringer als er, und was immer
von ihm ausgesagt werden kann, ist, verglichen mit ihm, kleiner als er.
Ein klein wenig zwar koénnen wir ihn im Schweigen erfiihlen, in Worten
aber konnen wir nicht sagen, was er selbst ist. Nennst du ihn Licht, so
driickst du mehr ein Geschopf aus, als ihn selbst, ihn hast du nicht gesagt.
Nennst du ihn Kraft, so besprichst und beschreibst du mehr seine Macht,
als ihn selbst. Nennst du ihn Majestit, so schilderst du mehr seine Ehre
als ithn. Wozu ins einzelne gehen? Ich will es ein fiir allemal sagen: was
immer du von ihm berichtest, du hast nur etwas an ihm, nicht ihn selbst
erlautert®’. Solche Worte hérte man lange Zeit selten. Was man friiher
noch wie eine Selbstverstindlichkeit wuf$te, hatten wir allzu lange ver-
gessen. , Wer von Gott reden will“, so Bonhoeffer, ,der muf} zuerst ein-
mal schweigen vor ihm. Nur wenn man die Unaussprechlichkeit des Na-
mens Gottes kennt, darf man auch einmal den Namen Jesus Christus aus-

7 Lib. de Trin. 2; PL 3, 889-891: Zitiert nach Hans Urs von Balthasar, a. a. O., S. 146.



Gotteserfahrung in der Glaubensnot 349

sprechen. Man kann und darf das letzte Wort nicht vor dem vorletzten
sprechen“s. Auch oder gerade in der Erfahrung der Gottesferne hat unsere
Zeit einen Zug des echten Gottesbildes wiederentdeckt, das Gott grofier
sein 1aflt als unsere Vorstellung von ihm.

Gibt es aber, trotz der Erniichterung unserer Zeit und ihr ausgesetzt,
noch einen Zugang des Menschen zu Gott, ein unerschiitterliches Vertrauen
in das Geheimnis seiner Nghe und ein unzerstérbares Wissen um sein
Dasein, ein Wissen und ein Vertrauen, das nicht auf Gnade und Verderb
dem Fortschritt der Wissenschaften ausgeliefert ist, nur noch darauf war-
tend, endgiiltig aufgelost zu werden, so dafl wir, die wir an ihn geglaubt,
am Ende doch als die dumm Einfaltigen und Betrogenen dastehen? Ich
meine, es gibt diesen Weg, aber er ist nicht voraussetzungslos. Er verlangt
einmal die Einsicht, daf} es eine Tduschung ist, zu meinen, man kénne sein
menschliches Leben eine Zeitlang eigentlich auch ohne Gott leben, Gott
konne, wie ein bis dahin ungekannter Himmelskérper, am Horizont
eines Menschenlebens auftauchen, der erst nachtrdglich in ein schon
bekanntes und durchschautes System eingebaut werden mufi. Er verlangt
ferner die Einsicht, dafl auch heute noch die eigentlich bedeutsamen Er-
kenntnisse (und nicht nur das Erkennen Gottes) freie, in Freiheit zu tuende
Erkenntnisse sind, und schlieB8lich das Verstindnis dafiir, daf} es unmittel-
bare Erfahrungen gibt, deren Gewiftheit ein jeder nur sich selbst einsichtig
machen kann, deren Reflexion im Grunde nicht von einem anderen fir
einen anderen getan werden kann. Man kann nur hinfihren, hinweisen,
deuten, kldren und hoffen, dafl der andere, in einer geduldigen Besinnung
auf das Selbstverstindliche, erkennt, dafl wir es in Wirklichkeit immer,
in allem was wir als Menschen bewuft denken oder tun (wenn auch in
verschiedenen Bewufitseinsgraden), mit dem Geheimnis Gottes zu tun
haben, oder besser: mit einem Geheimnis, das wir Gott nennen. Denn
alles was wir denken oder tun, tragt unseren Stempel; es trigt den Stem-
pel der Endlichkeit und tragt ihn immer, auch wo er manchmal etwas un-
leserlich geworden ist. Und wo wir diese unsere Endlichkeit erfahren, da
erfahren wir etwas von seiner Unendlichkeit, wo wir unsere Zeit erfahren,
da erfahren wir seine Ewigkeit, wo wir unsere Angst erfahren, da erfah-
ren wir etwas von seiner sicheren Geborgenheit: nicht als etwas, das wir
besitzen, sondern als das, auf das wir mit unserer ganzen Existenz ange-
wiesen sind, auf das wir wartend und hoffend und sehnend Ausschau hal-
tend mit jeder Faser unseres Herzens ausgerichtet sind.

Selbstverstindlich hat jeder Mensch Erfahrungen, die seine eigenen

8 Dietrich Bonhoeffer, a. a. 0., S. 86.



Karl Heinz Weger 350

sind, deren Unmittelbarkeit er mit niemandem teilen kann und vielleicht
auch gar nicht teilen will. Vielleicht sind bestimmte Berufs- oder Sozial-
schichten auf Erfahrungen ansprechbar, die ein anderer gar nicht nachvoll-
ziehen und deshalb auch nicht aufweisen kann. Aber es gibt auch Er-
fahrungen, die einfach und schlicht und iiber alle Unterschiede hinweg
menschliche Erfahrungen sind, und zu einer solchen Erfahrung gehért die
Erfahrung unserer Zeitlichkeit®. — Es geht eigentlich fiir Jahre ganz gut.
Wir leben wie Millionen andere Menschen, wir arbeiten wie Millionen
andere Menschen, wir werden vom Rhythmus des Lebens getragen, ohne
dafl wir uns viel Gedanken machen. Aufstehen, Strafenbahn, vier Stun-
den Biiro, Essen, Straflenbahn, vier Stunden Biiro, Essen, Schlafen, Mon-
tag, Dienstag, Mittwoch, Donnerstag, Freitag, immer dasselbe. Das ist
sehr lange ein bequemer Weg. Der Alltag treibt und trigt uns eine Zeit-
lang. Aber stets und unausweichlich kommt der Augenblick, wo wir fest-
stellen, dafl nicht die Zeit uns tragt, sondern dafl wir die Zeit tragen miis-
sen; wir merken (obwohl wir es doch eigentlich schon immer wufiten), dafl
unsere Zeit schwindet, dahinrinnt; wir heben uns fiir einen Augenblick
aus dem Strom und erfassen, was es heif}t, der Zeit zu gehéren, ihr aus-
geliefert zu sein. Und mit dem Grauen, das uns dabei packt, erkennen wir,
daf} die Zeit unser Feind ist. Wir wiinschen uns einen unaufhérlichen Mor-
gen. Aber der Tag geht weiter. Wir kénnen die Zeiger unserer Uhr an-
halten, nicht aber die Zeit. Die Zeit, auch unsere Zeit, wird einmal aus-
laufen; wohin immer wir schauen, es ist keiner da, der sie fiir uns aufhalten
kann. Wir sehen um uns nur Dinge und Personen, die wie wir, ungefragt
und ungewollt, in der Welt sind. Alle stehen sie unter dem gleichen Ge-
setz. Darin erfahren wir, wie erbirmlich nahe wir Menschen eigentlich
dem Sinnlosen, dem Absurden stehen; es gibt nichts, was unserem Leben
Dauer verleihen konnte, wir sind nicht notwendig da, es gab eine Zeit vor
uns und es wird noch eine Zeit geben, wenn wir schon lange nicht mehr
sind. Wire das Ende unserer Zeit das Ende von allem, wir konnten es
auch nicht dndern, nur sinnlos wire es gewesen, mit einem Blick auf
Ewigkeit der Zeit ausgeliefert gewesen zu sein. Wenn wir das erfahren
— und wer wollte sagen, daf er noch nie eine solche Erfahrung gemacht
hat —, dann wissen wir, was es heifit, ,Zeit zu haben®, zufillig zu sein, wie
hingeworfen, ausgerichtet auf die Unausweichlichkeit eines Todes und
eines Endes. Dann wissen wir aus Erfahrung, was unser christlicher
Glaube mit den einfachen Worten sagt: der Mensch ist geschaffen; sein
Leben ist ohne Gnade sinnlos.

® Dieser Teil entstand in teilweise enger Anlehnung an: Albert Camus, Der Mythos von
Sisyphos, Rowohlt 1960, S. 16-17.



Gotteserfahrung in der Glaubensnot 351

Solche Erfahrungen unserer Kontingenz gibt es natiirlich viele, man
kénnte das gleiche Thema in allen Dimensionen unseres Daseins variieren.
Unsere Erkenntnis und unser Wissen ist auch heute, wo der einzelne die
vielen Wissenszweige gar nicht mehr iiberschauen kann, keineswegs all-
umfassend und ist so immer vom Neuen bedroht, das das Alte wieder in
Frage stellen oder selbst aufheben kann, und das gerade da, wo das Wis-
sen am chesten nottate. Im dbrigen weill das der Mensch heute recht gut.
Man scheut endgiiltige Bindungen, endgiiltige Verpflichtungen; es gibt
Ehen und Religion auf Zeit. Und diese Endlichkeit wird da am bittersten
erfahren, wo man nur zégernd davon sprechen kann: in der Entfremdung
der Menschen voneinander, eine Entfremdung, die nicht die von Vélkern
und Weltanschauungen meint, sondern die unserem Nichsten gilt, die
weif}, dall wir im anderen und der andere in uns mehr sucht, als wir uns
einander geben konnten. Wenn wir solche Erfahrungen etwas genauer
betrachten, sehen wir, dafl wir sie nicht hie und da einmal, nicht nur in den
Grenzsituationen unseres Lebens machen, sondern daf} sie die stillen Be-
gleiter unserer Existenz sind. Alles was wir haben und besitzen, iiberstei-
gen wir auf ein Neues hin. Wir kdnnen gar nicht anders. Der Mensch ist
der ewige Jude, der nie sein Ziel erreicht, Sehnsucht, die sich in dieser
Welt sicher nicht erfiillt, Unruhe, die im Leben nie zu einer Geborgenheit
findet, die sie ruhen liefle.

Solche Analysen werden im Grunde von niemandem geleugnet. Aber
weisen sie iiber sich hinaus, weisen sie auf ein Woraufhin, das so wirklich
ist wie unsere Erfahrung? Oder fehlt uns nur der Mut zu sagen und zuzu-
geben, daf wir nur diese Erfahrungen haben und sonst nichts, dal wir
gerade noch, durch die Tiicke einer launischen Evolution, iiber uns selbst
hinausblicken konnen auf ein Land, das es gar nicht gibt. Erwecken solche
Aussagen: es miisse doch schlieflich einen Sinn haben, es kann doch nicht
alles in einer Sackgasse enden, nicht den Eindruck, man verlange vom
Menschen einen Vertrauensakt, der sich damit begniigen muf, seine eigene
Rechtfertigung zu sein? Aber so ist es nicht. Wer die wirklich menschlichen
Erfahrungen (und es sind gar nicht nur die Kontingenzerfahrungen) nicht
willkiirlich und eigenwillig abkiirzt, wer sie in ihrer ganzen Tiefe gelten
1afit, wird den in ihnen enthaltenen Hinweis auf ein Geheimnis nicht als
Illusion abtun, nicht abtun konnen.

Denn solche Erfahrungen der Endlichkeit, das Erschrecken vor dem
Ausgeliefertsein an Zeit und Verginglichkeit, ist nur deshalb moglich,
weil unser Blick iiber die Zeit und ihre Vergdnglichkeit hinausgeht in eine
Nicht-Zeit, weil wir die Zeit im Horizont der Ewigkeit sehen. Nur weil
wir etwas Unendliches miterfassen (auch wenn wir es uns nie zu eigen
machen kénnen, es nie ,besitzen), werden wir gewahr, daf} wir endlich



Karl Heinz Weger 352

sind. Nur weil wir auf das Grenzenlose ausgreifen, begreifen wir uns als
die, denen Grenzen gesetzt sind. Die Schwermut und die Angst iiber
unsere Verganglichkeit wurzelt in der Moglichkeit, tiber sie hinauszublik-
ken. Das Tier kennt eine solche Angst nicht; nur der Mensch kann erken-
nen und erfahren, daf alles in unserer Welt, wie er selbst, endlich, be-
grenzt, dem Tod geweiht ist, und nur er kann darunter leiden. ,Die Zeit
kénnte uns keinen Moment geben, in dem wir sein konnen, wenn sie nicht
die Macht hitte, die Ewigkeit in sich aufzunehmen. Es gibt keine Gegen-
wart im Strom der Zeit, aber die Gegenwart ist etwas Wirkliches, wie
unsere Erfahrung es uns bezeugt. Und sie ist wirklich, weil die Ewigkeit in
sie einbricht und ihr wahre Gegenwart verleiht. Wir konnten nicht einmal
,Jetzt® sagen, wenn die Ewigkeit nicht diesen Augenblick iiber die immer
schwindende Zeit hinausheben wiirde“*.

Eine solche Besinnung auf tausendfach gemachte und unausweichliche
Erfahrung (die gemacht zu haben man mit Worten natiirlich leugnen
kann) zeigt, dafl wir es in unserer Welt eben nie nur mit Welt zu tun
haben, denn solche Erfahrung enthillt als die Bedingung ihrer Moglich-
keit ein Miterfassen, einen Uberstieg, ein Ausgreifen auf das Unbegrenz-
te, so sehr, dal wir die Sinnlosigkeiten eines Menschenlebens nicht als
sinnlos und das Absurde nicht als absurd erkennen konnten, wenn wir
nicht immer auch jenen Ausgriff auf das Uneinholbare mitvollziehen wiir-
den, das wir gerade im Nichthaben haben und das so das ferne, schweigende
Geheimnis unseres Lebens ist. Man koénnte nicht Mensch sein und sich
nicht als Mensch erfahren, ohne jene Wirklichkeit, die wir Gott nennen.
Man kann das so Erfalite und in der Reflexion nie ganz Finholbare
»Liefe“ nennen, man kann es scholastisch das ,,Formalobjekt des mensch-
lichen Geistes“ nennen, man kann es als den ,Horizont“ unseres Daseins
bezeichnen. Alle diese Ausdriicke sind richtig und doch kann keiner das
eigentlich Gemeinte exakt wiedergeben. Wir kénnen nicht in Worte fas-
sen, was wir meinen, wenn wir Gott sagen. So zeigt sich aus diesen kurzen
Erwidgungen schon, daff wir Christen uns ruhig den Erfahrungen einer
scheinbar so gottlos gewordenen Welt aussetzen konnen, ja dafl wir ge-
rade darin (auch wenn wir unseren Glauben nicht so geschickt formulie-
ren konnen wie andere ihren Unglauben) Gott und seine unausweichliche
Gegenwart erfahren.

Ahnliches lieBe sich auch von der Freiheit des Menschen her aufzeigen.
Die Neuzeit hat das Verantwortungsbewufitsein des Einzelnen gestérkt;
wir wissen, dafl die Zeit unsere Zeit ist, dafl es in unserem Leben cine
letzte Verantwortung gibt, die wir nicht abschiitteln und nicht auf andere

10 Paul Tillich, In der Tiefe ist Wahrheit (Stuttgart 1952) S. 43.



Gotteserfahrung in der Glaubensnot 353

abwilzen konnen, dafl es auch in unserem Zeitalter des technischen Wun-
ders, in dem der Mensch erst eigentlich zum homo faber wurde, noch lange
nicht gleichgiiltig und gleich giiltig ist, was wir tun. Dafl es aber so in
unserer tiglichen Erfahrung, in den Dingen, die uns ,,unbedingt angehen®,
etwas gibt, das tiber unser Leben verfiigt, dafl wir darin unentrinnbar und
unaufhorlich vor Gott stehen, ohne dafl wir dber ihn verfiigen kénnten'!.
Diesem Geheimnis entrinnt keiner. Auch der Selbstmord wire noch einmal
eine, und die diimmste Entscheidung, die wir verantworten miissen, die
unsere Entscheidung ist.

Auf eine Gotteserfahrung unserer Zeit soll aber noch ausdricklich hin-
gewiesen werden, auch wenn sie hier nicht mehr ausfihrlich behandelt
werden kann. Karl Rahner spricht in einem Artikel von der ,epochalen
Bedeutung der Nachstenliebe firr die Gotteserkenntnis des modernen
Menschen“: ,Heute jedenfalls, wo die Menschheit in der Ungeheuerlich-
keit ihrer Zahl und konkreten Einheit, den notwendig neuen Formen ihrer
Gesellschaftlichkeit ganz neu lernen muff zu lieben, oder untergeht, wo
Gott so als die schweigende Unbegreiflichkeit neu aufgeht, dafl der
Mensch versucht ist, ihn iiberhaupt nur noch durch Schweigen zu ehren,
und aller Atheismus, den es heute zum erstenmal wirklich gibt, doch nur
die pubertire Fehlform dieser Chance und Versuchung gegeniiber der
Unbegreiflichkeit Gottes ist, wo eine ungeheure Welt entsteht, die der
Mensch selber schafft, die zwar nicht sakralisiert werden soll, aber in ihrer
von Gott geheiligten, d. h. auf ihn selbst hin gedffneten Tiefe erfahren
und getan werden mufl — in einer solchen neu heraufziehenden Epoche
konnte die ,Nichstenliebe® das wirklich bewegende Urwort und Schliissel-
wort fiir heute sein“12, Das ehrliche und auch radikale Sich-dem-Menschen-
Zuwenden (das auch die sublimsten Wahrheiten nicht gelten lassen will,
wo sie nicht zur Tat werden, und das die Tat auch da noch anerkennt als
das eigentlich Entscheidende im Leben eines Menschen, wo die Theorie
schon lingst als falsch durchschaut ist), das Suchen vor allem auch junger
Menschen nach der aufrichtigen Geborgenheit bei einem Du, die tatige
Hilfsbereitschaft und der Einsatz fiir den anderen — all das kann zunachst
einmal als eine Glaubensnot empfunden werden und mag in ihr Wurzel
geschlagen haben. Der Mensch, dem Gott zu fern ist, sucht den Menschen
und findet darin den Sinn seines Lebens. Das braucht den nicht zu beun-
ruhigen, der weif}, dafl auch die Liebe zum Nachsten, ja gerade sie und in

4 Man lese in diesem Zusammenhang die Diskussion zwischen Bertrand Russell und Fre-
derick Coppleston (B. Russell, Warum ich kein Christ bin, Szczesny-Verlag 1963, S. 186
bis 214, bes. S. 207 f.) — und man wird ohne viel Mithe schen, wer die Wirklichkeit rich-
tiger interpretiert.

12 Karl Rahner, Uber die Einheit von Ndichsten- und Gottesliebe: Geist und Leben 38
(1965) S. 168-185 und Schrifien zur Theologie V1, S. 277-298, hier S. 297.



Irmgard Ackermann 354

ihr und in ihr am urspriinglichsten, Erfahrung Gottes ist, daf sie als Nzich-
stenliebe Gottesliebe ist und gar nicht anders sein kann, so daf auch diese,
aus der Glaubensnot entstandene Sorge um den Menschen, wenn sie nur
radikal und tief genug gelebt wird, noch einmal Erfahrung Gottes werden
kann, ja diese ist, auch wo sie als solche nicht erkannt wird.

Im Anhang des Buches von Albert Camus, Der Mythos von Sisyphos,
schreibt Liselotte Richter, dafl Camus den von ihm so oft kritisierten , exi-
stentiellen Sprung® ins Religi6se verweigert, ,weil er nicht gut springen
kann“®. Man sagt unserer Zeit nach, daff die Zeichen fiir den Atheismus
noch nie so gut standen wie heute. Das ist richtig. Man kann Nein sagen,
man kann leugnen, man kann von sich behaupten, dafl man nun leider
einmal nicht gut springen kann und man kann sich in der Ertragung die-
ses quilenden Neins auch mutig, ehrlich, konsequent und tapfer vorkom-
men. Man kann aber auch iiberzeugt davon sein, dafl dieses Nein nicht
ohne ein grausames Verbiegen der alltiglich gemachten Erfahrungen
maoglich ist.

13 Albert Camus, a.a. 0., S. 115.

Zum Dialog zwischen Christen und Nichtchristen

Irmgard Ackermann, Miinchen

Wenn auch der Dialog zwischen Christen und Nichtchristen keine ,Erfin-
dung® unserer Zeit ist, so ist er doch eigentlich erst in unserer Zeit, ge-
nauer gesagt, im Zusammenhang mit dem Aufbruch des Konzils, in einer
bisher nie dagewesenen Weise als eine der dringendsten Anforderungen
an die Christenheit ins Bewuf}tsein geriickt. Sowohl nach inuen als auch
nach auflen hin, sowohl im Rahmen der Seelsorge als auch im Rahmen der
Mission wird der Dialog neben dem Zeugnis der briiderlichen Liebe immer
mehr als das eigentliche Herzstlick religiéser Lebendigkeit angesehen, und
man kann voraussehen, dafl der Dialog neben den bisher wichtigsten For-
men der Glaubensweitergabe, der Predigt und Lehre, immer mehr an Be-
deutung gewinnen wird. Wenn diese Entwicklung im innerchristlichen
Raum in erster Linie mit dem Miindigwerden des Laien zusammenhangt,





