
Irmgard Ackermann 354 

ihr und in ihr am ursprünglichsten, Erfahrung Gottes ist, daß sie als Näch- 
stenliebe Gottesliebe ist und gar nicht anders sein kann, so daß auch diese, 
aus der Glaubensnot entstandene Sorge um den Menschen, wenn sie nur 
radikal und tief genug gelebt wird, noch einmal Erfahrung Gottes werden 
kann, ja diese ist, auch wo sie als solche nicht erkannt wird. 

Im Anhang des Buches von Albert Camus, Der Mythos von Sisyphos, 
schreibt Liselotte Richter, daß Camus den von ihm so oft kritisierten •exi- 
stentiellen Sprung" ins Religiöse verweigert, •weil er nicht gut springen 
kann"13. Man sagt unserer Zeit nach, daß die Zeichen für den Atheismus 
noch nie so gut standen wie heute. Das ist richtig. Man kann Nein sagen, 
man kann leugnen, man kann von sich behaupten, daß man nun leider 
einmal nicht gut springen kann und man kann sich in der Ertragung die- 
ses quälenden Neins auch mutig, ehrlich, konsequent und tapfer vorkom- 
men. Man kann aber auch überzeugt davon sein, daß dieses Nein nicht 
ohne ein grausames Verbiegen der alltäglich gemachten Erfahrungen 
möglich ist. 

13 Albert Camus, a. a. 0., S. 115. 

Zum Dialog zwischen Christen und Nichtchristen 
Irmgard Ackermann, München 

Wenn auch der Dialog zwischen Christen und Nichtchristen keine •Erfin- 
dung" unserer Zeit ist, so ist er doch eigentlich erst in unserer Zeit, ge- 
nauer gesagt, im Zusammenhang mit dem Aufbruch des Konzils, in einer 
bisher nie dagewesenen Weise als eine der dringendsten Anforderungen 
an die Christenheit ins Bewußtsein gerückt. Sowohl nach innen als auch 
nach außen hin, sowohl im Rahmen der Seelsorge als auch im Rahmen der 
Mission wird der Dialog neben dem Zeugnis der brüderlichen Liebe immer 
mehr als das eigentliche Herzstück religiöser Lebendigkeit angesehen, und 
man kann voraussehen, daß der Dialog neben den bisher wichtigsten For- 
men der Glaubensweitergabe, der Predigt und Lehre, immer mehr an Be- 
deutung gewinnen wird. Wenn diese Entwicklung im innerchristlichen 
Raum in erster Linie mit dem Mündigwerden des Laien zusammenhängt, 



Zum Dialog zwischen Christen und Nichtchristen 355 

so nach außen hin mit einer gewandelten Missionssituation und einer 
neuen Reflexion über die Rolle der nichtchristlichen Religionen und der 
Situation der Nichtchristen im Heilsplan Gottes. 

Wo aber spielt sich dieser Dialog ab? Man spricht vom Dialog der Reli- 
gionen und meint damit den Austausch auf religionswissenschaftlicher 
Ebene als Voraussetzung und Zeichen der Öffnung auf andere Religionen 
hin. Man spricht vom Dialog und denkt dabei an die offizielle und insti- 
tutionelle Kontaktnahme der Kirche mit den nichtchristlichen Religionen 
in ihren offiziellen Vertretern, wie sie vor allem gepflegt wird durch das 
eigens dazu errichtete Sekretariat. Aber man vergißt allzu leicht, daß mit 
einer solchen noch so begrüßenswerten und notwendigen Schaffung der 
Strukturen für einen Dialog nicht schon alles getan ist. Man denkt zu 
wenig an den Dialog als Gespräch zwischen Christen und Nichtchristen 
auf persönlicher Ebene und vor allem: man pflegt ihn zu wenig. 

Nicht vom wissenschaftlichen oder institutionellen Dialog zwischen den 
Religionen, sondern vom brüderlichen Dialog zwischen Christen und 
Nichtchristen (und zwar in erster Linie mit Nichtchristen aus Ländern, die 
nicht vom Christentum geprägt sind) soll also in unserem Zusammenhang 
die Rede sein. Ein solcher Dialog wird bestimmt durch die vorgefundene 
religiöse Situation in den nichtchristlichen Ländern, eine Situation, die 
weder Optimismus noch Pessimismus, vielmehr Realismus verlangt. Der 
zum Gespräch bereite Christ wird in manchen Ländern heute vielleicht 
lange suchen müssen, bis er einen Gesprächspartner findet, der seinen Vor- 
stellungen vom gläubigen Nichtchristen entspricht, und die konkrete Situa- 
tion wird vielleicht nicht dem entsprechen, was er unter der oft zitierten 
Neubelebung der nichtchristlichen Religionen erwartet. Er wird nicht die 
Augen vor der Tatsache verschließen können, daß die traditionellen Reli- 
gionen in der heutigen Welt immer mehr an Terrain verlieren, eine immer 
geringere Rolle im Gesamt des modernen Lebens spielen, nur zu oft dem 
Andrängen der Probleme der Zeit nicht gewachsen scheinen. Ist der Dialog 
zwischen den Religionen durch die unaufhaltsame Entwicklung unserer 
Welt nicht bereits überholt, zum Scheitern verurteilt, bevor er wirklich 

begonnen hat? 
Damit soll nicht bestritten werden, daß es auch heute noch Länder oder 

Bevölkerungsgruppen gibt, in denen die überlieferte Religion in einer ver- 
hältnismäßig homogenen Welt noch eine unmittelbare Bedeutung für das 
religiöse und soziale Leben haben kann. In einem solchen Fall bietet sich 
selbstverständlich der Zugang über diese Religionen für ein Gespräch mit 
Nichtchristen an. Aber was noch weithin, wenn auch sicher nicht mehr un- 
eingeschränkt, Gültigkeit haben mag etwa für das Indien von heute, gilt 
sicher nicht mehr für die Welt von heute und noch weniger für die Welt 



Irmgard Ackermann 355 

von morgen. Ob es noch für das Indien von morgen gelten wird, scheint 
zumindest fraglich. 

Für eine Begegnung mit Nichtchristen ist es daher entscheidend, zu 
sehen, daß ein Dialog auf religiöser Ebene sich keineswegs auf das 
Gespräch mit Gläubigen anderer Religionen zu beschränken hat: Wenn 
auch die Religionen ein privilegierter Ort der Gottesbegegnung sein 
können, sind sie es doch weder ohne weiteres noch ausschließlich, denn 
die traditionellen Religionen nehmen weder als Frucht noch als •Vermitt- 
ler" (das Wort •Vermittler" immer nur im sekundären Sinne verstanden, 
denn der Mittler aller Gnade ist Jesus Christus) der Gnade eine einzig- 
artige Stellung ein: sie werden vielleicht eine, aber keineswegs die einzige 
Ausdrucksform der Gottesbegegnung sein; sie werden vielleicht eine, aber 
keineswegs die einzige Quelle sein, durch die die Gnade den Menschen 
trifft. Muß also ein Christ, der die innere Bereitschaft zur Öffnung gegen- 
über den Nichtchristen hat, es einfach bedauern, daß er, um ein Bei- 
spiel zu wählen, das uns paradigmatisch für die moderne Entwicklung zu 
sein scheint, in Japan sehr selten Gelegenheit haben wird, durch Begeg- 
nung mit Buddhisten existentiell den •Werten des Buddhismus" zu be- 
gegnen, die ihm vielleicht durch das Studium des Buddhismus vertraut 
sind? Sollte er statt dessen nicht vielmehr dem nachspüren, was für den 
modernen Japaner der Grund dafür ist, daß er sich selbst als •religiös 
außerhalb jeder Religion" ansieht, und worin für den religiösen Menschen 
die Transzendenzerfahrung außerhalb der Strukturen der Religionen 
liegen kann? 

Gerade in unserer Zeit kann das Religiöse also nicht mehr eindeutig und 
ausschließlich als Domäne der Religionen angesehen werden. Es muß im- 
mer mehr mit der Möglichkeit gerechnet werden, daß das bewußte Ab- 
rücken von den traditionellen Formen der Religionen geradezu ein Impera- 
tiv der Religiosität sein, das Verlangen nach tieferer Gottesbegegnung aus- 
drücken kann. Es scheint uns daher unannehmbar, die vorgefundenen Re- 
ligionen nicht nur (berechtigterweise) als einen legitimen, sondern als 
den für Nichtchristen •obligatorischen" Heilsweg anzusehen3. Die Treue 
gegenüber den überlieferten Formen der Religionen ist kein eindeutiges 
Zeichen mehr für das Bewegtwerden vom Geist, wohl aber die Treue 
gegenüber der empfangenen Gnade, die sich sowohl durch die Form einer 
traditionellen Religion als auch durch eine geistige Erfahrung außerhalb 
der Religionen anbieten kann. So ist das Schwinden der Bedeutung der 
Religionen, ihr Weggedrängtwerden aus den Zentren der vitalen Interes- 
sen in unserer Welt von heute nicht ohne weiteres ein Zeichen für das 

1 So etwa: G. Thils: Propos et Problemes de la Theologie des Religions nonchretiennes. 
Tournai 1966. S. 148, 150, 153. 



Zum Dialog zwischen Christen und Nichtchristen 357 

Schwinden an Religiosität, sondern vielleicht eher das Gegenteil, denn 
Erfahrung der Gnade kann sich innerhalb wie außerhalb der Religionen 
vollziehen. Diesen Sinn für das Religiöse auch außerhalb der Religionen 
wecken und wahren zu helfen, kann daher unter Umständen eine viel 
wichtigere Aufgabe für das Christentum sein, als ein Bemühen um die 
Religionen selbst, die ja als Heilsweg nur soweit Berechtigung haben, als 
sie für den Einzelmenschen Ort der Gottesbegegnung sind. (Daß die Reli- 
gionen darüber hinaus auch einen objektiven Wert, nämlich einen histo- 
risch-kulturellen und sozialen Wert als Ausdruck menschlichen Geistes 
und menschlicher Gemeinschaftsformen haben, braucht in unserem Zusam- 
menhang nicht berücksichtigt zu werden.) Wir haben also keinen Grund, 
die nichtchristlichen Religionen zu bewundern (es sei denn als Objektiva- 
tionen des menschlichen Geistes), wenn wir auch allen Grund haben, die 
konkrete Übersetzung dieser Religionen in Spiritualität und Leben der 
Nichtchristen zu bewundern. Gerade die katholische •Entdeckung" der 
nichtchristlichen Religionen in den letzten Jahrzehnten ist weithin der Ge- 
fahr erlegen, in unrealistische Schwärmerei von den •Werten der Religio- 
nen" zu verfallen und sie als jtaiöayoYoi EIS XQUITOV, als Erzieher zu Chri- 
stus hin, zu sehr zu strapazieren. Wenn sich also der Ort der Gottesbegeg- 
nung aus den institutionellen Religionen hinausverlagert und vager er- 
scheinende Formen der Religiosität annimmt, so braucht das kein Grund 
zur Klage oder Besorgnis zu sein. 

Aber ist es nicht ein Zeichen unserer Zeit, daß nicht allein die Religionen 
immer mehr an Bedeutung verlieren, sondern darüber hinaus, daß auch 
das Gespür für das Religiöse immer mehr im Schwinden begriffen ist? 
Ist nicht die technische Zivilisation ihrem Wesen nach ein Feind jeder 
religiösen Erfahrung? Wie soll in diesem Zusammenhang etwa ein mo- 
derner Israeli (ein Beispiel möge für viele stehen) gesehen werden, dem 
nicht nur der jüdische Glaube als überlebt, als zu eng gewordenes Kleid 
erscheint, sondern der sich selbst als einen Menschen ansieht, der keinen 
Sinn für das •Übernatürliche" hat, den nichts so vital interessiert wie der 
Aufbau seines Landes und der sich mit seiner ganzen Person dafür enga- 
giert? Ist er für den Dialog als geistliches Gespräch schlechthin •abzuschrei- 
ben"? Oder bedürfen nicht vielmehr unsere Vorstellungen vom Ort der 
Gottesbegegnung einer nochmaligen Ausweitung? Kann nicht gerade eine 
solche •Hinwendung an die Welt" das Aufbrechen neuer Werte bedeuten, 
durch die die Gnade den Menschen trifft? In der Hingabe an seine Aufgabe, 
im Gefühl der Solidarität und Angewiesenheit aufeinander, im Bewußt- 
sein der Verantwortung und Einsatzbereitschaft etwa, also gerade in den 
ganz profanen Bereichen, können sich die KÖyoi aneQ\iaxiv.o'i (Samenkörner 
der göttlichen Offenbarung) finden als konkreter Anruf der Gnade. 



Irmgard Ackermann 358 

Nicht nur das Mißtrauen gegenüber den überlieferten Formen der Reli- 
gionen, auch das Mißtrauen gegenüber jeder Form von •Religiosität" 
braucht noch nicht Verschließen gegenüber der Gnade zu bedeuten, sondern 
kann gerade für diesen Menschen das Mittel sein, dessen sich Gott bedient. 
Nicht nur die Ausweitung von den Religionen zur •Religiosität außerhalb 
der Religionen", sondern auch die Möglichkeit der Verlagerung des Ortes 
der Gottesbegegnung von der Transzendenz in die Immanenz muß daher 
bei der Begegnung zwischen Christen und Nichtchristen in Betracht gezogen 
werden. Um in diesem Zusammenhang das oben angeführte Beispiel wei- 
terzuführen : Ein Christ, der sich mit den Israeli gemeinsam in der profanen 
(und zum Teil antichristlichen) Welt engagiert und die berechtigten An- 
liegen menschlichen, technischen, wissenschaftlichen Fortschritts sowie die 
Lebensbedingungen mit ihnen teilt, dürfte einen wichtigeren und zukunfts- 
trächtigeren Beitrag zum Gespräch zwischen Christen und Nichtchristen 
leisten oder zumindest leisten können, als ein anderer, der von außen her 
den Dialog mit dem Judentum auf religiöser Ebene sucht. Wenn den Re- 
ligionen durchaus ihr Platz in solchem Gespräch zugestanden werden soll, 
so ist ihre Rolle doch damit zugleich relativiert. 

Als Konsequenz für die Begegnung zwischen Christen und Nichtchristen 
ergibt sich daraus: 
Es gibt verschiedene Ebenen geistiger Begegnung zwischen Christen und 
Nichtchristen, die, vom christlichen Standpunkt aus gesehen, alle die reli- 
giöse Wirklichkeit des Lebens treffen können. Die Ebene dieser Begeg- 
nung wird bestimmt durch den jeweiligen Ort der Gottesbegegnung, die 
der Nichtchrist als Voraussetzung mitbringt. Danach ergibt sich, schema- 
tisch ausgedrückt, eine dreifache Form des Dialogs: 

- die Begegnung im Bereich der Religionen, also der Dialog zwischen 
Gläubigen verschiedener Religionen, wenn für meinen Gesprächs- 
partner die Religion selbst existentielle Bedeutung hat. Es muß da- 
mit gerechnet werden, daß ein Dialog auf dieser Ebene immer mehr 
gegenüber den anderen zurücktreten wird, und es gibt Länder und 
Bevölkerungsgruppen, die in diesem Sinne von vornherein von einem 
Dialog ausgeschlossen wären. 

- die Begegnung im Bereich einer allgemeinen Transzendenzerfah- 
rung, wenn mein Partner keine der vorgegebenen Religionsformen 
als wirkkräftig für sein Leben anerkennt, aber trotzdem bewußt aus 
religiösen Motiven lebt. 

- die Begegnung in der profanen Welt, wenn mein Gesprächspartner 
keine religiöse Wirklichkeit für sein Leben anerkennt, aber doch 
durch sein ehrliches Engagement in der profanen Welt unbewußt 
dem Anruf der Gnade folgt. 



Zum Dialog zwischen Christen und Nichtchristen 359 

Man kann einwenden, daß diese Einteilung die Vielfalt der religiösen 
Wirklichkeit nicht zu fassen vermag. Sicherlich nicht! Es kommt uns nicht 
darauf an, den einzelnen Nichtchristen in eine dieser drei Gruppen einzu- 
ordnen, sondern unser Anliegen ist ein anderes: Gegenüber der traditio- 
nellen theologischen Auffassung vom Dialog muß betont werden, daß sich 
dieser Dialog nicht auf die Gläubigen anderer Religionen beschränken 
darf. Gegenüber der modernen Auffassung vom Tod der Religionen in 
einer säkularisierten Welt und der Forderung nach einem neuen, •nicht- 
religiösen" Sprechen über Gott, einer Auffassung, die, auf Bonhoeffer 
zurückgehend, auch im katholischen Raum den Blick für ein berechtigtes 
Anliegen geöffnet hat, soll dagegen herausgestellt werden, daß Religion 
und Religiosität auch aus der heutigen Welt keineswegs verschwunden 
sind und daß es zwischen den beiden oben genannten Extremen vielfältige 
Abstufungen der Einstellung gegenüber dem Religiösen gibt. Nicht der 
Pluralismus der Religionen ist das eigentlich Verwirrende in unserer heu- 
tigen Situation, sondern vielmehr der Pluralismus der Haltungen gegen- 
über der religiösen Wirklichkeit. 

I. 

Wenn vom Dialog zwischen Christen und Nichtchristen die Rede ist, denkt 
man dabei im allgemeinen ausschließlich an den Dialog mit Gläubigen 
anderer Religionen. Wie schon deutlich geworden sein dürfte, scheint uns 
diese Ebene des Gesprächs die am wenigsten zukunftsträchtige und neben 
den beiden anderen immer stärker zurücktretende zu sein, aber solange es 
Gläubige anderer Religionen gibt, die für ein solches Gespräch aufge- 
schlossen sind, darf der Christ darin einen Anruf Gottes für sich selbst 

sehen. 
Worum also geht es in einem solchen Gespräch? Nicht um Informatio- 

nen, die mir ein religionswissenschaftliches Handbuch klarer, nicht um 
Weisheit, die mir die Heiligen Schriften der Religionen meist tiefer geben 
können als ein Gespräch. Auch die Antwort: •Es geht darum, daß der 
Hinduist ein besserer Hinduist, der Mohammedaner ein besserer Moham- 
medaner wird", sieht am Entscheidenden vorbei, wenn man nicht gleich 
hinzufügt: •und darum, daß der Christ ein besserer Christ wird". Es gilt 
also, zunächst ganz radikal ernst zu machen mit der Voraussetzung, daß 
wir einander menschlich auf der gleichen Ebene begegnen: als Gläubige, 
die ihre Kraft und ihre Gewißheit aus dem Glauben empfangen, und als 
Sünder, die in nur unvollkommener Weise Antwort geben und ständig 
der Bekehrung bedürfen. 

Gift für ein Gespräch unter Gläubigen verschiedener Religionen ist nicht 
nur jede Apologetik und jedes Beurteilen (was meist Verurteilen bedeu- 



Irmgard Ackermann 350 

tet) der anderen Religion nach den Kriterien der eigenen, sondern auch 
die Versuchung, die auf Seiten der Christen nicht selten anzutreffen ist, 
sich selbst für die Religion des Gesprächspartners für zuständiger zu halten 
als diesen. Dies mag für die objektive Kenntnis der anderen Religion 
vielleicht in einzelnen Fällen zutreffen, aber darauf kommt es ja gerade 
nicht an, vielmehr auf die Erfahrung der Lebensmächtigkeit des Glau- 
bens, die man immer nur im eigenen Glauben vollziehen kann. Auch wer 
also nicht alle objektiven Möglichkeiten seines eigenen Glaubens reali- 
siert (und wer könnte das?), ist selbstverständlich zuständiger für eine 
Glaubensaussage als jemand anders, der von außen her eine größere ob- 
jektive Kenntnis dieser Religion haben mag. 

Dazu kommt eine andere Schwierigkeit für ein Glaubensgespräch, die 
Ursache dafür, daß so mancher Versuch zu einem solchen Gespräch kläg- 
lich scheitert, daß man aneinander vorbeiredet: Der Christ ist im allge- 
meinen durch die abendländische Tradition und Erziehung in viel stärke- 
rem Maße auf eine Reflexion über den Glauben eingestellt als die Gläubi- 
gen anderer Religionen (der Islam bildet hier eine gewisse Ausnahme), 
die meist keine systematische Glaubensunterweisung erhalten und deren 
Religions- und Glaubensbegriff nur schwer rational zu fassen ist. Das weit- 
gehende Fehlen eindeutiger dogmatischer Aussagen und die Verschieden- 
artigkeit der Religionsstruktur erschwert eine vergleichende Konfronta- 
tion mit dem Christentum. Die Aussage einer Hinduistin dürfte unter die- 
sem Aspekt aufschlußreich sein für das Dilemma, in dem sich viele Nicht - 
christen finden, wenn sie von Christen in ein Gespräch über den Glauben 
gezogen werden: •Die Religion ist für uns kein abgesonderter Bezirk des 
Lebens, über den wir ,an sich' Auskunft geben können. Die Religion ist 
weniger unterschieden vom Gesamt des Lebens. Wir denken weniger über 
Religion nach, und sie tritt uns nur in bestimmten Situationen des Lebens 
ins Bewußtsein2." Der Christ hat solche Schwierigkeiten subjektiver und 
objektiver Natur zu berücksichtigen, wenn er sich den Zugang nicht von 
vornherein verbauen will. Wenn auch die Kenntnis der eigenen Religion 
Voraussetzung für ein solches Gespräch ist, so ist doch das Entscheidende 
nicht diese Kenntnis, sondern die Übersetzung dieser Kenntnis in die Le- 
benswirklichkeit. 

In einem solchen Gespräch wird es sich also bei den günstigsten Voraus- 
setzungen und dem nötigen Vertrauen konkret etwa darum handeln, per- 
sönliche Erfahrungen auszutauschen, etwa die, wie das Wagnis des Glau- 
bens in der konkreten Situation des Lebens möglich ist, welche Antwort 
und Hilfe der eigene Glaube für die Bewältigung all dessen gibt, was auf 

2 Dieses und die im folgenden angeführten Beispiele entstammen persönlichen Gesprä- 
chen, Briefen und Aufzeichnungen asiatischer Nichtchristen. 



Zum Dialog zwischen Christen und Wichtchristen 361 

diesen Menschen einstürmt, wo für den Gläubigen das Zentrum seines 
Glaubens liegt, wie das Dunkle und Bedrückende in der Welt angenom- 
men und durchgestanden werden kann und trotzdem Hoffnung und Freude 
den Glauben tragen. Von dem Schmerz um die •Falten und Runzeln" der 
eigenen Glaubensgemeinschaft wird vielleicht die Rede sein, aber auch vom 
Suchen nach Erneuerung und dem Erlebnis der Brüderlichkeit in dieser 
Gemeinschaft der Gläubigen. Vielleicht wird ein solches Gespräch sogar 
im gemeinsamen Gebet gipfeln: auch wer das Credo nicht mit uns teilt, 
kann das Paternoster mit uns teilen, wie wir umgekehrt etwa das Gottes- 
lob des Hinduisten in vielen Fällen zu unserem machen können. 

Wir besitzen ein einzigartiges •Gesprächsmodell" für ein Gespräch zwi- 
schen Gläubigen verschiedener Religionen. In unserer Zeit würde dieses 
Gespräch nicht nur von der äußeren, sondern auch von der psychologischen 
Situation her einen anderen Verlauf nehmen, und es dürfte weniger selbst- 
verständlich sein, einen Partner für ein solches Gespräch zu finden, aber 
trotz dieser Vorbehalte ist es erstaunlich, wie sehr dieses wesenhaft geist- 
liche Gespräch, vor zweitausend Jahren geführt, noch die auch heute 
gültige Grundsituation eines Gespräches unter Gläubigen verschiedener 
Religionen trifft und auch unter diesem Aspekt, der allerdings in dieser 
Begegnung nicht der einzige ist, aktuell geblieben ist. Trotz der unbestrit- 
tenen (hier zunächst: menschlichen) Überlegenheit des einen Partners ist 
es nicht Lehre, sondern echtes Gespräch, in dem ein Wort das andere her- 
vorlockt und jeder Gebender und Nehmender ist. 

Das Gespräch beginnt mit einer Bitte und mit dem Erstaunen über diese 
Bitte: •Wie kannst du als Jude mich, die Samariterin, um einen Trunk bit- 
ten?" Scheint es nicht alle Konventionen in Frage zu stellen, wenn der 
Jude den Nichtjuden3 •braucht", und ist es nicht für viele noch heute ein 
Skandalon, wenn der Christ vom Nichtchristen einen •Trunk" erbittet? 
Aber eben: seine erfrischende und belebende Wirkung erfährt man nur, 
wenn man davon gekostet hat. Die Glaubensunterschiede werden in die- 
sem Gespräch nicht verdeckt oder verwischt, sondern beim Namen genannt; 
nicht um auf dem eigenen Recht zu bestehen, sondern um eine persön- 
liche Not aufzuzeigen, einen Zweifel anzumelden, eine Lösung zu suchen. 
•Unsere Väter haben auf diesem Berge angebetet. Ihr aber sagt, in Jerusa- 
lem sei die Stätte, wo man anbeten müsse." Die Antwort läßt an Klarheit 
nichts zu wünschen übrig, und für unser Empfinden mag sie allzu apodik- 
tisch klingen, aber es ist ein Wort, das gesagt werden muß: •Ihr betet an, 
was ihr nicht kennt, wir beten an, was wir kennen: denn das Heil kommt 

3 Daß das Verhältnis der Juden zu den Samaritern vor 2000 Jahren wegen des weit- 
gehend gemeinsamen religiösen und kulturellen Hintergrundes sehr verschieden ist vom 
Verhältnis des Christentums zu den nichtchristlichen Religionen heute, darf in unserem 
Zusammenhang unberücksichtigt bleiben. 



Irmgard Ackermann 362 

von den Juden." Damit ist die Gesprächsbasis auch für den Christen genau 
umrissen: der Unterschied auch zwischen Christen und Nichtchristen liegt 
nicht darin, daß der eine anbetet und der andere nicht, daß der eine die 
Gnade •besitzt" und der andere nicht, daß der eine im Heil und der an- 
dere im Unheil steht, sondern der einzige (allerdings wesentliche) Unter- 
schied liegt darin, daß der eine den kennt, durch den ihm das Heil zu- 
kommt, und der andere nicht. Der Christ kann seinen Gesprächspartner 
nicht darüber im Ungewissen lassen, daß nach seinem Glauben alles Heil, 
auch das Heil des Nichtchristen, von Christus kommt (und in dieser Fest- 
stellung liegt schon eingeschlossen, daß es nicht ausschließlicher Besitz der 
Christen sein kann!), aber daraus folgt weder: •Du mußt in Jerusalem (in 
der Kirche) anbeten", noch: •Es ist gleich, wo man anbetet", sondern die 
Gegensätze werden auf höherer Ebene aufgehoben: •Es kommt aber die 
Stunde, und jetzt ist sie da, wo die wahren Anbeter den Vater in Geist 
und Wahrheit anbeten werden, denn solche Anbeter sucht der Vater." Wo 
sich dies ereignet, ereignet sich Gnade, auch dann, wenn der nicht erkannt 
wird, der sich enthüllt im Bezug des Gespräches, als der sich in das Ge- 
spräch wesenhaft Hineingebende: eycb sijxi 6 Xcdröv aoi, •Ich bin es, der mit 
dir spricht", oder, schärfer ausgedrückt: •Ich bin der im Gespräch mit dir 
Anwesende". 

Bis hierhin das •Gesprächsmodell" und •Modellgespräch" - oder sollte 
es doch noch weitergehen? Der Bericht kann nicht abgetrennt werden von 
der Person dessen, der da spricht: Er ist ja nicht •bloß" Jude, sondern er 
kann von sich sagen: •Wer mich sieht (wir dürfen hinzufügen: und hört), 
der sieht (und hört) den Vater." Es ist das Wort Gottes, das durch ihn den 
Menschen trifft, ein Wort, das weiterwirkt und wandelt. Aber fällt 
nicht von hier aus auch ein neues Licht auf das Gespräch zwischen Christen 
und Nichtchristen? Gottes Geist wirkt durch das menschliche Wort, das oft 
unvollkommene Wort hindurch in dem Maße unserer Offenheit für das 
Wirken des Geistes. Durch das Wort des Christen wie durch das Wort des 
Nichtchristen kann die Gnade den anderen berühren und wandeln. Hinter 
dem Wort des Gesprächspartners wird ein anderes hörbar: •Ich bin es, 
der mit dir spricht." 

II. 

Ein Gespräch unter Gläubigen verschiedener Religionen fordert zwar ein 
vertieftes Eingehen auf die Voraussetzungen des Partners, ist aber in vieler 
Hinsicht gar nicht so sehr verschieden von einem geistlichen Gespräch unter 
Gläubigen der gleichen Religion. Ganz anders dagegen steht es um den 
Zugang und vielleicht gar um das Verständnis für die Möglichkeit eines 



Zum Dialog zwischen Christen und Nichlchrisle?i 363 

Gespräches mit einem religiösen Menschen, der außerhalb jeder Bindung 
an die überlieferten Religionsformen steht4. Dies bedeutet zwar, daß sein 
Heilsweg sich nicht durch eine vorgegebene Gemeinschaft und in ihr öff- 
net, aber auch nicht, daß dieser Heilsweg außerhalb jeder soziologischen 
Bindung liegt. Im Hintergrund können sowohl alte Bindungen an reli- 
giöse Formen als auch das kulturelle Erbe seines Landes, aber ebensogut 
westliche Philosophie, Christentum, Marxismus oder andere Geistes- 
strömungen bestimmend sein. Das Soziogramm aus diesen verschiedenen 
und oft widerstrebenden Komponenten wird aber in jedem Einzelfall 
sehr verschieden sein. Der Pluralismus zeigt sich gerade auf dieser Ebene 
in verwirrender Form. Es genügt also nicht wie in der ersten Gruppe nur 
ein Einstellen auf die mehr allgemeinverbindlichen religiösen Anschau- 
ungen einer soziologisch weitgehend geschlossenen Gruppe, sondern es 
wird ein Eindringen in das je eigene Weltanschauungsgefüge des Ge- 
sprächspartners erforderlich, ein Faktor, der die Voraussetzungen für das 
Gespräch erschwert, aber zugleich den Reiz eines solchen Gespräches aus- 
macht und von vornherein jede Routine ausschließt. Im Gegensatz zur 
ersten und zur dritten Ebene des Gesprächs, zum Gespräch mit Gläubigen 
anderer Religionen und zum Gespräch mit Menschen, die sich selbst als 
•Ungläubige" bezeichnen, fällt dieses Phänomen der •Religiosität außer- 
halb der Religionen" im Vergleich zu nichtchristlichen Ländern in den 
Ländern alter Christenheit wenig ins Gewicht5. Für weite Teile der Welt 
ist diese Gruppe, die oft die geistig am höchsten stehenden Menschen ein- 

4 Wie der vorige Abschnitt, so beziehen sich auch dieser und, weniger ausdrücklich, der 
folgende auf die Begegnung mit Nichtchristen außerhalb des traditionell christlichen Rau- 
mes, auf die •Missionssituation", in erster Linie Asiens. 
5 Es wird immer fragwürdiger, einen empirischen Beweis für die Überlegenheit des Chri- 
stentums über andere Religionen erbringen zu wollen. Bekannt sind Beispiele Außen- 
stehender, wie etwa Gandhis, die trotz besten Willens und ernsthaften Suchens das fak- 
tische Christentum nicht als überzeugend erfahren konnten. Das Konto der Christenheit 
ist vor der nichtchristlichen Welt belastet durch Kriege und Kolonialismus, Materialismus 
und verhängnisvolle Ideologien. Überzeugende Beispiele sittlicher Strahlkraft im Rahmen 
des Christentums werden sogleich relativiert durch zahlenmäßig stärkere sittlichen Tief- 
standes einerseits, durch ähnliche leuchtende Beispiele in nichtchristlichen Ländern ande- 
rerseits. Statistiken über das Christentum werden mit Recht mit größter Skepsis betrachtet, 
Werke der Nächstenliebe sind schon längst kein •Exklusivgut" der Christenheit mehr. Es 
scheint dagegen einer Frage wert zu bleiben, ob die Tatsache des weitgehenden Fehlens 
des Phänomens der •Religiosität außerhalb der Religionen" gegenüber seiner zunehmen- 
den Stärke in nicht vom Christentum geprägten Ländern nicht doch ein äußerer Beweis 
für die innere Kraft des Christentums ist, den religiös Suchenden im allgemeinen eine 
Antwort zu geben. Dieses Phänomen der •Religiosität außerhalb der Religionen" be- 
stimmt weitgehend die religionssoziologische Struktur in nichtchristlichen Ländern in 
auffälligem Unterschied zu den Ländern alten Christentums, in denen (stark vereinfacht 
ausgedrückt) dieses Phänomen kaum ins Gewicht fällt gegenüber allen Abstufungen 
religiöser Indifferenz einerseits und gegenüber christlicher (wenn auch nicht immer kirch- 
licher) Religiosität andererseits. 



Irmgard Ackermann 3ß4 

schließt, ein wesentliches Kriterium der Missionssituation. Konversionen 
zum Christentum gehen meist aus dieser Gruppe hervor - ein Beweis da- 
für, daß nicht religiöse Bindungen schlechthin abgelehnt werden, sondern 
vielmehr die traditionellen Formen der Religionen keine Antwort zu 
bieten hatten. Weil diese Form von Religiosität für das geistliche Gespräch 
und die Missionssituation überhaupt eine so wichtige Rolle spielt und 
wahrscheinlich in Zukunft immer mehr an Bedeutung gewinnen wird, soll 
auf diese Ebene des Gesprächs besonderes Gewicht gelegt werden. Wenn 
man früher auf der religiösen Landkarte Nähe und Ferne klar vonein- 
ander dadurch abzugrenzen wußte, daß der Nahe der Mitchrist, der Ferne 
der Nichtchrist war, sind die Trennungslinien heute komplizierter gewor- 
den. Der Fall tritt immer häufiger auf, daß heute ein Christ (es soll nicht 
von der menschlichen Sympathie, sondern von der geistigen Verbunden- 
heit gesprochen werden) eine religiöse Erfahrung eher mit einem Nicht- 
christen als mit einem Christen teilen kann. An die Stelle der Taufe als 
der •religiösen Wasserscheide" ist vielleicht heute das Gebet getreten, so 
daß die geistige Verwandtschaft mit einem Nichtchristen, in dessen Leben 
das Gebet eine Rolle spielt, heute meist stärker sein dürfte, als die mit 
einem •Christen", für den die Sprache des Gebetes eine Fremdsprache ist. 

Damit ist das wichtigste Kennzeichen dieser Gruppe genannt, das, was 
sie vor allem von der dritten Gruppe unterscheidet: Gebet und bewußtes 
religiöses Suchen6, wie es etwa ein junger Japaner ausdrückt: •Viele Japa- 
ner sind von Natur aus religiös, obwohl sie weder Buddhisten noch Chri- 
sten sind. Auch ich selbst bin religiös, aber ich kann weder das Christen- 
tum noch den Buddhismus als Glauben annehmen ... Seit einigen Jahren 
bin ich mir bewußt, daß ich ein ewiger Gottsucher sein werde." 

Eine solche Grunddisposition bietet eine gemeinsame Basis für ein Ge- 
spräch zwischen Christen und Nichtchristen. Im Unterschied zu einem Ge- 
spräch mit Gläubigen anderer Religionen muß sich der Christ in einem 
Gespräch auf dieser Ebene (wie auch auf der folgenden) darauf gefaßt 
machen, in seinem Christsein selbst in Frage gestellt, gezwungen zu wer- 
den, seinen eigenen Standort neu zu überprüfen und von selbstverständ- 
lich gewordenen Schalen zu befreien. Die Fragen und Reaktionen sind im 
allgemeinen spontaner, herausfordernder, unkonventioneller, weniger auf 
Vorbereitungen und Umwege angewiesen als bei Gläubigen. Nicht nach 
den Glaubensartikeln, sondern nach dem Glaubensakt selbst wird gefragt. 
Fragen wie etwa die nach persönlichen Erfahrungen des Gebetes, nach 

6 Bezeichnend ist, daß die meisten Nichtchristen mit sehr verschiedenem religiösem Hin- 
tergrund, denen die obige Einteilung vorgelegt wurde, sich selbst spontan dieser zweiten 
Gruppe zuzählten, auch wenn sie in Religionsstatistiken noch als Buddhisten oder Hin- 
duisten gezählt werden. 



Zum Dialog zwischen Christen und Nichtchristen 365 

dem Grund des Glaubens werden direkt und als unmittelbare Spiegelun- 
gen eigenen Suchens, also als existentielles Anliegen gestellt. Diese Fra- 
gen mögen oft unbequem sein, aber gerade darum gilt auch in der heutigen 
Situation das Petruswort: •. .. stets bereit, einem jeden Rechenschaft zu 
geben, der euch nach dem Grunde eurer Hoffnung fragt" (1 Petr 3,15). 
Gerade durch diese Unmittelbarkeit sind diese Gespräche meist von einer 
Lebendigkeit, die man auch dem Gespräch unter Gläubigen in stärkerem 
Maße wünschen würde. Die Mauern der Konvention, hinter die wir uns zu 
gerne verschanzen, werden erbarmungslos niedergerissen, und die Ant- 
worten aus theologischen Handbüchern oder philosophischen Werken 
(Antworten, die bereits fertig sind, ehe die Fragen gestellt werden!) rei- 
chen nicht mehr aus: •So sagt dieser Philosoph oder jener Dichter, aber 
was ist Ihre persönliche Meinung dazu?" Das Gespür für Echtes und Un- 
echtes ist hoch entwickelt. Aber nicht nur die Fragen, sondern auch die 
Analysen der eigenen Situation sind unerbittlich, das Suchen nach der 
Wahrheit unbedingt. Die Empfänglichkeit für den geistigen Sinn der Hei- 
ligen Schrift ist auf dieser Stufe besonders groß. Die Zahl der Nichtchri- 
sten, die aus ihr ihre geistige Nahrung empfangen, ist erstaunlich hoch. 
Eine gemeinsame Meditation der Evangelien dürfte auch für den Christen 
zu den stärksten Erlebnissen in der Begegnung mit einem Nichtchristen 
gehören. Die leicht für vertraut gehaltenen Worte gewinnen plötz- 
lich einen neuen Sinn, eine neue Dimension, wenn man sie gemeinsam, 
gleichsam mit den Augen des Nichtchristen betrachtet. Ungezwungen kann 
ein solches Gespräch in ein Gebet ausklingen, in dem in einfacher Form 
das gemeinsam Erkannte zur Bitte und zum Lob wird. 

Auch das persönliche Gebet ist in diesem Rahmen das Gebet eines Su- 
chenden, der bereits gefunden hat, wie es etwa in dem Abendgebet eines 
japanischen Studenten zum Ausdruck kommt: •Herr, ich bitte um gebor- 
gene Ruhe für mich. Ich bin bereit, Herr, dir zu folgen, nur führe du mich, 
gib mir Kraft und Weisheit. Alles nehme ich mit dankbarem Herzen aus 
deinen Händen an. Aber ich kann nicht sagen: Herr, ich danke auch für 
den Schmerz, für alle Entbehrungen, durch die du mich heute geprüft 
hast", oder eines anderen, der sagt: •Ich bete jeden Abend das Vater- 
unser. Ich weiß nicht, warum, aber ich fühle danach großen Frieden." 
Aber nicht nur das ausdrückliche Gebet, auch die Ehrfurcht vor der Natur, 
das Erbeben vor dem Heiligen, die Annahme des Leidens etwa sind solche 
Einbruchstellen der Transzendenz, an denen die Erfahrung der Gnade 
spürbar wird und von denen aus blitzartig der Sinnzusammenhang des 
Daseins aufleuchten kann. Eine geistige Begegnung unter diesen Voraus- 
setzungen wird auch für den Christen eine Vertiefung, Verlebendigung 
und Intensivierung seines geistlichen Lebens bedeuten. Wo zwei oder 



Irmgard Ackermann 366 

drei zu einem solchen Gespräch versammelt sind, da sind sie, wenn auch 
unausdrücklich, im Namen Christi versammelt und werden damit zu Trä- 
gern seiner Verheißung, daß er mitten unter ihnen sein wird. 

III. 

Ausgangsbasis für jedes Gespräch ist das Gemeinsame zwischen den Ge- 
sprächspartnern. Solange der Ungläubige oder vermeintliche Ungläubige 
in seiner Haltung gegenüber der profanen Welt, die ihm in mannigfachen 
Ansprüchen sachlicher und personaler Natur entgegentritt, dienend und 
ehrlich sein Bestes gibt, teilt er darin mit den Gläubigen eine Haltung, die 
für sie unerläßliche Voraussetzung für die Annahme der vollen Glaubens- 
wirklichkeit ist und durch die auch dem Gläubigen der Anruf Gottes zu- 
kommt. Der Vorwurf dieser •Ungläubigen" gegenüber den •Gläubigen", 
der sogar das Motiv für ihre Abwendung vom Glauben sein kann, daß 
die Gläubigen nämlich die irdische Wirklichkeit in ihrer Eigengesetzlich- 
keit nicht ernst nehmen, besteht oft zu Recht. Hier wird der Gläubige nicht 
in seinem Glauben, sondern in seiner Beziehung zur Welt in Frage gestellt: 
•Ich habe eine negative Einstellung gegenüber der Religion ... Die Reli- 
gion ist eine Flucht aus der Realität in die Illusion, sie nützt die Schwäche 
der menschlichen Natur zu ihren Zwecken aus und zieht dadurch den 
Menschen von seinen eigentlichen Aufgaben ab. So glaube ich an den Ma- 
terialismus in dem Sinne, daß die materielle Welt an den Menschen An- 
forderungen stellt, von denen er sich nicht abwenden darf . .. Mein 
Lebensziel ist es, an der Schaffung einer neuen Gesellschaftsordnung mit- 
zuarbeiten, und ich werde darin meine Glückseligkeit finden. In der Reli- 
gion vermag ich kein solches Glück zu finden", oder auch die ähnliche •Ab- 
sage an die Religion", wie sie ein indischer Student formuliert: •Es ist für 
mich genug, rechtschaffen zu leben und zu arbeiten. Es ist genug ohne Reli- 
gion. Religion erscheint mir ganz unnütz. Das Christentum wie der Hindu- 
ismus scheint mir ganz unrealistisch. Darum gehe ich meinen Weg ohne 
Religion. Aber ich habe eine Frage: Warum glauben Sie an die Religion?" 

Ein Gespräch auf dieser Ebene ist nicht mehr allein durch Worte mög- 
lich. Was natürlich für jedes religiöse Gespräch gilt, daß es beglaubigt sein 
muß durch das Zeugnis der Liebe und des selbstlosen Dienens, gewinnt 
auf dieser Ebene des Gesprächs eine besondere Bedeutung: Erst, wenn der 
Christ mit seinem Engagement in der Welt wirklich ernst gemacht hat, 
wird er für den •Ungläubigen" annehmbar als Gesprächspartner. Auch 
in Asien ist die junge Generation eine •skeptische Generation" geworden, 
mit ihren eigenen Worten: •Wir, die jungen Menschen, haben keine Reli- 
gion mehr. Wir hören in den Gesprächen vieler Erwachsener: ,Die Jugend 



Zum Dialog zwischen Christen und Nichtchristen 367 

von heute ist ganz unzugänglich für geistige Werte.' Manche sagen: ,Die 
jungen Leute wollen von Gott nichts mehr wissen.' Streben wir wirklich 
einzig mit aller Kraft nach einer guten wirtschaftlichen Sicherung, wenn 
nötig auf unsauberen Wegen? Es ist nicht wahr, daß wir, die jungen Leu- 
te, keine Ideale mehr haben. Wir haben Würde und Sinn dafür, wo sie 
echt sind. Wir beweisen Loyalität, Pflichtgefühl, Fairneß und Mut. Wir 
haben einen Kultus für die Menschenwürde. Wir sind ehrlich und sauber. 
Sind wir zu hellhörig geworden? Wir haben ein Gespür dafür, daß auch 
bei den sogenannten Gläubigen, bei der alten Generation überhaupt, vie- 
les nicht in Ordnung ist. Sie predigen, was sie selbst nicht verwirklichen. 
Das macht uns spröde und kritisch. Wir sind mißtrauisch gegenüber allem, 
was wir in Familie, Universität und Gesellschaft von Erwachsenen 
hören . . . Die negativen Aspekte der Welt betrüben unseren Geist, ver- 
wirren unsere Seele. Wir leiden häufig an heftigen Krisen. Aber wir er- 
warten die Antwort von der Natur, nicht von Gott." 

Daß eine Aussage wie diese mit Sicherheit nicht Verweigerung, sondern 
Annahme der Gnade ausdrückt, sollte dem Christen nicht nur zu denken 
geben und zur Überprüfung seiner eigenen Haltung herausfordern, son- 
dern auch Anlaß sein, die gemeinsame Wurzel ihrer beider Anliegen auf- 
zuzeigen, dem Gesprächspartner die geistigen Aspekte seiner Haltung ent- 
decken zu helfen, ihm klarzumachen, daß der so Suchende in Wirklichkeit 
schon gefunden hat und gefunden ist, aber auch hinzuhorchen auf das, was 
er selbst an geistiger Ausbeute aus seinem profanen Engagement gewinnt 
und was auch dem Christen ein Fingerzeig sein kann für seine eigene Got- 
tesbegegnung durch die Hinwendung an die Weltwirklichkeit7. Der Aus- 
gangspunkt für das Gespräch auf dieser Ebene werden psychologische 
Erfahrungen sein, die eine Öffnung zum Geistigen haben: etwa die Hal- 
tung gegenüber Leid und Tod, Hoffnungen und Enttäuschungen, zwischen- 
menschliche Beziehungen, Suchen nach Erkenntnis, wissenschaftlichem und 
materiellem Fortschritt - Fragen also, die die vitalen Interessen des Ge- 
sprächspartners treffen und daher größere Chancen haben, ihn persönlich 
zu berühren, als •religiöse" Probleme, die von außen an ihn herangetra- 
gen werden und die ganz außerhalb seiner persönlichen Erfahrung und 

7 Nicht nur im christlichen Bereich gibt es die Erkenntnis, daß das sachgemäße Verhalten 
gegenüber der Weltwirklichkeit bereits eine wenn auch unbewußte Gottesbegegnung ist. 
Ein Beispiel aus der Türkei etwa weist auf die verborgene Wirklichkeit hinter den als 
profan erscheinenden Haltungen hin: 

Der Liebende weint um der Geliebten willen, 
Der Soldat stirbt um des Vaterlandes willen, 
man studiert um der Bildung willen, 
gemeint bist du, großer Gott! 

(Nach: Lehmann-Haas: Textbuch der Religionsgeschichte, Leipzig 1929, S. 380.) 



Jacques Mulders 368 

Interessensphären liegen. Ein Wort der Gerechtigkeit, des Friedens, der 
Vergebung, ein Wort, das Vorurteile überwinden oder Verantwortung 
übernehmen hilft, ist bereits ein Wort von Gott und über Gott. 

So verschieden die Ausgangsbasis für ein Gespräch auf den drei ver- 
schiedenen Ebenen ist, so gilt doch für alle drei, daß der Christ nicht nur 
von außen her verstehend die Anliegen seines Gesprächspartners teilen 
kann, sondern daß er von innen her als der der Welt Verpflichtete, als 
der eine transzendente Wirklichkeit Erfahrende und als der im Rahmen 
einer Glaubens- und Heilsgemeinschaft das Heil Suchende die Situation 
des Gesprächspartners teilt. Auf allen drei Ebenen wird ein solches Ge- 
spräch zur Vertiefung und Verlebendigung seines eigenen Glaubens füh- 
ren, und auf allen drei Ebenen wird er die erregende und beglückende 
Entdeckung machen, daß ihm in einem solchen Gespräch auch im Nicht- 
christen das Antlitz Christi aufleuchtet und daß er dazu beitragen kann, 
die verborgenen Züge dieses Antlitzes klarer hervortreten zu lassen. 

Die •Weihe" des Menschen an Gott und die Welt 
durch die Kirche 

Jacques Mulders SJ, Maastricht (Niederlande) 

Das oft, manchmal zu oft beschworene Wort vom aggiornamento, das 
Papst Johannes seinerzeit dem Konzil als Leitmotiv mitgab, bekundete 
nicht nur den Willen, die Kirche in ihrer Verkündigung und ihren Institu- 
tionen den Umständen und Notwendigkeiten einer veränderten Welt, der 
Selbst- und Welterfahrung der Menschen von heute anzupassen, sondern 
wollte ganz allgemein und grundsätzlich wieder von neuem zum Bewußt- 
sein bringen, daß die Kirche für die Welt und die Menschen da ist, eine 
in die Welt und zu den Menschen Gesendete ist. Sie kann und wird einer 
solchen Aufgabe aber nur in dem Maße gerecht werden - das hat das Kon- 
zil in allen Dokumenten deutlich zum Ausdruck gebracht -, als sie um ihr 
Geheimnis, um den Geist Christi in ihr, weiß und dieses Geheimnis wirk- 




