
Jacques Mulders 368 

Interessensphären liegen. Ein Wort der Gerechtigkeit, des Friedens, der 
Vergebung, ein Wort, das Vorurteile überwinden oder Verantwortung 
übernehmen hilft, ist bereits ein Wort von Gott und über Gott. 

So verschieden die Ausgangsbasis für ein Gespräch auf den drei ver- 
schiedenen Ebenen ist, so gilt doch für alle drei, daß der Christ nicht nur 
von außen her verstehend die Anliegen seines Gesprächspartners teilen 
kann, sondern daß er von innen her als der der Welt Verpflichtete, als 
der eine transzendente Wirklichkeit Erfahrende und als der im Rahmen 
einer Glaubens- und Heilsgemeinschaft das Heil Suchende die Situation 
des Gesprächspartners teilt. Auf allen drei Ebenen wird ein solches Ge- 
spräch zur Vertiefung und Verlebendigung seines eigenen Glaubens füh- 
ren, und auf allen drei Ebenen wird er die erregende und beglückende 
Entdeckung machen, daß ihm in einem solchen Gespräch auch im Nicht- 
christen das Antlitz Christi aufleuchtet und daß er dazu beitragen kann, 
die verborgenen Züge dieses Antlitzes klarer hervortreten zu lassen. 

Die •Weihe" des Menschen an Gott und die Welt 
durch die Kirche 

Jacques Mulders SJ, Maastricht (Niederlande) 

Das oft, manchmal zu oft beschworene Wort vom aggiornamento, das 
Papst Johannes seinerzeit dem Konzil als Leitmotiv mitgab, bekundete 
nicht nur den Willen, die Kirche in ihrer Verkündigung und ihren Institu- 
tionen den Umständen und Notwendigkeiten einer veränderten Welt, der 
Selbst- und Welterfahrung der Menschen von heute anzupassen, sondern 
wollte ganz allgemein und grundsätzlich wieder von neuem zum Bewußt- 
sein bringen, daß die Kirche für die Welt und die Menschen da ist, eine 
in die Welt und zu den Menschen Gesendete ist. Sie kann und wird einer 
solchen Aufgabe aber nur in dem Maße gerecht werden - das hat das Kon- 
zil in allen Dokumenten deutlich zum Ausdruck gebracht -, als sie um ihr 
Geheimnis, um den Geist Christi in ihr, weiß und dieses Geheimnis wirk- 



Die Weihe des Menschen an Gott und die Welt 369 

lieh lebt. Die Kirche ist immer beides: die aus der Welt von Gott und für 
die Gemeinschaft mit Gott Herausgerufene, ein aus der Welt ausgegrenz- 
ter Bezirk, der Gottes •Anwesen auf Erden" ist, und zugleich Welt-Kirche, 
die die Welt zu durchdringen und sich einzugliedern sucht (vgl. dazu: H. 
Schlier, Der Brief an die Epheser, Düsseldorf 1957, 95f.). Immer muß sie 
darum Gott und der Welt zugleich geweiht, hingegeben sein. Das bedeutet 
für den einzelnen Christen, der seinen Ort in der Kirche hat und sein 
Christsein von ihr empfängt, daß er ein durch die Kirche an Gott und die 
Menschen Geweihter ist. 

Um die Tiefe und Tragweite dieses Geheimnisses und der damit gege- 
benen Aufgabe der Kirche und des Christen zu verstehen, wollen wir im 
folgenden einmal den Begriff der Weihe (consecratio) genauer unter- 
suchen. Oft hat man ihn in sehr •dinglicher" Weise verstanden. Heute 
sucht man ihn stärker •personal" zu interpretieren. Wir berühren damit 
ein Grundproblem der Kirchentheologie überhaupt, das Verhältnis von 
Institutionellem und Persönlich-Existentiellem. Es verweist uns auf den 
Grund und die Mitte der Kirche, auf Christus, ihren Herrn. Wir werden 
darum zunächst auf das Mysterium Christi eingehen müssen, um von da 
das Mysterium der Kirche und des einzelnen Christen, näherhin das Ge- 
heimnis ihrer Weihe zu erhellen. 

I. Die Menschwerdung als Hingabe Gottes an die Welt und als Hingabe 
der Schöpfung an Gott 

Der Kern allen christlichen Glaubens liegt im Wort des heiligen Petrus, 
daß in keinem anderen Namen Heil für die Welt ist als im Namen Jesu 
Christi, des Sohnes Gottes, der für uns gestorben ist und verherrlicht 
wurde (Apg 4,12). Er ist Gottes Wort an uns, das letzte und endgültige 
Wort (Jo 1; Hebr 1,1-2). Dieses Wort ist keine Verneinung von Welt und 
Mensch (diese Verneinung ist der Kern von jeder Art Monophysitismus): 
Paulus bezeichnet Christus als das •Ja" Gottes, ohne •Nein" (2 Kor 1,19f). 
Anderseits ist dieses Wort Gabe Gottes, eine Bestätigung und Bejahung 
der Schöpfung, die sie sich selbst nicht geben kann, ein Selbstbesitz des 
Menschen Jesus, der ganz Gabe ist (was im Nestorianismus verneint oder 
abgeschwächt wird). In der Menschwerdung bestätigt Gott sich selbst in 
unserer Existenz und uns in seiner eigenen Existenz; Bestätigung und Be- 
jahung, •Ja" und •Amen" zugleich (2 Kor 1,20). Dieses •Ja" Gottes ist 
kein freibleibendes Wort. Es wird gesprochen in und zu einer Welt, die 
sich machtlos weiß in ihrem Autonom-Sein-Wollen. Es ist also auch ein 



Jacques Mulders 37g 

Wort, das Verurteilung und Erlösung einschließt und das erst durch den 
Tod zu seiner Vollendung kommt. 

Auf diese Weise steht Christus gleichzeitig ganz auf der Seite des Va- 
ters wie auf unserer Seite. Ja, man muß sagen: weil er ganz und gar aus 
dem Vater ist, ist er auch ganz und gar aus unserem Geschlecht. Seine Pro- 
existenz (Für-uns-sein) (Bonhoeffer) stützt sich auf seine Präexistenz (Vor- 
uns-sein), und umgekehrt ist seine Präexistenz erst in seiner Proexistenz 
völlig entfaltet. •Vor Grundlegung der Welt sind wir in Ihm auserkoren" 
(Eph 1,4). •In und durch Ihn sind wir erschaffen" (Kol 1,16). Jesu Exi- 
stenz ist also völlig Beziehung: zum Vater, zu uns: Wort des Vaters an 
uns, unser Weg zum Vater. Er existiert also nicht als ein Wesen ohne Be- 
zug: Er ist Sohn des Vaters und unser Herr. 

Dieses dem Vater und uns Zugehören kann wiedergegeben werden mit 
dem Wort •Heiligkeit". Denn dieses Zugehören besteht gerade in einer 
totalen und persönlichen Hingabe, zur Ehre des Vaters und zu unserem 
Heil. Darum ist Er der Heilige (Lk 1,35; Apg 3,14). Diese Heiligkeit ist 
also keine Eigenschaft, die ohne persönliche Mitwirkung bestehen könnte: 
Er ist heilig, d. h. hingegeben, weil Er es auch ganz und gar will. Darum 
kann Er bei Johannes sagen: •Ich heilige mich selbst" (Jo 17,19). 

Für wen heiligt er sich selbst? Für die Menschen, im besonderen für die 
Kirche, •damit auch sie geheiligt seien in Wahrheit" (ebd.). Und wem gibt 
er sich hin? Dem Vater, um dessen Willen zu tun. Und der Wille des Va- 
ters ist unser Heil, denn Er ist die Liebe (1 Jo 4,16; vgl. Jo 3,16f.). Dieses 
Heil ist keine unpersönliche Wirklichkeit, es ist Christus selbst. Darum ist 
Er nicht auf die Weise der Weg (Jo 14,6), daß wir - einmal beim Vater 
angekommen - Ihn nicht mehr nötig hätten: als Weg ist Er auch das 
Leben. Unser Heil liegt immer in der völligen Hingabe an den Vater; 
diese Hingabe in Person aber ist Christus. Darum geschieht auch unser 
•Amen" nicht allein durch Ihn, sondern auch in und mit Ihm. 

Dieses dem Vater und uns Hingegebensein Christi ist gottmenschlich, 
d. h. endgültig, definitiv und nicht mehr zurücknehmbar. Darum ist seine 
Heiligkeit absolut und dauernd. Wollen wir solche Dauer in Worten aus- 
drücken, dann nehmen wir oft unsere Zuflucht zu Bildern, die der stoff- 
lichen Natur entlehnt sind. So sprechen wir z. B. von einem felsenfesten 
Vertrauen: wie ein Berg unbeweglich ist in Sturm und Regen, so ist ein 
großes Vertrauen nicht dauernden Veränderungen unterworfen. Mit 
einem ähnlichen Vergleich nennt Paulus Christus das Fundament, auf das 
wir gebaut sind (1 Kor 3,11) und spricht Petrus von dem Eckstein (1 Ptr 
2, 7). Diese Bilder dürfen nicht für sich allein betrachtet werden, sonst 
würde man sich Christus als eine unbewegliche Größe vorstellen. Dasselbe 
gilt für das in der späteren Dogmengeschichte gebrauchte Wort •Natur". 



Die Weihe des Menschen an Gott und die Welt 371 

Man muß sagen: •Christus ist von Natur Gottes Sohn, er ist von Natur 
heilig". Richtig an diesem Ausdruck ist, daß er nicht wie wir vom Sünder 
zum Gerechtfertigten wird, denn er ist uns in allem gleich, ausgenommen 
die Sünde (Hebr 4,15). Aber das Wort •Natur" könnte auch nahelegen, 
als ob diese Heiligkeit eine völlig statische und unbewußte Eigenschaft sei, 
wie wenn man sagt: Wasser hat von Natur die Eigenschaft, bei null Grad 
zu gefrieren. Und es kann nicht geleugnet werden, daß eine zu einseitige 
und abstrakte Naturen-Christologie die Heilsbedeutung Christi leicht ver- 
dunkelt. 

Zusammenfassend können wir sagen, daß in Christus der Vater sich 
dem Heil der Menschen weiht, und zwar auf göttliche Art, d. h. unwider- 
ruflich und für ewig. Aber das geschieht, indem sein lebendiges Wort 
Mensch unseres Geschlechtes wird. Was also in Jesus geschieht, ist kein 
isoliertes Geschehen, das sich vor zweitausend Jahren ereignet hat, ein 
steiler Gipfel auf der sonst horizontal verlaufenden Linie der Geschichte. 
Bleiben wir nur beim historischen Jesus von Nazareth stehen, dann wird 
er für uns nie der Christus. Wir lernen ihn erst entdecken als Christus, 
d. h. als denjenigen, in dem unser eigenes Leben schon beschlossen liegt, 
wenn wir an seinem Leben Teil erhalten. Diese Teilnahme geschieht in 
der Kirche, dem Volk Gottes, das aus dem •Ja" und •Amen" lebt, das 
Jesus Christus in Person ist. Das Christusgeschehen ist ohne Kirche ziellos, 
denn nur in der Kirche und durch sie findet es seine historische und kos- 
mische Erfüllung. Kirche und Kosmos ihrerseits sind ohne Christus inhalt- 
los. Darum muß unsere Betrachtung über die Heiligkeit Christi übergehen 
zur Heiligkeit der Kirche. 

II. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen und als heiligende Gemein- 
schaft 

Das große Verdienst der Konstitution Lumen gentium über die Kirche 
liegt in der Tatsache, daß der Akzent auf dem inneren Leben der Kirche 
liegt und damit eine zu einseitige Betrachtung ihrer äußeren-juridischen 
Strukturen (sowohl auf theoretischer wie auf praktischer Ebene) über- 
wunden ist. Prägnant könnte man mit Paulus das Mysterium der Kirche 
beschreiben als: Christus in uns (vgl. Rom 8,9ff.), oder wie es an der er- 
wähnten Stelle auch heißt: der Geist Christi und des Vaters in uns. Chri- 
stus-in-uns: die Kirche kann und darf nur Fortsetzung der Menschwerdung 
genannt werden, insofern sie deren Entfaltung in der Geschichte ist. Der 
Heilige Geist läßt uns nicht neben Christus existieren, sondern in ihm: er 
führt uns mitten in das Geheimnis und das Leben Christi. Die Kirche ist 



Jacques Mulders 372 

also nicht in irgendeiner Weise eine neue Inkarnation, eine zweite Mensch- 
werdung, denn das würde nichts Geringeres bedeuten, als daß die erste 
Menschwerdung unvollkommen, Gottes •Ja" in Jesus Christus nur vor- 
läufig gewesen wäre, so daß er wieder ein neues •Ja" sprechen müßte. Es 
gibt die Kirche nicht trotz, sondern dank des einen •Ja" der Menschwer- 
dung. Der verherrlichte Christus ist die Fülle der Kirche, aber als ihr Prin- 
zip, ihr Haupt und Ursprung. Er läßt durch die Sendung des Heiligen 
Geistes die Kirche aus sich hervorgehen als seine eigene Vollendung, da- 
mit er auf diese Weise in den •Christus totus", den ganzen Christus 
wachse, wie Augustinus sagt. Die Kirche hebt also die Einmaligkeit Chri- 
sti nicht auf, sondern ist gerade deren Sakrament. 

Als Gemeinschaft, die in und aus Christus lebt, ist also die Kirche eine 
Gemeinschaft von Heiligen, d. h. von geheiligten und andere heilig machen- 
den Menschen. Im Neuen Testament werden die Gläubigen oft Heilige ge- 
nannt (Rom 1, 7; 1 Kor 1,2; 1 Petr 2,9). Diese Heiligkeit ist sowohl Heilig- 
keit als Berufung wie als Antwort. Die Konstitution über die Kirche legt auf 
die Berufung aller Gläubigen zur Heiligkeit viel Nachdruck (vgl. Kap. 5). 
Wenn in Christus das •Ja" des Vaters in seinem •Amen" ganz verwirk- 
licht ist, gibt es in der Kirche hingegen noch die zu überwindende 
Spannung von •Ja" und •Amen", •umfaßt (sie) Sünder in ihrem eigenen 
Schoß" (Kirchenkonstitution, Art. 8f) und ist dabei, durch Bußfertigkeit 
und Lebenserneuerung die Sündigkeit ihrer Glieder zu überwinden (ebd.). 
Es gibt also in der Kirche eine Heiligkeit aufgrund von Berufung, Be- 
stimmung und Gegebenheit und eine Heiligkeit aufgrund persönlicher 
Antwort. Die Kirche hat die Pflicht, immer wieder •Herr, Herr" (Mt 7,21) 
zu sagen, nicht nur mit dem Mund und im Bekenntnis, auf dem Weg von 
Wort und Sakrament; aber es würde eine Verleugnung der Macht des in 
ihr lebenden Geistes sein, wenn in ihr nicht •der Wille des Vaters im 
Himmel" (ebd.) getan würde. Diese zwei Formen der Heiligkeit ergänzen 
einander und sind beide unersetzlich. 

Die Kirche ist heilig als Sakrament der Heiligkeit. Sie wird als Gemein- 
schaft, als Volk Gottes zusammengehalten durch Elemente, durch ein Le- 
ben, das alle Strukturen, durch die normalerweise Völker eins sind, durch- 
bricht und übersteigt. Denn die Kirche ist eine Gemeinschaft, die sich eins 
weiß in der Anerkennung der Tatsache, daß Gott sein •Ja" in Christus an 
jeden Menschen richtet und daß deshalb auch der Gläubige dieselbe Hal- 
tung einnehmen muß, so daß es •weder Juden noch Griechen mehr gibt, 
weder Sklaven noch Freie, weder Mann noch Frau. Denn ihr alle seid ein 
Mensch in Christus Jesus" (Gal 3,28). Die Annahme dieses •Ja" ist nur 
möglich in einer Teilnahme am Tod des Herrn, durch den er die Feind- 
schaft getötet •und die zwei zu einem Leibe verbunden hat" (Eph 2,16). 



Die Weihe des Menschen an Gott und die Welt 373 

Gottes •Ja" und Christi •Amen" ist Überwindung der Sünde, denn Sünde 
ist •Neinsagen", ein Sich-selbst-Isolieren und auf diese Weise ein Schaf- 
fen von Vielheit und Uneinigkeit. Darum ist auch die Annahme dieses 
•Ja" Gottes eine Tat, wozu der unerlöste Mensch nicht imstande ist, wozu 
aber die Teilnahme am Leben Christi ihm die Möglichkeit gibt. 

Diese Teilnahme wird uns in den Sakramenten der Kirche geschenkt. 
In den Sakramenten sind die Handlungen des Herrn gleichsam heraus- 
kristallisiert, und eine aktive Teilnahme an diesen Handlungen gibt uns, 
in Kraft des Heiligen Geistes, Teil an der Gesinnung des Herrn (vgl. Phil 
2,5). Das Sakrament schenkt uns also nicht nur eine, wie man sagen 
könnte, objektive Heiligkeit; es versetzt uns nicht nur in eine heilige Situa- 
tion, sondern schenkt uns auch die Möglichkeit zu persönlicher Antwort, 
zu existentieller Heiligkeit, denn die Taten des Herrn, an denen das 
Sakrament uns Anteil gibt, sind das •Ja" Gottes und das •Amen" des 
Sohnes. Das Sakrament versetzt uns in eine heilige Situation, die uns da- 
durch heiligt, indem sie uns immerwährend fähig macht zur Annahme 
dieser heiligen Situation. 

Die erste und fundamentale Heiligung geschieht in der Taufe. Sie ist 
die erste und ausdrückliche Hingabe des Menschen an Gott und Gottes 
an diesen Menschen. Das geschieht, indem die Taufe uns Anteil gibt am 
sterbenden Herrn (Rom 6,3ff.). Deshalb weiht die Taufe uns auch unter- 
einander und macht uns als Gläubige eins. Es ist nicht zufällig, daß das 
Neue Testament die Wirkung des Todes Christi auch der Taufe zuspricht: 
was in Eph 2, 14-18 über das Kreuz gesagt wird, wird in 1 Kor 12, 13 als 
Frucht der Taufe gesehen. Durch die Taufe wird der Mensch also in eine 
neue Lebenssituation versetzt, eine Situation, die durch den Inhalt des Sa- 
kramentes bestimmt wird: eine vollkommene Annahme des •Ja" Gottes 
und des •Amen" des Sohnes im eigenen Leben, ein •Ja" und •Amen", das 
durch mich gesprochen wird. Diese Situation ist also Teilnahme an der 
Existenz und der Sendung des Herrn: der Glaubende wird mit dem Na- 
men des Vaters, der das •Ja" spricht, dem Namen des Sohnes, der das 
•Amen" ist, und dem Namen des Geistes, der uns mit ihnen verbindet, 
bezeichnet und geheiligt. Das ist die Bedeutung der Lehre über den sakra- 
mentalen Charakter, der von den Theologen des Mittelalters auch Cha- 
rakter Christi genannt wurde. Diese Situation ist also nicht bloß äußere 
Bezeichnung, sondern als göttliches Wort an uns berührt es den Menschen 
in seiner tiefsten Wirklichkeit, auch wenn er sich dessen nicht bewußt ist. 
Die Taufe versetzt uns also in eine neue Beziehung zu Gott, zu uns selbst 
und zur Welt. Der Mensch wird geheiligt, geweiht. Aber diese Heiligkeit 
und Weihe bilden keine statische Eigenschaft: es ist ein Sprechen Gottes zu 
uns, das uns anruft und fähig macht, diesem Anruf auch im weiteren Leben 



Jacques Mulders 374 

persönlich zu antworten. Die Taufe ist, ebenso wie alle Sakramente, kein 
individuelles Ereignis zwischen mir und Gott: sie ist eine Tat, durch die ich 
der lebendigen Glaubensgemeinschaft der Kirche einverleibt werde. Diese 
Glaubensgemeinschaft teilt durch die Taufe ihre eigene Glaubenssituation 
und ihr eigenes Glaubensleben dem Täufling mit, damit er dieses Leben der 
Kirche auch in seinem Leben verwirkliche und die Kirche auf diese Weise in 
ihm eine neue Existenz erhalte. Die Taufe ist also die fundamentale Heili- 
gung, durch die der Mensch das an ihn gerichtete •Ja" Gottes auf wirklich 
menschliche und bewußte Weise anzunehmen vermag, so daß auch das •Ja" 
Christi in ihm neue Gestalt erhalten kann. Die Konstitution über die Kirche 
formuliert das folgendermaßen: •Durch die Wiedergeburt und die Sal- 
bung mit dem Heiligen Geist werden die Getauften zu einem geistigen 
Bau und einem heiligen Priestertum geweiht, damit sie in allen Werken 
eines christlichen Menschen geistige Opfer darbringen und die Machttaten 
dessen verkünden, der sie aus der Finsternis in sein wunderbares Licht be- 
rufen hat" (Art. 10). Durch diese Weihe sind die Getauften gerufen (Ek- 
klesia bedeutet: Versammlung der Gerufenen; vgl. bei Paulus kletoi hagioi 
[1 Kor 1,2], was bedeutet: Heilige, da und dadurch daß sie gerufen sind), 
um •überall auf Erden für Christus Zeugnis zu geben und allen, die es 
fordern, Rechenschaft abzulegen von der Hoffnung auf das ewige Leben, 
die in ihnen ist (vgl. 1 Petr 3,15)" (Kirchenkonstitution, ebd.). Die Heili- 
gung durch die Taufe ist also eine Absonderung, aber eine Absonderung 
ganz eigener Art: nicht um sich fortan von der menschlichen Wirklichkeit 
zu isolieren, sondern um auf radikale, gottmenschliche Weise in der mensch- 
lichen Welt zu stehen. Und das geschieht durch eine Hingabe an Ihn, •in 
dem alles seinen Bestand hat" (Kol 1,17). 

Diese Heiligung als Teilnahme an der unwiderruflichen Hingabe Christi 
bewirkt eine bleibende Prägung und kann nie mehr ungeschehen gemacht 
werden. Eine allzu juridische Sicht des Wesens der Kirche läuft Gefahr, 
die Einverleibung in die Kirche als Mitgliedschaft in einem Verein aufzu- 
fassen, aus dem man jederzeit wieder austreten kann. In Wirklichkeit be- 
deutet Glied der Kirche werden etwas wesentlich anderes: es berührt un- 
sere gesamte Existenz und ist gerade darum nicht mehr ungeschehen zu 
machen: Gottes •Ja" und Christi •Amen" sind unwiderruflich (•Der Sohn 
Gottes war nicht Nein und Ja, sondern in ihm war das Ja": 2 Kor 1,19). 
Wo also dieses •Ja" und •Amen" zum erstenmal auf ausdrückliche Weise 
dem Menschen verkündet, geschenkt und von ihm angenommen wird, ent- 
steht eine eschatologische Situation, die, gerade weil sie eschatologisch ist, 
den Menschen auch zur Heiligkeit führen kann. Das Bewußtsein dieser 
großen Entscheidung tritt uns deutlich entgegen in Texten wie Hebr 10, 
26-31 und 12,18-29. 



Die Weihe des Menschen an Gott und die Welt 375 

Die Taufe wird Pforte der Kirche (ianua Ecclesiae) genannt. Damit ist 
nicht nur gemeint, daß der Mensch durch die Taufe zur Gemeinschaft der 
Kirche zugelassen wird, sondern auch, daß die Heiligung, die die Taufe 
uns schenkt, das unüberbietbare Fundament, die Wurzel und der Aus- 
gangspunkt ist für alle weiteren Weihen und damit verbundenen Heili- 
gungen in der Kirche, welchen genaueren theologischen Sinn sie im einzel- 
nen auch immer haben mögen. So sagt z. B. die Kirchenkonstitution über 
die Ordensgelübde (Profeß), sie seien in dem Sinn eine neue Weise der 
Weihe des Menschen, als sie diesen fähig machten, •reichere Frucht aus der 
Tauf gnade empfangen zu können" (Art. 44). Noch klarer drückt sich das 
Ordensdekret aus: Durch die Gelübde, so heißt es dort, empfangen die 
Ordensleute eine besondere Weihe, •die tief in der Weihe der Taufe wur- 
zelt und diese voller zum Ausdruck bringt" (Art. 5). Es findet hier also 
eine Entfaltung statt, eine Bekräftigung dessen, was grundsätzlich schon in 
der Taufe geschehen ist. Hier erhebt sich natürlich die Frage: Kann man 
das auch von der Wirkung der anderen Sakramente sagen? Wenn z. B. die 
Priesterweihe nur eine Entfaltung der Taufgnade wäre, wären dann nicht 
alle Getauften schon Priester, nicht nur im Sinn des gemeinsamen Prie- 
stertums, sondern auch des besonderen Amtes? Das Wort •Amt" enthält 
in sich bereits die Antwort. Man muß einerseits tatsächlich zugeben, daß 
die übrigen Sakramente nur Entfaltungen und Erläuterungen des in der 
Taufe bereits Geschehenen sind, aber es sind bereichernde Entfaltungen 
und Erläuterungen, die in der Kirche durch Christus geschenkt werden und 
durch die sich die Kirche als Heilsgemeinschaft strukturiert. Das besondere 
und das gemeinsame Priestertum sind nicht zwei völlig adäquat unter- 
schiedene Größen, die gar nichts miteinander zu tun haben. Das besondere 
Priestertum ist die amtliche, mit besonderen Vollmachten ausgestattete 
Repräsentanz, die von Christus eingesetzte öffentliche Vertretung (vgl. 
Priesterdekret, Art. 2) des gemeinsamen Priestertums, die das gemeinsame 
Priestertum sich selbst nicht geben kann (dasselbe gilt auch von der Sün- 
denvergebung, der Ehe usw.). Der Grund dafür ist folgender. Die Kirche 
in ihrer Gesamtheit ist ein Sichtbarwerden des Herrn, seiner Hingabe an 
den Vater und an uns. Als Sichtbarwerden des Lebens des Herrn ist die 
Kirche congregatio fidelium, Gemeinschaft aller, die diesem Leben des 
Herrn auf sakramental-sichtbare Weise Gestalt verleihen. Aber der Herr 
ist auch der Herr der Kirche. Darum ruft Er und heiligt Er bestimmte Glie- 
der der Kirche zu besonderer Vertretung: sie werden gerufen, um seine 
Worte und Taten für die ganze Gemeinschaft gegenwärtig zu setzen durch 
die Verkündigung, die Spendung der Sakramente und die Führung in 
Vollmacht. Das besondere Amt entsteht also nicht auf demokratischem 
Wege, weil - und das ist für dieses Problem von entscheidender Bedeu- 



Jacques Mulders 37g 

tung - auch das gemeinsame Priestertum nicht auf demokratischem Wege 
zustandekommt. Daß das gemeinsame Priestertum (sowohl fundamental 
in der Taufe wie in den weiteren Sakramenten) Gabe ist, die der Mensch 
sich selbst nicht schenken kann, wird gerade durch die Anwesenheit des 
besonderen Priestertums sakramental zum Ausdruck gebracht. Ja, man 
muß sagen: um zu vermeiden, daß das gemeinsame Priestertum nicht aus- 
gehöhlt wird, gibt es ein besonderes Amt in der Kirche. Und wiederum be- 
steht die Heiligung des besonderen Amtes wegen des gemeinsamen Prie- 
stertums und nicht umgekehrt. Das besondere Amt darf also das gemein- 
same Priestertum nicht verdrängen. Seine Aufgabe ist gerade, dafür zu 
sorgen, daß das gemeinsame Priestertum jederzeit in der Kirche lebendig 
ist. Der Empfang des gemeinsamen Priestertums des Herrn wird also 
sakramental sichtbar gemacht in der Polarität von Amt und Gemeinde. Im 
besonderen Amt tritt die Kirche als mater fidelium, als Mutter der Glau- 
benden, in Erscheinung. 

Auch die Ehe als Weihe für einen Lebensstand ist nur eine Entfaltung 
der Taufgnade, aber deren bereichernde Entfaltung, was unmittelbar 
deutlich wird aus der Tatsache, daß der Getaufte durch die geschenkte 
Liebe in eine neue Situation versetzt wird. Dadurch wird ihm die Möglich- 
keit gegeben, die Grundheiligung, die er in der Taufe empfing, auf neue 
Weise Gestalt werden zu lassen. Wenn wir sagen, der Lebensstand der 
Ehe sei eine Weihe, dann heißt das, sie stellt die Eheleute in eine neue 
Heilssituation (in der alten Kirche sprach man vom ordo der Eheleute, 
dasselbe Wort, das wir jetzt dem Weihesakrament vorbehalten). Sie 
müssen die eheliche Liebe fruchtbar machen aus dem in der Taufe be- 
reits geschenkten •Ja" und •Amen" Christi, wie es Paulus in Eph 5, 22 
ausführt. Darum verleiht die Ehe auch ein sakramentales Prägemal, das 
jedoch insofern vom Prägemal der Taufe, Firmung und Priesterweihe 
verschieden ist, als die durch das Ehesakrament bewirkte Situation natur- 
gemäß auf die Lebensdauer der Eheleute beschränkt ist. Ähnliche Betrach- 
tungen kann man auch über die Krankensalbung anstellen. 

III. Zwei Weisen der Heiligung und Weihe in der Kirche 

Es gibt - grundsätzlich gesehen - zwei Weisen der Heiligung und Weihe 
in der Kirche: über den Weg der Sakramente und über den der Gelübde. 
Diese zwei ergänzen einander und sind nicht addierbar. Deshalb ist der 
Ordensstand kein dritter Rang in der Kirche, wie die Konstitution über die 
Kirche ausdrücklich sagt: •Ein derartiger Stand (das Ordensleben) ist, in 
bezug auf die göttliche, hierarchische Verfassung der Kirche, kein Zwi- 



Die Weihe des Menschen an Gott und die Welt 377 

schenstand zwischen dem der Kleriker und dem der Laien. Vielmehr wer- 
den in beiden Gruppen Christgläubige von Gott gerufen, im Leben der 
Kirche sich einer besonderen Gabe zu erfreuen und, jeder in seiner Weise, 
ihre Heilssendung zu nützen" (Art. 43 f.). Die sakramentalen Weihen kon- 
stituieren die Kirche in erster Linie als vielgestaltige Weise des Heils- 
angebotes, sind also unersetzlich für die sakramental-institutionelle Struk- 
tur. Die Heiligung über den Weg der Gelübde und alle anderen charis- 
matischen Gaben haben in der Kirche eine andere Funktion: sie geben den 
Auftrag, der Weise Gestalt zu verleihen, auf die das sakramentale Heils- 
angebot beantwortet werden muß. Das wird in folgendem Beispiel deut- 
lich. In Eph 5,25 wird gesagt, daß die Männer ihre Frauen lieben müssen, 
wie Christus die Kirche liebt: die Ehe ist also das Sakrament Christi und 
der Kirche. So kann man also fragen: wenn wir alle das Verhältnis, das 
zwischen Christus und der Kirche besteht, in unserem Leben darstellen 
sollen, warum heiraten dann nicht alle? Was ist dann z. B. der Sinn der 
gelobten Jungfräulichkeit, in der wir (zeichenhaft deutlich vor allem in der 
Jungfrauenweihe) dieselbe Thematik von Christus und der Kirche vorfin- 
den? Hier gilt - aber jetzt auf der Ebene der Beantwortung des Heils - 
ein ähnliches Verhältnis wie zwischen dem gemeinsamen Priestertum und 
dem besonderen Amt. Es gibt in der Kirche Unverheiratete, nicht weil die 
Ehe verkehrt wäre; denn wäre das der Fall, dann müßten alle unverheira- 
tet sein, was unmöglich und sinnlos ist. Darum sind die Unverheirateten 
auch keine Elite in der Kirche, etwa in dem Sinn, als seien sie die besseren 
Christen. Es gibt Unverheiratete in der Kirche, um deutlich zu machen, in 
welchem Verhältnis und in welchem Geist das gemeinsame und das beson- 
dere Priestertum belebt werden müssen. Der Ordensstand muß also die 
Inspiration geben und darstellen, aus der alle Gläubigen leben und leben 
müssen. Im tiefen Darleben der Gelübde besitzt die Kirche einen Spiegel, 
in dem sie ihre eigene Haltung vor Augen hat. Die Konstitution über die 
Kirche sagt hierüber: •So erscheint das Bekenntnis zu den evangelischen 
Räten als ein Zeichen, das alle Glieder der Kirche wirksam zur eifrigen 
Erfüllung der Pflichten ihrer christlichen Berufung hinziehen kann und 
soll" (Art. 44; das Wort •Zeichen" hat in dem Text vor allem eine mora- 
lische Bedeutung, wir möchten ihm eine mehr sakramentale Bedeutung zu- 
schreiben). So wird auch deutlich, daß der Ordensstand in der Sakramen- 
talität der Kirche begründet ist, wodurch sie der eschatologischen Hingabe, 
die im Empfang der Sakramente inbegriffen ist, thematisch Form gibt. 
Wenn wir somit das Wort •Berufung" mit Vorliebe für den Ordensstand 
gebrauchen, dann wollen wir damit nicht die Ordensleute als ausschließ- 
liche Gruppe Berufener vom Rest der Kirche isolieren, sondern dadurch 
nur zeigen, daß das, was im Ordensleben passieren muß, ein Zeichen (zur 



Jacques Mulders 37g 

Sakramentalität der Kirche gehörend) des Geistes der Heiligkeit ist, der 
allen in der Taufe geschenkt wird. Und darum gehört der Ordensstand zum 
Wesen der Kirche, aber auf die ihm eigene Weise: nicht im Sinn der Struk- 
tur Amt-Gemeinde, sondern als Sichtbarwerden der allen verliehenen und 
aufgetragenen Heiligkeit, die der Inhalt von Amt und gemeinsamem Prie- 
stertum ist. 

Wir können darum unsere Ausführungen wie folgt zusammenfassen: Jede 
Weihe und Heiligung ist eine Sendung, denn sie stellt den Menschen in 
aktive Beziehung zu Gott und den Menschen. Der Unterschied zwischen 
den einzelnen Weisen von Heiligkeit findet seine Erklärung in der Tat- 
sache, daß die vülle des einen Heils und der einen Sendung der Kirche 
sich unmöglich auf nur eine Weise verwirklichen läßt: das würde auch 
gegen die Einheit der Kirche sprechen, die eine Einheit in der Verschie- 
denheit und nicht in der Uniformität ist: •Denn gerade die Vielfalt der 
Gnadengaben, Dienstleistungen und Tätigkeiten vereint die Kirche Got- 
tes, weil dies alles der eine und gleiche Geist wirkt (1 Kor 12,11)" (Kir- 
chenkonstitution, Art. 32). Die Verschiedenheit der Formen von Heilig- 
keit dient somit der Einheit. Wir haben das an der Bedeutung des Or- 
densstandes gesehen. Die Konstitution über die Kirche weist deshalb 
darauf hin, daß •die evangelischen Räte ihre Befolger ... in beson- 
derer Weise mit der Kirche und ihrem Geheimnis verbinden" (Art. 44); 
darum •muß ihr geistliches Leben auch dem Wohl der ganzen Kirche ge- 
widmet sein" (ebd.). Dieser Nachdruck auf der gemeinsamen Einheit auf 
Grund verschiedener Formen von Weihe und Heiligkeit ist deshalb we- 
sentlich, weil dadurch jeder Gedanke an Konkurrenz überwunden wird. 
Das Mysterium der Kirche ist immer ein Mysterium der Einheit, gemein- 
samer Verbundenheit, Brüderlichkeit. Weihe und Heiligkeit sind stets 
Teilnahme am Priestertum Christi, wodurch wir auf verschiedene Weise 
aneinander geschenkt werden. Hierin zeigt sich die völlig eigene Art des 
Heiligen: das Heilige ist keine unnahbare, unzugängliche Wirklichkeit, 
kein Tabu: christliche Heiligkeit ist die Lebenssituation und der Dienst, 
durch die der Mensch, in und aus Jesus Christus, offensteht für Gott und 
die Menschen. Denn Er, den wir als den Heiligen bekennen (Lk 1, 35, 
Gloria der Messe), ist gerade deshalb heilig, weil Er die Hingabe Gottes 
an uns (das •Ja" Gottes) und unsere Hingabe an den Vater (das •Amen") 
ist. Dieses Leben in uns ist der Inhalt des Mysteriums, das wir Kirche 
nennen. 




