Jacques Mulders 368

Interessensphidren liegen. Ein Wort der Gerechtigkeit, des Friedens, der
Vergebung, ein Wort, das Vorurteile iberwinden oder Verantwortung
ibernehmen hilft, ist bereits ein Wort von Gott und iiber Gott.

So verschieden die Ausgangsbasis fir ein Gesprach auf den drei ver-
schiedenen Ebenen ist, so gilt doch fiir alle drei, daf der Christ nicht nur
von auflen her verstehend die Anliegen seines Gesprichspartners teilen
kann, sondern dafl er von innen her als der der Welt Verpflichtete, als
der eine transzendente Wirklichkeit Erfahrende und als der im Rahmen
einer Glaubens- und Heilsgemeinschaft das Heil Suchende die Situation
des Gesprachspartners teilt. Auf allen drei Ebenen wird ein solches Ge-
sprach zur Vertiefung und Verlebendigung seines eigenen Glaubens fiih-
ren, und auf allen drei Ebenen wird er die erregende und begliickende
Entdeckung machen, dafl ihm in einem solchen Gesprach auch im Nicht-
christen das Antlitz Christi aufleuchtet und dafl er dazu beitragen kann,
die verborgenen Ziige dieses Antlitzes klarer hervortreten zu lassen.

Die ,,Weihe* des Menschen an Gott und die Welt
durch die Kirche

Jacques Mulders S], Maastricht (Niederlande)

Das oft, manchmal zu oft beschworene Wort vom aggiornamento, das
Papst Johannes seinerzeit dem Konzil als Leitmotiv mitgab, bekundete
nicht nur den Willen, die Kirche in ihrer Verkiindigung und ihren Institu-
tionen den Umstidnden und Notwendigkeiten einer verdnderten Welt, der
Selbst- und Welterfahrung der Menschen von heute anzupassen, sondern
wollte ganz allgemein und grundsatzlich wieder von neuem zum Bewufit-
sein bringen, dafl die Kirche fir die Welt und die Menschen da ist, eine
in die Welt und zu den Menschen Gesendete ist. Sie kann und wird einer
solchen Aufgabe aber nur in dem Mafle gerecht werden — das hat das Kon-
zil in allen Dokumenten deutlich zum Ausdruck gebracht —, als sie um ihr
Geheimnis, um den Geist Christi in ihr, weiff und dieses Geheimnis wirk-



Die Weihe des Menschen an Golt und die Welt 369

lich lebt. Die Kirche ist immer beides: die aus der Welt von Gott und fiir
die Gemeinschaft mit Gott Herausgerufene, ein aus der Welt ausgegrenz-
ter Bezirk, der Gottes , Anwesen auf Erden” ist, und zugleich Welt-Kirche,
die die Welt zu durchdringen und sich einzugliedern sucht (vgl. dazu: H.
Schlier, Der Brief an die Epheser, Diisseldorf 1957, 951.). Immer muf} sie
darum Gott und der Welt zugleich geweiht, hingegeben sein. Das bedeutet
fiir den einzelnen Christen, der seinen Ort in der Kirche hat und sein
Christsein von ihr empfangt, daf} er ein durch die Kirche an Gott und die
Menschen Geweihter ist.

Um die Tiefe und Tragweite dieses Geheimnisses und der damit gege-
benen Aufgabe der Kirche und des Christen zu verstehen, wollen wir im
folgenden einmal den Begriff der Weihe (consecratio) genauer unter-
suchen. Oft hat man ihn in sehr ,dinglicher” Weise verstanden. Heute
sucht man ihn stirker ,personal“ zu interpretieren. Wir beriihren damit
ein Grundproblem der Kirchentheologie iiberhaupt, das Verhdltnis von
Institutionellem und Personlich-Existentiellem. Es verweist uns auf den
Grund und die Mitte der Kirche, auf Christus, ihren Herrn. Wir werden
darum zunichst auf das Mysterium Christi eingehen miissen, um von da
das Mysterium der Kirche und des einzelnen Christen, niherhin das Ge-
heimnis ihrer Weihe zu erhellen.

I. Die Menschwerdung als Hingabe Gottes an die Welt und als Hingabe
der Schopfung an Gott

Der Kern allen christlichen Glaubens liegt im Wort des heiligen Petrus,
daf in keinem anderen Namen Heil fiir die Welt ist als im Namen Jesu
Christi, des Sohnes Gottes, der fiir uns gestorben ist und verherrlicht
wurde (Apg 4,12). Er ist Gottes Wort an uns, das letzte und endgiltige
Wort (Jo 1; Hebr 1,1-2). Dieses Wort ist keine Verneinung von Welt und
Mensch (diese Verneinung ist der Kern von jeder Art Monophysitismus):
Paulus bezeichnet Christus als das ,, Ja“ Gottes, ohne ,Nein® (2 Kor 1, 191).
Anderseits ist dieses Wort Gabe Gottes, eine Bestdtigung und Bejahung
der Schopfung, die sie sich selbst nicht geben kann, ein Selbstbesitz des
Menschen Jesus, der ganz Gabe ist (was im Nestorianismus verneint oder
abgeschwicht wird). In der Menschwerdung bestatigt Gott sich selbst in
unserer Existenz und uns in seiner eigenen Existenz; Bestdtigung und Be-
jahung, ,Ja“ und ,Amen“ zugleich (2 Kor 1,20). Dieses ,Ja* Gottes ist
kein freibleibendes Wort. Es wird gesprochen in und zu einer Welt, die
sich machtlos weifl in ihrem Autonom-Sein-Wollen. Es ist also auch ein



Jacques Mulders 370

Wort, das Verurteilung und Erlésung einschlieBt und das erst durch den
Tod zu seiner Vollendung kommt.

Auf diese Weise steht Christus gleichzeitig ganz auf der Seite des Va-
ters wie auf unserer Seite. Ja, man mufl sagen: weil er ganz und gar aus
dem Vater ist, ist er auch ganz und gar aus unserem Geschlecht. Seine Pro-
existenz (Fiir-uns-sein) (Bonhoeffer) stiitzt sich auf seine Priexistenz (Vor-
uns-sein), und umgekehrt ist seine Priexistenz erst in seiner Proexistenz
vollig entfaltet. , Vor Grundlegung der Welt sind wir in Thm auserkoren®
(Eph 1,4). ,In und durch Ihn sind wir erschaffen (Kol 1,16). Jesu Exi-
stenz ist also vollig Beziehung: zum Vater, zu uns: Wort des Vaters an
uns, unser Weg zum Vater. Er existiert also nicht als ein Wesen ohne Be-
zug: Er ist Sohn des Vaters und unser Herr.

Dieses dem Vater und uns Zugehéren kann wiedergegeben werden mit
dem Wort ,Heiligkeit“. Denn dieses Zugehdren besteht gerade in einer
totalen und persdnlichen Hingabe, zur Ehre des Vaters und zu unserem
Heil. Darum ist Er der Heilige (Lk 1,35; Apg 8, 14). Diese Heiligkeit ist
also keine Eigenschaft, die ohne persénliche Mitwirkung bestehen konnte:
Er ist heilig, d. h. hingegeben, weil Er es auch ganz und gar will. Darum
kann Er bei Johannes sagen: ,Ich heilige mich selbst* (Jo 17, 19).

Fiir wen heiligt er sich selbst? Fiir die Menschen, im besonderen fiir die
Kirche, , damit auch sie geheiligt seien in Wahrheit“ (ebd.). Und wem gibt
er sich hin? Dem Vater, um dessen Willen zu tun. Und der Wille des Va-
ters ist unser Heil, denn Er ist die Liebe (1 Jo 4,16; vgl. Jo 8, 16f.). Dieses
Heil ist keine unpersonliche Wirklichkeit, es ist Christus selbst. Darum ist
Er nicht auf die Weise der Weg (Jo 14, 6), dafl wir — einmal beim Vater
angekommen — Thn nicht mehr nétig hitten: als Weg ist Er auch das
Leben. Unser Heil liegt immer in der volligen Hingabe an den Vater;
diese Hingabe in Person aber ist Christus. Darum geschieht auch unser
»Amen“ nicht allein durch Thn, sondern auch in und mit Thm.

Dieses dem Vater und uns Hingegebensein Christi ist gottmenschlich,
d. h. endgiiltig, definitiv und nicht mehr zuriicknehmbar. Darum ist seine
Heiligkeit absolut und dauernd. Wollen wir solche Dauer in Worten aus-
driicken, dann nehmen wir oft unsere Zuflucht zu Bildern, die der stoff-
lichen Natur entlehnt sind. So sprechen wir z. B. von einem felsenfesten
Vertrauen: wie ein Berg unbeweglich ist in Sturm und Regen, so ist ein
grofles Vertrauen nicht dauernden Verdnderungen unterworfen. Mit
einem dhnlichen Vergleich nennt Paulus Christus das Fundament, auf das
wir gebaut sind (1 Kor 3,11) und spricht Petrus von dem Eckstein (1 Ptr
2,7). Diese Bilder diirfen nicht fiir sich allein betrachtet werden, sonst
wiirde man sich Christus als eine unbewegliche Grofie vorstellen. Dasselbe
gilt fiir das in der spiteren Dogmengeschichte gebrauchte Wort ,Natur®.



Die Weihe des Menschen an Gott und die Welt 371

Man mufl sagen: ,Christus ist von Natur Gottes Sohn, er ist von Natur
heilig“. Richtig an diesem Ausdruck ist, daf} er nicht wie wir vom Siinder
zum Gerechtfertigten wird, denn er ist uns in allem gleich, ausgenommen
die Stnde (Hebr 4, 15). Aber das Wort ,Natur® kénnte auch nahelegen,
als ob diese Heiligkeit eine vollig statische und unbewufite Eigenschaft sei,
wie wenn man sagt: Wasser hat von Natur die Eigenschaft, bei null Grad
zu gefrieren. Und es kann nicht geleugnet werden, dafl eine zu einseitige
und abstrakte Naturen-Christologie die Heilsbedeutung Christi leicht ver-
dunkelt.

Zusammenfassend konnen wir sagen, dafl in Christus der Vater sich
dem Heil der Menschen weiht, und zwar auf gottliche Art, d. h. unwider-
ruflich und fir ewig. Aber das geschieht, indem sein lebendiges Wort
Mensch unseres Geschlechtes wird. Was also in Jesus geschieht, ist kein
isoliertes Geschehen, das sich vor zweitausend Jahren ereignet hat, ein
steiler Gipfel auf der sonst horizontal verlaufenden Linie der Geschichte.
Bleiben wir nur beim historischen Jesus von Nazareth stehen, dann wird
er fur uns nie der Christus. Wir lernen ihn erst entdecken als Christus,
d. h. als denjenigen, in dem unser eigenes Leben schon beschlossen liegt,
wenn wir an seinem Leben Teil erhalten. Diese Teilnahme geschieht in
der Kirche, dem Volk Gottes, das aus dem ,Ja“ und ,Amen*“ lebt, das
Jesus Christus in Person ist. Das Christusgeschehen ist ohne Kirche ziellos,
denn nur in der Kirche und durch sie findet es seine historische und kos-
mische Erfiillung. Kirche und Kosmos ihrerseits sind ohne Christus inhalt-
los. Darum muf unsere Betrachtung iiber die Heiligkeit Christi iibergehen
zur Heiligkeit der Kirche.

I1. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen und als heiligende Gemein-
schaft

Das grofle Verdienst der Konstitution Lumen gentium tiber die Kirche
liegt in der Tatsache, dafl der Akzent auf dem inneren Leben der Kirche
liegt und damit eine zu einseitige Betrachtung ihrer duferen-juridischen
Strukturen (sowohl auf theoretischer wie auf praktischer Ebene) iiber-
wunden ist. Pragnant kénnte man mit Paulus das Mysterium der Kirche
beschreiben als: Christus in uns (vgl. Rom 8,9ff.), oder wie es an der er-
wihnten Stelle auch heifit: der Geist Christi und des Vaters in uns. Chri-
stus-in-uns: die Kirche kann und darf nur For¢setzung der Menschwerdung
genannt werden, insofern sie deren Entfaltung in der Geschichte ist. Der
Heilige Geist 1df3t uns nicht neben Christus existieren, sondern in ihm: er
fihrt uns mitten in das Geheimnis und das Leben Christi. Die Kirche ist



Jacques Mulders 372

also nicht in irgendeiner Weise eine neue Inkarnation, eine zweite Mensch-
werdung, denn das wiirde nichts Geringeres bedeuten, als dafl die erste
Menschwerdung unvollkommen, Gottes ,Ja“ in Jesus Christus nur vor-
laufig gewesen wire, so dafl er wieder ein neues , Ja“ sprechen miifite. Es
gibt die Kirche nicht trotz, sondern dank des einen , Ja“ der Menschwer-
dung. Der verherrlichte Christus ist die Fiille der Kirche, aber als ihr Prin-
zip, ihr Haupt und Ursprung. Er 1aft durch die Sendung des Heiligen
Geistes die Kirche aus sich hervorgehen als seine eigene Vollendung, da-
mit er auf diese Weise in den ,Christus totus“, den ganzen Christus
wachse, wie Augustinus sagt. Die Kirche hebt also die Einmaligkeit Chri-
sti nicht auf, sondern ist gerade deren Sakrament.

Als Gemeinschaft, die in und aus Christus lebt, ist also die Kirche eine
Gemeinschaft von Heiligen, d. h. von geheiligten und andere heilig machen-
den Menschen. Im Neuen Testament werden die Glaubigen oft Heilige ge-
nannt (Rém 1,7; 1 Kor 1,2; 1 Petr 2,9). Diese Heiligkeit ist sowohl Heilig-
keit als Berufung wie als Antwort. Die Konstitution iiber die Kirche legt auf
die Berufung aller Gliubigen zur Heiligkeit viel Nachdruck (vgl. Kap. 5).
Wenn in Christus das ,Ja“ des Vaters in seinem ,Amen* ganz verwirk-
licht ist, gibt es in der Kirche hingegen noch die zu iberwindende
Spannung von , Ja“ und ,Amen“, ,umfafit (sie) Siinder in ihrem eigenen
Schofi“ (Kirchenkonstitution, Art. 8f) und ist dabei, durch Bufifertigkeit
und Lebenserneuerung die Stindigkeit ihrer Glieder zu iiberwinden (ebd.).
Es gibt also in der Kirche eine Heiligkeit aufgrund von Berufung, Be-
stimmung und Gegebenheit und eine Heiligkeit aufgrund personlicher
Antwort. Die Kirche hat die Pflicht, immer wieder ,Herr, Herr* (Mt 7,21)
zu sagen, nicht nur mit dem Mund und im Bekenntnis, auf dem Weg von
Wort und Sakrament; aber es wiirde eine Verleugnung der Macht des in
ihr lebenden Geistes sein, wenn in ihr nicht ,der Wille des Vaters im
Himmel“ (ebd.) getan wiirde. Diese zwei Formen der Heiligkeit ergénzen
einander und sind beide unersetzlich.

Die Kirche ist heilig als Sakrament der Heiligkeit. Sie wird als Gemein-
schaft, als Volk Gottes zusammengehalten durch Elemente, durch ein Le-
ben, das alle Strukturen, durch die normalerweise Volker eins sind, durch-
bricht und {ibersteigt. Denn die Kirche ist eine Gemeinschaft, die sich eins
weifd in der Anerkennung der Tatsache, dafl Gott sein , Ja“ in Christus an
jeden Menschen richtet und dafi deshalb auch der Gldubige dieselbe Hal-
tung einnechmen muf, so dafl es ,weder Juden noch Griechen mehr gibt,
weder Sklaven noch Freie, weder Mann noch Frau. Denn ihr alle seid ein
Mensch in Christus Jesus® (Gal 3,28). Die Annahme dieses ,Ja“ ist nur
moglich in einer Teilnahme am Tod des Herrn, durch den er die Feind-
schaft getotet ,und die zwei zu einem Leibe verbunden hat“ (Eph 2,16).



Die Weihe des Menschen an Gott und die Welt 373

Gottes ,, Ja“ und Christi ,Amen* ist Uberwindung der Siinde, denn Siinde
ist ,Neinsagen®, ein Sich-selbst-Isolieren und auf diese Weise ein Schaf-
fen von Vielheit und Uneinigkeit. Darum ist auch die Annahme dieses
,Ja“* Gottes eine Tat, wozu der unerléste Mensch nicht imstande ist, wozu

aber die Teilnahme am Leben Christi ihm die Moglichkeit gibt.

Diese Teilnahme wird uns in den Sakramenten der Kirche geschenkt.
In den Sakramenten sind die Handlungen des Herrn gleichsam heraus-
kristallisiert, und eine aktive Teilnahme an diesen Handlungen gibt uns,
in Kraft des Heiligen Geistes, Teil an der Gesinnung des Herrn (vgl. Phil
2,5). Das Sakrament schenkt uns also nicht nur eine, wie man sagen
kénnte, objektive Heiligkeit; es versetzt uns nicht nur in eine heilige Situa-
tion, sondern schenkt uns auch die Moglichkeit zu personlicher Antwort,
zu existentieller Heiligkeit, denn die Taten des Herrn, an denen das
Sakrament uns Anteil gibt, sind das ,Ja“ Gottes und das ,Amen® des
Sohnes. Das Sakrament versetzt uns in eine heilige Situation, die uns da-
durch heiligt, indem sie uns immerwihrend fahig macht zur Annahme
dieser heiligen Situation.

Die erste und fundamentale Heiligung geschieht in der Taufe. Sie ist
die erste und ausdriikliche Hingabe des Menschen an Gott und Gottes
an diesen Menschen. Das geschieht, indem die Taufe uns Anteil gibt am
sterbenden Herrn (Rom 6, 3ff.). Deshalb weiht die Taufe uns auch unter-
einander und madcht uns als Gliubige eins. Es ist nicht zufillig, dafl das
Neue Testament die Wirkung des Todes Christi auch der Taufe zuspricht:
was in Eph 2, 14-18 iiber das Kreuz gesagt wird, wird in 1 Kor 12, 13 als
Frucht der Taufe gesehen. Durch die Taufe wird der Mensch also in eine
neue Lebenssituation versetzt, eine Situation, die durch den Inhalt des Sa-
kramentes bestimmt wird: eine vollkommene Annahme des ,Ja“ Gottes
und des , Amen“ des Sohnes im eigenen Leben, ein ,, Ja“ und , Amen®, das
durch mich gesprochen wird. Diese Situation ist also Teilnahme an der
Existenz und der Sendung des Herrn: der Glaubende wird mit dem Na-
men des Vaters, der das ,Ja“ spricht, dem Namen des Sohnes, der das
,Amen* ist, und dem Namen des Geistes, der uns mit ihnen verbindet,
bezeichnet und geheiligt. Das ist die Bedeutung der Lehre iiber den sakra-
mentalen Charakter, der von den Theologen des Mittelalters auch Cha-
rakter Christi genannt wurde. Diese Situation ist also nicht blof dufiere
Bezeichnung, sondern als gottliches Wort an uns beriihrt es den Menschen
in seiner tiefsten Wirklichkeit, auch wenn er sich dessen nicht bewufit ist.
Die Taufe versetzt uns also in eine neue Beziehung zu Gott, zu uns selbst
und zur Welt. Der Mensch wird geheiligt, geweiht. Aber diese Heiligkeit
und Weihe bilden keine statische Figenschaft: es ist ein Sprechen Gottes zu
uns, das uns anruft und fihig macht, diesem Anruf auch im weiteren Leben



Jacques Mulders 374

persénlich zu antworten. Die Taufe ist, ebenso wie alle Sakramente, kein
individuelles Ereignis zwischen mir und Gott: sie ist eine Tat, durch die ich
der lebendigen Glaubensgemeinschaft der Kirche einverleibt werde. Diese
Glaubensgemeinschaft teilt durch die Taufe ihre eigene Glaubenssituation
und ihr eigenes Glaubensleben dem Téufling mit, damit er dieses Leben der
Kirche auch in seinem Leben verwirkliche und die Kirche auf diese Weise in
ihm eine neue Existenz erhalte. Die Taufe ist also die fundamentale Heili-
gung, durch die der Mensch das an ihn gerichtete ,, Ja“ Gottes auf wirklich
menschliche und bewufite Weise anzunehmen vermag, so dafl auch das »Ja“
Christi in ihm neue Gestalt erhalten kann. Die Konstitution fiber die Kirche
formuliert das folgendermafen: ,Durch die Wiedergeburt und die Sal-
bung mit dem Heiligen Geist werden die Getauften zu einem geistigen
Bau und einem heiligen Priestertum geweiht, damit sie in allen Werken
eines christlichen Menschen geistige Opfer darbringen und die Machttaten
dessen verkiinden, der sie aus der Finsternis in sein wunderbares Licht be-
rufen hat* (Art. 10). Durch diese Weihe sind die Getauften gerufen (Ek-
klesia bedeutet: Versammlung der Gerufenen;vgl. bei Paulus kletoi hagioi
[1 Kor 1,2], was bedeutet: Heilige, da und dadurch daf sie gerufen sind),
um ,iberall auf Erden fiir Christus Zeugnis zu geben und allen, die es
fordern, Rechenschaft abzulegen von der Hoffnung auf das ewige Leben,
die in ihnen ist (vgl. 1 Petr 3,15)“ (Kirchenkonstitution, ebd.). Die Heili-
gung durch die Taufe ist also eine Absonderung, aber eine Absonderung
ganz eigener Art: nicht um sich fortan von der menschlichen Wirklichkeit
zu isolieren, sondern um auf radikale, gottmenschliche Weise in der mensch-
lichen Welt zu stehen. Und das geschieht durch eine Hingabe an Ihn, ,in
dem alles seinen Bestand hat“ (Kol 1,17).

Diese Heiligung als Teilnahme an der unwiderruflichen Hingabe Christi
bewirkt eine bleibende Prigung und kann nie mehr ungeschehen gemacht
werden. Eine allzu juridische Sicht des Wesens der Kirche lduft Gefahr,
die Einverleibung in die Kirche als Mitgliedschaft in einem Verein aufzu-
fassen, aus dem man jederzeit wieder austreten kann. In Wirklichkeit be-
deutet Glied der Kirche werden etwas wesentlich anderes: es beriihrt un-
sere gesamte Existenz und ist gerade darum nicht mehr ungeschehen zu
machen: Gottes , Ja“ und Christi ,Amen* sind unwiderruflich (,Der Sohn
Gottes war nicht Nein und Ja, sondern in ihm war das Ja*: 2 Kor 1, 19).
Wo also dieses ,Ja“ und ,Amen“ zum erstenmal auf ausdriickliche Weise
dem Menschen verkiindet, geschenkt und von ihm angenommen wird, ent-
steht eine eschatologische Situation, die, gerade weil sie eschatologisch ist,
den Menschen auch zur Heiligkeit fithren kann. Das Bewufitsein dieser
groflen Entscheidung tritt uns deutlich entgegen in Texten wie Hebr 10,
26-31 und 12,18-29.



Die Weihe des Menschen an Gott und die Welt 375

Die Taufe wird Pforte der Kirche (ianua Ecclesiae) genannt. Damit ist
nicht nur gemeint, dal der Mensch durch die Taufe zur Gemeinschaft der
Kirche zugelassen wird, sondern auch, daf die Heiligung, die die Taufe
uns schenkt, das uniiberbietbare Fundament, die Wurzel und der Aus-
gangspunkt ist fiir alle weiteren Weihen und damit verbundenen Heili-
gungen in der Kirche, welchen genaueren theologischen Sinn sie im einzel-
nen auch immer haben mégen. So sagt z. B. die Kirchenkonstitution iiber
die Ordensgelitbde (Profefl), sie seien in dem Sinn eine neue Weise der
Weihe des Menschen, als sie diesen fahig machten, ,reichere Frucht aus der
Taufgnade empfangen zu konnen® (Art. 44). Noch klarer driickt sich das
Ordensdekret aus: Durch die Geliibde, so heifit es dort, empfangen die
Ordensleute eine besondere Weihe, , die tief in der Weihe der Taufe wur-
zelt und diese voller zum Ausdruck bringt“ (Art. 5). Es findet hier also
eine Entfaltung statt, eine Bekraftigung dessen, was grundsatzlich schon in
der Taufe geschehen ist. Hier erhebt sich natiirlich die Frage: Kann man
das auch von der Wirkung der anderen Sakramente sagen? Wenn z. B. die
Priesterweihe nur eine Entfaltung der Taufgnade wire, wéren dann nicht
alle Getauften schon Priester, nicht nur im Sinn des gemeinsamen Prie-
stertums, sondern auch des besonderen Amtes? Das Wort ,Amt“ enthalt
in sich bereits die Antwort. Man muf} einerseits tatsichlich zugeben, daff
die {ibrigen Sakramente nur Entfaltungen und Erlduterungen des in der
Taufe bereits Geschehenen sind, aber es sind bereichernde Entfaltungen
und Erlduterungen, die in der Kirche durch Christus geschenkt werden und
durdch die sich die Kirche als Heilsgemeinschaft strukturiert. Das besondere
und das gemeinsame Priestertum sind nicht zwei véllig adaquat unter-
schiedene Gréfien, die gar nichts miteinander zu tun haben. Das besondere
Priestertum ist die amtliche, mit besonderen Vollmachten ausgestattete
Reprisentanz, die von Christus cingesetzte éffentliche Vertretung (vgl.
Priesterdekret, Art. 2) des gemeinsamen Priestertums, die das gemeinsame
Priestertum sich selbst nicht geben kann (dasselbe gilt auch von der Siin-
denvergebung, der Ehe usw.). Der Grund dafiir ist folgender. Die Kirche
in ihrer Gesamtheit ist ein Sichtbarwerden des Herrn, seiner Hingabe an
den Vater und an uns. Als Sichtbarwerden des Lebens des Herrn ist die
Kirche congregatio fidelium, Gemeinschaft aller, die diesem Leben des
Herrn auf sakramental-sichtbare Weise Gestalt verleihen. Aber der Herr
ist auch der Herr der Kirche. Darum ruft Er und heiligt Er bestimmte Glie-
der der Kirche zu besonderer Vertretung: sie werden gerufen, um seine
Worte und Taten fiir die ganze Gemeinschaft gegenwartig zu setzen durch
die Verkiindigung, die Spendung der Sakramente und die Fithrung in
Vollmacht. Das besondere Amt entsteht also nicht auf demokratischem
Wege, weil — und das ist fiir dieses Problem von entscheidender Bedeu-



Jacques Mulders 376

tung — auch das gemeinsame Priestertum nicht auf demokratischem Wege
zustandekommt. Dafl das gemeinsame Priestertum (sowohl fundamental
in der Taufe wie in den weiteren Sakramenten) Gabe ist, die der Mensch
sich selbst nicht schenken kann, wird gerade durch die Anwesenheit des
besonderen Priestertums sakramental zum Ausdruck gebracht. Ja, man
muf sagen: um zu vermeiden, dafl das gemeinsame Priestertum nicht aus-
gehdhlt wird, gibt es ein besonderes Amt in der Kirche. Und wiederum be-
steht die Heiligung des besonderen Amtes wegen des gemeinsamen Prie-
stertums und nicht umgekehrt. Das besondere Amt darf also das gemein-
same Priestertum nicht verdringen. Seine Aufgabe ist gerade, dafiir zu
sorgen, dafl das gemeinsame Priestertum jederzeit in der Kirche lebendig
ist. Der Empfang des gemeinsamen Priestertums des Herrn wird also
sakramental sichtbar gemacht in der Polaritit von Amt und Gemeinde. Im
besonderen Amt tritt die Kirche als mater fidelium, als Mutter der Glau-
benden, in Erscheinung.

Audh die Ehe als Weihe fiir einen Lebensstand ist nur eine Entfaltung
der Taufgnade, aber deren bereichernde Entfaltung, was unmittelbar
deutlich wird aus der Tatsache, dafl der Getaufte durch die geschenkte
Liebe in eine neue Situation versetzt wird. Dadurch wird ihm die Méglich-
keit gegeben, die Grundheiligung, die er in der Taufe empfing, auf neue
Weise Gestalt werden zu lassen. Wenn wir sagen, der Lebensstand der
Ehe sei eine Weihe, dann heifit das, sie stellt die Eheleute in eine neue
Heilssituation (in der alten Kirche sprach man vom ordo der Eheleute,
dasselbe Wort, das wir jetzt dem Weihesakrament vorbehalten). Sie
missen die eheliche Liebe fruchtbar machen aus dem in der Taufe be-
reits geschenkten ,Ja“ und ,Amen“ Christi, wie es Paulus in Eph 5, 22
ausfithrt. Darum verleiht die Ehe auch ein sakramentales Prigemal, das
jedoch insofern vom Prigemal der Taufe, Firmung und Priesterweihe
verschieden ist, als die durch das Fhesakrament bewirkte Situation natur-
gemif auf die Lebensdauer der Eheleute beschrinkt ist. Ahnliche Betrach-
tungen kann man auch iiber diec Krankensalbung anstellen.

ITII. Zwei Weisen der Heiligung und Weihe in der Kirche

Es gibt — grundsitzlich gesehen — zwei Weisen der Heiligung und Weihe
in der Kirche: iiber den Weg der Sakramente und iiber den der Geliibde.
Diese zwei erginzen einander und sind nicht addierbar. Deshalb ist der
Ordensstand kein dritter Rang in der Kirche, wie die Konstitution iiber die
Kirche ausdriicklich sagt: ,Ein derartiger Stand (das Ordensleben) ist, in
bezug auf die gottliche, hierarchische Verfassung der Kirche, kein Zwi-



Die Weihe des Menschen an Gott und die Welt 377

schenstand zwischen dem der Kleriker und dem der Laien. Vielmehr wer-
den in beiden Gruppen Christgldubige von Gott gerufen, im Leben der
Kirche sich einer besonderen Gabe zu erfreuen und, jeder in seiner Weise,
ihre Heilssendung zu niitzen® (Art. 43 £.). Die sakramentalen Weihen kon-
stituieren die Kirche in erster Linie als vielgestaltige Weise des Heils-
angebotes, sind also unersetzlich fiir die sakramental-institutionelle Struk-
tur. Die Heiligung tiber den Weg der Gelilbde und alle anderen charis-
matischen Gaben haben in der Kirche eine andere Funktion: sie geben den
Auftrag, der Weise Gestalt zu verleihen, auf die das sakramentale Heils-
angebot beantwortet werden mufl. Das wird in folgendem Beispiel deut-
lich. In Eph 5,25 wird gesagt, dafl die Manner ihre Frauen lieben miissen,
wie Christus die Kirche liebt: die Ehe ist also das Sakrament Christi und
der Kirche. So kann man also fragen: wenn wir alle das Verhaltnis, das
zwischen Christus und der Kirche besteht, in unserem Leben darstellen
sollen, warum heiraten dann nicht alle? Was ist dann z. B. der Sinn der
gelobten Jungfraulichkeit, in der wir (zeichenhaft deutlich vor allem in der
Jungfrauenweihe) dieselbe Thematik von Christus und der Kirche vorfin-
den? Hier gilt — aber jetzt auf der Ebene der Beantwortung des Heils -
ein Zhnliches Verhiltnis wie zwischen dem gemeinsamen Priestertum und
dem besonderen Amt. Es gibt in der Kirche Unverheiratete, nicht weil die
Ehe verkehrt wire; denn wire das der Fall, dann miifiten alle unverheira-
tet sein, was unméglich und sinnlos ist. Darum sind die Unverheirateten
auch keine Elite in der Kirche, etwa in dem Sinn, als seien sie die besseren
Christen. Es gibt Unverheiratete in der Kirche, um deutlich zu machen, in
welchem Verhiltnis und in welchem Geist das gemeinsame und das beson-
dere Priestertum belebt werden miissen. Der Ordensstand muf} also die
Inspiration geben und darstellen, aus der alle Glaubigen leben und leben
miissen. Im tiefen Darleben der Gelitbde besitzt die Kirche einen Spiegel,
in dem sie ihre eigene Haltung vor Augen hat. Die Konstitution iiber die
Kirche sagt hieriiber: ,So erscheint das Bekenntnis zu den evangelischen
Riten als ein Zeichen, das alle Glieder der Kirche wirksam zur eifrigen
Erfullung der Pflichten ihrer christlichen Berufung hinziehen kann und
soll“ (Art. 44; das Wort ,Zeichen“ hat in dem Text vor allem eine mora-
lische Bedeutung, wir mochten ithm eine mehr sakramentale Bedeutung zu-
schreiben). So wird auch deutlich, dal der Ordensstand in der Sakramen-
talitit der Kirche begriindet ist, wodurch sie der eschatologischen Hingabe,
die im Empfang der Sakramente inbegriffen ist, thematisch Form gibt.
Wenn wir somit das Wort ,Berufung mit Vorliebe fiir den Ordensstand
gebrauchen, dann wollen wir damit nicht die Ordensleute als ausschliefi-
liche Gruppe Berufener vom Rest der Kirche isolieren, sondern dadurch
nur zeigen, daf das, was im Ordensleben passieren mufl, ein Zeichen (zur



Jacques Mulders 378

Sakramentalitit der Kirche gehorend) des Geistes der Heiligkeit ist, der
allen in der Taufe geschenkt wird. Und darum gehért der Ordensstand zum
Wesen der Kirche, aber auf die ihm eigene Weise: nicht im Sinn der Struk-
tur Amt-Gemeinde, sondern als Sichtbarwerden der allen verlichenen und
aufgetragenen Heiligkeit, die der Inhalt von Amt und gemeinsamem Prie-
stertum ist.

Wir kénnen darum unsere Ausfithrungen wie folgt zusammenfassen: Jede
Weihe und Heiligung ist eine Sendung, denn sie stellt den Menschen in
aktive Beziehung zu Gott und den Menschen. Der Unterschied zwischen
den einzelnen Weisen von Heiligkeit findet seine Erklirung in der Tat-
sache, dafl die Wiille des einen Heils und der einen Sendung der Kirche
sich unméglich auf nur eine Weise verwirklichen lifit: das wiirde auch
gegen die Einheit der Kirche sprechen, die eine Einheit in der Verschie-
denheit und nicht in der Uniformitit ist: ,Denn gerade die Vielfalt der
Gnadengaben, Dienstleistungen und Titigkeiten vereint die Kirche Got-
tes, weil dies alles der eine und gleiche Geist wirkt (1 Kor 12,11)% (Kir-
chenkonstitution, Art. 82). Die Verschiedenheit der Formen von Heilig-
keit dient somit der Einheit. Wir haben das an der Bedeutung des Or-
densstandes gesehen. Die Konstitution iiber die Kirche weist deshalb
darauf hin, dafl ,die evangelischen Rite ihre Befolger ... in beson-
derer Weise mit der Kirche und ihrem Geheimnis verbinden® (Art. 44);
darum ,muf ihr geistliches Leben auch dem Wohl der ganzen Kirche ge-
widmet sein“ (ebd.). Dieser Nachdruck auf der gemeinsamen Einheit auf
Grund verschiedener Formen von Weihe und Heiligkeit ist deshalb we-
sentlich, weil dadurch jeder Gedanke an Konkurrenz iiberwunden wird.
Das Mysterium der Kirche ist immer ein Mysterium der Einheit, gemein-
samer Verbundenheit, Briiderlichkeit. Weihe und Heiligkeit sind stets
Teilnahme am Priestertum Christi, wodurch wir auf verschiedene Weise
aneinander geschenkt werden. Hierin zeigt sich die véllig eigene Art des
Heiligen: das Heilige ist keine unnahbare, unzugingliche Wirklichkeit,
kein Tabu: christliche Heiligkeit ist die Lebenssituation und der Dienst,
durch die der Mensch, in und aus Jesus Christus, offensteht fiir Gott und
die Menschen. Denn Er, den wir als den Heiligen bekennen (Lk 1, 35,
Gloria der Messe), ist gerade deshalb heilig, weil Er die Hingabe Gottes
an uns (das , Ja“ Gottes) und unsere Hingabe an den Vater (das ,Amen*)
ist. Dieses Leben in uns ist der Inhalt des Mysteriums, das wir Kirche
nennen.





