EINUBUNG UND WEISUNG

Der Glaube des Hauptmanns

Die drei evangelischen Berichte von der Heilung des Hauptmanns-Knechtes

... Als Jesus nicht mehr weit von dem Hause entfernt war, sandte
der Hauptmann Freunde und liefl ihm sagen: ,Herr, bemiihe dich
nicht, denn ich bin nicht wiirdig, dafl du unter mein Dach kommist.
Deshalb hielt ich mich auch selbst nicht fiir wert, zu dir zu kommen.
Aber sprich nur ein Wort, und mein Knedht wird gesund werden . . .“
Als Jesus dies horte, staunte er iiber ihn, wandte sich zur nachfolgen-
den Menge und sprach: ,Ich sage euch, solchen Glauben habe ich
selbst in Israel nicht gefunden.“ Als die Abgesandten nach Hause
zuriickkehrten, fanden sie den Knecht gesund. (Lk 7, 6-7; 9-10)

Der dreifache Bericht des Evangeliums

Nicht viele Stellen der Heiligen Schrift sind uns mit solcher Selbstverstandlichkeit
geliufig und vertraut, wie die Begegnung des Herrn mit dem Hauptmann von
Kapharnaum. Nicht nur die Dramatik der Szene — ,er (der Knecht) lag krank
darnieder und war dem Tode nahe”, ,sie fanden ihn gesund®, Lk 7, 2.10 —, nicht
nur die Wundermacht — schamhaft verschwiegen und ganz in die Worte des
Hauptmanns aufgegangen, Lk 7, 7f —, sondern ebenso auch die fast biographisch-
lichevoll gezeichnete Gestalt des Hauptmanns — ,Er ist es wert, dafl du ihm dies
gewihrst®, Lk 7,4 - bringen uns den Herrn und die Atmosphare, die er aus-
strahlte, greifbar nahe. Wer aber nicht einem liebenswerten Idyll verfallen, son-
dern dem Wort der evangelischen Botschaft gehorsam sein will, sollte neben dem
Text bei Lukas auch den Bericht nach Matthius (8, 5-13) und die johanneische
Version (4, 46-54) in die Meditation mithineinnehmen. Wenn man sich nimlich
einmal mit der schriftstellerischen Art des vierten Evangeliums vertraut gemacht
hat (vgl. Joh 6, 1-15 mit den Parallelen bei Mt 14, 13-21, Mk 6, 32-44, Lk 9,
10-17), kann kaum noch ein Zweifel dariiber sein, dal auch Johannes die Ge-
schichte des Hauptmanns von Kapharnaum erzdhlt. Im Vergleich der drei Texte
mufl manches von dem idyllischen Gerank, das in unserer alten Kinderbibel
gerade diese Geschichte umgab, ausgerissen werden.

Bei Matthdus steht die Szene mitten im Dunkel der Gerichtsdrohungen: ,Viele
werden vom Osten und vom Westen kommen und mit Abraham, Isaak und Ja-
kob im Himmelreich zu Tische sitzen; die Sohne des Reiches aber werden in die
Finsternis drauflen gestofen; dort wird Heulen und Zahneknirschen sein® (Mt 8,
11f). Lukas hat dieselben Worte an einer anderen Stelle im 13. Kapitel (28f) nie-



Einiibung und Weisung 380

dergeschrieben. Matthdus aber méchte mit ihnen die Krankenheilung zum Typos
fiir die Tragik der Predigt des Herrn werden lassen: Er war gesandt zu den Sei-
nen, ,Aber die Seinen nahmen ihn nicht auf* (Joh 1, 11). Es verlohnt sich, sein
Evangelium einmal unter diesem Gesichtspunkt zu lesen. Irgendwie steckt die
polemische Tendenz schon in der so betonten Aufzihlung der eigentlich wenig
ehrenvollen, nicht-jidischen Veristelungen im Stammbaum des Herrn: aber so-
fort nach der programmatischen Bergpredigt mit ihren Polemiken gegen das
Pharisdertum bricht der Zwiespalt offen aus: Er ist ,gesandt zu den verlorenen
Schafen des Hauses Israel® (Mt 15,24), aber ,wegen des Unglaubens® in seiner
Heimat wirkt er ,nicht viele Machtzeichen® (Mt 15, 24; 14, 58), sondern wendet
sich, wie im Missionsbefeh! am Schlufl des Evangeliums definitiv erklirt wird,
»an alle Vélker* (Mt 28, 19). Wenn man auf diesem Hintergrund die Frage des
Herrn liest: ,Soll ich kommen und ihn heilen?“ (Mt 8, 7), dann erkennt man die
»Krisis“, die Wende, die nach Matthius das Lebensschicksal Christi bedeutet:
Weg von dem eigenen Volk, anch von Kapharnaum, ,seiner eigenen Stadt* (Mt
4,13; 9, 1), die ,bis zum Hades hinabgeschleudert* werden soll (Mt 11, 23), und
hin zu den Heiden, zu dem Hauptmann, zu der kanaaniischen Frau (Mt 15, 22),
zu den Nichtjuden (Mt 16, 13). Die Riickkehr nach Jerusalem war nur eine Riick-
kehr zum Kreuzestod durch sein eigenes Volk (Mt 16, 21f). Es ist zwar vom Text
her nicht klar, ob der Herr eine Frage stellt: ,Soll ich kommen und ihn heilen?“
oder sich schon auf den Weg macht: ,Ich will kommen und ihn heilen! Wenn
letzteres die richtige Interpretation ist, dann sind die Demut und der Glaube
des heidnischen Hauptmanns noch beschimender fiir die umstehenden Volks-
genossen Christi; denn er weist das Kommen des Herrn ab, weil er sich unwiirdig
fiihlt, und damit erscheint sein Glaube an ihn (der Glaube an die Wundermacht
wird vom Glauben an die Person Christi getragen) noch grofer: , Wahrlich, ich
sage euch, bei niemand habe ich solchen Glauben gefunden in Israel.®

Bei Lukas spielt diese Dialektik von Liebe und Verstofiung, von Glaube und
Unglaube ebenfalls eine grofie Rolle; aber er bemiiht sich, die Gestalt des Haupt-
manns genauer zu zeichnen. (Nicht zu Unrecht gilt er nach der Legende als der
»Maler!) Von ihm berichten die Juden, daf8 ,er unser Volk liebt und uns die
Synagoge gebaut hat“. Er kommt auch gar nicht mehr selbst zom Herrn, sondern
schickt zweimal (bei Matthéus ist es nur eine Szene!) Boten zu ihm, als ob seine
eigene Unwiirdigkeit keiner Begegnung mit Christus wert sei. (Nach den Exege-
ten ist der Bericht bei Lukas ndher am urspriinglichen Geschehen als der Text des
Matthdus.) Wenn wir wiederum versuchen, diese Schilderung von der Tendenz
des ganzen Lukas-Evangeliums her zu verstehen, wird uns der neue Standpunkt
des dritten Evangelisten einsichtig: Lukas betont wie kein anderer Evangelist,
daf der Herr seine Botschaft denen verkiindete, die sich unwiirdig wufiten; den
Ehebrechern (nur Lukas kennt die Szene von 7, 26-50), den Zsllnern (nur Lukas
kennt die Perikope vom Pharisier und Zéllner 18,9-14) und Siindern (das
Gleichnis vom verlorenen Sohn steht nur bei Lukas, 15, 11-32); durch ihn ist
das Herrenwort aberliefert: ,Denn was bei den Menschen hoch ist, ist ein Greuel
vor Gott“ (16, 15). Was die Knechte im lukanischen Gleichnis gesagt bekommen:
»Wenn ihr alles getan habt, was euch befohlen wurde, dann miifit ihr denken:



FEiniibung und Weisung 381

Nichtsnutzige Knechte sind wir; wir haben blof unsere Schuldigkeit getan®
(17, 10), genau dies tut der Hauptmann: er tritt in den Hintergrund, so weit zu-
riick, daf er nur iiber Mittelsmanner mit dem Herrn verkehrt. Aber gerade dieses
Zuriicktreten, diese Demut, dieses Sich-auf-den-letzen-Platz-Stellen (auch Lk
14, 8 ist ohne Parallele) ist nur der Widerschein des Glaubens, den der Herr
,nicht einmal® in Israel gefunden hat, wobei das ,nicht einmal®, wie es wortlich
bei Lukas heifit, dorthin eine Steigerung setzt, wo bei Matthdus schwarz-weif}
gezeichnet ist.

Ganz anders liest sich die gleiche Stelle bei Johannes. Auch hier weist das ein-
leitende Herrenwort, ,dafl der Prophet in seiner Heimatstadt kein Ansehen ge-
niefe (Joh 4, 48), auf dic Ablehnung durch das cigene Volk und die Aufnahme
bei den Heiden (voraus ging diec Begegnung mit der Samariterin. Vgl. auch 12, 20it).
Aber wenn Johannes betont, dafl hier ,das zweite Zeichen® nach dem Wein-
wunder von Kana (4, 54) geschah, mochte er ohne Zweifel auch aus diesem Wun-
der die Belehrung schopfen, daff der Herr ,damit seine Herrlichkeit offenbarte
und daf scine Jiinger an ihn glaubten® (2, 11). So tragt auch sein Text (wie sein
ganzes Evangelium) die Sinnspitze des komplementiren Geschchens: Offen-
barung-Glauben. Wenn die Bitte um Heilung an den Herrn herangetragen wird,
weist er zuerst einen falschen Glauben zuriick: , Wenn ihr nicht Wunder und Zei-
chen seht, glaubt ihr nicht* (Joh 4, 48). Mit andern Worten: ihr bleibt bei einem
Jahrmarktsglauben stehen, der Augen und Mund aufsperren 148t vor Dingen, die
da geschehen; ihr dringt nicht zum Wesen der Wunder und Zeichen durch, daf§
sie Offenbarung meines Wesens, meiner Herrlichkeit sind; ihr ,glaubt® nur an
das duflere Geschehen, aber nicht an die innere Wahrheit, und die heifit: Offen-
barung der Herrlichkeit des Vaters durch den Sohn (vgl. die Diskussion nach der
Brotvermehrung im 6. Kapitel). Seltsam, daf der Hauptmann, der ,Kénigliche®,
wie er bei Johannes heifit, nicht auf diese Schelte des Herrn eingeht, sondern
seine Not einfachhin von neuem und dringender in einer Bitte formuliert (Joh
4, 49), und noch iiberraschender, daff der Herr anscheinend in dieser so mensch-
lichen Bitte das Samenkorn des Glaubens entdedckt, das er bei den anderen ver-
geblich sucht: ,Geh, dein Sohn lebt. Der Mann schenkte dem Wort Glauben, das
Jesus zu ihm gesprochen hatte, und ging“ (Joh 4, 50). Dieser letzte ,Glaube® ist
eine tiefere Stufe, auf der der Hauptmann sicher nicht mehr an Wunder und Zei-
chen hiingen bleibt (das Wunder ist noch nicht geschehen), sondern auf den Herrn
selbst vertraut. Genau (,Gestern zur siebten Stunde”, Joh 4, 52) wird nun die
Offenbarung der Herrlichkeit zeitlich fixiert und dann heifit es mit einer noch-
maligen, endgiiltigen Vertiefung des Glaubens: ,Und er wurde mit seinem gan-
zen Haus gliubig® (Joh 4, 53). Das Samenkorn, das die erste Begegnung mit dem
Herrn dem Hauptmann eingesenkt hatte, ist zum vollen Glauben aufgebrochen.

Man spiirt an dem dreifach-cinen Bericht die innere Freibeit, die das Evange-
lium gegeniiber dem historischen Ablauf der Begegnung Christi mit dem Haupt-
mann von Kapharnaum hat; dahinter aber steht ein ebenso selbstverstandliches
Wissen um die Tatsidchlichkeit dieser Geschichte. Freiheit in der theologischen
Sicht der Szene mit dem Hauptmann und Historizitdt der Szene selbst, die von
den drei Evangelisten in einen grofien theologischen Rahmen gestellt wird, be-



Einiibung und Weisung 382

dingen einander. Gerade weil der Tatsachenbericht so selbstverstandlich ist, kann
jeder Evangelist sein personliches Anliegen aus ihm herauslesen: die Gestalt des
Herrn und seine Lebensschicksale sind so reich, so gottmenschlich tief, dafl die
Sicht eines einzigen Berichterstatters nur eine Seite, nur ein sehr flachiges Bild
reproduzieren konnte; es braucht vier Evangelisten in ihrer Verschiedenheit, es
braucht die breite Gemeindetheologie, die den Evangelisten den Stoff liefert, um
die Fiille des Lebens Jesu, die Tiefe und nicht so sehr Breite bedeutet, in dem
Dokument der Heiligen Schrift an die Kirche weiterzugeben.

Das Werden des Glaubens

Mit solchen Augen gelesen, bleiben die Worte der Evangelisten im letzten vollig
immun gegenitber den neugierigen Fragen, was Deutung nnd was Geschehen,
was Theologie und was Geschichte sei. Alles ist das eine Geschehen der Heilung
des Hauptmanns-Knechtes, iiberliefert und aufgeschrieben von dem Geist der
Kirche, dem Geist Jesu Christi, der uns die tiefe Wahrheit der Evangelien ver-
biirgt, obgleich vielleicht an der Oberfliche manche Fragen offenbleiben.

Und diese Fragen, die noch offenbleiben, sind im letzten dieselben, mit denen
auch der Hauptmann von Kapharnaum damals an den Herrn herangetreten ist.
Er hatte wohl Wunderdinge von diesem Jesus von Nazareth gehort. In seinem
heidnischen Herzen hatten sich sicherlich die seltsamsten Vorstellungen mit dem
Bild des Rabbi von Nazareth vermischt. Gewif}, er gehorte zu einer Gruppe von
Heiden, die, wie die Juden sagten, im Vorhof des Heiligtums standen. Aber diese
Mitldufer wagten doch nicht den letzten Schritt zum jiidischen Glauben; und so
liefen bei ihnen oft Heidentum und Jahweglauben wirr durcheinander. Die Gétter
des Olymp verschwigerten sich mit den Gestalten des Alten Testaments; die
Whunderheilungen des Askulap wurden mit der gleichen Anteilnahme verehrt
wie die Wundertaten des Moses. Man wollte fromm sein wie die Juden, aber gab
zugleich die heidnische Frommigkeit nicht auf.

So oder ahnlich wird es auch bei dem Hauptmann gewesen sein, als man ihn
auf Jesus von Nazareth aufmerksam machte. Wenn schon Elisius Wunderheilun-
gen wirkte, und wenn schon im Tempel zu Epidauros Askulap seinen Gliaubigen
Gesundheit schenkte, warum durfte man dann nicht das gleiche von Jesus aus
Nazareth hier im Lande Juda erwarten? Bei Johannes macht Christus ausdriick-
lich auf diesen ungelduterten Glauben aufmerksam.

Aber beim Hauptmann war hinter diesen konfusen, heidnisch-jiidischen An-
satzpunkten mehr verborgen als nur Wundersucht, als nur ein magisches Ver-
trauen auf den Wundertéter; er war ein Gottessucher, der bisher vielleicht nur
deshalb noch nicht den entscheidenden Schritt zum Gottesglauben getan hatte,
weil thm noch kein entscheidender Anspruch gestellt worden war. Wie mit einer
Handbewegung wischt Christus die magischen Vorstellungen des frommen Hei-
den beiseite. Die Reaktion des Hauptmanns — so wie sie Johannes theologisch
ausdeutet — ist auf den ersten Blick iiberraschend: er insistiert weiter mit seinen
Bitten. Ein zweiter Blick aber entdeckt dann, dafl der Hauptmann den Herrn
verstanden hat: es geht ihm gar nicht um irgendwelche Wunderspektakel, es geht



Einiibung und Weisung 383

ihm nicht um egoistische Ziele, es geht ihm nur um seinen Knecht. Diese Offnung
zu einem anderen Menschen hin — vielleicht heifit der Knecht bei Johannes nur
deshalb ,Sohn“, um die personliche Anteilnahme des koniglichen Beamten an
dessen Geschick auszudriicken —, gerade diese Selbstlosigkeit ist es, anf die der
Herr sagen kann: ,,Geh, dein Sohn lebt!“ Es ist im Grunde das gleiche demitige
Wegsehen von sich selbst, das bei Matthius und Lukas in die Worte vom ,Herr,
ich bin nicht wirdig® gefafit ist.

Noch immer nicht ist das Samenkorn des Glaubens voll aufgegangen. Anschei-
nend ist die Person des Herrn noch zu sehr in die Sorge des Hauptmanns um
seinen Knecht eingespannt; es war noch gar keine Zeit, die Begegnung mit ihm
zu reflektieren und sich bewufit zu werden, dafl in der Sorge um einen Mitmen-
schen sich der Abgrund der géttlichen, menschgewordenen Liebe gedffnet hat.
Dodh dieser letzte Schritt ergibt sich wie von selbst in den ruhigen Stunden, die
auf das aufregende Geschehen von Todeskrankheit und Rettung folgen: der
Hauptmann begreift, wem er begegnet ist, die Bertthrung mit dem Herrn tritt
ins volle Bewufitsein. Das ist der Glaube: ,Und er wurde mit dem ganzen Haus
glaubig.”

Vielleicht haben wir zuviel Psychologie in den evangelischen Bericht hinein-
getragen. Aber es ist eigentlich keine Psychologie, sondern Theologie, genau
die Theologie, die das Wesen des Herrn und unseren Glauben an ihn ausmadhte.
Wenn wir ganz ehrlich sind, dann miissen wir gestehen, dafl auch bei uns sich
Heidnisches und Christliches, Wundersucht, Skepsis und Glauben, vermischen,
wenn wir vor den Herrn treten. Allein die Tatsache, daff wir uns an scheinbaren
Widerspriichlichkeiten der Texte gestofien haben, zeigt, dafl wir nur allzu gern
— wie auch die Zeitgenossen Jesu — bei den Auflerlichkeiten stehen bleiben, , Wun-
der und Zeichen® verlangen, anstatt den Herrn zu suchen. Es mag aber fiir uns
ein Trost sein, wenn wir sehen, dafl auch der Hauptmann von Auflerlichkeiten
herkam. Was ihn von den andern unterschied, ist nicht, daf} er keine , Wunder
und Zeichen“ suchte, sondern dafi er mehr als nur das suchte, er suchte den Herrn.

Dieses letztinnere Suchen seines Herzens war ihm zu Anfang gar nicht be-
wufit: aber wir nach zweitausend Jahren entdecken von Anfang an die wahre
Sehnsucht seines Herzens, wie sie die Evangelien darstellen. Bei Matthius und
mehr noch bei Lukas driickt sich das ehrliche Suchen des Hauptmanns in seiner
Demut aus. Das ,Herr, ich bin nicht wiirdig® heifit aus der Sicht des verborgenen
Glaubens heraus gesehen: ,Ich suche nicht mich selbst, ich suche nicht irgend-
welche Bestitigungen in Wunder und Zeichen, ich bin véllig offen fiir den, der
mir entgegentritt, fiir den Herrn.“ Wenn man die Haltung des Hauptmanns mit
der Haltung der ungliubigen Pharisder vergleicht, dann ist es gerade diese
Offenheit, das Nichteingefangensein in den eigenen Vorstellungen, den eigenen
Geboten und Gesetzen, sondern Zuriickstellen der eigenen Belange und das Be-
reitstehen fur das Kommende, wodurch der Hauptmann sich auszeichnete.

Diese Haltung sollte auch hinter all den Unzulinglichkeiten stehen, mit denen
wir dem Herrn begegnen und die wir immer mit uns tragen, ob es beim heiligen
Mahl oder bei der Meditation der Schrift ist. Man kann sie nennen wie man will,
Demut, Offenstehen, Bereithalten, Uneigenniitzigkeit, Wegsehen von sich selbst



Eintibung und Weisung 384

usw. Johannes aber zeigt uns, worin sie sich konkretisieren muf}: ,Herr, komm
doch, bevor mein Kind stirbt!“ Wenn das Offenstehen und Sich-Bereithalten
sich in der tétigen Liebe bewdhrt, wenn die Sorge um den Nichsten die eigene
Selbstlosigkeit offenbart, dann ist der Anfang des Glaubens da, ganz gleich,
unter welchen abergldubischen oder magischen Vorstellungen er sich verbirgt.
Wir sollten ernst sein und zugleich froh tiber die Lehre, die uns die Evangelisten
mit der Geschichte vom Hauptmann von Kapharnaum mitgegeben haben. Ernst,
denn die furchtbaren Gerichtsdrohungen bei Matthdus zeigen uns, daf es um
alles, um den Sinn oder die Sinnlosigkeit unseres Lebens geht; froh trotz unse-
rem eigenen Ungeniigen — auch wir suchen nur allzu oft Zeichen und Wunder;
aber wir werden belehrt, daff der Herr auch hinter unserem recht selbstsiichtigen
Suchen das echte Verlangen nach ihm entdeckt, wie er es bei dem Hauptmann
gesehen hat; froh aber auch fiir diejenigen, die in ihrer titigen Liebe beweisen,
dafl sie eigentlich zum Herrn gehéren, obgleich die dufieren Formen ihres Glau-
bens oder ihrer Weltanschauung das Gegenteil zu sagen scheinen.

Der Versuch, eine von mehreren Evangelisten berichtete Szene zu meditieren,
muf} zuerst die Eigengestalt eines jeden der Berichte erarbeiten und verstehen.
Von der Gewifheit der historisch-theologischen Wahrheit dieser Berichte muf}
man das Einzelne zusammentragen zu einer ,Synopse®, Zusammenschau. Falsch
wire es, Einzelziige, die man nicht zur Deckung bringen kaon, einfach beiseite
zu lassen. Die richtige Meditation kann uns aus modernen Bildern klar werden,
wo der Kiinstler gegen anatomische Gesetze verschiedene Seiten eines Kopfes
oder sich widersprechende Ebenen eines Stillebens auf eine Bildfliche zeichnet.
Ahnlich muf} auch die personale Erkenntnis eines Gegeniibers auf verschiedenen,
logisch nicht kombinierbaren Perspektiven beruhen, wenn anders man aus der
personalen Schau nicht eine dinghafte, naturwissenschaftliche Erkenntnis machen
will. Die rein analysierende Methode der Exegese wird in der Schriftmeditation
also lberschritten, wichtig aber bleibt dabei die stindige Neuorientierung am
Literalsinn eines Textes, um sich nicht vom Bericht der Evangelisten zu entfer-
nen und in subjektiven Gedanken zu verlieren, Josef Sudbrack S]





