
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Der Glaube des Hauptmanns 

Die drei evangelischen Berichte von der Heilung des Hauptmanns-Knechtes 

. .. Als Jesus nicht mehr weit von dem Hause entfernt war, sandte 
der Hauptmann Freunde und ließ ihm sagen: •Herr, bemühe dich 
nicht, denn ich bin nicht würdig, daß du unter mein Dach kommst. 
Deshalb hielt ich mich auch selbst nicht für wert, zu dir zu kommen. 
Aber sprich nur ein Wort, und mein Knecht wird gesund werden ..." 
Als Jesus dies hörte, staunte er über ihn, wandte sich zur nachfolgen- 
den Menge und sprach: •Ich sage euch, soldien Glauben habe ich 
selbst in Israel nicht gefunden." Als die Abgesandten nach Hause 
zurückkehrten, fanden sie den Knecht gesund. (Lk 7, 6-7; 9-10) 

Der dreifache Bericht des Evangeliums 

Nicht viele Stellen der Heiligen Schrift sind uns mit solcher Selbstverständlichkeit 
geläufig und vertraut, wie die Begegnung des Herrn mit dem Hauptmann von 
Kaphamaum. Nicht nur die Dramatik der Szene - •er (der Knecht) lag krank 
darnieder und war dem Tode nahe", •sie fanden ihn gesund", Lk 7, 2.10 -, nicht 
nur die Wundermacht • schamhaft verschwiegen und ganz in die Worte des 
Hauptmanns aufgegangen, Lk 7, 7f -, sondern ebenso auch die fast biographisch- 
liebevoll gezeichnete Gestalt des Hauptmanns - •Er ist es wert, daß du ihm dies 
gewährst", Lk 7,4 - bringen uns den Herrn und die Atmosphäre, die er aus- 
strahlte, greifbar nahe. Wer aber nicht einem liebenswerten Idyll verfallen, son- 
dern dem Wort der evangelischen Botschaft gehorsam sein will, sollte neben dem 
Text bei Lukas auch den Bericht nach Matthäus (8, 5-13) und die johanneische 
Version (4, 46-54) in die Meditation mithineinnehmen. Wenn man sich nämlich 
einmal mit der schriftstellerischen Art des vierten Evangeliums vertraut gemacht 
hat (vgl. Joh 6, 1-15 mit den Parallelen bei Mt 14, 13-21, Mk 6, 32-44, Lk 9, 
10-17), kann kaum noch ein Zweifel darüber sein, daß auch Johannes die Ge- 
schichte des Hauptmanns von Kapharnaum erzählt. Im Vergleich der drei Texte 
muß manches von dem idyllischen Gerank, das in unserer alten Kinderbibel 
gerade diese Geschichte umgab, ausgerissen werden. 

Bei Matthäus steht die Szene mitten im Dunkel der Gerichtsdrohungen: •Viele 
werden vom Osten und vom Westen kommen und mit Abraham, Isaak und Ja- 
kob im Himmelreich zu Tische sitzen; die Söhne des Reiches aber werden in die 
Finsternis draußen gestoßen; dort wird Heulen und Zähneknirschen sein" (Mt 8, 
llf). Lukas hat dieselben Worte an einer anderen Stelle im 13. Kapitel (28f) nie- 



Einübung und Weisung 380 

dergeschrieben. Matthäus aber möchte mit ihnen die Krankenheilung zum Typos 
für die Tragik der Predigt des Herrn werden lassen: Er war gesandt zu den Sei- 
nen, •Aber die Seinen nahmen ihn nicht auf" (Joh 1, 11). Es verlohnt sich, sein 
Evangelium einmal unter diesem Gesichtspunkt zu lesen. Irgendwie steckt die 
polemische Tendenz schon in der so betonten Aufzählung der eigentlich wenig 
ehrenvollen, nicht-jüdischen Verästelungen im Stammbaum des Herrn; aber so- 
fort nach der programmatischen Bergpredigt mit ihren Polemiken gegen das 
Pharisäertum bricht der Zwiespalt offen aus: Er ist •gesandt zu den verlorenen 
Schafen des Hauses Israel" (Mt 15,24), aber •wegen des Unglaubens" in seiner 
Heimat wirkt er •nicht viele Machtzeichen" (Mt 15, 24; 14, 58), sondern wendet 
sich, wie im Missionsbefehl am Schluß des Evangeliums definitiv erklärt wird, 
•an alle Völker" (Mt 28, 19). Wenn man auf diesem Hintergrund die Frage des 
Herrn liest: •Soll ich kommen und ihn heilen?" (Mt 8, 7), dann erkennt man die 
•Krisis", die Wende, die nach Matthäus das Lebensschicksal Christi bedeutet: 
Weg von dem eigenen Volk, auch von Kapharnaum, •seiner eigenen Stadt" (Mt 
4, 13; 9, 1), die •bis zum Hades hinabgeschleudert" werden soll (Mt 11, 23), und 
hin zu den Heiden, zu dem Hauptmann, zu der kanaanäischen Frau (Mt 15, 22), 
zu den Nichtjuden (Mt 16, 13). Die Rückkehr nach Jerusalem war nur eine Rück- 
kehr zum Kreuzestod durch sein eigenes Volk (Mt 16, 21f). Es ist zwar vom Text 
her nicht klar, ob der Herr eine Frage stellt: •Soll ich kommen und ihn heilen?" 
oder sich schon auf den Weg macht: •Ich will kommen und ihn heilen!" Wenn 
letzteres die richtige Interpretation ist, dann sind die Demut und der Glaube 
des heidnischen Hauptmanns noch beschämender für die umstehenden Volks- 
genossen Christi; denn er weist das Kommen des Herrn ab, weil er sich unwürdig 
fühlt, und damit erscheint sein Glaube an ihn (der Glaube an die Wundermacht 
wird vom Glauben an die Person Christi getragen) noch größer: •Wahrlich, ich 
sage euch, bei niemand habe ich solchen Glauben gefunden in Israel." 

Bei Lukas spielt diese Dialektik von Liebe und Verstoßung, von Glaube und 
Unglaube ebenfalls eine große Rolle; aber er bemüht sich, die Gestalt des Haupt- 
manns genauer zu zeichnen. (Nicht zu Unrecht gilt er nach der Legende als der 
•Maler"!) Von ihm berichten die Juden, daß •er unser Volk liebt und uns die 
Synagoge gebaut hat". Er kommt auch gar nicht mehr selbst zum Herrn, sondern 
schickt zweimal (bei Matthäus ist es nur eine Szene!) Boten zu ihm, als ob seine 
eigene Unwürdigkeit keiner Begegnung mit Christus wert sei. (Nach den Exege- 
ten ist der Bericht bei Lukas näher am ursprünglichen Geschehen als der Text des 
Matthäus.) Wenn wir wiederum versuchen, diese Schilderung von der Tendenz 
des ganzen Lukas-Evangeliums her zu verstehen, wird uns der neue Standpunkt 
des dritten Evangelisten einsichtig: Lukas betont wie kein anderer Evangelist, 
daß der Herr seine Botschaft denen verkündete, die sich unwürdig wußten; den 
Ehebrechern (nur Lukas kennt die Szene von 7, 26-50), den Zöllnern (nur Lukas 
kennt die Perikope vom Pharisäer und Zöllner 18, 9-14) und Sündern (das 
Gleichnis vom verlorenen Sohn steht nur bei Lukas, 15, 11-32); durch ihn ist 
das Herrenwort überliefert: •Denn was bei den Menschen hoch ist, ist ein Greuel 
vor Gott" (16, 15). Was die Knechte im lukanischen Gleichnis gesagt bekommen: 
•Wenn ihr alles getan habt, was euch befohlen wurde, dann müßt ihr denken: 



Einübung und Weisung 381 

Nichtsnutzige Knechte sind wir; wir haben bloß unsere Schuldigkeit getan" 
(17, 10), genau dies tut der Hauptmann: er tritt in den Hintergrund, so weit zu- 
rück, daß er nur über Mittelsmänner mit dem Herrn verkehrt. Aber gerade dieses 
Zurücktreten, diese Demut, dieses Sich-auf-den-letzen-Platz-Stellen (auch Lk 
14, 8 ist ohne Parallele) ist nur der Widerschein des Glaubens, den der Herr 
•nicht einmal" in Israel gefunden hat, wobei das •nicht einmal", wie es wörtlich 
bei Lukas heißt, dorthin eine Steigerung setzt, wo bei Matthäus schwarz-weiß 

gezeichnet ist. 
Ganz anders liest sich die gleiche Stelle bei Johannes. Auch hier weist das ein- 

leitende Herrenwort, •daß der Prophet in seiner Heimatstadt kein Ansehen ge- 
nieße" (Joh 4, 43), auf die Ablehnung durch das eigene Volk und die Aufnahme 
bei den Heiden (voraus ging die Begegnung mit der Samariterin. Vgl. auch 12,20ff). 
Aber wenn Johannes betont, daß hier •das zweite Zeichen" nach dem Wein- 
wunder von Kana (4, 54) geschah, möchte er ohne Zweifel auch aus diesem Wun- 
der die Belehrung schöpfen, daß der Herr •damit seine Herrlichkeit offenbarte 
und daß seine Jünger an ihn glaubten" (2, 11). So trägt auch sein Text (wie sein 
ganzes Evangelium) die Sinnspitze des komplementären Geschehens: Offen- 
barung-Glauben. Wenn die Bitte um Heilung an den Herrn herangetragen wird, 
weist er zuerst einen falschen Glauben zurück: •Wenn ihr nicht Wunder und Zei- 
chen seht, glaubt ihr nicht" (Joh 4, 48). Mit andern Worten: ihr bleibt bei einem 
Jahrmarktsglauben stehen, der Augen und Mund aufsperren läßt vor Dingen, die 
da geschehen; ihr dringt nicht zum Wesen der Wunder und Zeichen durch, daß 
sie Offenbarung meines Wesens, meiner Herrlichkeit sind; ihr •glaubt" nur an 
das äußere Geschehen, aber nicht an die innere Wahrheit, und die heißt: Offen- 
barung der Herrlichkeit des Vaters durch den Sohn (vgl. die Diskussion nach der 
Brotvermehrung im 6. Kapitel). Seltsam, daß der Hauptmann, der •Königliche", 
wie er bei Johannes heißt, nicht auf diese Schelte des Herrn eingeht, sondern 
seine Not einfachhin von neuem und dringender in einer Bitte formuliert (Joh 
4, 49), und noch überraschender, daß der Herr anscheinend in dieser so mensch- 
lichen Bitte das Samenkorn des Glaubens entdeckt, das er bei den anderen ver- 
geblich sucht: •Geh, dein Sohn lebt. Der Mann schenkte dem Wort Glauben, das 
Jesus zu ihm gesprochen hatte, und ging" (Joh 4, 50). Dieser letzte •Glaube" ist 
eine tiefere Stufe, auf der der Hauptmann sicher nicht mehr an Wunder und Zei- 
chen hängen bleibt (das Wunder ist noch nicht geschehen), sondern auf den Herrn 
selbst vertraut. Genau (•Gestern zur siebten Stunde", Joh 4, 52) wird nun die 
Offenbarung der Herrlichkeit zeitlich fixiert und dann heißt es mit einer noch- 
maligen, endgültigen Vertiefung des Glaubens: •Und er wurde mit seinem gan- 
zen Haus gläubig" (Joh 4, 53). Das Samenkorn, das die erste Begegnung mit dem 
Herrn dem Hauptmann eingesenkt hatte, ist zum vollen Glauben aufgebrochen. 

Man spürt an dem dreifach-einen Bericht die innere Freiheit, die das Evange- 
lium gegenüber dem historischen Ablauf der Begegnung Christi mit dem Haupt- 
mann von Kapharnaum hat; dahinter aber steht ein ebenso selbstverständliches 
Wissen um die Tatsächlichkeit dieser Geschichte. Freiheit in der theologischen 
Sicht der Szene mit dem Hauptmann und Historizität der Szene selbst, die von 
den drei Evangelisten in einen großen theologischen Rahmen gestellt wird, be- 



Einübung und Weisung 382 

dingen einander. Gerade weil der Tatsachenbericht so selbstverständlich ist, kann 
jeder Evangelist sein persönliches Anliegen aus ihm herauslesen: die Gestalt des 
Herrn und seine Lebensschicksale sind so reich, so gottmenschlich tief, daß die 
Sicht eines einzigen Berichterstatters nur eine Seite, nur ein sehr flächiges Bild 
reproduzieren könnte; es braucht vier Evangelisten in ihrer Verschiedenheit, es 
braucht die breite Gemeindetheologie, die den Evangelisten den Stoff liefert, um 
die Fülle des Lebens Jesu, die Tiefe und nicht so sehr Breite bedeutet, in dem 
Dokument der Heiligen Schrift an die Kirche weiterzugeben. 

Das Werden des Glaubens 

Mit solchen Augen gelesen, bleiben die Worte der Evangelisten im letzten völlig 
immun gegenüber den neugierigen Fragen, was Deutung und was Geschehen, 
was Theologie und was Geschichte sei. Alles ist das eine Geschehen der Heilung 
des Hauptmanns-Knechtes, überliefert und aufgeschrieben von dem Geist der 
Kirche, dem Geist Jesu Christi, der uns die tiefe Wahrheit der Evangelien ver- 
bürgt, obgleich vielleicht an der Oberfläche manche Fragen offenbleiben. 

Und diese Fragen, die noch offenbleiben, sind im letzten dieselben, mit denen 
auch der Hauptmann von Kapharnaum damals an den Herrn herangetreten ist. 
Er hatte wohl Wunderdinge von diesem Jesus von Nazareth gehört. In seinem 
heidnischen Herzen hatten sich sicherlich die seltsamsten Vorstellungen mit dem 
Bild des Rabbi von Nazareth vermischt. Gewiß, er gehörte zu einer Gruppe von 
Heiden, die, wie die Juden sagten, im Vorhof des Heiligtums standen. Aber diese 
Mitläufer wagten doch nicht den letzten Schritt zum jüdischen Glauben; und so 
liefen bei ihnen oft Heidentum und Jahweglauben wirr durcheinander. Die Götter 
des Olymp verschwägerten sich mit den Gestalten des Alten Testaments; die 
Wunderheilungen des Äskulap wurden mit der gleichen Anteilnahme verehrt 
wie die Wundertaten des Moses. Man wollte fromm sein wie die Juden, aber gab 
zugleich die heidnische Frömmigkeit nicht auf. 

So oder ähnlich wird es auch bei dem Hauptmann gewesen sein, als man ihn 
auf Jesus von Nazareth aufmerksam machte. Wenn schon Elisäus Wunderheilun- 
gen wirkte, und wenn schon im Tempel zu Epidauros Äskulap seinen Gläubigen 
Gesundheit schenkte, warum durfte man dann nicht das gleiche von Jesus aus 
Nazareth hier im Lande Juda erwarten? Bei Johannes macht Christus ausdrück- 
lich auf diesen ungeläuterten Glauben aufmerksam. 

Aber beim Hauptmann war hinter diesen konfusen, heidnisch-jüdischen An- 
satzpunkten mehr verborgen als nur Wundersucht, als nur ein magisches Ver- 
trauen auf den Wundertäter; er war ein Gottessucher, der bisher vielleicht nur 
deshalb noch nicht den entscheidenden Schritt zum Gottesglauben getan hatte, 
weil ihm noch kein entscheidender Anspruch gestellt worden war. Wie mit einer 
Handbewegung wischt Christus die magischen Vorstellungen des frommen Hei- 
den beiseite. Die Reaktion des Hauptmanns - so wie sie Johannes theologisch 
ausdeutet - ist auf den ersten Blick überraschend: er insistiert weiter mit seinen 
Bitten. Ein zweiter Blick aber entdeckt dann, daß der Hauptmann den Herrn 
verstanden hat: es geht ihm gar nicht um irgendwelche Wunderspektakel, es geht 



Einübung und Weisung 383 

ihm nicht um egoistische Ziele, es geht ihm nur um seinen Knecht. Diese Öffnung 
zu einem anderen Menschen hin - vielleicht heißt der Knecht bei Johannes nur 
deshalb •Sohn", um die persönliche Anteilnahme des königlichen Beamten an 
dessen Geschick auszudrücken -, gerade diese Selbstlosigkeit ist es, auf die der 
Herr sagen kann: •Geh, dein Sohn lebt!" Es ist im Grunde das gleiche demütige 
Wegsehen von sich selbst, das bei Matthäus und Lukas in die Worte vom •Herr, 
ich bin nicht würdig" gefaßt ist. 

Noch immer nicht ist das Samenkorn des Glaubens voll aufgegangen. Anschei- 
nend ist die Person des Herrn noch zu sehr in die Sorge des Hauptmanns um 
seinen Knecht eingespannt; es war noch gar keine Zeit, die Begegnung mit ihm 
zu reflektieren und sich bewußt zu werden, daß in der Sorge um einen Mitmen- 
schen sich der Abgrund der göttlichen, menschgewordenen Liebe geöffnet hat. 
Doch dieser letzte Schritt ergibt sich wie von selbst in den ruhigen Stunden, die 
auf das aufregende Geschehen von Todeskrankheit und Rettung folgen: der 
Hauptmann begreift, wem er begegnet ist, die Berührung mit dem Herrn tritt 
ins volle Bewußtsein. Das ist der Glaube: •Und er wurde mit dem ganzen Haus 
gläubig." 

Vielleicht haben wir zuviel Psychologie in den evangelischen Bericht hinein- 
getragen. Aber es ist eigentlich keine Psychologie, sondern Theologie, genau 
die Theologie, die das Wesen des Herrn und unseren Glauben an ihn ausmachte. 
Wenn wir ganz ehrlich sind, dann müssen wir gestehen, daß auch bei uns sich 
Heidnisches und Christliches, Wundersucht, Skepsis und Glauben, vermischen, 
wenn wir vor den Herrn treten. Allein die Tatsache, daß wir uns an scheinbaren 
Widersprüchlichkeiten der Texte gestoßen haben, zeigt, daß wir nur allzu gern 
- wie auch die Zeitgenossen Jesu - bei den Äußerlichkeiten stehen bleiben, •Wun- 
der und Zeichen" verlangen, anstatt den Herrn zu suchen. Es mag aber für uns 
ein Trost sein, wenn wir sehen, daß auch der Hauptmann von Äußerlichkeiten 
herkam. Was ihn von den andern unterschied, ist nicht, daß er keine •Wunder 
und Zeichen" suchte, sondern daß er mehr als nur das suchte, er suchte den Herrn. 

Dieses letztinnere Suchen seines Herzens war ihm zu Anfang gar nicht be- 
wußt: aber wir nach zweitausend Jahren entdecken von Anfang an die wahre 
Sehnsucht seines Herzens, wie sie die Evangelien darstellen. Bei Matthäus und 
mehr noch bei Lukas drückt sich das ehrliche Suchen des Hauptmanns in seiner 
Demut aus. Das •Herr, ich bin nicht würdig" heißt aus der Sicht des verborgenen 
Glaubens heraus gesehen: •Ich suche nicht mich selbst, ich suche nicht irgend- 
welche Bestätigungen in Wunder und Zeichen, ich bin völlig offen für den, der 
mir entgegentritt, für den Herrn." Wenn man die Haltung des Hauptmanns mit 
der Haltung der ungläubigen Pharisäer vergleicht, dann ist es gerade diese 
Offenheit, das Nichteingefangensein in den eigenen Vorstellungen, den eigenen 
Geboten und Gesetzen, sondern Zurückstellen der eigenen Belange und das Be- 
reitstehen für das Kommende, wodurch der Hauptmann sich auszeichnete. 

Diese Haltung sollte auch hinter all den Unzulänglichkeiten stehen, mit denen 
wir dem Herrn begegnen und die wir immer mit uns tragen, ob es beim heiligen 
Mahl oder bei der Meditation der Schrift ist. Man kann sie nennen wie man will, 
Demut, Offenstehen, Bereithalten, Uneigennützigkeit, Wegsehen von sich selbst 



Einübung und Weisung 384 

usw. Johannes aber zeigt uns, worin sie sich konkretisieren muß: •Herr, komm 
doch, bevor mein Kind stirbt!" Wenn das Offenstehen und Sich-Bereithalten 
sich in der tätigen Liebe bewährt, wenn die Sorge um den Nächsten die eigene 
Selbstlosigkeit offenbart, dann ist der Anfang des Glaubens da, ganz gleich, 
unter welchen abergläubischen oder magischen Vorstellungen er sich verbirgt. 
Wir sollten ernst sein und zugleich froh über die Lehre, die uns die Evangelisten 
mit der Geschichte vom Hauptmann von Kapharnaum mitgegeben haben. Ernst, 
denn die furchtbaren Gerichtsdrohungen bei Matthäus zeigen uns, daß es um 
alles, um den Sinn oder die Sinnlosigkeit unseres Lebens geht; froh trotz unse- 
rem eigenen Ungenügen - auch wir suchen nur allzu oft Zeichen und Wunder; 
aber wir werden belehrt, daß der Herr auch hinter unserem recht selbstsüchtigen 
Suchen das echte Verlangen nach ihm entdeckt, wie er es bei dem Hauptmann 
gesehen hat; froh aber auch für diejenigen, die in ihrer tätigen Liebe beweisen, 
daß sie eigentlich zum Herrn gehören, obgleich die äußeren Formen ihres Glau- 
bens oder ihrer Weltanschauung das Gegenteil zu sagen scheinen. 

Der Versuch, eine von mehreren Evangelisten berichtete Szene zu meditieren, 
muß zuerst die Eigengestalt eines jeden der Berichte erarbeiten und verstehen. 
Von der Gewißheit der historisch-theologischen Wahrheit dieser Berichte muß 
man das Einzelne zusammentragen zu einer •Synopse", Zusammenschau. Falsch 
wäre es, Einzelzüge, die man nicht zur Deckung bringen kann, einfach beiseite 
zu lassen. Die richtige Meditation kann uns aus modernen Bildern klar werden, 
wo der Künstler gegen anatomische Gesetze verschiedene Seiten eines Kopfes 
oder sich widersprechende Ebenen eines Stillebens auf eine Bildfläche zeichnet. 
Ähnlich muß auch die personale Erkenntnis eines Gegenübers auf verschiedenen, 
logisch nicht kombinierbaren Perspektiven beruhen, wenn anders man aus der 
personalen Schau nicht eine dinghafte, naturwissenschaftliche Erkenntnis machen 
will. Die rein analysierende Methode der Exegese wird in der Schriftmeditation 
also überschritten, wichtig aber bleibt dabei die ständige Neuorientierung am 
Literalsinn eines Textes, um sich nicht vom Bericht der Evangelisten zu entfer- 
nen und in subjektiven Gedanken zu verlieren. Josef Sudbrack SJ 




