
BUCHBESPRECHUNGEN 

Leben aus dem Evangelium 

Huyghe, Gerard: Biblische Glaubens- 
schule. Neue Einsichten und Anregun- 
gen. Luzern und Stuttgart, Räber-Ver- 
lag 1966. 197 S., Pappband, SFr/DM 
16,80. 

Der Vf. war Offizier des zweiten Weltkrie- 
ges und eine Zeitlang in einem deutschen 
Kriegsgefangenenlager. Heute ist er Bischof 
von Arras. Seine Doktorarbeit machte er 
über die Geschichte der Nonnenklausur. 
Seine Studien und sein persönliches Inter- 
esse führten ihn stark zur Einzelseelsorge, 
zur Führung von Arbeitskreisen und zur 
Abhaltung von Exerzitien bei Priestern, 
Ordensfrauen und Weltlaien. (Im Konzil 
gehörte er der Kommission für Ordensleute 
an.) Aus dieser Arbeit ist das vorliegende 
Buch entstanden. Es ist aus dem Leben 
selbst erwachsen. Das macht seine Eigenart 
aus. Sein Stil ist direkt und gerafft; sein 
Inhalt bei allem Rückgang auf die Schrift 
immer dicht am Leben. Es will nicht in 
einem Zug gelesen sein, sondern erarbeitet 
werden. Mit Recht nennt es sich darum 
GXmhtnsschule. In fünf großen Abschnit- 
ten, die vielfach untergeteilt sind - die Ein- 
zelstücke machen oft nicht einmal eine Seite, 
höchstens drei Seiten aus -, werden folgen- 
de Themen behandelt: Was ist wachsender 
Glaube? Der Glaube Abrahams. Der Glau- 
be Marias. Jesus erzieht seine Apostel zum 
Glauben. Erziehung zum Glauben und 
Wachstum des Glaubens beim Christen von 
heute. Vom letzten Abschnitt her wird er- 
sichtlich, worauf es dem Vf. ankommt: Er 
will vom Gewohnheitschristentum, vom 
Gebrauch leer gewordener Vokabeln und 
von einer um sich selbst kreisenden Fröm- 
migkeit zu einem lebendigen, wachen und 
mündigen Christenleben erziehen. Und das 
gelingt ihm. Das Buch setzt keine gelehrte 
Theologie und nicht die Kenntnis des neue- 
sten Standes der Exegese voraus, sondern 
in erster Linie Christen, die in ihrem Glau- 
bensleben wachsen wollen. Es eignet sich 
nicht zuletzt auch als Meditationsstoff. 

F. Wulf S] 

Die christliche Armut. Aus der Zeit- 
schrift •Christus", Paris, übertragen u. 
hrsg. v. Peter Henrici. Frankfurt am 
Main, Josef Knecht (1966). 148 S., Lin- 

son DM 7,80. 

Auf die beiden ersten Auswahlbändchen 
des Herausgebers wurde bereits in dieser 
Zeitschrift (38 [1965] 476-477) hingewiesen. 
Nun legt er ein weiteres zum Thema der 
christlichen Armut vor. Die Frage nach dem 
christlichen Zeugnis gelebter Armut ist seit 
dem Konzil in der gesamten Kirche wieder 
lebendig geworden. Im Frankreich der letz- 
ten Jahrzehnte war sie eigentlich nie ver- 
stummt. Ja zuweilen wurde sie sogar lei- 
denschaftlich diskutiert, angeregt vor allem 
durch die Begegnung mit den sozial schlecht- 
gestellten Schichten der Bevölkerung, die 
der Kirche gleichgültig, ja feindselig gegen- 
überstanden. Zugleich handelte es sich da- 
bei auch um die christliche Bewältigung des 
modernen Wohlstandes, den vor allem die 
fortschreitende Technisierung bescherte. 
Christliches Armsein besitzt seinen Impera- 
tiv und sein Leitbild im Leben und in der 
Lehre Jesu Christi, muß aber seine kon- 
krete Gestalt immer wieder neu tastend 
erringen, je nach den sozialen, wirtschaft- 
lichen und kulturellen Umständen, in denen 
und für die es zur fortdauernden Erschei- 
nung Christi in der Welt werden soll. Als 
richtiges Verhalten im Besitzen und Los- 
lassen der Güter der Erde ist es zugleich 
Wurzel der Bekehrung zu Christus und 
letzte Ausstrahlung der Inkarnation bis in 
den Bereichen des Materiellen. Allein schon 
diese Tatsache macht verständlich, daß es 
für ein Leben in Armut keine Patentlösung 
geben kann. Christliche Armut ist Gabe des 
Geistes Gottes, der den einzelnen je neu zu 
der ihm jeweils eigenen Weise des Arm- 
seins ermuntert. 

Dabei zu helfen, ist das Anliegen der 
vorliegenden sechs Aufsätze, die den Bogen 
spannen von der Armut Jesu (J. Guillet) 
und dem Wesen der christlichen Armut (A. 



Buchbesprechungen 390 

Lefevre), über die Armut in Gemeinschaft 
(A. Delchard) und die Armut in der moder- 
nen Welt (F. Russo) hin zum Weg des 
Armwerdens (F. Roustang: Ärmer werden) 
und zur Freude des Armen (Y. Raguin), 
die nichts anderes ist als Christus, der Herr, 
selbst. Die dargebotenen Gedanken tragen 
die Spuren des Mutterbodens an sich, aus 
dem sie stammen, sind aber für deutsche 
Leser deshalb nicht weniger verständlich 
und anregend. - Die Übersetzung ist be- 
friedigend. Gallizismen sind nicht immer 
vermieden, ebensowenig sprachliche Unge- 
reimtheiten wie diese: •Gott hält den We- 
bebaum (!) unseres Lebens in der Hand, 
und was er uns darauf anzettelt, ist immer 
das Beste, der nächste Weg zu ihm" (110). 

N.Mulde S] 

Fleisch und Geist des Apostels Paulus. Da- 
bei ergeben sich interessante Aspekte, die 
in das christliche Verständnis von Jung- 
fräulichkeit immer tiefer hineinführen und 
zeigen, daß diese mit Leib- oder Ge- 
schlechtsfeindlichkeit nichts zu tun hat, son- 
dern allein im Licht des in Christus an die 
Menschheit ergangenen göttlichen Appells 
richtig gedeutet und gelebt werden kann. 
Wer sich nicht scheut, dem Vf. bei seiner 
exegetischen Arbeit zu folgen, wird reich- 
lich beschenkt. Sein Buch ist all denen zu 
empfehlen, die berufen sind, als Christen 
ein eheloses Leben zu führen. Aber auch 
den Verheirateten hat es viel zu sagen, da 
christliche •Jungfräulichkeit" in gewisser 
Weise auch zu ihrer Spiritualität gehört. 

N. Mulde SJ 

Legrand, Luden: Jungfräulichkeit nach 
der Heiligen Schrift. Mainz. Matthias- 

Grünewald-Verlag 1966. 176 S., Ln. 
DM 12,80. 

Die Hochschätzung des ehelosen Lebens ist 
so alt wie das Christentum selbst. Dennoch 
verlangt jede heraufkommende Generation 
danach, daß man ihr Sinn und Bedeutung 
eines solchen Lebens aufs neue begründe. 
Bei der neuentdeckten Wertschätzung der 
christlichen Ehe scheint das heute ganz be- 
sonders wichtig. Darum ist der Versuch des 
Vf.'s, dem Verständnis der Heiligen Schrift 
von der Jungfräulichkeit nachzugehen, sehr 
zu begrüßen. Das Ergebnis ist nicht so sehr 
eine Theologie der Jungfräulichkeit im 
eigentlichen Sinn, sondern der christlichen 
Ehelosigkeit, •da sie ebenso gut auf Wit- 
wen und Büßerinnen anwendbar wäre" 
(13). Christliche Jungfräulichkeit wird so 
dargestellt, wie sie sich im Licht von Tod 
und Auferstehung Jesu in der Bibel zeigt. 
Die prophetisch-zeichenhafte Ehelosigkeit 
des Propheten Jeremias findet ihre Voll- 
endung in der eschatologischen Zeichenhaf- 
tigkeit ntl. Jungfräulichkeit. Von besonde- 
rem Interesse sind die Kapitel über die 
Jungfräulichkeit als Kreuz und Verherr- 
lichung, während ein dritter Abschnitt die 
geistliche Bedeutung christlicher Jungfräu- 
lichkeit herausarbeitet: Jungfräulichkeit als 
Freiheit, vollkommene Liebe und Frucht- 
barkeit. Stets wird sie im Zusammenhang 
mit der Ehe gesehen und auf dem Hinter- 
grund   der   theologischen   Dialektik   von 

Oraison, Marc: Le Celibat. Aspect 
negativ • Realites positives. Paris, 
Editions du Centurion 1966. 190 S. 

Der bekannte französische Vf. war zunächst 
Arzt und wurde erst später Priester. Er 
betätigt sich vor allem in seelsorglicher 
und psychotherapeutischer Beratung. Sein 
Hauptinteresse gilt den Fragen der Ge- 
schlechtlichkeit und der Ehe. Ihm sind auch 
die meisten seiner zahlreichen Veröffent- 
lichungen gewidmet. Die vorliegende Stu- 
die handelt über die christliche Ehelosig- 
keit. Sie wurde durch die gegenwärtigen 
Diskussionen, vor allem um den Priester- 
zölibat, angeregt. Der Autor hat in ihr 
wohl die Erfahrungen niedergelegt, die er 
in seiner Praxis mit Priestern und Ordens- 
leuten gemacht hat. 

Marc Oraison kennt selbstverständlich 
die theologische Begründung des christ- 
lichen Zölibats sowie die spirituelle Hal- 
tung, die von dem gefordert wird, der im 
Zölibat lebt. Beide bejaht er voll und ganz; 
er setzt sie als gerechtfertigt voraus. Sein 
unmittelbares Anliegen ist aber ein mensch- 
liches und ärztliches. Seine Frage lautet: 
Wie kann der christliche Zölibatär zur vol- 
len menschlichen Entfaltung kommen und 
welche Hindernisse stehen dieser entgegen. 
Daß der Zölibat eine echte menschliche 
Möglichkeit ist, genau so wie die Ehe, ist 
für ihn klar. Der oftmals nicht-geglückte 
Zölibat ist für ihn kein Gegenargument; 
sonst müßte auch die genau so oft vorkom- 
mende nicht-geglückte Ehe gegen die Ehe 



Buchbesprechungen 391 

als Institution menschlicher Entfaltung spre- 
chen. Von dieser Voraussetzung ausgehend, 
handelt der Vf. dann in zwei großen Kapi- 
teln über den nicht-geglückten und über 
den geglückten Zölibat. Er schildert jeweils 
sachlich und reich (z. T. durch Beispiele) be- 
legt den Befund sowie die Wege und 
Gründe, die zum einen oder anderen Er- 
gebnis führen. Die psychologischen Gege- 
benheiten eines zölibatären Lebens und die 
daraus sich ergebenden Probleme und Fehl- 
haltungen liegen beim Mann anders als bei 
der Frau; sie werden aufgeführt, aber auch 
die Weisen der Erfüllung im Zölibat wer- 
den dargestellt. Das Schlußkapitel wendet 
sich dem institutionalisierten Zölibat, im 
Ordensleben und im Priestertum, zu. Letz- 
terer interessiert ihn vor allem. Er skizziert 
kurz die Geschichte und Begründung des 
Zölibatgesetzes, um dann die in den heu- 
tigen Seminaren weithin fehlende oder 
mangelnde Erziehung zur Bewältigung des 
priesterlichen Zölibats zu kritisieren. Nur 
mit einem Satz streift er zum Schluß noch 
die Frage, ob bei den unbedingt für den 
Zölibat erforderten körperlich-seelischen 
Voraussetzungen und der ebenso unbedingt 
erforderten freien Wahl das allgemeine 
Zölibatgesetz der lateinischen Kirche noch 
am Platz sei, ohne diese Frage aber zu be- 
antworten; sie überschreitet den Gegen- 
stand seiner Studie, die sich auf den mensch- 
lich-psychologischen Bereich beschränkt. Das 
Buch gibt allen, die es angeht, eine Fülle 
von Erkenntnissen und Hilfen. 

F. Wulf SJ 

Grothues, Dirk: Geistliches Tagebuch. 
Überlegungen zu Worten des Herrn 
nach Matthäus. Eine Hinführung zur 
selbständigen Meditation der Heiligen 
Schrift. Essen, Ludgerus-Verlag Hubert 

Wingen 1964. 300 S. 

Das Buch ist aus den Erfahrungen eines 
Bibelkreises erwachsen. Es bietet einen 
interessanten Weg zur Meditation der Hei- 
ligen Schrift. Erfahrungsgemäß stellen sich 
beim regelmäßigen Lesen der Bibel manche 
Schwierigkeiten ein. Das Wort der Schrift 
erweist sich als spröde und schwer zugäng- 
lich und gibt auch bei wiederholtem Lesen 
kaum neue Nahrung für das geistliche Le- 
ben.  Ein  Weg  zur  Überwindung  dieses 

toten Punktes ist die Einübung der Medi- 
tation des Schriftwortes. Einzelne Sätze der 
Bibel werden auf dem Hintergrund des 
Kontextes betrachtet und aus ihrem Ver- 
ständnis •damals", d.h. zur Zeit Christi 
und der Urkirche, erschlossen. Ein zweiter 
Abschnitt, •Heute" genannt, weist Wege, 
wie das Schriftwort im persönlichen Alltag 
zum Anruf Gottes und zum Anlaß des per- 
sönlichen Gesprächs mit Gott werden soll. 

Die Anweisungen wollen bewußt nicht 
mehr sein als Anstöße, die nach einer ge- 
wissen Zeit der Einübung überflüssig ge- 
worden sind und dazu gedient haben, die 
persönliche Art und Weise meditativen 
Umgangs mit der Schrift zu finden. Darauf 
weisen bereits die Stichworte des Inhalts- 
verzeichnisses hin, die dazu helfen wollen, 
aus dem •Heute" die Brücke zum •Damals" 
des Schriftwortes zu schlagen und für die 
Alltagssituation das entsprechende Bibel- 
wort zu finden. Die zwischen jeder Medi- 
tationsanweisung eingebundenen leeren Sei- 
ten bieten Raum für eigene Beobachtungen, 
Fragen und gewonnene Einsichten und für 
die Zusammenstellung eigener Meditatio- 
nen ... •Die leeren Seiten sind die wichtig- 
sten. Sie ,harren der Erfüllung'" (6). Prak- 
tische Anweisungen für ihre Benutzung gibt 
ein beigefügtes Lesezeichen. 

Exegetisch werden nur solche Hinweise 
gegeben, die für den Vollzug der Medita- 
tion wichtig und nützlich sind (jedenfalls 
auf dieser Stufe des Umgangs mit der Bi- 
bel). Da die Anweisungen nur Anstoß zu 
eigenem Suchen sein wollen, kann und soll 
sich der Meditierende um weitere exegeti- 
sche Erklärungen selbst bemühen. Was die 
äußere Aufmachung betrifft, so würde ein 
schlichter flexibler Einband wohl leichter 
dazu •verführen", durch eigene Eintragun- 
gen aus dem Buch ein persönliches geist- 
liches Tagebuch zu machen. 

N. Mulde SJ 

Truhlar, Karl Vladimir: Christuserfah- 
rung. Rom, Herder 1964. 163 S., kart. 
DM 9,60. 

Der Vf. packt in seiner Studie ein sehr 
aktuelles Thema an. Die heutige Theologie 
strebt immer stärker danach, eine geistliche 
Theologie zu sein; sie wendet sich darum 
auch mehr als früher der religiösen Erfah- 
rung,   dem   erfahrenen  Glauben  zu  und 



Buchbesprechungen 392 

kommt damit dem heutigen Christen in sei- 
ner konkreten Glaubenssituation entgegen. 
Wenn der Vf. sich in seiner Arbeit auf die 
Christuserfahrung beschränkt, so entspricht 
auch das einem modernen theologischen 
Bemühen, nämlich die inkamatorische 
Struktur der Gnade, des Glaubens und der 
Glaubenserfahrung aufzuzeigen. 

Ausgehend von der in der Frömmigkeits- 
geschichte, besonders in der Geschichte der 
Mystik, immer wieder einmal anzutreffen- 
den Ablehnung einer Christuserfahrung, 
belegt der Vf. aus Texten der Schrift (Jo- 
hannes, Paulus), der Liturgie (Hymnen) 
und anerkannter Mystiker (Heinrich Seuse, 
Ignatius von Loyola und Lucie Christine) 
die Tatsache, daß es eine übernatürliche 
Christuserfahrung gibt. Nachdem er Aus- 
druck und Wirklichkeit solcher Erfahrung 
dargelegt hat, geht er dazu über, diese 
theologisch genauer zu interpretieren. Er 
fußt dabei auf der von K. Rahner im An- 
schluß an J. Marechal entwickelten Lehre, 
daß der menschliche Geist dergestalt auf 
Gott hin offen ist, daß in jedem geistigen 
Akt eine ungegenständliche Transzendenz- 
erfahrung mitgegeben ist und damit der 
absolute Geist als Horizont alles mensch- 
lichen Denkens immer miterscheint. In diese 
Glaubens- und Gotteserfahrung ist für den 
Vf. die Christuserfahrung eingeschlossen. 
Sie ist die konkrete Weise der allgemeinen 

Glaubens- und Gotteserfahrung. Denn die 
übernatürliche Erfahrung geht immer von 
zwei Quellen aus: von der objektiven Glau- 
bensüberlieferung, von den durch die Kir- 
che objektiv vorgestellten Glaubensgeheim- 
nissen, deren Mitte das Christusgeheimnis 
ist, und von dem den menschlichen Geist, 
den Grund der Seele, durchlichtenden Geist 
Christi. Der Vf. unterscheidet sodann die 
gewöhnliche von der •mystischen" Christus- 
erfahrung, die auf einer eingegossenen Be- 
schauung und dem damit gegebenen Be- 
schauungslicht beruht, und meint, daß der 
Unterschied, von Ausnahmen höherer Be- 
schauungsgnaden abgesehen, nur ein grad- 
weiser sei. Von den letzten Kapiteln des 
Buches ist noch besonders hervorzuheben, 
daß die Christuserfahrung nach dem Vf. 
ein Ganzheitsvollzug des Menschen ist, d.h. 
auf den ganzen Menschen mit seinen Fähig- 
keiten übergeht, vor allem auch den Bereich 
des Sinnenhaft-Seelischen miteinbezieht. 

Das Buch ist in seinem geistigen Stil nicht 
ganz einheitlich - es wechselt vom Erbau- 
lichen und Poetischen bis zur abstrakten 
Spekulation-und darum nicht immer leicht 
zu lesen. Dennoch ist es begrüßenswert, daß 
das Thema einmal in dieser Geschlossen- 
heit aufgegriffen wurde. Es mag andere 
anregen, es weiter zu führen. 

F. Wulf SJ 

Pastoraltlieologie 

Handbuch der Pastoraltheologie. Prak- 
tische Theologie der Kirche in ihrer 
Gegenwart. Bd. I, Bd. II, 1. u. 2. Teil- 
band. Hrsg. v. F. X. Arnold, K. Rah- 
ner, V. Schurr, L. M. Weber. Freiburg- 
Basel-Wien, Flerder (1964-1966). 447, 

343, 425 S., Ln., Bd. I DM 48,• ; Bd. II 
DM 78,•, Subskription. 

Unter dem Wort •Pastoraltheologie" wird 
hier die •wissenschaftliche theologische 
Lehre über den jetzt aufgegebenen Voll- 
zug der Kirche" (Bd. I, S. 8) verstanden. Es 
geht den Herausgebern um die schlichte 
und doch so wichtige Frage: Was muß die 
Kirche heute tun? Diese Thematik be- 
stimmt auch die Gliederung des Werkes. 

Nach einem einführenden I.Teil, der von 
der Geschichte, dem Wesen und der Auf- 

gabe der Pastoraltheologie handelt (Bd. I), 
legt der 2. Teil eine •Grundlegung der Pa- 
storaltheologie als praktischer Theologie" 
(Bd. I, zweite Hälfte, und Bd. U/1) vor. Es 
werden darin - wie sich versteht - zunächst 
Themen einer essentiellen Ekklesiologie 
ausgearbeitet. Dieser Teil, der sich auf die 
Verwirklichung der Heilsvermittlung durch 
die Kirche überhaupt bezieht und der den 
theologischen Horizont des ganzen Werkes 
charakterisiert, stammt zu einem großen 
Teil von Karl Rahner. Es geht in ihm um 
eine •ekklesiologische Grundlegung" der 
Pastoraltheologie, genauer um das •Grund- 
wesen der Kirche" (1. Kp.), um die •Träger 
ihres Selbstvollzugs" (2. Kp.) und ihre 
•Grundfunktionen" (3. Kp.), d. i. um ihre 
Wortverkündigung, um ihre Liturgie als 
kultisches Mysterium, um die Sakramente 
als  kirchliche  Grundakte,  um  Recht und 



Buchbesprechungen 

Disziplin, um den christlichen Lebensvoll- 
zug, der immer auch eine kirchliche Seite 
hat und in der Caritas gipfelt. In weiteren 
Kapiteln (4 und 5) werden dann grund- 
legende soziologische und anthropologische 
Voraussetzungen für den Selbstvollzug der 
Kirche erörtert sowie •formale Grundstruk- 
turen der Heilsvermittlung" aufgezeigt (6. 
Kp.), u. a. wird hier das höchst interessante 
Problem der Differenz zwischen theoreti- 
scher und realer Moral angeschnitten, das 
in der tatsächlichen Gesellschaft von heute 
von so entscheidender Bedeutung ist. Auch 
die beiden Kapitel 7 und 8 stehen noch im 
Raum grundlegender Überlegungen, die 
aber schon stärker das •Heute" anvisieren. 
Es geht in ihnen um eine theologische Ana- 
lyse der Gegenwart und um eine Patholo- 
gie des katholischen Christentums über- 
haupt. 

Im 3. Teil (Bd. II/2) des Handbuchs wird 
dann mit der •Durchführung der Pastoral- 
theologie als praktischer Theologie" be- 
gonnen. Das 1. Hauptstück: •Selbstvollzug 
der Kirche als ganzer in der heutigen 
Welt", behandelt Probleme, die zum Teil 
auch in der •Pastoralkonstitution in der 
Welt von heute" des Zweiten Vatikanums 
behandelt worden sind: •Das Verhältnis 
der Kirche zur Gegenwartssituation im all- 
gemeinen" (1. Kp.), •Grundprinzipien der 
heutigen Mission der Kirche" (2. Kp.), •Die 
Kirche und die christlichen Konfessionen" 
(3. Kp.), •Die Kirche und die Herrschaft 
der Ideologien" (4. Kp.), •Das Verhältnis 
der Kirche zu den verschiedenen Kultur- 
sachgebieten" (6. Kp.). Für diese Zeitschrift 
wichtig ist vor allem das 5. Kapitel: 
•Grundstrukturen im heutigen Verhältnis 
der Kirche zur Welt", darin vor allem die 
Ausführungen über •Vollzugsmomente im 
konkreten christlichen Weltverhältnis". 

Alles das zeigt nicht nur den großange- 
legten Aufriß und den weitgespannten 
Rahmen dieses Werkes, sondern markiert 
auch den weiten •Anmarsch", den der Le- 
ser machen muß, um das Ziel des Werkes, 
nämlich die heute uns allen, besonders den 
Priestern und Hierarchen der Kirche, auf- 
gegebene Weise der •Pastoration" in den 
Blick zu bekommen. Manche werden auf 
dem Weg ermüden, werden ihn für zu 
kompliziert halten; der geduldige Leser 
aber wird eine reiche Frucht an ekklesiolo- 
gischen Einsichten ernten. 

393 

Die Herausgeber dieses auf 5 Bände be- 
rechneten Werkes haben •pedantische und 
theoretische ,Überlegungen'" nicht gescheut. 
Sie sind vielmehr der Ansicht, daß diese 
auf die Dauer wirksamer sind als •leicht 
handbare Rezepte". Wer solche sucht, wird 
wahrscheinlich enttäuscht werden. Bewußt 
hat man mit diesem Handbuch einen neuen 
Anfang setzen wollen. Das Neue ist vor 
allem darin zu sehen, daß hier, abgesehen 
von dem schon genannten existential-theo- 
logischen   Horizont   des   ganzen   Werkes, 
sehr konsequent die Pastoraltheologie als 
Darstellung des Selbstvollzugs der Kirche 
im Hinblick auf die heutige geschichtliche 
Stunde,  also  als  Einheit von  essentieller 
und   existentieller  Theologie,   verstanden 
wird.   Weiterhin   sind   die   •Hilfswissen- 
schaften" der Pastoraltheologie, vor allem 
Soziologie  und  Anthropologie,  viel  aus- 
drücklicher,   als   es   bisher   zu   geschehen 
pflegte,  mit  einbezogen  worden.  Endlich 
erscheinen Themen, die bislang in pastora- 
len Untersuchungen eines Handbuches weit- 
hin   oder  gänzlich  fehlten,   die   aber   im 
•Heute" der Kirche ein großes Gewicht ha- 
ben, etwa das Problem der •Interdepen- 
denz von Religion und Gesellschaft", die 
•sozialgeschichtliche Bedingtheit der katho- 
lischen Kirche als Institution", die •Intimi- 
tät des Religiösen und (die) religiöse Pro- 
paganda" oder unter dem Rahmenthema: 
•Die geschlechtliche Grundbefindlichkeit des 
Menschen"   die besondere Thematik:  Die 
•kirchliche Funktion der Frau", ferner •Die 
Kirche und die Herrschaft der Ideologien" 
oder   •Kirche,   Freiheit   und   Tourismus", 
•Das Verhältnis der Kirche zur Politischen 
Macht". Es gibt in der Tat kaum ein ent- 
scheidendes Thema, das nicht berührt wor- 
den ist. In den kommenden Bänden III u. 
IV sollen weitere Einzelfragen behandelt 
werden. Die jedem Kapitel vorausgeschick- 
ten ausführlichen Literaturangaben lassen 
erkennen, was auf diesem Feld schon er- 
arbeitet ist, was aber auch noch fehlt. Wir 
übersehen mit den Herausgebern nicht die 
Grenze und Vorläufigkeit des hier Erarbei- 
teten, haben aber hohen Respekt vor ihrem 
Mut, einen solchen •Entwurf" - er ist der 
erste dieser Art im deutschen Sprachraum - 
zu wagen. Er dürfte für die nachkonziliare 
Kirche hilfreich sein, den •Aggiornamento" 
des Konzils sinn- und sachgemäß weiter zu 
entfalten. H. Wulf SJ 



Buchbesprechungen 

Scheffczyk, Leo: Der moderne Mensch 
vor dem biblischen Menschenbild. Frei- 
burg-Basel-Wien, Herder (1964). 138 
S., kart. DM 8,80; Subskr. DM 7,80. 

In der vorliegenden Skizze, die als Hand- 
reichung zur Religionspädagogik gedacht 
ist, zeichnet der Münchner Dogmatiker die 
Grundlinien des biblischen und des moder- 
nen Menschenbildes nach. Sein Anliegen 
ist, das Wort Gottes, das als geschichtliches 
Wort in jeder Epoche neu verlebendigt 
werden muß, in das Weltbild des heutigen 
Menschen hineinzustellen. Die Wiedergabe 
des biblischen Verständnisses vom Men- 
schen nimmt einen breiten Raum ein, wobei 
der lange Weg der Offenbarungsgeschichte 
aufgedeckt wird: wie der Mensch sich im- 
mer deutlicher als Gegenüber zu Gott und 
endlich als neues Geschöpf in Christus, 
durch den ihm die verheißene göttliche Zu- 
kunft eröffnet ist, begreift. Weiterhin ana- 
lysiert der Vf. die eigenen Entwürfe des 
Menschen über sein Bild, die in Philosophie 
und Literatur zwischen den Extremen von 
Materialismus und Existentialismus viel- 
fältig variieren, wobei in kurzem Bericht 
einige exemplarische Vertreter hervorge- 
hoben werden. Der Versuch, sich von der 
Eigenwilligkeit der verschiedenen Ent- 
würfe nicht beirren zu lassen, sondern dar- 
in die elementare Frage zu sehen, die über 
diesen Entwurf hinausreicht, ist u. E. gut 
gelungen. Vielleicht wird der Existentialis- 
mus für das neueste Verständnis leicht 
überbewertet. Auf den letzten Seiten stellt 
der Vf. den Angelpunkt heraus, in dem der 
moderne Mensch sein Fragen beantwortet 
finden kann: im Gottmenschen Jesus Chri- 
stus. In ihm wird das •Ausgreifen des 
Menschen nach einem außermenschlichen 
Halt und Grund" legitimiert; und in ihm 
kann es seine alleinige Erfüllung finden 
(123). 

Bei der Fülle der Schriften zur christ- 
lichen Anthropologie sehen wir den Wert 
dieses Bändchens darin, daß es einen faß- 
lichen Oberblick gibt. Wer den Verweisen 
auf die Heilige Schrift nachgeht und sie 
meditiert, und wer eine wenigstens rudi- 
mentäre Beziehung zur modernen Philoso- 
phie und Literatur hat, findet eine Hilfe 
zur Rechenschaft über den Grund unserer 
Hoffnung. 

F. Sobotta SJ 

394 

Brem, Kurt: Glaube in der Lebens- 
mitte (Kleine Schriften zur Seelsorge, 
22). Freiburg, Seelsorge-Verlag 1965. 
54 S., brosch. DM 3,-. 

Ein Diplompsychologe gibt dem Seelsorger 
kurz und gedrängt Auskunft zu einem The- 
ma, das in der Pastoral von weittragender 
Bedeutung ist, aber in der entsprechenden 
Literatur kaum aufgegriffen wurde und 
noch weitgehend dem Experimentieren und 
der eigenen Erfahrung überlassen geblie- 
ben ist. Die gebotenen entwicklungs-psycho- 
logischen Daten wollen bedacht werden und 
können helfen, die komplizierte Wirklich- 
keit zu verstehen und ihr gerecht zu wer- 
den. 

F. Sobotta SJ 

Eger, Josef: Erneuerung des Bußsakra- 

mentes. Christlich, kirchlich, persönlich. 
Freiburg i. Breisgau, Seelsorge-Verlag 
(1965). 270 S., brosch. DM/Sfr 12,60; 
ÖS 88,20. 

Das sehr frisch geschriebene Buch wendet 
sich ebenso an den Spender wie den Empfän- 
ger des Bußsakramentes. Sein Vf., ein Re- 
demptoristenpater, steht in der praktischen 
Seelsorge und ist zugleich mit den Gedan- 
ken und Anregungen der heutigen Theo- 
logie vertraut. Die rechtliche Seite kommt 
nur soweit zur Sprache, wie es notwendig 
ist; dagegen spricht schon aus dem Aufbau 
des Buches die Vertrautheit mit der heils- 
geschichtlichen und personalen Theologie 
unserer Tage. Zuerst erhalten wir eine - 
wie gesagt, überaus plastisch, manchmal 
direkt journalistisch geschriebene - Theo- 
logie der Sünde und Buße. Bei der Sünde 
steht mit Recht als Höhepunkt: •Das 
Schlimmste: die sündhafte Haltung"; und 
die Buße, die den ganzen Menschen erfas- 
sen muß, mündet in Jesus Christus. Im 
zweiten Teil werden wir zuerst in eine, oft 
im guten Sinn weit über den üblichen Rah- 
men der dogmatischen Lehrbücher hinaus- 
reichende Theologie des Beichtsakraments 
eingeführt und bekommen dann recht hand- 
feste Vorschläge für die Praxis. Ein dritter 
Teil vereint Bußgebete und Bußandachten. 

Diese Vereinigung von Theorie - ohne 
daß der versierte Theologe nun neue An- 
sätze finden wird -, praktischer Erfahrung 



Buchbesprechungen 

und einem regelrecht flotten Stil ist eine 
seltene Erscheinung auf dem Buchmarkt. 
Und wenn vielleicht gelegentlich jemand 
bei einem, nicht immer gerechtfertigten, 
heimlichen Seitenhieb (z. B. 165 gegen die 
Seminaristen, oder 50 über die Weisheit der 
Philosophen, die sich in das AT verirrt 
haben) unwillig wird, so hat er ob der klu- 
gen und auch religiös tiefen Ausführungen 
dies auf der nächsten Seite schon wieder 
vergessen. /. Sudbrack SJ 

Hopfenbeck, Gabriel: Beichtzuspruch 

und Beichterziehung. Freiburg, Seel- 

sorge-Verlag 1964. 120 S., brosch. DM 

6,80. 

Die alten Beichtzuspruchbücher, die einf ach- 
hin sammelten, was der Beichtvater im 
Blick auf das Kirchenjahr und im Eingehen 
auf das Bekenntnis sagen könnte, sind heu- 
te fast in Vergessenheit geraten. Zwar fin- 
den sich auch im Schlußkapitel des vorlie- 
genden Buches Hinweise auf Schriftworte, 
die aber meist nur mit Stichwort und Stel- 
lenangabe vermerkt sind. Der Schwerpunkt 
der Ausführungen liegt aber auf der Erzie- 
hung  durch  den  Beichtzuspruch. Deshalb 

395 

wird zunächst alles dargelegt, was zur Neu- 
gestaltung des Zuspruches und der Beicht- 
praxis in neuerer Zeit an Vorschlägen ge- 
macht worden ist. Dann folgen selbständige 
Gedanken darüber, wie man das Beichtkind 
in seiner Gewissenserforschung, in Reue 
und Vorsatz weiterführen kann. Selbstver- 
ständlich wird auch zu den einzelnen Ge- 
boten manches gesagt. Neu dürfte weiter 
sein, daß unter den •Beichtzusprüchen über 
die öftere Beichte" das Material des ganzen 
Katechismus ausgewertet ist, allerdings 
nicht in schon ausgeführten Sätzen, sondern 
durch den Hinweis auf die einzelnen Lehr- 
stücke. Das Kapitel •Beichtzusprüche für die 
seltenere Beichte" hätte man auch über- 
schreiben können: •Antworten auf die Ein- 
wendungen der Pönitenten." Hier findet 
namentlich der junge Beichtvater gute Hil- 
fen, um ein Beichtkind, das sich mit allen 
möglichen Gründen entschuldigen will, wes- 
halb die Beichte so lange hinausgeschoben 
wurde, zu belehren und zu einem tieferen 
Verständnis des Bußsakraments zu führen. 
Das Buch erscheint als reife Frucht dessen, 
was P. Hopfenbeck OFM in vielen Klein- 
schriften bereits zu einem guten Beichten 
beigetragen hat. Ad. Rodewyk SJ 

Heilswort und sakrale Sprache 

Scheffczyk, Leo: Von der Heilsmacht 
des Wortes. München, Hueber 1966. 

307 S., Ln. DM 19,80. 

In einem einleitenden Kapitel ortet der Vf. 
den sprachphilologischen Ansatz seines 
Themas. Er entwickelt das Dialogische als 
Grundbestimmung des Seins. Erst von hier 
wird die eigentliche theologische Aufarbei- 
tung des Themas möglich, wie die beiden 
folgenden Kapitel über das Wort in der 
Heilsgeschichte und in der Kirche zeigen. 

Von der Schöpfung an intensiviert Gott 
diesen Dialog bis zu Jesus Christus, in dem 
Gottes Sprechen die höchste Dynamik ge- 
winnt; Gott spricht den Menschen nicht nur 
im •Außenbezirk seines Heiligtums" an, 
sondern nimmt ihn in die innergöttliche 
Bewegung des Logos hinein. 

Das Wort Gottes - immer in differen- 
zierter Einheit mit dem sakramentalen 
Wirken Gottes - kann seitdem nicht mehr 

in eine bloße Erinnerung an die Vergan- 
genheit versinken, sondern findet in der 
Kirche seine bleibende Gegenwart. Dies ist 
der theologische Ort für die Fragen der 
apostolischen Verkündigung, des Verhält- 
nisses von Schrift und Wort Gottes und 
vom Weitergeben dieses Wortes in der 
kirchlichen Verkündigung. Ein geschicht- 
licher Exkurs zeigt, wie einseitig die Be- 
hauptung ist, die Kirche sei ausschließlich 
Kirche des Sakramentes, muß aber zuge- 
stehen, daß das Wissen um die Heilsmacht 
des Wortes weniger durchreflektiert als 
praktisch vorhanden war. 

Für die heutige Vorstellung von der 
Heilsmacht des Wortes läßt der Vf. das 
Axiom •Verkündigung des göttlichen Wor- 
tes ist das göttliche Wort" (248) unter den 
Bedingungen gelten, die er mit Aktualisie- 
rung, Berufung und Sendung, Hörbereit- 
schaft und (inhaltlicher) Übereinstimmung 
des Menschenwortes mit dem göttlichen be- 



Buchbesprechungen 396 

schreibt. Ähnlich wie beim Prophetenwort 
ist letztlich keine scharfe Trennung von 
Menschenwort und Gotteswort möglich; 
sondern das Gotteswort •lebt und wirkt 
(wenn es vorhanden ist) in der Totalität 
der menschlichen Rede; es ist der Geist und 
die Seele des Ganzen, auch wenn es sich 
nicht in jedem Teil des Ganzen in gleicher 
Intensität und Dichte manifestiert" (255). 
Die Erörterung schließt mit der Frage nach 
dem Verhältnis von Wort und Sakrament, 
in der der Vf. zu einer dialogischen Zuord- 
nung kommt, wie sie z. B. O. Semmelroth 
vertritt. 

Im Gegensatz zum ausgeführten histori- 
schen Teil spiegelt sich die letzte steile 
Wegstrecke zum heutigen Verständnis 
lediglich in den Anmerkungen wider, wo 
nahezu alle wichtigen Arbeiten erwähnt 
werden. Bei einer zweiten Auflage wird 
eine Ergänzung durch die Konzilsdoku- 
mente notwendig sein. Man kann das Buch, 
das zur besseren Übersicht mit einem 
Schriftstellen-, einem Personen- und Sach- 
register ausgestattet ist, als Handbuch für 
die Bibliothek des Predigers qualifizieren. 

F. Sobotta SJ 

1. Gössmann, Wilhelm: Sakrale Spra- 
che (Theologische Fragen heute, Bd. 3). 
München, Hueber 1965. 142 S., kart. 
DM 4,80. 

2. Calvelli-Adorno, Franz: Über die 
religiöse Sprache. Kritische Erfahrun- 
gen. Frankfurt am Main, Josef Knecht 
(1965). 138 S., engl. brosch. DM 8,80. 

1. Die Arbeiten zum Thema •Religion und 
Sprache" nehmen erfreulicherweise zu. W. 
Gössmann versucht vom Literarischen her 
die •Möglichkeiten heutigen religiösen 
Sprechens" zu untersuchen. Einerseits dürfe 
die religiöse Sprache kein abgeschiedener 
Bereich neben der Sprache des Alltags, der 
Wissenschaft und der Literatur sein, ander- 
seits müsse sie doch, wie die •Sprache der 
Machtbefugnisse" oder die •Sprache der 
demokratischen Verhaltensweisen" (22 ff.) 
eigene Qualitäten bekunden. Radikalität 
(31-35), also einen Absolutheitsanspruch, 
der im Gegensatz zum Fanatismus Freiheit, 
Redlichkeit und Güte des Geistigen ein- 

schließt; Gemeindlichkeit, als ein Ineinan- 
der von persönlicher Erfahrung und Ge- 
meinschaft; und Analogie. Verkünden, Be- 
kennen und Beten sind die Bereiche der 
religiösen Sprache, die nicht nur in sakra- 
len Worten, sondern auch in sakralen 
Sprachzusammenhängen (Bild, Rhythmus, 
Intention) ihren eigenen Charakter trägt. 
Ein Kapitel über die •Tradition der Psal- 
mensprache" veranschaulicht an Überset- 
zungen und Bearbeitungen des Ps 23 (22) 
den Wandel der sakralen Sprache. In den 
Kapiteln •Meditation und Sprache" und 
•Das Charisma der Sprache" (leider nur 
kurz!) wird noch einmal die Grundthese 
aufgegriffen: Sakrales Sprechen lebt aus 
der Glaubenserfahrung und muß sich stän- 
dig in der Meditation erneuern, •damit es 
nicht eingefahren und funktionalisiert 
wird" (128). 

2. Calvelli-Adorno geht analytisch voran, 
wenn er zu Texten, in denen wir das Höch- 
ste, was wir aussagen können, aussprechen, 
eine Fülle kritischer Anmerkungen zusam- 
menträgt: eine Art geistlicher Stilkunde 
anhand schlechter (Andachten und Gebete 
aus heute benutzten Gebetbüchern) und 
guter Beispiele (Newman, M. Quoist, das 
Missale werden oft genannt). Der Vf. zeigt, 
daß es nicht gleichgültig ist, wie man sub- 
tile Wahrheiten (z. B. den Ablaß, die Ver- 
ehrung des Herzens Jesu, das Opfer und 
Gelöbnisse) ausdrückt. Wenn auch die 
Gnade und die unzerstörbare Wahrheit 
gläubige Menschen davor bewahren kön- 
nen, daß ihnen die brüchige Schale schadet, 
so ist der Schaden einer •schlechten" reli- 
giösen Sprache dennoch nicht zu übersehen. 
Das Gewissen legt sich auf mittelmäßige 
(und im Grunde unchristliche) Maßstäbe 
fest (67-90); die Frömmigkeit stumpft ab. 
Das gilt ganz besonders für den Gebrauch 
einer papierenen religiösen Erwachsenen- 
sprache vor Kindern oder ein sentimentales 
Kindlichtun. Dann stellt der Vf. die Spra- 
che in einen weiten Zusammenhang. •Der 
Stil ist der Mensch": er ist Symptom für 
menschliches und religiöses Verhalten, Aus- 
druck einer Gesellschaftsordnung, einer 
soziologischen Schicht, eines Erziehungs- 
systems, sogar einer bestimmten Erzie- 
hungsanstalt; und zu oft sind Stilfehler 
individuelle Charakterfehler. Es werden 
viele konkrete Vorschläge zur Besserung 
angegeben: Allgemein zur Einführung in 



Buchbesprechungen 397 

•den" modernen Menschen (104-112) und 
zur Weltkenntnis (112 f.), und konkret zur 
stilistischen Bildung der Theologen, zur 
zeitgemäßen Neufassung der Gebetbücher 
und zur Schaffung einer verantwortlichen 
Kommission nach Art einer •Akademie für 
religiöse Sprache", die die sprachliche Er- 
ziehung und Ausbildung der Geistlichen 
fördert und die Textgestaltung kirchen- 
amtlicher Veröffentlichungen überprüft. 
Manches erscheint uns überspitzt darge- 
stellt; man wird viele Fehler nicht allein 
von der Sprache her ableiten können. Aber 
alles ist bedenkenswert und dient dem An- 
liegen des Vf.: Weil mangelhafter Stil 
mangelnden religiösen Ernst, gedankliche 
Verengung oder Mangel an Kraft des Her- 
zens bedeutet, ist •das letzte Ziel der Er- 
ziehung in religiöser Sprache nicht stili- 
stisch", sondern •geistlich" (137). 

F. Sobotta SJ 

Sakrale Sprache und kultischer Gesang. 
Gesammelte Aufsätze. Herausgegeben 
von P. Theodor Bogler OSB (Laacher 

Hefte, Heft 37). Maria Laach, Verlag 
Ars Liturgica 1965, 130 S., brosch. DM 
6,60. 

Die religiöse Sprachgestalt ist nicht erst seit 
dem Konzil zum Problem geworden; be- 
reits seit geraumer Zeit ist die Sprache der 
Predigt in der Krise. Aber die liturgische 
und biblische Erneuerung, die das Konzil 
veranlaßt hat, haben die Sprachnot im 
kirchlichen Raum nur noch offenkundiger 
gemacht. Wenn man dazu noch bedenkt, 
daß solche Not immer auch eine existen- 
tiell-religiöse Not offenbart, wird man 
Überlegungen, wie sie in vorliegendem 
Buch niedergelegt wurden, sehr begrüßen. 
Die meisten Beiträge sind Vorträge, die im 
Jahr 1965 auf zwei Studientagungen in 
Maria Eaach gehalten worden sind. Der 
gespannte Bogen reicht von •Erwägungen 
über die Sprache der Offenbarung und 
unser Glaubens Verständnis" (P. Merendino) 
über   die   •Muttersprache"   (Th.   Bogler), 

•das geschichtliche Phänomen der Kult- 
sprache" (L. Lentner), •Verkündigung und 
Sprache" (H. Schlier) bis hin zur Frage 
nach der •Glaubwürdigkeit von Sprache 
und Sprechen vor dem heutigen Menschen" 
(W. Gössmann) und zu Problemen der Kir- 
chenmusik: •Sprachschichten in der Kirchen- 
musik" (Th. G. Georgiades und Fr. Buch- 
holz), •Psalmen, Hymnen, Lieder" (W. 
Lipphardt) und •Über das Kirchenlied" 
(W.Schmidt). Für eine Theologie des Wor- 
tes scheinen uns die Beiträge von P. Me- 
rendino und H. Schlier von ganz besonde- 
rem Wert. M. geht von den formgeschicht- 
lichen Ergebnissen der atl Exegese aus, wie 
sie die Untersuchungen der jüngsten Ver- 
gangenheit gezeigt haben, und stellt die 
Frage, in welchem Sinn das Wort der Bibel 
Wort Gottes ist. Er antwortet: •in dem 
Sinne, daß die Bibel einfach das geschichts- 
bedingte, personale Zeugnis der göttlichen 
Offenbarung ist. Sie ist die vom Menschen 
angenommene, verstandene und ausgespro- 
chene Offenbarung" (17). Damit wird der 
grundsätzlich •interpretierende Charakter" 
des Bibelwortes als Aussage des mensch- 
lichen Autors, Redaktors usw. klar heraus- 
gestellt. Es ist also göttliche Aussage und 
menschliche Annahme in einem. Weil aber 
die Schrift bereits Ausdruck des Glaubens 
ist, kann zum Schluß gesagt werden, daß 
sich ihre Funktion •ganz in der mystago- 
gischen Einführung des Gläubigen in das 
Heilsmysterium (erschöpft). Sie dient zum 
Gespräch mit Gott, zur Ankündigung sei- 
ner Heilsmacht, zur Vermittlung der Gna- 
de" (29). Schlier bietet theologische Erwä- 
gungen zur Bibelpredigt oder Homilie, de- 
ren Bedeutung für den Glauben durch die 
Liturgiekonstitution wieder klar herausge- 
stellt worden ist. Dabei geht es ihm vor 
allem darum, zu zeigen, wie das in einer 
bestimmten geschichtlichen Epoche zum 
Wort der Schrift-Sprache gewordene Wort 
Gottes durch die Verkündigung in einen 
neuen, andersartigen Verstehenshorizont 
übersetzt werden muß. Auf diesen Aufsatz 
möchten wir ganz besonders hinweisen. 

N. Mulde SJ 



Buchbesprechungen 398 

Frömmigkeitsgeschichte 

Heinrich Seuse. Studien zum 600. To- 
destag 1366-1966. Gesammelt u. hrsg. 
v. Ephrem M. Filthaut OP. Köln, Al- 
bertus-Magnus-Verlag (1966). 477 S., 
1 Karte. Ln. DM 42,-. 

Nach den ebenfalls von deutschen Domini- 
kanern herausgegebenen Eckhart- und Tau- 
ler-Studien (1960, 1961) liegt zum Seuse- 
jubiläum der dritte und gewichtigste Band 
über die drei Großen der •Deutschen 
Mystik" vor. Der Mitarbeiterkreis ist be- 
trächtlich größer geworden; die Ordens-, 
Landes- und Konfessions-Grenzen sind 
überschritten. Auch die Beiträge scheinen 
mir auf einem in den vorausgegangenen 
Bänden nicht immer erreichten Niveau zu 
stehen. Es sind Studien über die geistige 
Umwelt des alemannischen Mystikers (Sek- 
ten und Häretiker, Studienorganisation), 
über den Einfluß Seuses (Handschriften, 
Übersetzungen, Ikonographie, Kult, Grab- 
stätte), über philologische Probleme (das 
von KURT RUH herangezogene Gedicht 
•Vom Überschall" bezieht seinen Namen 
von einer typischen Überhöhung [= über] 
des alten mystischen Worts vom •jubilus", 
vom Jubelgesang) und über seine geistige 
Gestalt. Unter letzteren Aufsätzen ragt 
wohl die Untersuchung von CLAIRE 
CHAMPOLLION, Zum intellektuellen 
Wortschatz Heinrich Seuses OP, hervor. 
Auf eine philologisch exakte Weise dringt 
sie über einen Vergleich des Seuseschen 
Latein und Deutsch in das Geheimnis der 
spirituellen Sprache ein. Auch der mir etwas 
zu apologetisch scheinende Vergleich von 
•Seuses Büchlein der Wahrheit" mit Mei- 
ster Eckhart durch HERMA PIESCH bringt 
für das Verständnis des mittelalterlichen 
religiösen Lebens wertvolle Einzelergeb- 
nisse. Die •goldene Regel der Eckhart- 
interpretation": •objektive und subjektiv- 
ekstatische Betrachtungsweise ... auseinan- 
derhalten" (126 f.), kann aber nicht über- 
zeugen. Als dritter Aufsatz verdient die 
Betrachtung IGNAZ WEILNERS über 
•Heinrich Seuse und die Aszese des Hu- 
mors" Erwähnung. Wenn dort auch die 
Frage mehr gestellt als ausführlich behan- 
delt wird, so ist der Vergleich von •Gelas- 
senheit" und Humor eine höchst moderne 
Angelegenheit. Andere Aufsätze, die der 

Durchdringung der geistigen Gestalt Seuses 
dienen sollen, überzeugen nicht im gleichen 
Maße. Vielleicht hätte eine sorgfältige Re- 
daktion des Bandes noch einige bibliogra- 
phische Mängel beseitigen können (Guibert, 
S. 13 ff. muß heißen De Guibert; Bizets 
wichtiges Buch wird auf S. 57 unkenntlich 
zitiert usw.). Aber der Sammelband ist im 
ganzen ausgezeichnet gelungen und gibt 
einen imponierenden Einblick in die Be- 
mühungen der modernen Forschung um 
eine große Zeit und eine große Gestalt der 
deutschen Spiritualität. 

/. Sudbrack S] 

1. Steer, Georg: Scholastische Gnaden- 
lehre in mittelhochdeutscher Sprache 
(Münch. Texte u. Untersuchungen z. 
dt. Literatur des MA, Bd. 14). Mün- 

chen, H. C. Beck 1966. XI, 246 S., 
brosch. DM 35,-. 

2. Cormeau, Christoph: Hartmanns v. 
Aue •Armer Heinrich" und •Grego- 

rius". Studien zur Interpretation mit 
dem Blick auf die Theologie zur Zeit 
Hartmanns (Münch. Texte u. Unter- 
suchungen z. dt. Literatur des MA, Bd. 
15). München, H. G. Beck 1966. X, 
167 S., brosch. DM 24,-. 

Beide anzuzeigenden germanistischen Ar- 
beiten bringen für die Geschichte der Spiri- 
tualität wichtige Ergebnisse und Arbeits- 
hinweise. 

Die unter Anleitung von Prof. Ruh ent- 
standene Würzburger Dissertation von 
Georg Steer geht dem Weg der lateinisch- 
theologischen Fachliteratur in die deutsche 
Sprache nach, ein Weg, der zugleich in die 
Spiritualität führt. •Die wissenschaftliche 
Theologie erscheint als ancilla religionis; 
sie speist und bereichert im 14. und 15. Jht. 
fortwährend die geistliche Literatur und 
damit eo ipso auch das religiöse Leben" 
(36). Im Mittelpunkt steht die kommen- 
tierte Herausgabe eines Meister-Schüler- 
Dialogs, der in manchen Partien auch heute 
noch zeigen könnte, wie man Schultheologie 
in allgemeinverständliche und geistlich an- 
regende Sprache umsetzt. Die Entdeckung 
des Hrsg., daß er weitgehend auf Anselm 



Buchbesprechungen 399 

von Canterbury zurückgeht, ist für den 
Kenner mittelalterlicher Spiritualität eine 
Überraschung. Den deutlichen nominalisti- 
schen Fragestellungen ist der Vf. leider - 
bei der Forschungslage verständlicherweise 
- nicht nachgegangen; kleine Unebenheiten 
der Kommentierungen hätten sich damit 
vermeiden lassen können. Den anderen, 
nicht kommentierten Texten ist die Syn- 
these von theologischem Gedanken und 
spiritueller Sprache nicht im gleichen Maß 
gelungen. Der Einleitungsteil der Arbeit 
gibt einen Überblick über deutschsprachige 
Gnadenliteratur des Mittelalters. (Man 
wird aber nicht behaupten können, daß es 
damals keine geschlossenen Schriften über 
die Gnade gab; vgl. Joh. v. Dambach, Joh. 
v. Kastl u. a.) Im Schlußteil werden die zur 
Hauptsache für die Germanistik wichtigen 
Folgerungen gezogen. In der Germanistik 
liegt auch der eigentliche, sicherlich hoch 
anzuschlagende Wert des Buches. Für die 
Spiritualität aber hat der Vf. auf einem oft 
vergessenen Gebiet der mittelalterlichen 
Frömmigkeit gezeigt, welch großen Einfluß 
die lateinische Fachsprache für das kon- 
krete religiöse Leben gehabt hat, eine Ein- 
flußnahme, die man auch für unsere Zeit 
bedenken sollte. 

Die zweite, Münchener Dissertation von 
Christoph Cormeau, widmet sich der Deu- 
tung eines der größten deutschen Dichter. 
Sie geht von dem gewiß richtigen Grund- 
satz aus, daß Hartmanns von Aue religiöse 
Dichtungen nur auf dem Hintergrund der 
zeitgenössischen Theologie verstanden wer- 
den können. Von dort herkommend inter- 
pretiert der Vf. zuerst die beiden Dichtun- 
gen, bestimmt dann einige Grundmotive 
der Erzählungen von der frühscholastischen 
Theologie her und faßt das Ganze in ver- 
schiedenen Sichten zusammen. Der Grund- 
tenor seiner Deutung scheint mir annehm- 
bar zu sein: es geht Hartmann nicht um 
das Thema Sünde-Buße-Erhebung, sondern 
um das Aufgeben der Eigenverfügung über 
sich und das Sicht-restlos-Hineinstellen in 
die gnadenhafte Verfügtheit durch Gott, 
um die Wandlung vom hinfälligen Selbst- 
besitz zur von Gott geschenkten, erlösten 
Existenz. Damit hängt eng zusammen, daß 
Hartmann nicht ein fertiges theologisches 
Schema mit •Dichtung" umkleidet, sondern 
als religiöser Dichter die christliche Exi- 
stenz darstellt. Es scheint mir allerdings, 

daß die Grenzlinien zwischen persönlicher 
Schuld und objektivem Geschick trotz der 
eifrig zitierten frühscholastischen Autoren 
(wo bleibt die spirituelle Literatur der Zeit, 
wo Gregor, Augustinus, Kassian? Bernhard 
wird nur am Rande zitiert) vom Vf. zu 
scharf gezogen werden; die Problematik 
des irrenden Gewissens (vgl. Hofmann, Die 
Gewissenslehre 1941) oder der Verhaftung 
von Sünde und Excommunicatio zeigen, 
daß bei aller Richtigkeit der vom Vf. ver- 
tretenen These, den von ihm oft scharf ab- 
gelehnten Deutungen auch ein Moment der 
Wahrheit innewohnt. Das spricht wieder- 
um für die Größe der Hartmannschen Dich- 
tung, in der die christliche Existenz wahrer 
und reicher zum Ausdruck kommt als in 
der theologischen Reflexion. 

/. Sudbrack S] 

Pernoud, Regine: Jeanne d'Arc. Zeug- 
nisse und Selbstzeugnisse. Freiburg- 
Basel-Wien, Herder (1965). 365 S., 
Ln. DM 29,50. 

Johanna, die Jungfrau, gehört zu jenen 
Gestalten der Geschichte, die immer aufs 
neue in ihren Bann ziehen und zugleich ein 
Gefühl tiefer Hilflosigkeit hervorrufen. 
Selten ist ein Schicksal so aktenkundig ge- 
worden wie das ihre, und trotzdem fühlt 
man sich immer wieder versucht, zu fragen, 
ob das Ganze denn nicht ein Mythos sei. 
Der Grund dafür liegt in der Tatsache, daß 
dieses Phänomen alle vorgefaßten Katego- 
rien sprengt. Die politische Rolle Johannas 
bleibt unverständlich, wenn man sich dem 
von ihr erhobenen religiösen Anspruch, von 
Gott gesandt zu sein, verschließt, und die- 
ser religiöse Anspruch wiederum wird sinn- 
los, wenn man darüber die Jungfrau in der 
Ritterrüstung, umgeben vom Treiben des 
Heerlagers, übersieht. Johannas geschicht- 
liche Rolle besteht nicht so sehr im prophe- 
tischen Wort als in der prophetischen Tat, 
im Erweis der Kraft, die nicht aus dem 
Raum der Geschichte kommt, aber dennoch 
darin wirksam wird, und das, so scheint es, 
um so irdische Ziele wie die Wiederher- 
stellung eines Königreichs zu verfolgen. 
Letztere Tatsache ist theologisch noch nicht 
genügend bedacht worden. 

Vorliegendes Buch ist keine Biographie 
im üblichen Sinn. Die Vf., ausgezeichnet 



Buchbesprechungen 400 

durch gründliche Kenntnis der Dokumente, 
fügt aus den Zeugenaussagen der Zeitge- 
nossen und aus den Aussagen Johannas 
während des Prozesses ein Mosaik ihrer 
Gestalt zusammen, das durch seine Herb- 
heit und Ursprünglichkeit beeindruckt und 
-gerade auch durch seine historische Exakt- 
heit, indem auch die Lücken in der Über- 
lieferung nicht verschwiegen werden - den 
Blick weitet für das Geheimnisvolle an 
ihrer Erscheinung und so den Weg öffnet 
für die Zustimmung des Glaubens. Denn 
erst das gläubige Ja zu Gottes Heilswirken 
durch dieses Mädchen ist die umfassende 
Antwort und zugleich der adäquate Zugang 
zum Geheimnis dieses Menschen und seines 
Schicksals. Das Buch ist allerdings keine 
erste Einführung in das Leben Johannas, 
setzt diese vielmehr voraus. Den interes- 
sierten Leser aber läßt es verspüren, was 
ein französischer Dichter des 15. Jh. über 
Johanna gesagt hat, indem er zugleich 
einen Wesenszug an der Sendung aller 
Heiligen nannte: •Sie hat die Herzen auf- 
gerichtet und ihnen den Glauben an bessere 
Zeiten gegeben." 

N. Mulde SJ 

Orcibal, Jean: Saint Jean de la Croix 
et les Mystiques Rhenoflamands (Pre- 
sence du Carmel, n° 6). Bruges, Desclee 
de Brouwer (1966). 244 S., brosch. 
240 FB. 

Es fällt schwer, in der Beurteilung dieser 
bescheiden aufgemachten Arbeit des Pari- 
ser Professors (Spezialist für das Werden 
der Spiritualität des •grand siecle") durch 
zu hohes Lob nicht unglaubwürdig zu wer- 
den. Er hat sich zur Aufgabe gemacht, den 
Kirchenlehrer der Mystik in den Strom der 
- wie sie bei uns heißt - •deutsch-nieder- 
ländischen Mystik" hineinzustellen. Nach- 
dem er deren erstaunlich vielfältige litera- 
rische Beziehungen zu dem Spanien des 15. 

und 16. Jhts. aufgezeigt hat, geht er gleich- 
sam rückwärts den einzelnen Beziehungen 
des Johannes vom Kreuz zu Heinrich 
Herpf, zu Ruusbroec, zu Tauler, zu Ps. 
Tauler, Eckhart und weiteren Autoren 
nach; in einem großen Überblick faßt er 
die •gemeinsamen Themata" zusammen 
und schließt mit sprachtheologisch wie me- 
thodisch wichtigen Folgerungen. Die fast 
unerschöpfliche Fülle von konkreten Ver- 
weisen, Übersichten, thematischen Exkur- 
sen, können durch die schmalen Register 
am Schluß bei weitem nicht wiedergegeben 
werden. Der einzige, allerdings nicht uner- 
hebliche Nachteil des Buches liegt darin, 
daß die deutschsprachigen Texte nach den 
französischen Übersetzungen zitiert wer- 
den. Doch das hat seinen Grund darin, daß 
es dem Vf. nicht darauf ankam, einzelne, 
streng philologisch greifbare Parallelen 
aufzuweisen, sondern die Atmosphäre des 
Denkens und der Bildersprache zu verglei- 
chen, denn hier, und nicht in •Zitaten", 
läßt sich die weitgehende Gemeinsamkeit 
des verurteilten Eckhart mit dem Kirchen- 
lehrer der Mystik greifen. Wenn Orcibal 
gegen Schluß auf die noch weiter liegenden 
Ursprünge: die Viktoriner, Bernhard, 
Wilhelm von St. Thierry, Schule von Char- 
tres, Skotus Eriugena, Kassian, Gregor 
usw., zurückverweist, gibt er zugleich neue 
Forschungsaufträge. Ich glaube nicht, daß 
jemand, der sich mit der Spiritualität des 
Karmels und des deutschen Mittelalters be- 
schäftigt, an diesem Buch vorbeigehen kann. 
Für unsere Zeit aber hat Orcibal beispiel- 
haft gezeigt, wie unauflösbar das sublimste 
mystische Erlebnis mit der Sprache und der 
Ausdrucksfähigkeit des Mystikers verbun- 
den ist und wie sehr umgekehrt die sprach- 
liche Wiedergabe hinter dem innern Erleb- 
nis zurückbleiben muß, zwei Seiten der 
mystischen Erfahrung, die trotz scheinbarer 
Widersprüchlichkeit untrennbar das eine 
Phänomen der Mystik ausmachen. 

/. Sudbrack SJ 




