BUCHBESPRECHUNGEN

Leben aus dem Evangelium

Huyghe, Gérard: Biblische Glaubens-
schule. Neue Einsichten und Anregun-
gen. Luzern und Stuttgart, Rdber-Ver-
lag 1966. 197 S., Pappband, SFr/DM
16,80.

Der Vf. war Offizier des zweiten Weltkrie-
ges und eine Zeitlang in einem deutschen
Kriegsgefangenenlager. Heute ist er Bischof
von Arras. Seine Doktorarbeit machte er
iiber die Geschichte der Nonnenklausur.
Seine Studien und sein persdnliches Inter-
esse fithrten ihn stark zur Einzelseelsorge,
zur Fihrung von Arbeitskreisen und zur
Abhaltung von Exerzitien bei Priestern,
Ordensfrauen und Weltlaien. (Im Konzil
gehérte er der Kommission fiir Ordensleute
an.) Aus dieser Arbeit ist das vorliegende
Buch entstanden. Es ist aus dem Leben
selbst erwachsen. Das macht seine Eigenart
aus. Sein Stil ist direkt und gerafft; sein
Inhalt bei allem Riickgang auf die Schrift
immer dicht am Leben. Es will nicht in
einem Zug gelesen sein, sondern erarbeitet
werden. Mit Recht nennt es sich darum
Glaubensschule. In fiinf grofen Abschnit-
ten, die vielfach untergeteilt sind — die Ein-
zelstiicke machen oft nicht einmal eine Seite,
héchstens drei Seiten aus —, werden folgen-
de Themen behandelt: Was ist wachsender
Glaube? Der Glaube Abrahams. Der Glau-
be Marias. Jesus erzieht seine Apostel zum
Glauben. Erziehung zum Glauben und
Wachstum des Glaubens beim Christen von
heute. Vom letzten Abschnitt her wird er-
sichtlich, worauf es dem V{. ankommt: Er
will vom Gewohnheitschristentum, vom
Gebrauch leer gewordener Vokabeln und
von einer um sich selbst kreisenden From-
migkeit zu einem lebendigen, wachen und
miindigen Christenleben erziehen. Und das
gelingt ihm. Das Buch setzt keine gelehrte
Theologie und nicht die Kenntnis des neue-
sten Standes der Exegese voraus, sondern
in erster Linie Christen, die in ihrem Glau-
bensleben wachsen wollen. Es cignet sich
nicht zuletzt auch als Meditationsstoff.

F. Wulf§]

Die christliche Armut. Aus der Zeit-
schrift ,,Christus®, Paris, iibertragen u.
hrsg. v. Peter Henrici. Frankfurt am
Main, Josef Knecht (1966). 148 S., Lin-
son DM 7,80.

Auf die beiden ersten Auswahlbandchen
des Herausgebers wurde bereits in dieser
Zeitschrift (38 [1965] 476-477) hingewiesen.
Nun legt er ein weiteres zum Thema der
christlichen Armut vor. Die Frage nach dem
christlichen Zeugnis gelebter Armut ist seit
dem Konzil in der gesamten Kirche wieder
lebendig geworden. Im Frankreich der letz-
ten Jahrzehnte war sie eigentlich nie ver-
stummt. Ja zuweilen wurde sie sogar lei-
denschaftlich diskutiert, angeregt vor allem
durch die Begegnung mit den sozial schlecht-
gestellten Schichten der Bevélkerung, die
der Kirche gleichgiltig, ja feindselig gegen-
tberstanden. Zugleich handelte es sich da-
bei auch um die christliche Bewéltigung des
modernen Wohlistandes, den vor allem die
fortschreitende Technisierung bescherte.
Christliches Armscin besitzt seinen Impera-
tiv und sein Leitbild im Leben und in der
Lehre Jesu Christi, mul aber seine kon-
krete Gestalt immer wieder neu tastend
erringen, je nach den sozialen, wirtschaft-
lichen und kulturellen Umsténden, in denen
und fir die es zur fortdauernden Erschei-
nung Christi in der Welt werden soll. Als
richtiges Verhalten im Besitzen und Los-
lassen der Giiter der Erde ist es zugleich
Wurzel der Bekehrung zu Christus und
letzte Ausstrahlung der Inkarnation bis in
den Bereichen des Materiellen. Allein schon
diese Tatsache macht verstindlich, daf} es
fiir ein Leben in Armut keine Patentldsung
geben kann. Christliche Armut ist Gabe des
Geistes Gottes, der den einzelnen je neu zu
der ihm jeweils eigenen Weise des Arm-
seins ermuntert.

Dabei zu helfen, ist das Anliegen der
vorliegenden sechs Aufsdtze, die den Bogen
spannen von der Armut Jesu (J. Guillet)
und dem Wesen der christlichen Armut (A.



Buchbesprechungen

Lefévre), iiber die Armut in Gemeinschaft
(A.Delchard) und die Armut in der moder-
nen Welt (F. Russo) hin zum Weg des
Armwerdens (F. Roustang: Armer werden)
und zur Freude des Armen (Y. Raguin),
die nichts anderes ist als Christus, der Herr,
selbst. Die dargebotenen Gedanken tragen
die Spuren des Mutterbodens an sich, aus
dem sie stammen, sind aber fiir deutsche
Leser deshalb nicht weniger verstindlich
und anregend. — Die Ubersetzung ist be-
friedigend. Gallizismen sind nicht immer
vermieden, ebensowenig sprachliche Unge-
reimtheiten wie diese: ,Gott hilt den We-
bebaum (!) unseres Lebens in der Hand,
und was er uns darauf anzettelt, ist immer
das Beste, der nichste Weg zu ihm* (110).

N.Mulde S]

Legrand, Lucien: Jungfriulichkeit nach
der Heiligen Schrift. Mainz. Matthias-
Griinewald-Verlag 1966. 176 S., Ln.
DM 12,80.

Die Hochschitzung des ehelosen Lebens ist
so alt wie das Christentum selbst. Dennoch
verlangt jede heraufkommende Generation
danach, dafl man ihr Sinn und Bedeutung
eines solchen Lebens aufs neue begriinde.
Bei der neuentdeckten Wertschiatzung der
christlichen Ehe scheint das heute ganz be-
sonders wichtig. Darum ist der Versuch des
V{.’s, dem Verstindnis der Heiligen Schrift
von der jungfriulichkeit nachzugehen, sehr
zu begriiflen. Das Ergebnis ist nicht so sehr
eine Theologie der Jungfriulichkeit im
cigentlichen Sinn, sondern der christlichen
Ehelosigkeit, ,da sie ebenso gut auf Wit-
wen und Buflerinnen anwendbar wire
(18). Christliche Jungfriulichkeit wird so
dargestellt, wie sie sich im Licht von Tod
und Auferstehung Jesu in der Bibel zeigt.
Die prophetisch-zeichenhafte Ehelosigkeit
des Propheten Jeremias findet ihre Voll-
endung in der eschatologischen Zeichenhaf-
tigkeit ntl. Jungfriulichkeit. Von besonde-
rem lnteresse sind die Kapitel iiber die
Jungfriulichkeit als Kreuz und Verherr-
lichung, wihrend ein dritter Abschnitt die
geistliche Bedeutung christlicher Jungfriu-
lichkeit herausarbeitet: Jungfraulichkeit als
Freiheit, vollkommene Liebe und Frucht-
barkeit. Stets wird sie im Zusammenhang
mit der Ehe geschen und auf dem Hinter-
grund der theologischen Dialektik von

390

Fleisch und Geist des Apostels Paulus. Da-
bei ergeben sich interessante Aspekte, die
in das christliche Verstindnis von Jung-
fraulichkeit immer tiefer hineinfiihren und
zeigen, dafl diese mit Leib- oder Ge-
schlechtsfeindlichkeit nichts zn tun hat, son-
dern allein im Licht des in Christus an die
Menschheit ergangenen gottlichen Appells
richtig gedeutet und gelebt werden kann.
Wer sich nicht scheut, dem V{. bei seiner
exegetischen Arbeit zu folgen, wird reich-
lich beschenkt. Sein Buch ist all denen zu
empfchlen, die berufen sind, als Christen
ein eheloses Leben zu fiihren. Aber auch
den Verheirateten hat es viel zu sagen, da
christliche ,Jungfriulichkeit* in gewisser
Weise auch zu ihrer Spiritualitit gehért.
N.Mulde S]

Oraison, Marc: Le Célibat. Aspect
négativ — Réalités positives. Paris,
Editions du Centurion 1966. 190 S.

Der bekannte franzdsische Vf. war zunichst
Arzt und wurde erst spiter Priester. Er
betitigt sich vor allem in seelsorglicher
und psychotherapeutischer Beratung. Sein
Hauptinteresse gilt den Fragen der Ge-
schlechtlichkeit und der Ehe. l1hm sind auch
die meisten seiner zahlreichen Verdffent-
lichungen gewidmet. Die vorliegende Stu-
die handelt iber die christliche Ehelosig-
keit. Sie wurde durch die gegenwirtigen
Diskussionen, vor allem um den Priester-
z6libat, angeregt. Der Autor hat in ihr
wohl die Erfahrungen niedergelegt, die er
in seiner Praxis mit Priestern und Ordens-
leuten gemacht hat.

Marc Oraison kennt selbstverstiandlich
die theologische Begriindung des christ-
lichen Zélibats sowie die spirituelle Hal-
tung, die von dem gefordert wird, der im
Zélibat lebt. Beide bejaht er voll und ganz;
er setzt sie als gerechtfertigt voraus. Sein
unmittelbares Anliegen ist aber ein mensch-
liches und &rztliches. Scine Frage lautet:
Wie kann der christliche Zélibatar zur vol-
len menschlichen Entfaltung kommen und
welche Hindernisse stehen dieser entgegen.
Dafl der Zalibat cine echte menschliche
Moglichkeit ist, genau so wie die Ehe, ist
far ihn klar. Der oftmals nicht-gegliickte
Zglibat ist fiir ihn kein Gegenargument;
sonst mifite auch die genau so oft vorkom-
mende nicht-gegliickte Ehe gegen die Ehe



Buchbesprechungen

als Institution menschlicher Entfaltung spre-
chen. Von dieser Voraussetzung ausgehend,
handelt der Vf. dann in zwei groflen Kapi-
teln iiber den nicht-gegliickten und itber
den gegliickten Zélibat. Er schildert jeweils
sachlich und reich (z. T. durch Beispiele) be-
legt den Befund sowie die Wege und
Griinde, die zum einen oder anderen Er-
gebnis fithren. Die psychologischen Gege-
benheiten eines z6libatidren Lebens und die
daraus sich ergebenden Probleme und Fehl-
haltungen liegen beim Mann anders als bei
der Frau; sie werden aufgefiihrt, aber auch
die Weisen der Erfiillung im Zolibat wer-
den dargestellt. Das Schluflkapitel wendet
sich dem institutionalisierten Zélibat, im
Ordensleben und im Priestertum, zu. Letz-
terer interessiert ihn vor allem. Er skizziert
kurz die Geschichte und Begriindung des
Zélibatgesetzes, um dann die in den heu-
tigen Seminaren weithin fehlende oder
mangelnde Erzichung zur Bewiltigung des
priesterlichen Zélibats zu kritisieren. Nur
mit einem Satz streift er zum Schluf noch
die Frage, ob bei den unbedingt fiir den
Zolibat erforderten korperlich-seelischen
Voraussetzungen und der ebenso unbedingt
erforderten freien Wahl das allgemeine
Zglibatgesetz der lateinischen Kirche noch
am Platz sei, ohne diese Frage aber zu be-
antworten; sie Uberschreitet den Gegen-
stand seiner Studie, die sich auf den mensch-
lich-psychologischen Bereich beschrankt. Das
Buch gibt allen, die es angcht, eine Fiille
von Erkenntnissen und Hilfen.

F. Wulf S§]

Grothues, Dirk: Geistliches Tagebuch.
Uberlegungen zu Worten des Herrn
nach Matthdus. Eine Hinfihrung zur
selbstindigen Meditation der Heiligen
Schrift. Essen, Ludgerus-Verlag Hubert
Wingen 1964. 300 S.

Das Buch ist aus den Erfahrungen eines
Bibelkreises erwachsen. Es bictet einen
interessanten Weg zur Meditation der Hei-
ligen Schrift. Erfahrungsgemif stellen sich
beim regelmiBigen Lesen der Bibel manche
Schwierigkeiten ein. Das Wort der Schrift
erweist sich als sprode und schwer zugéng-
lich und gibt auch bei wiederholtem Lesen
kaum neue Nahrung firr das geistliche Le-
ben. Ein Weg zur Uberwindung dieses

391

toten Punktes ist die Einttbung der Medi-
tation des Schriftwortes. Einzelne Sitze der
Bibel werden auf dem Hintergrund des
Kontextes betrachtet und aus ihrem Ver-
stindnis ,damals®, d.h. zur Zeit Christi
und der Urkirche, erschlossen. Ein zweiter
Abschnitt, ,Heute“ genannt, weist Wege,
wie das Schriftwort im persénlichen Alltag
zum Anruf Gottes und zum Anlaf} des per-
sonlichen Gesprichs mit Gott werden soll.

Die Anweisungen wollen bewufit nicht
mehr sein als Anstofle, die nach einer ge-
wissen Zeit der Einibung iberfliissig ge-
worden sind und dazu gedient haben, die
personliche Art und Weise meditativen
Umgangs mit der Schrift zu finden. Darauf
weisen bereits die Stichworte des Inhalts-
verzeichnisses hin, die dazu helfen wollen,
aus dem ,Heute“ die Briicke zum ,Damals*
des Schriftwortes zu schlagen und fiir die
Alltagssituation das entsprechende Bibel-
wort zu finden. Die zwischen jeder Medi-
tationsanweisung eingebundenen leeren Sei-
ten bieten Raum fiir eigene Beobachtungen,
Fragen und gewonnene Einsichten und fiir
die Zusammenstellung eigener Meditatio-
nen... ,Die leeren Seiten sind die wichtig-
sten. Sie ,harren der Erfilllung*“ (6). Prak-
tische Anweisungen fiir ihre Benutzung gibt
ein beigefiigtes Lesezeichen.

Exegetisch werden nur solche Hinweise
gegeben, die fiir den Vollzug der Medita-
tion wichtig und niitzlich sind (jedenfalls
auf dieser Stufe des Umgangs mit der Bi-
bel). Da die Anwecisungen nur Anstof} zu
eigenem Suchen sein wollen, kann und soll
sich der Meditierende um weitere exegeti-
sche Erklarungen selbst bemithen. Was die
duflere Aufmachung betrifft, so wiirde ein
schlichter flexibler Einband wohl leichter
dazu ,verfithren®, durch eigene Eintragun-
gen aus dem Buch ein personliches geist-
liches Tagebuch zu machen.

N.Mulde S]

Trublar, Karl Viadimir: Christuserfah-
rung. Rom, Herder 1964. 163 S., kart.
DM 9,60.

Der Vf. packt in seiner Studie ein schr
aktuelles Thema an. Die heutige Theologie
strebt immer starker danach, eine geistliche
Theologie zu sein; sie wendet sich darum
auch mehr als friher der religiésen Erfah-
rung, dem erfahrenen Glauben zu und



Buchbesprechungen

kommt damit dem heutigen Christen in sei-
ner konkreten Glaubenssituation entgegen.
Wenn der V{. sich in seiner Arbeit auf die
Christuserfahrung beschrankt, so entspricht
auch das einem modernen theologischen
Bemithen, nimlich die inkarnatorische
Struktur der Gnade, des Glaubens und der
Glaubenserfahrung aufzuzeigen.
Ausgehend von der in der Frommigkeits-
geschichte, besonders in der Geschichte der
Mystik, immer wieder cinmal anzutreffen-
den Ablehnung einer Christuserfahrung,
belegt der Vf. aus Texten der Schrift (Jo-
hannes, Paulus), der Liturgie (Hymnen)
und anerkannter Mystiker (Heinrich Seuse,
Ignatius von Loyola und Lucie Christine)
die Tatsache, dafl es eine tibernatiirliche
Christuserfahrung gibt. Nachdem er Aus-
druck und Wirklichkeit solcher Erfahrung
dargelegt hat, geht er dazu iber, diese
theologisch genauer zu interpretieren. Er
fufit dabei auf der von K. Rahner im An-
schlufl an J. Maréchal entwickelten Lehre,
dafl der menschliche Geist dergestalt auf
Gott hin offen ist, daBl in jedem geistigen
Akt eine ungegenstiandliche Transzendenz-
erfahrung mitgegeben ist und damit der
absolute Geist als Horizont alles mensch-
lichen Denkens immer miterscheint. In diese
Glaubens- und Gotteserfahrung ist fiir den
VI. die Christuserfahrung eingeschlossen.
Sie ist die konkrete Weise der allgemeinen

Pastoraltheologie

Handbuch der Pastoraltheologie. Prak-
tische Theologie der Kirche in ihrer
Gegenwart. Bd. I, Bd. II, 1. u. 2. Teil-
band. Hrsg. v. ¥. X. Arnold, K. Rah-
ner, V. Schurr, L. M. Weber. Freiburg-
Basel-Wien, Herder (1964-1966). 447,
343,425 8S., Ln., Bd. 1 DM 48,—; Bd. 11
DM 78,—, Subskription.

Unter dem Wort ,Pastoraltheologie® wird
hier die ,wissenschaftliche theologische
Lehre iiber den jetzt aufgegebenen Voll-
zug der Kirche® (Bd. I, S. 8) verstanden. Es
geht den Herausgebern um die schlichte
und doch so wichtige Frage: Was mufl die
Kirche heute tun? Diese Thematik be-
stimmt auch die Gliederung des Werkes.
Nach einem einfithrenden 1.Teil, der von
der Geschichte, dem Wesen und der Auf-

392

Glaubens- und Gotteserfahrung. Denn die
ubernatirliche Erfahrung geht immer von
zwei Quellen aus: von der objektiven Glau-
bensiiberlieferung, von den durch die Kir-
che objektiv vorgestellten Glaubensgeheim-
nissen, deren Mitte das Christusgeheimnis
ist, und von dem den menschlichen Geist,
den Grund der Seele, durchlichtenden Geist
Christi. Der V{. unterscheidet sodann die
gewohnliche von der ,mystischen® Christus-
erfahrung, die auf einer eingegossenen Be-
schavung und dem damit gegebenen Be-
schauungslicht beruht, und meint, dafl der
Unterschied, von Ausnahmen héherer Be-
schauungsgnaden abgesehen, nur ein grad-
weiser sei. Von den letzten Kapiteln des
Buches ist noch besonders hervorzuheben,
dafl die Christuserfahrung nach dem Vi.
ein Ganzheitsvollzug des Menschen ist, d. h.
auf den ganzen Menschen mit seinen Fahig-
keiten iibergeht, vor allem auch den Bereich
des Sinnenhaft-Seelischen miteinbezieht.

DasBuch ist in seinem geistigen Stil nicht
ganz einheitlich — es wechselt vom Erbau-
lichen und Poetischen bis zur abstrakten
Spekulation — und darum nicht immer leicht
zu lesen. Dennoch ist es begrifienswert, daff
das Thema einmal in dieser Geschlossen-
heit aufgegriffen wurde. Es mag andere
anregen, es weiter zu fGhren.

F. WulfS]

gabe der Pastoraltheologie handelt (Bd. 1),
legt der 2. Teil eine ,Grundlegung der Pa-
storaltheologie als praktischer Theologie®
(Bd. 1, zweite Halfte, und Bd. 11/1) vor. Es
werden darin ~ wie sich versteht — zunéchst
Themen einer essenticllen Ekklesiologie
ausgearbeitet. Dieser Teil, der sich auf die
Verwirklichung der Heilsvermittlung durch
die Kirche iiberhaupt bezieht und der den
theologischen Horizont des ganzen Werkes
charakterisiert, stammt zu einem grofien
Teil von Karl Rahner. Es geht in ihm um
eine ,ekklesiologische Grundlegung® der
Pastoraltheologie, genauer um das , Grund-
wesen der Kirche“ (1. Kp.), um die , Trager
ihres Selbstvollzugs® (2. Kp.) und ihre
»Grundfunktionen® (8. Kp.), d.i. um ihre
Wortverkiindigung, um ihre Liturgie als
kultisches Mysterium, um die Sakramente
als kirchliche Grundakte, um Recht und



Buchbesprechungen

Disziplin, um den christlichen Lebensvoll-
zug, der immer auch eine kirchliche Seite
hat und in der Caritas gipfelt. In weiteren
Kapiteln (4 und 5) werden dann grund-
legende soziologische und anthropologische
Voraussetzungen fiir den Selbstvollzug der
Kirche erdrtert sowie ,formale Grundstruk-
turen der Heilsvermittlung® aufgezeigt (6.
Kp.), u. a. wird hier das hichst interessante
Problem der Differenz zwischen theoreti-
scher und realer Moral angeschnitten, das
in der tatsdchlichen Gesellschaft von heute
von so entscheidender Bedeutung ist. Auch
die beiden Kapitel 7 und 8 stehen noch im
Raum grundlegender Uberlegungen, die
aber schon stirker das ,Heute“ anvisieren.
Es geht in ihnen um eine theologische Ana-
lyse der Gegenwart und um eine Patholo-
gie des katholischen Christentums iber-
haupt.

Im 3. Teil (Bd.11/2) des Handbuchs wird
dann mit der ,Durchfithrung der Pastoral-
theologie als praktischer Theologie® be-
gonnen. Das 1. Hauptstiick: ,Selbstvollzug
der Kirche als ganzer in der heutigen
Welt, behandelt Probleme, die zum Teil
auch in der ,Pastoralkonstitution in der
Welt von heute“ des Zweiten Vatikanums
behandelt worden sind: ,Das Verhiltnis
der Kirche zur Gegenwartssituation im all-
gemeinen® (1. Kp.), ,Grundprinzipien der
heutigen Mission der Kirche® (2. Kp.), ,Die
Kirche und die christlichen Konfessionen®
(3. Kp.), ,Die Kirche und die Herrschaft
der Ideologien“ (4. Kp.), ,Das Verhiltnis
der Kirche zu den verschiedenen Kultur-
sachgebieten® (6. Kp.). Fiir diese Zeitschrift
wichtig ist vor allem das 5. Kapitel:
,Grundstrukturen im heutigen Verhaltnis
der Kirche zur Welt“, darin vor allem die
Ausfithrungen iiber ,Vollzugsmomente im
konkreten christlichen Weltverhaltnis®.

Alles das zeigt nicht nur den groflange-
legten Aufril und den weitgespannten
Rahmen dieses Werkes, sondern markiert
auch den weiten ,Anmarsch“, den der Le-
ser machen mufl, um das Ziel des Werkes,
namlich die heute uns allen, besonders den
Priestern und Hierarchen der Kirche, auf-
gegebene Weise der ,Pastoration® in den
Blick zu bekommen. Manche werden auf
dem Weg ermiiden, werden ihn fiir zu
kompliziert halten; der geduldige Leser
aber wird eine reiche Frucht an ekklesiolo-
gischen Einsichten ernten.

393

Die Herausgeber dieses auf 5 Bande be-
rechneten Werkes haben ,pedantische und
theoretische ,Uberlegungen‘® nicht gescheut.
Sie sind vielmehr der Amnsicht, dafl diese
auf die Dauer wirksamer sind als ,leicht
handbare Rezepte“. Wer solche sucht, wird
wahrscheinlich enttiuscht werden. Bewufit
hat man mit diesem Handbuch einen neuen
Anfang setzen wollen. Das Neue ist vor
allem darin zu sehen, dafl hier, abgeschen
von dem schon genannten existential-theo-
logischen Horizont des ganzen Werkes,
sehr konsequent die Pastoraltheologie als
Darstellung des Selbstvollzugs der Kirche
im Hinblick auf die heutige geschichtliche
Stunde, also als Einheit von essentieller
und existentieller Theologie, verstanden
wird. Weiterhin sind die ,Hilfswissen-
schaften® der Pastoraltheologie, vor allem
Soziologie und Anthropologie, viel aus-
dricklicher, als es bisher zu geschehen
pflegte, mit einbezogen worden, Endlich
erscheinen Themen, die bislang in pastora-
len Untersuchungen eines Handbuches weit-
hin oder ginzlich fehlten, die aber im
JHeute* der Kirche ein groBes Gewicht ha-
ben, etwa das Problem der ,Interdepen-
denz von Religion und Gesellschaft®, die
»sozialgeschichtliche Bedingtheit der katho-
lischen Kirche als Institution®, die ,Intimi-
tit des Religisen und (die) religiose Pro-
paganda® oder unter dem Rahmenthema:
,Die geschlechtliche Grundbefindlichkeit des
Menschen® die besondere Thematik: Die
Jkirchliche Funktion der Frau®, ferner ,Die
Kirche und die Herrschaft der Ideologien®
oder ,Kirche, Freiheit und Tourismus®,
,Das Verhiltnis der Kirche zur Politischen
Madht“. Es gibt in der Tat kaum ein ent-
scheidendes Thema, das nicht berithrt wor-
den ist. In den kommenden Béanden 11T u.
IV sollen weitere Einzelfragen behandelt
werden. Die jedem Kapitel vorausgeschick-
ten ausfihrlichen Literaturangaben lassen
erkennen, was auf diesem Feld schon er-
arbeitet ist, was aber auch noch fehlt. Wir
iibersehen mit den Herausgebern nicht die
Grenze und Vorlaufigkeit des hier Erarbei-
teten, haben aber hohen Respekt vor ihrem
Mut, einen solchen ,Entwurf — er ist der
erste dieser Art im deutschen Sprachraum —
zu wagen. Er diirfte fiir die nachkonziliare
Kirche hilfreich sein, den ,Aggiornamento
des Konzils sinn- und sachgemifl weiter zu

entfalten. H WulfS]



Buchbesprechungen

Scheffczyk, Leo: Der moderne Mensch
vor dem biblischen Menschenbild. Frei-
burg-Basel-Wien, Herder (1964). 138
S., kart. DM 8,80; Subskr. DM 7,80.

In der vorliegenden Skizze, die als Hand-
reichung zur Religionspiddagogik gedacht
ist, zeichnet der Miinchner Dogmatiker die
Grundlinien des biblischen und des moder-
nen Menschenbildes nach. Sein Anliegen
ist, das Wort Gottes, das als geschichtliches
Wort in jeder Epoche nen verlebendigt
werden muf}, in das Weltbild des heutigen
Menschen hineinzustellen, Die Wiedergabe
des biblischen Verstindnisses vom Men-
schen nimmt einen breiten Raum ein, wobei
der lange Weg der Offenbarungsgeschichte
aufgedeckt wird: wie der Mensch sich im-
mer deutlicher als Gegeniiber zu Gott und
endlich als nenes Geschépf in Christus,
durch den ihm die verheiflene géttliche Zu-
kunft erdffnet ist, begreift. Weiterhin ana-
lysiert der Vf. die eigenen Entwiirfe des
Menschen iiber sein Bild, die in Philosophie
und Literatur zwischen den Extremen von
Materialismus und Existentialismus viel-
fdltig variieren, wobei in kurzem Bericht
einige exemplarische Vertreter hervorge-
hoben werden. Der Versuch, sich von der
Eigenwilligkeit der verschiedenen Ent-
wurfe nicht beirren zn lassen, sondern dar-
in die elementare Frage zu sehen, die iiber
diesen Entwurf hinausreicht, ist u.E. gut
gelungen. Vielleicht wird der Existentialis-
mus for das neueste Verstindnis leicht
iiberbewertet. Anf den letzten Seiten stellt
der Vf. den Angelpunkt herans, in dem der
moderne Mensch sein Fragen beantwortet
finden kann: im Gottmenschen Jesus Chri-
stus. In jhm wird das ,Ausgreifen des
Menschen nach einem auflermenschlichen
Halt und Grund“ legitimiert; und in ihm
kann es seine alleinige Erfilllung finden
(123).

Bei der Fillle der Schriften zur christ-
lichen Anthropologie sehen wir den Wert
dieses Bindchens darin, dafl es einen faf}-
lichen Uberblick gibt. Wer den Verweisen
auf die Heilige Schrift nachgeht und sic
meditiert, und wer eine wenigstens rudi-
mentire Beziehung zur modernen Philoso-
phie nnd Literatur hat, findet eine Hilfe
zur Rechenschaft diber den Grund unserer
Hoffnung.

F.Sobotta S]

394

Brem, Kurt: Glaube in der Lebens-
mitte (Kleine Schriften zur Seelsorge,
22). Freiburg, Seelsorge-Verlag 1965,
54 S., brosch. DM 3,—.

Ein Diplompsychologe gibt dem Seelsorger
kurz und gedringt Auskunft zu einem The-
ma, das in der Pastoral von weittragender
Bedeutung ist, aber in der entsprechenden
Literatur kaum aufgegriffen wurde und
noch weitgehend dem Experimentieren und
der eigenen Erfahrung itberlassen geblie-
ben ist. Die gebotenen entwicklungs-psycho-
logischen Daten wollen bedacht werden und
kdonnen helfen, die komplizierte Wirklich-
keit zu verstehen und ihr gerecht zu wer-
den.

F.Sobotta S]

Eger, Josef: Erneuerung des Bufsakra-
mentes. Christlich, kirchlich, persénlich.
Freiburg i. Breisgau, Seelsorge-Verlag
(1965). 270 S., brosch. DM/Sfr 12,60;
0S 88,20.

Das sehr frisch geschriebene Buch wendet
sich ebenso an den Spender wie den Empfan-
ger des Buflsakramentes. Sein VI, ein Re-
demptoristenpater, steht in der praktischen
Seelsorge und ist zugleich mit den Gedan-
ken und Anregungen der hentigen Theo-
logie vertraut. Die rechtliche Seite kommt
nur soweit zur Sprache, wie es notwendig
ist; dagegen spricht schon aus dem Aufbau
des Buches die Vertrantheit mit der heils-
geschichtlichen und personalen Theologie
unserer Tage. Zuerst erhalten wir eine —
wie gesagt, iiberans plastisch, manchmal
direkt journalistisch geschriebene — Theo-
logie der Siinde und Bufle. Bei der Siinde
steht mit Recht als Hgéhepunkt: ,Das
Schlimmste: die siindhafte Haltung*; und
die Bufle, die den ganzen Menschen erfas-
sen muf}, miindet in Jesus Christus. Im
zweiten Teil werden wir zuerst in eine, oft
im guten Sinn weit iiber den {iblichen Rah-
men der dogmatischen Lehrbiicher hinaus-
reichende Theologie des Beichtsakraments
eingefithrt und bekommen dann recht hand-
feste Vorschlige fiir die Praxis. Ein dritter
Teil vereint BuRgebete und Bufandachten.

Diese Vereinigung von Theorie — ohne
dafl der versierte Theologe nun nene An-
satze finden wird —, praktischer Erfahrung



Buchbesprechungen

und einem regelrecht flotten Stil ist eine
seltene Erscheinung auf dem Buchmarkt.
Und wenn vielleicht gelegentlich jemand
bei einem, nicht immer gerechtfertigten,
heimlichen Seitenhieb (z. B. 165 gegen die
Seminaristen, oder 50 iiber die Weisheit der
Philosophen, die sich in das AT verirrt
haben) unwillig wird, so hat er ob der klu-
gen und auch religios tiefen Ausfithrungen
dies auf der nichsten Seite schon wieder
vergessen. J. Sudbrack S]

Hopfenbedk, Gabriel: Beichtzuspruch
und Beichterzichung. Freiburg, Seel-
sorge-Verlag 1964. 120 S., brosch. DM
6,80.

Die alten Beichtzuspruchbiicher, die einfach-
hin sammelten, was der Beichtvater im
Blick auf das Kirchenjahr und im Eingehen
auf das Bekenntnis sagen kénnte, sind heu-
te fast in Vergessenheit geraten. Zwar fin-
den sich auch im Schluflkapitel des vorlie-
genden Buches Hinweise auf Schriftworte,
die aber meist nur mit Stichwort und Stel-
lenangabe vermerkt sind. Der Schwerpunkt
der Ausfithrungen liegt aber auf der Erzie-
hung durch den Beichtzuspruch. Deshalb

Heilswort und sakrale Sprache

Scheffczyk, Leo: Von der Heilsmacht
des Wortes. Miinchen, Hueber 1966.
307 S., Ln. DM 19,80.

In einem einleitenden Kapitel ortet der Vf.
den sprachphilologischen Ansatz seines
Themas. Er entwickelt das Dialogische als
Grundbestimmung des Seins. Erst von hier
wird die eigentliche theologische Aufarbei-
tung des Themas mdoglich, wie die beiden
folgenden Kapitel iiber das Wort in der
Heilsgeschichte und in der Kirche zeigen.

Von der Schépfung an intensiviert Gott
diesen Dialog bis zu Jesus Christus, in dem
Gottes Sprechen die héchste Dynamik ge-
winnt; Gott spricht den Menschen nicht nur
im ,Aufenbezirk seines Heiligtums“ an,
sondern nimmt ihn in die innergéttliche
Bewegung des Logos hinein.

Das Wort Gottes — immer in differen-
zierter FEinheit mit dem sakramentalen
Wirken Gottes — kann seitdem nicht mehr

395

wird zunéichst alles dargelegt, was zur Neu-
gestaltung des Zuspruches und der Beicht-
praxis in neuerer Zeit an Vorschligen ge-
macht worden ist. Dann folgen selbstindige
Gedanken dariiber, wic man das Beichtkind
in seiner Gewissenserforschung, in Reue
und Vorsatz weiterfiihren kann. Selbstver-
stindlich wird auch zu den einzelnen Ge-
boten manches gesagt. Neu diirfte weiter
sein, daf unter den ,Beichtzuspriichen iiber
die 6ftere Beichte® das Material des ganzen
Katechismus ausgewertet ist, allerdings
nicht in schon ausgefiihrten Sdtzen, sondern
durch den Hinweis auf die einzelnen Lehr-
stiicke. Das Kapitel ,, Beichtzuspriiche fiir die
seltenere Beichte* hatte man auch dber-
schreiben kénnen: ,Antworten auf die Ein-
wendungen der Pénitenten.* Hier findet
namentlich der junge Beichtvater gute Hil-
fen, um ein Beichtkind, das sich mit allen
méglichen Griinden entschuldigen will, wes-
halb die Beichte so lange hinausgeschoben
wurde, zu belehren und zu einem tieferen
Verstdndnis des Buflsakraments zn fithren.
Das Buch erscheint als reife Frucht dessen,
was P. Hopfenbeck OFM in vielen Klein-
schriften bereits zu einem guten Beichten
beigetragen hat. Ad. Rodewyk S]

in eine blofle Erinnerung an die Vergan-
genheit versinken, sondern findet in der
Kirche seine bleibende Gegenwart. Dies ist
der theologische Ort fiir die Fragen der
apostolischen Verkiindigung, des Verhilt-
nisses von Schrift und Wort Gottes und
vom Weitergeben dieses Wortes in der
kirchlichen Verkiindigung. Fin geschicht-
licher Exkurs zeigt, wic einseitig die Be-
hauptung ist, die Kirche sei ausschlieRlich
Kirche des Sakramentes, mufl aber zuge-
stehen, dafl das Wissen um die Heilsmacht
des Wortes weniger durchreflektiert als
praktisch vorhanden war.

Fir die heutige Vorstellung von der
Heilsmacht des Wortes 148t der V{. das
Axiom , Verkiindigung des géttlichen Wor-
tes ist das gottliche Wort“ (248) unter den
Bedingungen gelten, die er mit Aktualisie-
rung, Berufung und Sendung, Hérbereit-
schaft und (inhaltlicher) Ubereinstimmung
des Menschenwortes mit dem gottlichen be-



Buchbesprechungen

schreibt. Ahnlich wie beim Prophetenwort
ist letztlich keine scharfe Trennung von
Menschenwort und Gotteswort méglich;
sondern das Gotteswort ,lebt und wirkt
(wenn es vorhanden ist) in der Totalitit
der menschlichen Rede; es ist der Geist und
die Seele des Ganzen, auch wenu es sich
nicht in jedem Teil des Ganzen in gleicher
Intensitdt und Dichte manifestiert* (255).
Die Erérterung schliefit mit der Frage nach
dem Verhiltnis von Wort und Sakrament,
in der der V{. zu einer dialogischen Zuord-
nung kommt, wie sie z. B. O. Semmelroth
vertritt.

Im Gegensatz zum ausgefiihrten histori-
schen Teil spiegelt sich die letzte steile
Wegstrecke zum heutigen Verstindnis
lediglich in den Anmerkungen wider, wo
nahezu alle wichtigen Arbeiten erwihnt
werden. Bei einer zweiten Auflage wird
eine Erginzung durch die Konzilsdoku-
mente notwendig sein. Man kann das Budh,
das zur besseren Ubersicht mit einem
Schriftstellen-, einem Personen- und Sach-
register ausgestattet ist, als Handbuch fiir
die Bibliothek des Predigers qualifizieren.

F.Sobotta S]

1. Géssmann, Wilkelm: Sakrale Spra-
che (Theologische Fragen heute, Bd. 3).
Miinchen, Hueber 1965. 142 S., kart.
DM 4,80.

2. Calvelli-Adorno, Franz: Uber die
religiose Sprache. Kritische Erfahrun-
gen. Frankfurt am Main, Josef Knecht
(1965). 138 S., engl. brosch. DM 8,80.

1. Die Arbeiten zam Thema ,Religion und
Sprache“ nehmen erfreulicherweise zu. W.
Gossmann versucht vom Literarischen her
die ,Méoglichkeiten heutigen religidsen
Sprechens“ zu untersuchen. Einerseits diirfe
die religiése Sprache kein abgeschiedener
Bereich neben der Sprache des Alltags, der
Wissenschaft und der Literatur sein, ander-
seits miisse sic doch, wie die ,Sprache der
Machtbefugnisse“ oder die ,Sprache der
demokratischen Verhaltensweisen“ (22 ff.)
eigene Qualititen bekunden. Radikalitit
(81-85), also einen Absolutheitsanspruch,
der im Gegensatz zum Fanatismus Freiheit,
Redlichkeit und Giite des Geistigen ein-

396

schlieBt; Gemeindlichkeit, als ein Ineinan-
der von persénlicher Erfahrung und Ge-
meinschaft; und Analogie. Verkiinden, Be-
kennen und Beten sind die Bereiche der
religidsen Sprache, die nicht nur in sakra-
len Worten, sondern auch in sakralen
Sprachzusammenhingen (Bild, Rhythmus,
Intention) ihren eigenen Charakter trigt.
Ein Kapitel iiber die ,Tradition der Psal-
mensprache” veranschaulicht an Uberset-
zungen und Bearbeitungen des Ps 238 (22)
den Wandel der sakralen Sprache. In den
Kapiteln ,Meditation und Sprache* und
»Das Charisma der Sprache® (leider nur
kurz!) wird noch einmal die Grundthese
aufgegriffen: Sakrales Sprechen lebt aus
der Glaubenserfahrung und muf} sich stin-
dig in der Meditation erneuern, ,damit es
nicht ecingefahren und funktionalisiert
wird“ (128).

2. Calvelli-Adorno geht analytisch voran,
wenn er zu Texten, in denen wir das Héch-
ste, was wir aussagen kénnen, aussprechen,
eine Fille kritischer Anmerkungen zusam-
mentrigt: eine Art geistlicher Stilkunde
anhand schlechter (Andachten und Gebete
aus heute benutzten Gebetbiichern) und
guter Beispiele (Newman, M. Quoist, das
Missale werden oft genannt). Der VT. zeigt,
daf es nicht gleichgiiltig ist, wic man sub-
tile Wahrheiten (z. B. den Ablaf}, die Ver-
ebrung des Herzens Jesu, das Opfer und
Gelobnisse) ausdriickt. Wenn auch die
Gnade und die unzerstérbare Wahrheit
gldubige Menschen davor bewahren kén-
nen, dafl ihnen die briichige Schale schadet,
so ist der Schaden einer ,schlechten reli-
gidsen Sprache dennoch nicht zu iibersehen.
Das Gewissen legt sich auf mittelmiBige
(und im Grunde unchristliche) MafRstabe
fest (67-90); die Frémmigkeit stumpft ab.
Das gilt ganz besonders fiir den Gebrauch
einer papierenen religiosen Erwachsenen-
sprache vor Kindern oder ein sentimentales
Kindlichtun, Dann stellt der V£, die Spra-
che in einen weiten Zusammenhang. ,Der
Stil ist der Mensch®: er ist Symptom fiir
menschliches und religidses Verhalten, Aus-
drudk einer Gesellschaftsordnung, einer
soziologischen Schicht, eines Erziehungs-
systems, sogar einer bestimmten Erzie-
hungsanstalt; und zu oft sind Stilfehler
individuelle Charakterfehler. Es werden
viele konkrete Vorschlige zur Besserung
angegeben: Allgemein zur Einfithrung in



Buchbesprechungen

,den“ modernen Menschen (104-112) und
zur Weltkenntnis (112 {.), und konkret zur
stilistischen Bildung der Theologen, zur
zeitgemifien Neufassung der Gebetbiicher
und zur Schaffung eciner verantwortlichen
Kommission nach Art einer ,Akademie fiir
religiose Sprache, die die sprachliche Er-
ziehung und Ausbildung der Geistlichen
férdert und die Textgestaltung kirchen-
amtlicher Verdffentlichungen iiberpriift.
Manches erscheint uns iberspitzt darge-
stellt; man wird viele Fehler nicht allein
von der Sprache her ableiten kénnen. Aber
alles ist bedenkenswert und dient dem An-
liegen des VI.: Weil mangelhafter Stil
mangelnden religiésen Ernst, gedankliche
Verengung oder Mangel an Kraft des Her-
zens bedeutet, ist ,das letzte Ziel der Er-
ziehung in religiéser Sprache nicht stili-
stisch“, sondern ,geistlich® (187).

F. Sobotta S|

Sakrale Sprache und kultischer Gesang.
Gesammelte Aufsitze. Herausgegeben
von P. Theodor Bogler OSB (Laacher
Hefte, Heft 37). Maria Laach, Verlag
Ars Liturgica 1965, 130 S., brosch. DM
6,60.

Die religiose Sprachgestalt ist nicht erst seit
dem Konzil zum Problem geworden; be-
reits seit geraumer Zeit ist die Sprache der
Predigt in der Krise. Aber die liturgische
und biblische Erneuerung, die das Konzil
veranlaflit hat, haben die Sprachnot im
kirchlichen Raum nur noch offenkundiger
gemacht. Wenn man dazu noch bedenkt,
dafl solche Not immer auch eine existen-
tiell-religidse Not offenbart, wird man
Uberlegungen, wie sie in vorliegendem
Buch niedergelegt wurden, sehr begrifien.
Die meisten Beitrige sind Vortrage, dic im
Jahr 1965 auf zwei Studientagungen in
Maria Laach gehalten worden sind. Der
gespannte Bogen reicht von ,Erwigungen
iber die Sprache der Offenbarung und
unser Glaubensverstandnis“ (P. Merendino)
iber die ,Muttersprache* (Th. Bogler),

397

»das geschichtliche Phinomen der Kult-
sprache (L. Lentner), , Verkiindigung und
Sprache® (H. Schlier) bis hin zur Frage
nach der ,Glaubwiirdigkeit von Sprache
und Sprechen vor dem heutigen Menschen®
{(W. Géssmann) und zu Problemen der Kir-
chenmusik: ,,Sprachschichten in der Kirchen-
musik® (Th. G. Georgiades und Fr. Buch-
holz), ,Psalmen, Hymnen, Lieder (W.
Lipphardt) und ,Uber das Kirchenlied®
(W. Schmidt). Fiir eine Theologie des Wor-
tes scheinen uns die Beitrige von P. Me-
rendino und H. Schlier von ganz besonde-
rem Wert. M. geht von den formgeschicht-
lichen Ergebnissen der atl Exegese aus, wie
sie die Untersuchungen der jiingsten Ver-
gangenheit gezeigt haben, und stellt die
Frage, in welchem Sinn das Wort der Bibel
Wort Gottes ist. Er antwortet: ,in dem
Sinne, dafl die Bibel einfach das geschichts-
bedingte, personale Zeugnis der gottlichen
Offenbarung ist. Sie ist die vom Menschen
angenommene, verstandene und ausgespro-
chene Offenbarung® (17). Damit wird der
grundsitzlich ,interpretierende Charakter®
des Bibelwortes als Aussage des mensch-
lichen Autors, Redaktors usw. klar heraus-
gestellt. Es ist also gottliche Aussage und
menschliche Annahme in einem. Weil aber
die Schrift bereits Ausdruck des Glaubens
ist, kann zum Schluf gesagt werden, dafl
sich ihre Funktion ,ganz in der mystago-
gischen Einfithrung des Glaubigen in das
Heilsmysterium (erschépft). Sie dient zum
Gesprich mit Gott, zur Ankiindigung sei-
ner Heilsmacht, zur Vermittlung der Gna-
de“ (29). Schlier bietet theologische Erwi-
gungen zur Bibelpredigt oder Homilie, de-
ren Bedeutung fiir den Glauben durch die
Liturgiekonstitution wieder klar herausge-
stellt worden ist. Dabei geht es ihm vor
allem darum, zu zeigen, wie das in einer
bestimmten geschichtlichen Epoche zum
Wort der Schrift-Sprache gewordene Wort
Gottes durch die Verkiindigung in einen
neuen, andersartigen Verstehenshorizont
Gbersetzt werden mufl. Auf diesen Aufsatz
mochten wir ganz besonders hinweisen.

N. Mulde S]



Buchbesprechungen

Frommigkeitsgeschichte

Heinrich Seuse. Studien zum 600. To-
destag 1366-1966. Gesammelt u. hrsg.
v. Ephrem M. Filthaut OP. Kéln, Al-
bertus-Magnus-Verlag (1966). 477 S.,
1 Karte. Ln. DM 42,—.

Nach den ebenfalls von deutschen Domini-
kanern herausgegebenen Eckhart- und Tau-
ler-Studien (1960, 1961) liegt zum Seuse-
jubildum der dritte und gewichtigste Band
iber die drei Groflen der ,Deutschen
Mystik“ vor. Der Mitarbeiterkreis ist be-
trachtlich gréfer geworden; die Ordens-,
Landes- und Konfessions-Grenzen sind
diberschritten. Auch die Beitrige scheinen
mir auf einem in den vorausgegangenen
Binden nicht immer erreichten Niveau zu
stehen. Es sind Studien iber die geistige
Umwelt des alemannischen Mystikers (Sek-
ten und Héretiker, Studienorganisation),
iber den EinfluB Seuses (Handschriften,
Ubersetzungen, lkonographie, Kult, Grab-
statte), Giber philologische Probleme (das
von KURT RUH herangezogene Gedicht
»-Vom Uberschall® bezieht seinen Namen
von einer typischen Uberhhung [= iiber]
des alten mystischen Worts vom »jubilus®,
vom Jubelgesang) und iiber seine geistige
Gestalt. Unter letzteren Aufsitzen ragt
wohl die Untersuchung von CLAIRE
CHAMPOLLION, Zum intellektuellen
Wortschatz Heinrich Seuses OP, hervor.
Auf eine philologisch exakte Weise dringt
sie iiber einen Vergleich des Seuseschen
Latein und Deutsch in das Geheimnis der
spirituellen Sprache ein. Auch der mir etwas
zu apologetisch scheinende Vergleich von
»Seuses Buchlein der Wahrheit* mit Mei-
ster Eckhart durch HERMA PIESCH bringt
fiir das Verstindnis des mittelalterlichen
religiésen Lebens wertvolle Einzelergeb-
nisse. Die ,goldene Regel der Edkhart-
Interpretation“: ,objcktive und subjektiv-
ckstatische Betrachtungsweise . . . auseinan-
derhalten“ (126 f.), kann aber nicht iiber-
zeugen. Als dritter Aufsatz verdient die
Betrachtung IGNAZ WEILNERS dber
»Heinrich Seuse und die Aszese des Hu-
mors“ Erwihnung. Wenn dort auch die
Frage mehr gestellt als ausfihrlich behan-
delt wird, so ist der Vergleich von ,Gelas-
senheit® und Humor eine héchst moderne
Angelegenheit. Andere Aufsitze, die der

398

Durchdringung der geistigen Gestalt Seuses
dienen sollen, diberzeugen nicht im gleichen
Mafe. Vielleicht hitte eine sorgfiltige Re-
daktion des Bandes noch einige bibliogra-
phische Méngel beseitigen kénnen (Guibert,
S. 13ff. mufl heifen De Guibert; Bizets
wichtiges Buch wird auf S. 57 unkenntlich
zitiert usw.). Aber der Sammelband ist im
ganzen ausgezeichnet gelungen und gibt
einen imponierenden Einblik in die Be-
mithungen der modernen Forschung um
eine grofle Zeit und eine grofie Gestalt der
deutschen Spiritualitat.

J. Sudbrack S]

1. Steer, Georg: Scholastische Gnaden-
lehre in mittelhochdeutscher Sprache
(Minch. Texte u. Untersuchungen z.
dt. Literatur des MA, Bd. 14). Miin-
chen, H. C. Beck 1966. XI, 246 S.,
brosch. DM 35,

2. Cormeau, Christoph: Hartmanns v.
Aue ,Armer Heinrich® und ,Grego-
rius“, Studien zur Interpretation mit
dem Blick auf die Theologie zur Zeit
Hartmanns (Minch. Texte u. Unter-
suchungen z. dt. Literatur des MA, Bd.
15). Minchen, H. C. Beck 1966. X,
167 S., brosch. DM 24,—.

Beide anzuzeigenden germanistischen Ar-
beiten bringen fiir die Geschichte der Spiri-
tualitdt wichtige Ergebnisse und Arbeits-
hinweise.

Die unter Anleitung von Prof. Ruh ent-
standene Wiirzburger Dissertation von
Georg Steer geht dem Weg der lateinisch-
theologischen Fachliteratur in die deutsche
Sprache nach, ein Weg, der zugleich in die
Spiritualitdt fihrt. ,Die wissenschaftliche
Theologie erscheint als ancilla religionis;
sie speist und bereichert im 14. und 15. Jht.
fortwihrend die geistliche Literatur und
damit eo ipso auch das religiose Leben®
(86). Im Mittelpunkt steht die kommen-
tierte Herausgabe eines Meister-Schiiler-
Dialogs, der in manchen Partien auch heute
noch zeigen konnte, wie man Schultheologie
in allgemeinverstiandliche und geistlich an-
regende Sprache umsetzt. Die Entdeckung
des Hrsg., dafl er weitgehend auf Anselm



Buchbesprechungen

von Canterbury zuriickgeht, ist fiir den
Kenner mittelalterlicher Spiritualitit eine
Uberraschung. Den deutlichen nominalisti-
schen Fragestellungen ist der Vf. leider —
bei der Forschungslage verstindlicherweise
— nicht nachgegangen; kleine Unebenheiten
der Kommentierungen hitten sich damit
vermeiden lassen konnen. Den anderen,
nicht kommentierten Texten ist die Syn-
these von theologischem Gedanken und
spiritueller Sprache nicht im gleichen Maf}
gelungen. Der Einleitungsteil der Arbeit
gibt einen Uberblick iiber deutschsprachige
Gnadenliteratur des Mittelalters. (Man
wird aber nicht behaupten kénnen, dafl es
damals keine geschlossenen Schriften iiber
die Gnade gab; vgl. Joh. v. Dambach, Joh.
v. Kastl u. 2.) Im Schlufiteil werden die zur
Hauptsache fiir die Germanistik wichtigen
Folgerungen gezogen. In der Germanistik
liegt auch der eigentliche, sicherlich hoch
anzuschlagende Wert des Buches. Fir die
Spiritualitit aber hat der Vf. auf einem oft
vergessenen Gebiet der mittelalterlichen
Frommigkeit gezeigt, welch grofen Einflufl
die lateinische Fachsprache fiir das kon-
krete religidse Leben gehabt hat, eine Fin-
flufnahme, die man auch fir unsere Zeit
bedenken sollte.

Die zweite, Miinchener Dissertation von
Christoph Cormeau, widmet sich der Deu-
tung eines der grofiten deutschen Dichter.
Sie geht von dem gewif richtigen Grund-
satz aus, dafl Hartmanns von Aue religidse
Dichtungen nur auf dem Hiutergrund der
zeitgendssischen Theologie verstanden wer-
den kénnen. Von dort herkommend inter-
pretiert der V{. zuerst die beiden Dichtun-
gen, bestimmt dann einige Grundmotive
der Erzihlungen von der friihscholastischen
Theologic her und fafit das Ganze in ver-
schiedenen Sichten zusammen. Der Grund-
tenor seiner Deutung scheint mir annehm-
bar zu sein: es geht Hartmann nicht um
das Thema Siinde-Bufle-Erhebung, sondern
um das Aufgeben der Eigenverfiigung iiber
sich und das Sicht-restlos-Hincinstellen in
die gnadenhafte Verfiigtheit durch Gott,
um die Wandlung vom hinfilligen Selbst-
besitz zur von Gott geschenkten, erlésten
Existenz. Damit hingt eng zusammen, dafl
Hartmann nicht ein fertiges theologisches
Schema mit ,Dichtung® umkleidet, sondern
als religiéser Dichter die christliche Exi-
stenz darstellt. Es scheint mir allerdings,

399

dafl die Grenzlinien zwischen persdnlicher
Schuld und objektivem Geschick trotz der
eifrig zitierten frithscholastischen Autoren
(wo bleibt die spirituelle Literatur der Zeit,
wo Gregor, Augustinus, Kassian? Bernhard
wird nur am Rande zitiert) vom Vf. zn
scharf gezogen werden; die Problematik
des irrenden Gewissens (vgl. Hofmann, Die
Gewissenslehre 1941) oder der Verhaftung
von Siunde und Excommunicatio zeigen,
dafl bei aller Richtigkeit der vom VI. ver-
tretenen These, den von ihm oft scharf ab-
gelehnten Deutungen auch ein Moment der
Wahrheit innewohnt. Das spricht wieder-
um fiir die Gréfe der Hartmannschen Dich-
tung, in der die christliche Existenz wahrer
und reicher zum Ausdruck kommt als in
der theologischen Reflexion.

J. Sudbrack S]

Pernoud, Régine: Jeanne d'Arc. Zeug-
nisse und Selbstzeugnisse. Freiburg-
Basel-Wien, Herder (1965). 365 S.,
Ln. DM 29,50.

Johanna, die Jungfraun, gehért zu jenen
Gestalten der Geschichte, die immer aufs
neue in ihren Bann ziehen und zugleich ein
Gefiihl tiefer Hilflosigkeit hervorrufen.
Selten ist ein Schicksal so aktenkundig ge-
worden wie das ihre, und trotzdem fiihlt
man sich immer wieder versucht, zu fragen,
ob das Ganze denn nicht ein Mythos sei.
Der Grund dafiir liegt in der Tatsache, daf
dieses Phianomen alle vorgefafiten Katego-
rien sprengt. Die politische Rolle Johannas
bleibt unverstindlich, wenn man sich dem
von ihr erhobenen religiésen Anspruch, von
Gott gesandt zu sein, verschlieft, und die-
ser religiése Anspruch wiederum wird sinn-
los, wenn man dariiber die Jungfrau in der
Ritterriistung, umgeben vom Treiben des
Heerlagers, ibersieht. Johannas geschicht-
liche Rolle besteht nicht so sehr im prophe-
tischen Wort als in der prophetischen Tat,
im Erweis der Kraft, die nicht aus dem
Raum der Geschichte kommt, aber dennoch
darin wirksam wird, und das, so scheint es,
um so irdische Ziele wie die Wiederher-
stellung eines Konigreichs zu verfolgen.
Letztere Tatsache ist theologisch noch nicht
geniigend bedacht worden.

Vorliegendes Buch ist keine Biographie
im dblichen Sinn. Die V{., ausgezeichnet



Buchbesprechungen

durch griindliche Kenntnis der Dokumente,
fiigt aus den Zeugenaussagen der Zeitge-
nossen und aus den Aussagen Johannas
wahrend des Prozesses ein Mosaik ihrer
Gestalt zusammen, das durch seine Herb-
heit und Urspriinglichkeit beeindruckt und
—gerade auch durch seine historische Exakt-
heit, indem auch die Liicken in der Uber-
lieferung nicht verschwiegen werden — den
Blick weitet fiir das Geheimnisvolle an
ihrer Erscheinung und so den Weg &ffnet
fir die Zustimmung des Glaubens. Denn
erst das glaubige Ja zu Gottes Heilswirken
durch dieses Mddchen ist die umfassende
Antwort und zugleich der addquate Zugang
zum Geheimnis dieses Menschen und scines
Schicksals. Das Buch ist allerdings keine
erste Einfithrung in das Leben Johannas,
setzt diese vielmehr voraus. Den interes-
sierten Leser aber 1afit es verspiiren, was
ein franzésischer Dichter des 15. Jh. iber
Johanna gesagt hat, indem er zugleich
einen Wesenszug an der Sendung aller
Heiligen nannte: ,Sie hat die Herzen auf-
gerichtet und ihnen den Glauben an bessere
Zeiten gegeben.”

N. Mulde S]

Orcibal, Jean: Saint Jean de la Croix
ct les Mystiques Rhénoflamands (Pré-
sence du Carmel, n% 6). Bruges, Desclée
de Brouwer (1966). 244 S., brosch.
240 FB.

Es fallt schwer, in der Beurteilung dieser
bescheiden aufgemachten Arbeit des Pari-
ser Professors (Spezialist fiir das Werden
der Spiritualitat des ,grand sitcle®) durch
zu hohes Lob nicht unglaubwitrdig zu wer-
den. Er hat sich zur Aufgabe gemacht, den
Kirchenlehrer der Mystik in den Strom der
- wie sie bei uns heifit — ,deutsch-nieder-
ldndischen Mystik® hineinzustellen. Nach-
dem er deren erstaunlich vielfiltige litera-
rische Beziechungen zu dem Spanien des 15.

400

und 16. Jhts. avfgezeigt hat, geht er gleich-
sam riickwarts den einzelnen Beziehungen
des Johannes vom Xreuz zu Heinrich
Herpf, zu Ruusbroec, zu Tauler, zu Ps.
Tauler, Eckhart und weiteren Autoren
nach; in einem groflen Uberblick fafit er
die ,gemeinsamen Themata“ zusammen
und schliefit mit sprachtheologisch wie me-
thodisch wichtigen Folgerungen. Die fast
unerschopfliche Fiille von konkreten Ver-
weisen, Ubersichten, thematischen Exkur-
sen, konnen durch die schmalen Register
am SchluB bei weitem nicht wiedergegeben
werden. Der einzige, allerdings nicht uner-
hebliche Nachteil des Buches liegt darin,
daf die deutschsprachigen Texte nach den
franzésischen Ubersetzungen zitiert wer-
den. Doch das hat seinen Grund darin, dafl
es dem V{. nicht darauf ankam, einzelne,
streng philologisch greifbare Parallelen
aufzuweisen, sondern die Atmosphire des
Denkens und der Bildersprache zu verglei-
chen, denn hier, und nicht in ,Zitaten®,
lafit sich die weitgehende Gemeinsamkeit
des verurteilten Eckhart mit dem Kirchen-
lehrer der Mystik greifen. Wenn Orcibal
gegen Schluf auf die noch weiter liegenden
Urspriinge: die Viktoriner, Bernhard,
Wilhelm von St. Thierry, Schule von Char-
tres, Skotus Eriugena, Kassian, Gregor
usw., zuriikverweist, gibt er zugleich neue
Forschungsauftrige. Ich glaube nicht, daB
jemand, der sich mit der Spiritualitdt des
Karmels und des deutschen Mittelalters be-
schiftigt, an diesem Buch vorbeigehen kann.
Fiir unsere Zeit aber hat Orcibal beispiel-
haft gezeigt, wie unauflésbar das sublimste
mystische Erlebnis mit der Sprache und der
Ausdrucksfahigkeit des Mystikers verbun-
den ist und wie schr umgekehrt die sprach-
liche Wiedergabe hinter dem innern Erleb-
nis zuriickbleiben mufl, zwei Seiten der
mystischen Erfahrung, die trotz scheinbarer
Widerspriichlichkeit untrennbar das eine
Phinomen der Mystik ausmachen.

J. Sudbrack S]





