
Ohnmacht und Rettung des Wortes 
Leo Scheffczyk, München 

I. 

Das denkerische Bemühen der Gegenwart um die Erschließung 
der Wirklichkeit des Wortes 

Das wissenschaftliche Denken der neueren Zeit, das tiefer in das Geheim- 
nis des Menschen einzudringen sucht, ist auf diesem Weg auch auf die Wirk- 
lichkeit des menschlichen Wortes gestoßen; denn man kann den Menschen 
nicht ergründen, ohne sich seiner Sprache zuzuwenden. Das Wort ist näm- 
lich nicht nur ein von Menschen erfundenes Instrument zur Mitteilung von 
Gedanken, sondern die geistige Lebenskraft, mit der der Mensch sich die 
Welt erschließt und sein auf ein absolutes Du gerichtetes Wesen verwirk- 
licht. 

Ein solches Verständnis des Wortes führt dazu, ihm einen eigentüm- 
lichen Machtcharakter1 zuzuschreiben, der sich auch in der Sphäre der 
menschlichen Heilsverwirklichung bestätigt. Die neuere Theologie ist um 
diesen Beweis bemüht2 und erstrebt mit ihm eine Neubewertung der heils- 
haften Bedeutung des Wortes im Leben der Kirche. Dieses Bemühen wird 
nicht nur von allgemein philosophischen und anthropologischen Antrieben 
genährt, sondern entstammt vor allem der tieferen Reflexion auf die gött- 
liche Offenbarung und ihren Wortcharakter. In den Offenbarungszeug- 
nissen tritt das Wort Gottes, das immer im Menschenwort ergeht, in einer 
einzigartigen Machtstellung hervor. Schon das AT besitzt eine ausgeprägte 
Vorstellung von der heilbringenden und errettenden Kraft des Wortes. 
Im Mund des Psalmisten ist das Wort Jahwes das, •was uns Leben ge- 
geben hat" (Ps 119, 50). Wo der Prophet das Wort des Herrn übertragen 
bekommt, empfängt er damit die •Vollmacht über Völker und König- 
reiche, auszureißen und einzureißen, auszurotten und zu vernichten, auf- 
zubauen und einzupflanzen" (Jer 1, 9 f). Das Wissen um den Macht- 
charakter des Wortes gewinnt im Neuen Testament, das vom Ereignis 

1 Vgl. die neuere Veröffentlichung von 0. Fr. Bollnow, Die Macht des Wortes, Essen 21966. 
2 An Monographien aus der neueren Zeit sind u. a. zu nennen: H. Schlier, Wort Gottes. 
Eine neutestamentliche Besinnung, Würzburg 1958; 0. Semmelroth, Wirkendes Wort, 
Frankfurt 1962; H. Volk, Zur Theologie des Wortes Gottes, Münster 1962; G. Söhngen, 
Analogie und Metapher. Kleine Philosophie und Theologie der Sprache, Freiburg 1962; 
M. Schmaus, Wahrheit als Heilsbegegnung, München 1964; L. Scheffczyk, Von der Heils- 
macht des Wortes, München 1966. 



Ohnmacht und Rettung des Wortes 407 

der Menschwerdung des Wortes (Joh 1,1) lebt und im ganzen nur eine 
Bezeugung dieses Ereignisses ist, eine noch stärkere Intensität. Die Evan- 
gelisten weisen oft darauf hin, daß den Worten Jesu eine einzigartige 
Vollmacht eignete (Mt 7, 29), ja, daß es sich hier nicht um bloße Worte, 
sondern um Ereignisse und Taten handelte, die die Heilsgeschichte voran- 
trieben und ihrem Höhepunkt zutrugen (Mk 8, 31 Par; Lk 24, 44). Die- 
sen Charakter behielt das Wort des Herrn bei, als es in die Hände der 
Apostel überging, die ihren Auftrag erstlich als einen •Dienst am Wort" 
(Apg 6,4; 1 Kor 4,15) verstanden. Das Wort Gottes im Mund der Apostel 
erwies sich als die eigentliche Wachstumskraft im Werden und in der Aus- 
breitung der Kirche (Apg 2, 14-39; 13, 15; 19, 17-20). Es stiftet unter den 
Menschen die Versöhnung (2 Kor 5, 19 f), bringt die Herrlichkeit Christi 
zum Leuchten (2 Kor 4, 4) und läßt Christus selbst im Heiligen Geist prä- 
sent werden (2 Kor 4, 5; Gal 3, 2. 5; Eph 1, 13). 

Es sind also die Offenbarungszeugnisse selbst, die dem Wort der Apo- 
stel, das in der Kirche weiter erklingt, einen wirksamen Heilscharakter 
zuerkennen und eine Heilsmacht zuschreiben, die beinahe der Wirksam- 
keit der Sakramente gleichgestellt erscheint. Diese Einschätzung des Wor- 
tes hat in der Geschichte der Kirche nicht immer einen reinen und ein- 
deutigen Ausdruck gefunden. Sie ist heute aber gleichsam wiederentdeckt, 
wofür allein schon das II. Vatikanum als Beweis genommen werden kann; 
denn die Bedeutung der Verkündigung in der Kirche wird hier nicht nur 
an einzelnen Stellen betont3. Das Konzil als ganzes darf vielmehr als ein 
Geschehen der Verkündigung verstanden werden, in dem die Kirche mit 
ihrem Wort die Gläubigen wie die ganze Welt anspricht. Das deutet sich 
auch schon im Formalen an, in der Art und Weise nämlich, wie hier im 
Unterschied zu der nüchternen theologischen Fachsprache früherer Kon- 
zilien die ganze Variationsbreite sprachlicher Möglichkeiten beansprucht 
wird und das Wort als Erklärung, als Belehrung, als Verkündigung, Ver- 
heißung und als lebendige Anrede ergeht. Eine solche Verwendung des 
Wortes muß von dem gläubigen Optimismus getragen sein, daß im Wort 
der Kirche Kräfte freigesetzt werden, die ihre Wirkung nicht verfehlen 
können. Es ist die gleiche Überzeugung, die in dem Ausspruch zutage tritt: 
•Das Wort - ist es noch etwas wert in der Welt unserer Tage? Wir glau- 
ben: ja, wegen des Mysteriums der Wahrheit, das es enthält und enthüllt, 
wegen der waffenlosen und doch unbesiegbaren Kraft, über die es verfügt, 
wenn es frei, aufrichtig und realistisch ist"4. 

3 Diese Bedeutung wird vor allem in der Konstitution über die heilige Liturgie (Sacro- 
sanctum concilium) und in der Dogmatischen Konstitution über die göttliche Offenbarung 
(Dei verbum) hervorgehoben. 
4 Ansprache Pauls VI. in der Generalaudienz vom 21. 9. 1966. 



Leo Scheffczyk 408 

Aber eine solche hoffnungsvolle Aussage provoziert geradezu eine 
gegenteilige Behauptung, daß nämlich dem Menschenwort, und zwar 
selbst in seiner Beanspruchung durch Gott, geschöpfliche Fragilität eignet, 
daß es unbeholfen und schwach ist und die ihm zugeschriebene Wirkmacht 
tatsächlich oft verfehlt. Es ist nicht nur eine beiläufige Feststellung, daß 
das Wort innerhalb der menschlichen Wirklichkeit auch eine eigentüm- 
liche Ohnmacht zu erkennen gibt, die es als das Zerbrechlichste und 
Schwächste unter den geschöpflichen Wesen erscheinen läßt. Weil es sich 
bei dieser Feststellung zweifellos auch um einen Befund der Wirklichkeit 
handelt, kann das denkerische Bemühen um die Bedeutung des Wortes 
nicht bei der Aussage über die Macht des Wortes stehenbleiben. Es muß 
auch die Ohnmacht des Wortes erwägen und an diesem Gegensatz die 
wahre Bedeutung des Wortes zu ergründen suchen. 

II. 

Schwäche und Mißbrauch des Wortes 

Es ist kein Zufall, daß diejenigen um die Schwäche des Wortes am besten 
wissen, die ihm am nächsten stehen und seine Möglichkeiten am wirksam- 
sten beherrschen. Es sind die Männer des Geistes und die Dichter, die in 
der Sprache das ätherische Medium zum Aufbau einer Welt des Wahren 
und des Schönen finden. Von einem Großen unter ihnen, von Friedrich 
Hölderlin, stammt der Satz, der die Überzeugung von der Größe des Wor- 
tes atmet: •Was bleibt, stiften die Dichter"5. Aber dieser Aussage steht 
das Bekenntnis desselben Dichters über das unaussagbare Numinosum des 
Daseins gegenüber: •Dreifach umschreibe du es, doch ungesprochen auch, 
wie es da ist, muß es bleiben"6. Dem entspricht das Eingeständnis des Un- 
vermögens der Sprache gegenüber der Wirklichkeit und Wahrheit der 
Dinge, wie es in dem Goethe-Wort zum Ausdruck kommt: •Sobald man 
spricht, beginnt man schon zu irren"7. Sehr drastisch stellt Thomas Mann 
die Überlegenheit der lebendigen Tat über •das wohlfeile, abgenutzte und 
ungefähr über das Leben hinpfuschende Wort" heraus und schließt dar- 
aus, daß •nur Gewohnheit und Trägheit uns bereden, beide für ein und 
dasselbe zu halten, während vielmehr das Wort, insofern es Taten be- 
zeichnen soll, einer Fliegenklatsche gleicht, die niemals trifft"8. Treffend 
hat auch Karl Kraus die Unzulänglichkeit der Sprache vor der Tiefe der 
Wirklichkeit empfunden, wenn er in einem Aphorismus sagt: •Die Sprache 

5 Hölderlin, Sämtliche Werke, IV (besorgt durch N. von Hellingrath), 63. 
6 Ebda., II, 152. 
7 J. W. v. Goethe, Epigrammatisch: Spruch, Widerspruch. 
8 Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull (Stockholmer Gesamtausgabe) 1957,56. 



Ohnmacht und Rettung des Wortes 409 

tastet wie die Liebe im Dunkel der Welt einem verlorenen Urbild nach"9. 
Nach all dem kann man verstehen, wenn der an der mathematischen Prä- 
zision geschulte Geist des modernen Menschen zuweilen kritisch feststellt, 
daß die menschliche Sprache unfähig sei, die Wirklichkeit zu treffen und 
die Natur zum Sprechen zu bringen, was allein den •Notationssystemen" 
der exakten Naturwissenschaft gelingen könne. 

Aber eine solche Kritik geht am Wesen der menschlichen Sprache vorbei. 
Sie vergißt, daß es sich hier um ein Lebendiges handelt, das nicht wie ein 
Präzisionsmechanismus auf Einzelleistungen und -reaktionen abgestimmt, 
sondern auf das Universale ausgerichtet ist. Die Unvollkommenheit und 
Begrenztheit, die dem menschlichen Wort sowohl bezüglich des Umfangs 
wie der Genauigkeit der Wirklichkeitserfassung eignet, ist deshalb nur 
die Kehrseite seiner Universalität und seiner Ausrichtung auf das Un- 
endliche des Seins schlechthin. Ihm gegenüber ist die Sprache des Men- 
schen genauso vom Zug der Unvollendbarkeit gezeichnet wie die mensch- 
liche Existenz insgesamt; denn auch diese vermag sich als endliche in ihrer 
Bestimmung auf das Absolute weder selbst vollkommen zu umgreifen, 
noch die Bewegung auf das Sein im ganzen vollkommen zu verwirklichen. 
Weil der Mensch in seinem Streben zur Verwirklichung seines vom Abso- 
luten bestimmten Seins niemals reine Aktualität werden kann, vermag 
auch seine Sprache weder sein eigenes Wesen noch die Wirklichkeit im 
ganzen vollkommen auszusagen. Das ist kein partieller Defekt des Wor- 
tes, sondern die Signatur der endlichen Existenz überhaupt, die ihren 
Unendlichkeitsbezug mit ihrer begrenzten Kraft niemals vollkommen ver- 
wirklichen kann. 

Diese Unvollendbarkeit des Wortes hängt letztlich mit seiner geschöpf- 
lichen Seinsart zusammen. Sie ist als solche deshalb kein reines Übel. Aber 
es ist darin doch der Grund für die Möglichkeit angelegt, daß der Mensch, 
so wie er sich in seinem Selbstvollzug gegenüber seiner Unendlichkeits- 
bestimmung verfehlen kann, auch den Sinn und die Aufgabe des Wortes 
verfehlt. Weil aber das Wort das subtilste Organ des menschlichen Selbst- 
ausdruckes und der Welterfassung ist, liegt ihm die Gefahr der Verderb- 
nis besonders nahe. Die Auswirkungen eines solchen Verderbens müssen 
darum auch besonders folgenreich sein. Das meinte wiederum Friedrich 
Hölderlin, wenn er die Sprache als •der Güter gefährlichstes"10 bezeich- 
nete. Sie ist in ihrem Gebrauch immer gefährdet, ihr Mißbrauch aber wird 
besonders folgenreich, weil davon das Menschliche insgesamt betroffen 
wird. Hier tritt ihre Ohnmacht deutlich in Erscheinung. 

9 Karl Kraus, Auswahl aus dem Werk, Mündien 1957, 340. 
10 Sämtliche Werke IV, 246. 



Leo Scheffczyk 410 

Diese Ohnmacht zeigt sich zuerst dort, wo der Mensch die Grenzen sei- 
ner Sprache mißachtet und sich durch Übertreibung ihrer Möglichkeiten 
verfehlt. Der Fall ist nicht nur beim magischen Gebrauch des Wortes auf 
der Stufe primitiver Religiosität gegeben, der die gesamte Wirklichkeit 
von göttlicher Macht durchwirkt erscheint, so daß Gedanke, Wort und 
Ding eine physische Einheit bilden, innerhalb deren das Wort auch die 
Dinge gestalten und schöpferisch hervorbringen soll. Es handelt sich hier 
um eine Übertreibung der schöpferisch-dynamischen Funktion des Wortes, 
deren Abarten sich in vielen Formen auch im modernen Sprachgebrauch 
finden. 

Eine solche Übertreibung der Fähigkeit des Wortes läßt sich heute be- 
sonders leicht auf dem Feld der Propaganda feststellen. Hier wird das 
Wort nicht mehr dazu verwandt, die Wahrheit der Dinge auszudrücken 
oder wie im persönlichen Gespräch der Selbstmitteilung an den anderen 
zu dienen, um diesen als Menschen zu erfüllen. Auch die legitime Funk- 
tion der Übertragung geistig-sittlicher Impulse, die eigentlich dynamische 
Leistung des Wortes, ist hier verfehlt, insofern der einzelne hier nicht 
mehr als Sein in der Wahrheit und als jeden Nutzwert übersteigende 
Dignität ernst genommen, sondern als Objekt im politischen Kalkül be- 
nutzt wird. Darum spricht die Propaganda vor allem die Massen an und 
versucht, den Menschen als Massenwesen mit dem als physisches Macht- 
mittel gebrauchten Wort zu manipulieren. Die Sprache der Propaganda 
will nicht zur rationalen Einsicht und vernünftigen Überzeugung führen. 
Sie wendet sich vielmehr an die menschlichen Emotionen und will in sug- 
gestiver Weise überreden. Der Mensch soll nicht zur personalen Stellung- 
nahme aufgerufen, sondern von der suggestiven Macht der Worte ein- 
genommen und unterworfen werden. Dieser Absicht entspricht meist die 
Primitivität und leichte Eingängigkeit der benutzten Wörter und sprach- 
lichen Elemente wie auch die Monotonie ihres Gebrauches. Eine so intensiv 
und folgerichtig entwickelte Propaganda kann den Gebrauch des Wortes 
zur Demagogie steigern, in der sich sogar etwas von der Dämonie des 
Wortes zeigt. Die so pervertierte Macht des Wortes ist zutiefst eine Ohn- 
macht in bezug auf die Wahrheit und das Gute. 

So ist auch verständlich, daß die Propaganda das günstigste Feld für 
das Gedeihen des Schlagwortes ist, das genauso wie die gedruckte Schlag- 
zeile mit einer gewissen Gewalt auf den Menschen einwirken soll. Diese 
Wirkung kommt näherhin dadurch zustande, daß der im Wort gemeinte 
ganze Sinngehalt oder Wirklichkeitsbezug von vornherein auf einen be- 
stimmten Ausschnitt eingeengt, vergröbert und dadurch auf eine ver- 
kümmerte Form zurückgebildet wird. Die dabei gewonnene Konzentration 
soll auf den Menschen bewußtseinseinschränkend und gleichsam hypno- 



Ohnmacht und Rettung des Wortes 411 

tisierend wirken. Die Gefahr, daß ein Wort zum Schlagwort wird, ist 
deshalb besonders groß, weil es dazu nicht einmal der bewußten Dema- 
gogie bedarf. Sie stellt sich wie von selbst bereits bei einem zu häufigen 
und unkontrollierten Gebrauch eines Wortes ein. Schon durch einen sol- 
chen Gebrauch kann das Wort abgegriffen, platt und wesenlos werden 
und seine ursprüngliche Kraft verlieren. 

Die Wirkungen dieses Mißbrauches des Wortes können nicht mit dem 
Hinweis verkleinert werden, daß das Feld der Propaganda nur einen ver- 
hältnismäßig geringen Bereich der menschlichen Wirklichkeit ausfüllt, 
nämlich den politischen. Denn die Grundsätze der Propaganda bestimmen 
heute noch ein anderes Feld menschlichen Daseins, von dem aus sie nicht 
geringe Wirkungen auf das Ganze auszuüben vermögen. Es ist der Be- 
reich der ökonomischen Werbung und der Reklame. In ihm wird das Wort 
als Stimulans gewertet, das einzig die Konsumhaltung des Menschen an- 
stachelt und ihn nur als ökonomisches Wesen wertet. Die Erweckungskraft 
des Wortes wird hier nur noch zur Enthemmung materieller Wünsche 
gebraucht und damit mißbraucht. Die Sprache der heutigen Werbung baut 
mit ihren aus ganz anderen Bereichen übertragenen Wörtern (•Wunder" 
für eine technische Leistung; •Geheimnis" für die neue Wirkung eines 
Markenartikels; •Glück" für die Befriedigung gewöhnlichster Bedürf- 
nisse) glänzende Fassaden auf, die dem Menschen ein •Konsumentenpara- 
dies" verheißen. Das Wort soll in diesem Gebrauch Halluzinationen näh- 
ren und nimmt selbst schon den Charakter der Droge an, die von ihm 
angepriesen wird. 

In allen diesen Fällen steht die Sprache im Dienst der Lüge. Man mag 
diesen Mißbrauch verhältnismäßig harmlos finden, weil er von denkenden 
Menschen leicht als solcher entlarvt werden kann. Diese Möglichkeit ist 
aber dort nicht mehr gegeben, wo die angemaßte sprachliche Schöpferkraft 
sich auf dem Feld der Literatur, der Dichtung und der Philosophie ergeht. 
Man wird nicht bestreiten können, daß es heute viele literarische Werke 
gibt, in denen erstaunliche Erweiterungen des menschlichen Wirklichkeits- 
feldes und des Bewußtseins gelungen sind. Aber diesem Befund steht die 
Tatsache gegenüber, daß ein angemaßtes Schöpfertum weithin zu einer 
Auflösung und zur Zertrümmerung des Wortes geführt hat. Für manche 
Werke der modernen Literatur mag das zutreffen, was Franz Kafka von 
der Bedeutung des Buches für den Menschen sagte: •Ein Buch ist die Axt 
für das gefrorene Meer in uns". Aber man darf sich nicht verhehlen, daß 
diese Axt heute in vielen Fällen nur noch zertrümmert und nichts mehr 
aufschließt. In einem oftmals nur vorgegebenen und künstlich geschürten 
Unbehagen am Herkömmlichen wird das Wort virtuos zu seltsamen Aus- 
bildungen getrieben, die das Unsagbare einfangen und der Wirklichkeit 



Leo Sckeffczyk 412 

im Rausch des Neuen und mit einem Pathos des Zukünftigen nie geahnte 
Erkenntnis abgewinnen möchten. Hier wird unter Vergewaltigung der 
Grammatik und unter Zerstückelung der Syntax ein virtuoses Spiel am 
Rande der formalen Möglichkeiten der Sprache getrieben, das mit dem 
Anspruch einer absoluten Poesie und in einem reinen Produktionismus 
neue Realität urheben will, aber faktisch nur monströse Zerrbilder und 
abstoßende Phantasmagorien erzeugt. Nirgends zeigt sich die Zerrissen- 
heit des Menschen deutlicher als in dieser sich in Wortfetzen auflösenden 
Sprache, nirgends wird aber auch die Auflösung der Realität greifbarer 
als in dieser Verstümmelung des Wortes. Es ist nicht weiter verwunder- 
lich, daß ein solch chaotisches Sprachunwesen sich mit einer gewissen Vor- 
liebe in der Sphäre des Sexuellen ansiedelt, die, wenn sie verabsolutiert 
wird, immer wie eine Paradoxie auf die ganze Wirklichkeit wirken muß. 
Es ist seit je als Sache der Literatur anerkannt, auch den Eros zu behan- 
deln. Aber die wuchernde Sexualrhetorik, die sich heute gelegentlich in 
der Literatur breit macht und mit dem Anspruch auf Wahrhaftigkeit und 
menschliche Reife auftritt, ist vom Menschlichen her gesehen ein Infan- 
tilismus, von der dichterischen Sprache her betrachtet eine Auflösung ins 
Ungeistige. 

Vielleicht nicht so aufdringlich und gewaltsam, aber doch nicht weniger 
unheilvoll macht sich die Entartung der Sprache im philosophisch-welt- 
anschaulichen Bereich bemerkbar. Weil hier das Wort richtig als die ent- 
scheidende Gestaltkraft des geistigen Lebens erkannt ist, wird es oft in 
einer Weise strapaziert und überfordert, die gerade das Gegenteil von 
dem erbringt, was es leisten soll. Im Zeitalter des Massenangebotes an 
Gedrucktem, der unaufhörlichen Dispute, der Kritik um jeden Preis, der 
aufreizenden Dialektik läuft das Wort Gefahr, auf die Stufe des •Ge- 
redes" herabzusinken. Beim •Gerede" sind die Worte nicht mehr durch 
die Goldwährung der Wirklichkeit und objektiven Wahrheit gedeckt, 
sondern sie führen ein entwurzeltes Dasein. Das bestätigt sich auch an den 
Ergebnissen einer solchen Sprache, die keiner begründeten Aussage mehr 
fähig ist, bei der alles verfließt, so daß in der Fülle des Redens das letzte, 
erkenntnisbringende Wort doch ausbleibt. 

Ein solches Wortunwesen dringt selbst in die wissenschaftliche Sprache 
ein und gewinnt im •Jargon" eine charakteristische Ungestalt. Gegenüber 
dem •Jargon" hat der Leser und Hörer kaum noch die Möglichkeit der 
Unterscheidung, ob es sich dabei um tieferen Sinn oder um mit der Aura 
höherer Bedeutung umgebene Banalität handelt. Wo aber der Bezug zur 
nachprüfbaren Inhaltlichkeit und Realität schwindet, muß auch die Mög- 
lichkeit der zwischenmenschlichen Resonanz ausfallen. Daraus resultiert 
weiter eine Isolation der Sprache und des Sprechenden, die heute nicht 



Ohnmacht und Rettung des Wortes 413 

etwa nur für das Verhältnis zwischen Ost und West charakteristisch ist. 
Sie ist genauso im angestammten Bereich des europäischen Geistes anzu- 
treffen, wo z. B. die Sprachen mancher philosophischer Richtungen so von- 
einander divergieren, daß kaum noch ein Mitteilungszusammenhang be- 
steht11 und die Grenze der Kommunikationsfähigkeit nahezu erreicht ist. 
Hier erreicht die Sprachverwirrung die Grenze der Sprachlosigkeit, in der 
sich ein sublimer Nihilismus ankündigt. 

Der Hinweis auf diese tiefe Heillosigkeit der Sprache erlaubt eine 
Überleitung zu jenem Bereich, in dem das Ziel jeder Sprachbemühung 
und Sprachkritik des christlichen Denkens liegt: es ist der religiös-heils- 
hafte Bereich. Für den Christen besitzt eine •Pathologie der Sprache", die 
schier unerschöpflich wäre und in noch ganz andere Richtungen verfolgt 
werden könnte als in die hier angedeuteten, keinen Selbstzweck. Dem 
christlichen Denken ist entscheidend daran gelegen, dem Wort als Träger 
der göttlichen Offenbarung seine Größe und Wirkkraft zu erhalten. Ihm 
ist deshalb vor allem die Hütung und Reinerhaltung des Wortes in der 
Kirche anvertraut. Das ist eine um so dringlichere Aufgabe, als von vorn- 
herein zugegeben werden muß, daß das Wort auch im religiös-heilshaften 
Raum dem Mißbrauch des Menschen ausgeliefert ist und auch hier eine 
eigentümliche Wehrlosigkeit zeigt. Es wäre ein Leichtes, auf den Einfluß 
des •Geredes", des Schlag- und Modewortes auch in der Öffentlichkeit der 
Kirche hinzuweisen. Aber für die theologische Problematik würde das 
gegenüber den bisher ermittelten Beobachtungen aus dem empirischen 
Bereich nichts Neues erbringen, sondern nur die Tatsache bestätigen, daß 
die Ohnmacht des menschlichen Wortes sich überall bemerkbar macht. 

Die theologische Problematik erfährt dort die höchste Zuspitzung, wo 
die Anfälligkeit und Schwäche des Wortes sich selbst im Bereich des Offen- 
barungsgeschehens feststellen läßt. Das christliche Denken wird die höch- 
ste Fähigkeit der Sprache darin erkennen, daß sie Trägerin und Medium 
des Selbstwortes Gottes in der Offenbarung sein kann. Aber selbst das von 
Gottes Wort erfüllte Menschenwort ist vor der Korruption des Mensch- 
lichen nicht gefeit. Das Alte Testament kennt die Lügenpropheten, in 
deren Mund Jahwe einen Lügengeist gelegt hat (1 Kg 22, 23). Sie geben 
so nur vor, das Wort Jahwes zu sagen (Jer 4, 1; Ez 14, 9), können aber 
auch einem wirklich an sie ergangenen Auftrag Jahwes untreu geworden 
sein und sein Wort bis zur Unkenntlichkeit verfälschen (1 Kg 13, 1-22; 
Ez 3, 17-21; Dt 13, 2-5). Die Existenz solcher Lügenpropheten macht klar, 
daß Gottes Eigenwort vom Menschenwort fälschlich beansprucht, aber 
ebenso unterdrückt, entleert und unwirksam gemacht werden kann. 

11 Vgl. dazu W. Stegmüller, Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie, Stuttgart 
21960, XXXV. 



Leo Scheffczyk 414 

Dieser Möglichkeit des Mißbrauchs und der Entmachtung des Wortes 
Gottes durch den Sprechenden steht die Mehrzahl der Fälle gegenüber, 
in denen das heilshafte Wort der Gottesmänner durch die hörenden und 
empfangenden Menschen zur Unwirksamkeit verurteilt wird. Hier tritt 
eine gerade dem biblischen Denken eigentümliche und oft ausgedrückte 
Ohnmacht des Gotteswortes im Menschenwort zutage, die gerade das Wir- 
ken der Propheten kontrapunktisch begleitet. Die Geschichte Israels nimmt 
daraufhin auf weite Strecken den Charakter des Widerstandes und der 
Auflehnung gegen das Offenbarungswort an. Es gehört zum Schicksal des 
Propheten, daß das Volk sein Wort hört und •doch nicht versteht" (Is 6,9), 
daß es •nicht hört mit den Ohren" (Is 6, 10). Vor diesem Volk bringt •das 
Wort des Herrn" dem Propheten •jeden Tag nur Schimpf und Spott" 
(Jer 20, 8). Zu Ezechiel spricht die Stimme des berufenden Gottes: •Das 
Haus Israel will dich nicht hören. Sie wollen ja nicht einmal auf mich hören, 
denn das ganze Haus Israel ist von harter Stirne und verstockten Herzens" 
(Ez 3, 7). Bei Arnos kommt es daraufhin zu der Drohung, daß Gott dem 
verhärteten Volke Hunger nach dem Wort Jahwes schicken werde und 
diesen Hunger dann nicht sättigen wolle (Am 8, 11 f). 

Auch das Neue Testament weiß um dieses Ausgeliefertsein des Heils- 
wortes Gottes an die Menschen. An dieser Mangelerscheinung nimmt sogar 
die Verkündigung des Menschensohnes teil, der das Wort Gottes in Per- 
son war und dieses Wort als Ereignis in der Welt zur Wirkung brachte. 
Aber auch seine Rede wurde als unvermögendes Menschenwort verlacht 
(Mt 9, 24), dem Mißverständnis seiner Jünger (Mk 7, 18; 9, 32; Lk 24, 25) 
und der Mißachtung seiner Feinde ausgesetzt (Mt 9, 3; 13, 57). 

Überhaupt ist hier die erstaunliche Tatsache zu vermerken, wie relativ 
wirkungslos am Ende die Predigt Jesu blieb. Nachdem es am Beginn sei- 
ner Tätigkeit hieß:  da staunten die Volksscharen über seine Lehre; 
denn er lehrte sie, wie einer, der Macht hat und nicht wie ihre Schrift- 
gelehrten und Pharisäer" (Mt 7, 28), kommt es nach der johanneischen 
Überlieferung bereits an einem zentralen Punkt seiner Verkündigung zu 
dem Eingeständnis, daß die Jünger über seine Worte murrten (Joh 6, 62) 
und viele sich von ihm zurückzogen (Joh 6, 67). Am Ende seines Lebens 
aber vermerkt das Lukasevangelium die Aussage desselben Volkes: •Durch 
seine Lehre bringt er ganz Judäa, von Galiläa bis hierher, in Aufruhr" 
(Lk 23, 5). 

Wenn das Wort des Meisters selbst solchen Entstellungen, Mißdeutun- 
gen und einer faktischen Wirkungslosigkeit ausgesetzt ist, dann werden 
die Jünger, die das Wort weitertragen, diese bittere Erfahrung erst recht 
verkosten müssen. So finden sich denn auch in den Apostelbriefen viele 
Aussagen über die relative Ohnmacht der Verkündigung, ohne daß damit 



Ohnmacht und Rettung des Wortes 415 

die objektive Heilskraft des Wortes Gottes im Mund der Zeugen in Zwei- 
fel gezogen werden soll. Aber es waltet hier offenbar eine verborgene 
Dialektik vor, die das Machtvollste zugleich als das Schwächste erscheinen 
läßt und das Göttliche der menschlichen Gefährdung aussetzt. Dabei wird 
an den Aussagen auch schon eine für die Lösung der Schwierigkeit wich- 
tige Unterscheidung spürbar: die Schwäche des Wortes wird auf Unzu- 
länglichkeiten und Defekte zurückgeführt, die sowohl auf Seiten des 
Redenden wie auch auf seiten des Hörenden liegen. Unter der ersten Hin- 
sicht gibt vor allem Paulus eine Reihe von Hinweisen, die erkennen lassen, 
daß der menschliche Prediger des Wortes Gottes sich an diesem verfehlen 
kann, wenn er z. B. •wie so viele, mit dem Wort Gottes Handel treibt" 
(2 Kor 2,17). Mit besonderem Nachdruck hebt der Apostel darauf ab, daß 
das Evangelium •mit Menschenweisheit" verkündet werden könne und 
•das Kreuz Christi" so •seiner Kraft beraubt werde" (1 Kor 1, 17). Wenn 
er weiter sagt (1 Kor 2, 4), daß sein Predigen in Korinth •nicht in weiser 
menschlicher Überredungskunst bestand, sondern im Beweis von Geist 
und Kraft", so setzt er auch hier voraus, daß es ein Predigen in der Kirche 
geben kann, das ohne einen solchen Beweis von Geist und Kraft erfolgt 
und die Heilswirkung Gottes schmälert. Dem entspricht auch die Behaup- 
tung des Apostels, daß •einige Christus aus Streitsucht verkünden, nicht 
aus reiner Absicht" (Phil 1, 17), wobei nicht bestritten wird, daß selbst bei 
einer solchen Fehldisposition des Predigers die Verkündigung Christi doch 
noch ihre Kraft entfalten kann. Andererseits wird auch die Möglichkeit 
nicht ausgeschlossen, daß das Wort durch Kunstgriffe und Arglist ver- 
fälscht werden kann (2 Kor 4, 2), daß die Gemeinde •mit eitlen Worten" 
betrogen wird (Eph 5, 6) und •die Arglosen mit süßen Reden und Schmei- 
cheleien" von Irrlehrern verführt (Rom 16, 18) werden können. 

Mit der letzten Aussage des Apostels ist bereits auf den anderen Faktor 
hingewiesen, der viel häufiger als Grund einer eigentlichen Wirkungs- 
losigkeit und Ohnmacht des Wortes Gottes in der Verkündigung ausgege- 
ben wird: es ist das Versagen des Hörers der Botschaft. Wie schon von 
Jesu Predigt in den Evangelien gesagt wurde, daß •nicht alle sein Wort 
fassen" konnten (Mt 9, 11) oder •das Wort nicht verstanden" (Mk 9, 31; 
Joh 8, 43), so stellt auch der Apostel fest: •Aber nicht alle gehorchen 
dem Evangelium" (Rom 10, 16). So gibt es viele, denen •das vernommene 
Wort nichts nützt" (Hebr 4, 2), die es als •Torheit" ansehen (1 Kor 1, 18) 
oder, wie die Juden, als •Ärgernis" empfinden (1 Kor 1, 23), die •dem 
Wort nicht glauben" (1 Petr 2, 8), die keine Befolger des Wortes sind, 
sondern •bloße Hörer" (Jak 1, 23). 

Mit diesen Hinweisen gibt die Heilige Schrift zwar keine ausführliche 
und extensive Darstellung der Fehlformen und der Ohnmacht des Wor- 



Leo Sdieffczyk 416 

tes, wie sie eine philosophische Sprachkritik leistet. Sie intensiviert aber 
das, was die Sprachkritik im Endergebnis erbringen kann, um ein Beträcht- 
liches, wenn sie feststellt, daß selbst das Wort des Heils, das an die Men- 
schen ergeht und in der Gemeinde der Gläubigen erklingt, von den Fähr- 
nissen des Menschlichen nicht unangetastet bleibt und an der Ohnmacht 
des Menschlichen teilhat. Zugleich macht die Schrift allerdings auch deut- 
lich, daß es sich bei diesen Aussagen über die Not und Verderbnis des 
Wortes nicht um resignierende Feststellungen handelt und um defätisti- 
sche Zugeständnisse an die Schwäche des Menschen. Diese Feststellungen 
haben vielmehr immer auch den Charakter von Aufrufen, dem Wort seine 
angestammte Macht und Größe zu belassen und seine Not, die im Grunde 
nur die Existenznot des Menschen ist, zu heilen. Sie lassen ebenso erken- 
nen, auf welchem Weg die Heilung des so gefährdeten und verwundeten 
Wortes erfolgen kann. 

III. 

Erlösung des Wortes aus seiner Heillosigkeit 

Theologischen Erwägungen über die Rettung und Heilung des gefährdeten 
und Versehrten Wortes muß es letztlich darum zu tun sein, die Verkündi- 
gung in der Kirche als die höchste Funktion und Wirkmöglichkeit des 
Wortes von allen menschlich-niederhaltenden Tendenzen zu befreien. 
Was aber hier gleichsam auf der höchsten Ebene des Wortgeschehens ge- 
leistet wird, muß sich auf alle darunter liegenden Bereiche auswirken. 
Weil Gotteswort im Menschenwort ergeht, wird jede Bemühung um die 
rechte Wiedergabe des Gotteswortes in der Kirche auch das Menschenwort 
als solches betreffen. 

Das aus dem Glauben kommende Interesse an der Frage schließt die 
Notwendigkeit in sich, die Heilung des Wortes mit den Mitteln und Kräf- 
ten zu versuchen, die die Offenbarung in ihrem Charakter als Wort- 
geschehen selbst bereitstellt. Auch wenn die Offenbarungszeugnisse hier- 
über keine Reflexionen anstellen und keine förmlichen Aussagen machen 
(die Heilige Schrift als das vollkommenste Wort kennt keine Theologie 
des Wortes), so lassen sie doch aus dem Zusammenhang erkennen, woher 
die Kraft des Wortes stammt und was zu seiner Heilung nötig ist. Hier 
vermittelt die Heilige Schrift zuerst eine grundlegende Einsicht, die auch 
dem natürlichen Denken nicht unerreichbar ist. Es ist die Wahrheit, daß 
die höchste Funktion des Wortes von personaler Struktur ist. Deshalb hat 
jedes Bemühen um die Heilung des Wortes von seinem personalen Cha- 
rakter auszugehen. 

Unter dieser Struktur ist die Tatsache zu verstehen, daß das Wort nicht 
nur äußerlich an die Beziehung zwischen sprechender und hörender Per- 



Ohnmacht und Rettung des Wortes 417 

son gebunden, sondern in seinem Ergehen auch innerlich von dem Ein- 
satz personaler Akte abhängig ist. Zu einem guten Gespräch bedarf es 
nicht nur zweier menschlicher Personen, sondern der Aktuierung ihrer 
tiefsten personalen Kräfte des Erkennens und des Wollens. 

Deshalb kennt die Schrift eine Reihe von Aussagen, in denen die unge- 
hinderte und ideale Wirkmacht des Wortes der Verkündigung sowohl 
von bestimmten personalen Einstellungen des Redenden wie auch des das 
Wort empfangenden Menschen abhängig ist. Diese Aussagen enthalten 
in sich zugleich auch Hinweise auf jene Mittel, die für die Heilung des 
kranken und gefährdeten Wortes bestimmt sind. 

Die grundlegende personale Bedingung für das Ergehen des Wortes 
auf Seiten des Trägers ist die Berufung durch Gott selbst. Wer ein Heils- 
wort sprechen will, in dem sich Gott selbst der Welt hingibt, muß zuvor 
von Gott in Dienst genommen sein und in seinem Auftrag stehen. Für 
diesen Sachverhalt bieten die Berufungserzählungen der Propheten aus- 
drucksvolle Zeugnisse (Is 6, 8; Jer 1, 9 f; Ez 2, 8 f; Hos 1, 1 f; Joel 1, 1; 
Jon 1,1; Mich 1,1). Das Neue Testament faßt den gleichen Sachverhalt 
in den Begriff der Sendung. Zum Träger der Verkündigung und Sprecher 
des Gotteswortes wird der Mensch nicht ohne göttlichen Auftrag und nicht 
ohne Berufung. Darum kann Paulus die Frage stellen: •Wie werden sie aber 
sprechen, wenn sie nicht gesandt werden?" (Rom 10, 15). Es gibt aber auch 
eine Antwort auf diese Frage mit der Erklärung: •An Christi Statt sind 
wir also gesandt, indem Gott durch uns ermahnt" (2 Kor 5, 20). Es ist 
verhältnismäßig leicht einsichtig, warum der Verkündigung des Wortes 
in der Kirche diese personale Ursprungsbeziehung eignen muß: wenn in 
der Predigt wirklich Gottes Wort weitergesagt werden soll, kann ihr Ent- 
stehen nicht vom Wollen und Tun eines menschlichen Sprechers abhängig 
gemacht werden. Ihr Ursprung und ihre Autorität müssen vielmehr auf 
Gott selbst zurückgehen. Wenn ein Mensch wirklich das Wort Gottes wei- 
tergeben soll, muß es Gott in ihn in einem förmlichen Auftrag zuerst hin- 
einlegen. Nur so ist gewährleistet, daß hier wirklich Gottes Kraft und 
Wahrheit zum Ausdruck kommen. 

Eine solche von Person zu Person gehende Berufung ist auf Seiten des 
Berufenen an den Einsatz seiner Verantwortung und seiner Freiheit ge- 
bunden. Der Mensch kann mit seinem Wort nicht Zeugnis vom Selbstwort 
Gottes ablegen, wenn er dieses Wort nicht in freier Entscheidung ange- 
nommen hat. Andernfalls wäre er entweder nur ein mechanisches Instru- 
ment zur Wiedergabe des Gotteswortes, das dessen Lebendigkeit ertöten 
müßte, oder er würde sich innerlich dem Wort Gottes entziehen, seinem 
eigenen Willen folgen und nur Eigenes verlautbaren. In jedem Fall wäre 
die Lebensverbindung des verkündeten Wortes mit dem göttlichen Ur- 



Leo Scheffczyk 418 

sprung zerrissen. Deshalb ist es bei den Berichten über die Berufung der 
Propheten bezeichnend, daß in ihnen zwar stellenweise sehr deutlich das 
menschliche Widerstreben vor den Schwierigkeiten des Auftrags zum Aus- 
druck gebracht wird (Is 6, 5; Jer 1, 6), daß am Ende aber die freie Zustim- 
mung doch erfolgt, wie es Jesaias in der Antwort bekundet: •Da bin ich. 
Sende mich" (Is 6, 8). 

Die Wahrheit von der Notwendigkeit der göttlichen Sendung betrifft 
alles Wortgeschehen in der Kirche und das ministerium verbi insgesamt, 
das darum nicht auf die autoritativ-öffentliche Lehrverkündigung der 
Bischöfe und Priester beschränkt werden darf, sondern auf Grund von 
Taufe und Firmung in analoger Weise auch den Laien zukommt. Dieser 
unbeschränkten Geltung des Grundsatzes hat Augustinus tiefen Ausdruck 
verliehen in dem Satz: •Auch ihr sollt in eurer Weise Christus dienen 
durch ein gutes Leben, durch Spendung von Almosen, durch Verkündi- 
gung seines Namens und seiner Lehre, wo ihr könnt"12. 

Das gilt in erster Linie für das heilshafte Wort, das der Christ deshalb 
recht sprechen kann, weil und insoweit er dazu berufen ist. Da aber auch 
das natürliche Menschenwort wie alles Geschaffene nicht außerhalb der 
einen Heilswirklichkeit steht, sondern in sie einbezogen ist, darf die Frage 
gestellt werden, ob das rechte und heile Menschenwort nicht auch an eine 
ähnliche Berufung gebunden ist. In der Tat muß eine analoge Bedingung 
an jedes menschliche Wort gestellt werden, wenn es nicht eitel und nichtig 
werden soll. Es muß ebenfalls aus einem inneren Auftrag und aus einer 
eigentümlichen Berufung kommen, auf Grund deren sich der Mensch ver- 
pflichtet fühlt, ein Wort zu sagen. Diese Verpflichtung verleiht dem Wort 
erst sein inneres Gewicht und seinen Ernst. Sie wird dem Menschen über 
die Vermittlung des Gewissens auf vielerlei Wegen zugetragen und 
kommt aus der Forderung der Situation, aus dem Anspruch des Mitmen- 
schen oder aus dem lebendig vernommenen Gebot, von der Wahrheit 
Zeugnis zu geben. Wie der Dichter ein vollkommenes Werk nur unter 
dem Einfluß einer stark empfundenen Berufung schaffen kann, so wird 
dem Menschen ein gutes Wort nur gelingen, wenn es aus dem Gehorsam 
gegenüber dem Anruf der äußeren oder inneren Wirklichkeit kommt. Wo 
ein solcher Anruf und das Bewußtsein der Verpflichtung ihm gegenüber 
fehlt, verdankt das Wort seinen Ursprung zufälligem Einfall oder mensch- 
licher Willkür. Es wird dann notwendigerweise unernst, ausgelassen und 
zügellos. Ein solches Sprechen führt zum Wortschwall und zur Geschwät- 

zigkeit. 
Die Bindung des das Wort sprechenden Menschen an einen Ruf stellt 

indessen nur ein formales Moment dar, dessen Erfüllung noch keine Ge- 

12 Tractatus LI in Joan. n. 13 (PL 35, 1768). 



Ohnmacht und Rettung des Wortes 419 

währ dafür bietet, daß sein Wort auch inhaltlich von Wahrheit und Kraft 
erfüllt ist. Hierzu bedarf es der Ausrichtung auf die Wahrheit und der 
Normierung durch sie. Eine solche inhaltliche Bestimmung muß gefordert 
werden, wenn das Wort nicht leer oder unwahrhaftig werden soll. Es muß, 
um die Wirklichkeit schöpferisch nach- und neugestalten zu können, die- 
ser Wirklichkeit zutiefst verbunden sein. 

Für den Dienst am heilshaften Wort der Kirche besagt das die Ver- 
pflichtung, daß der Verkündende sich an die Offenbarung und ihre authen- 
tischen Zeugnisse anschließen muß. Das Wort des Heils wird bei der Pre- 
digt weiterergehen, wenn sie sich an der Schrift nährt und ihre Inhalte wie 
ihren Geist aufnimmt. Obgleich eine solche Normierung für den Prediger 
keine mühelose Sache ist, vor allem, wenn man bedenkt, daß der Gehalt 
der Heiligen Schrift zugleich auch in einer neuen, den gegenwärtigen Men- 
schen ansprechenden Form und Ausdrucksgestalt verkündet werden muß, 
wird ihm die Aufgabe doch dadurch erleichtert, daß er sich in den Strom 
der lebendigen Tradition der lehrenden wie der hörenden Kirche hinein- 
stellt. Der in dem beständigen Zeugnis des kirchlichen Lehr- und Glau- 
benskörpers waltende Geist ist die nächste Norm und Regel, an der das 
Wort der Verkündigung normiert werden muß. Wo das geschieht, dort 
wird die Predigt ein heilserfülltes, von Geist zu Geist gehendes Ge- 
schehen. 

Der Grundsatz einer solchen inhaltlichen Normierung an einer objek- 
tiven Vorgegebenheit hat auch für das natürliche Wort seine Geltung. 
Nur kann hier das Maßgebende nicht in einer aus der Offenbarung kom- 
menden Wahrheit gesucht werden. Es liegt hier vielmehr in der Schöp- 
fungswirklichkeit als solcher, die vom Wort erfaßt, aber auch in einem 
schöpferischen Ausdruck vollkommener wiedergegeben und tiefer erschlos- 
sen werden soll. Das verlangt vom redenden Menschen einen recht ent- 
wickelten Wirklichkeitssinn, der die Erfahrungen der äußeren und inne- 
ren Welt unverzerrt aufnimmt, die in den Dingen ruhenden Möglich- 
keiten erfaßt und sie in einem angemessenen Wort zur Sprache bringt. 
Das Finden des richtigen Namens und des treffenden Wortes wird so zu 
einer hohen Kunst, die nur der Mensch erreichen kann, der nach Sachlich- 
keit und Zucht im Denken wie im Sprechen strebt. In dieser Einstellung 
liegt auch das Heilmittel für das an der Wirklichkeits- und Sinnleere 
krankende Wort, das sein Unwesen in der Phrase, im hohlen Pathos, in 
der schwülstigen Übertreibung wie in der gekünstelten Untertreibung 
zeigt. 

Die mit der •Berufung" und der •Sachlichkeit" genannten Bedingungen 
für das heile Wort sind an sich objektiver Natur. Aber ihre Erfüllung ist 
von dem Verantwortungsbewußtsein abhängig, das der Mensch gegen- 



Leo Scheffczyk 420 

über dem Wort empfindet. Damit wird die Aufmerksamkeit auch auf die 
subjektiven Erfordernisse und Dispositionen gelenkt, die der Mensch bei- 
bringen muß, um dem Wort seine Kraft zu erhalten und das kranke Wort 
zu retten. 

Auch diesbezüglich bietet die Heilige Schrift grundlegende Einsichten, 
auch wenn sie zunächst wiederum nur das heilshafte Wort der Verkündi- 
gung in der Kirche betreffen. So fordert sie vom Apostel wie von jedem 
Diener des Wortes gewisse sittliche Grundhaltungen. In diese Richtung 
weist die Aussage des Apostels über die Gefügigmachung des eigenen 
Leibes, •damit ich nicht etwa, nachdem ich anderen predige, selbst die 
Probe nicht bestehe" (1 Kor 9, 27). Zu diesen Erfordernissen gehört wei- 
ter der Wandel •in Heiligkeit und Lauterkeit vor Gott" (2 Kor 1, 12), die 
Verachtung •fleischlicher Weisheit" (2 Kor 1, 12) und die Läuterung von 
allen selbstischen Motiven bei der Verkündigung (1 Kor 9,1; 2 Kor 4,1 ff). 
Es sind das gerade im Rahmen des biblischen Denkens keine gesetzhaften 
Einzelforderungen eines menschlichen Aszetismus, sondern Ausformungen 
einer personalen Grundhaltung, die im Kern identisch ist mit der vom 
Prediger zu übernehmenden Gesinnung Jesu Christi (Phil 2, 5). Es findet 
sich auch darin eine Ausformung des Ethos der Sachlichkeit, insofern der 
Diener des Wortes sich subjektiv der Sache des Evangeliums angleichen 
soll, die Jesus Christus selber ist. Das Ziel ist die restlose Hingabe und 
Dienstwilligkeit gegenüber dem Wort, das nur aus einem gleichgestimm- 
ten Verkünder seinen vollen Klang entfalten kann. 

Allerdings bewirkt die subjektive Zurüstung des Verkündenden nicht 
die objektive Kraft des Wortes, sondern sie stellt nur die Bedingung für 
eine volle und optimale Verlautbarung und Wirksamkeit des Wortes dar. 
Deshalb kann in einem Grenzfall ihr Fehlen die objektive Wirkmacht des 
Wortes nicht völlig aufheben und verunmöglichen. Aber anderseits kann 
diese Macht durch fehlende Disposition faktisch entscheidend gemindert 
werden. Der dem Prediger durch seine Sendung und durch den Anschluß 
an die Offenbarung mitgeteilte Heilsgehalt des Wortes kann infolge der 
mangelnden Disposition so überdeckt werden, daß es vom Empfänger 
kaum noch als Heilswort verstanden werden kann. In Erkenntnis dieses 
Zusammenhangs konnte Bonaventura einmal sagen: •Wessen Leben ver- 
achtet wird, dessen Predigt wird verschmäht"13. Das Urteil der traditio- 
nellen Theologie über die Notwendigkeit der rechten Disposition zur 
Predigt des Wortes Gottes wie über die negativen Folgen ihres Fehlens 
fiel gelegentlich sogar so entschieden aus, daß der Eindruck entstehen 
konnte, eine Fehldisposition würde die Heilshaftigkeit des Predigtwortes 
gänzlich aufheben. Immerhin lag in dieser Übertreibung ein Körnchen 
13 Dom. in Sexagesima sermo (Opp. IX, 201 b). 



Ohnmacht und Rettung des Wortes 421 

Wahrheit, insofern hier richtig gesehen wurde, daß das Wortgeschehen 
den menschlichen Sprecher in einer viel höheren Weise einfordert als 
vergleichsweise die gültige Spendung eines Sakramentes und daß ein 
Mangel in der personalen Anteilnahme des Predigers sich viel unmittel- 
barer gegen die Wirksamkeit des Wortes richten muß, als das beim 
Sakrament der Fall ist. Deshalb ist auch der schon in der Tradition erhär- 
tete Grundsatz verständlich, daß die Aufgabe der Verkündigung des 
Wortes in der Kirche dem Menschen eine viel schwerere Bürde auflastet 
als die Spendung der Sakramente. 

Da jedes menschliche Wort Ausdruck und Darstellung des Logos und 
der göttlichen Wahrheit ist, da die worthafte Existenz des Menschen ins- 
gesamt ihren Ursprung und ihr Urbild im trinitarischen Wortgeschehen 
hat und dessen geschöpfliche Fortführung darstellt, muß sich auch der 
Sprecher des natürlichen Wortes dem Logos des Seins unterstellen und 
sich ihm durch ein entsprechendes Ethos gleichbilden, damit das Wort die 
rechte Resonanz erhalte. Deshalb gelten die für den Prediger aufgestell- 
ten Erfordernisse zur sittlichen Disposition grundsätzlich für jeden ver- 
antwortlichen Wortgebrauch beim Menschen. Jedes Wort will seiner 
Natur nach Zeugnis sein für die Wahrheit und Güte des Seins. Es kann 
deshalb nur dort seinen vollen Glanz gewinnen, wo sich der Sprechende 
der Wahrheit unterstellt und der Forderungsmacht des Guten Gehorsam 
leistet. Das verlangt vom Menschen über das Streben nach formaler Rich- 
tigkeit, Klarheit und Sachlichkeit der Sprache hinaus die sittliche Läute- 
rung des Geistes und die Hingabe des Willens an das Gute. Alle diese 
notwendigen Bedingungen gipfeln in der Forderung nach der Liebe als 
tragender Kraft des guten, heilen Wortes. Vor allem, wenn man das Wort 
nach seiner höchsten Funktion bemißt und in ihm die Form der respon- 
sorischen Existenz des Menschen auf das absolute Du Gottes und auf das 
Du des Mitmenschen hin sieht, wird man erkennen, daß es von der Liebe 
getragen und erfüllt sein muß. •Das rechte Wort ist immer eines, das die 
Liebe spricht"14. 

In der personalen Wesensstruktur des Wortes und seinem responsori- 
schen Charakter liegt weiterhin der Grund dafür, daß die Bemühungen 
um die Heilung des Wortes auch auf den Empfänger und Hörer gerichtet 
sein müssen. Es gibt kein Wortgeschehen im eigentlichen Sinn, das nicht 
zwischen den beiden Polen des Ich und des Du verliefe, in dem also dem 
Sprechenden nicht ein Hörender korrespondierte. Anders gäbe es nicht das 
Wort, sondern nur den physischen Laut. Der Hörer ist aber im Wort- 
geschehen nicht nur äußeres Objekt; er konstituiert dieses Geschehen 

14 F. Ebner, Fragmente, Aufsätze, Aphorismen. Zu einer Pneumatologie des Wortes 
(Schriften I) München 1963, 196. 



Leo Scheffczyk 422 

innerlich mit15. Deshalb kann keine Überlegung über das Wesen und die 
Heilung des Wortes ohne die Beachtung der Funktion des Hörers aus- 
kommen. 

Nach dem Verständnis der Heiligen Schrift gewinnt das Wort Gottes 
erst dort seine vollkommene Gestalt und kommt erst dann zum Ziel, wenn 
es auf einen rechten Hörer trifft. Deshalb beginnen die Gottesbotschaften 
der Propheten an das Volk wie an einzelne Menschen so häufig mit der 
Aufforderung zum rechten Hören und Aufnehmen des Wortes (Is 7, 13; 
Jer 22, 2; Hos 5, 1; Am 5, 1). Unter einem solchen Hören ist aber kein 
physiologischer Vorgang und keine nur äußere Kenntnisnahme des Wor- 
tes gemeint. Dieses Hören deckt sich inhaltlich vielmehr mit der Erfüllung 
der Gebote Jahwes (Dt 5, 10), es vollzieht sich im Dienst für Gott (Dt 
10, 12; 11, 1) und im Wandel auf Gottes Wegen (Dt 30, 2. 20). Es ist eine 
Form der inneren Zuneigung und Liebe zu Gott. Hören ist so im Ver- 
ständnis des Alten Testamentes •ein leidenschaftliches und völliges Hin- 
geordnetsein alles Tuns und Strebens auf Gott"16. In ihm ist bereits die 
Antwort auf das von Gott her ergehende Wort grundgelegt und der 
dialogische Charakter des Wortes erst voll konstituiert. Im Neuen Testa- 
ment ist die Korrespondenz zwischen dem Reden und dem Hören Gottes 
und die Mahnung zum rechten Hören besonders eindringlich im Gleichnis 
vom Sämann und in den Sprüchen vom rechten Hören entfaltet (Mk4,1-25 
Par). Aus dem Zusammenhang wird deutlich, daß das Wort auf die Men- 
schen, in die es eingesenkt wird, in gewissem Sinn angewiesen ist. Erst in 
ihnen, d. h. in ihrem rechten Hören, wird aus dem Keim des Wortes die 
volle Frucht, und zwar in dem Maß, in dem die Intensität des Hörens 
wächst. Das Wort Gottes gewinnt erst in dem Menschen den Charakter 
der überreichen Gabe, der es mit ganzer Hingabe empfängt und hört. 

Für die Rettung und Heilung des Wortes ist gerade mit dem letzten 
Gleichnis, in dem zugleich auch eine sehr realistische Feststellung über den 
geringen Erfolg der Verkündigung Jesu getroffen wird, eine wesentliche 
Forderung aufgestellt, die sich gänzlich an den Hörer richtet. Von dem 
Verständnis dieser Forderung hängt Entscheidendes für die Heilung des 
Wortes in der Verkündigung wie bei seinem natürlichen Gebrauch ab. Es 
ist vielleicht überraschend festzustellen, daß das Alte wie das Neue Testa- 
ment die Ohnmacht des Wortes viel häufiger von dem Versagen des Hörers 
abhängig machen, als daß sie den Defekt beim Prediger des Wortes suchen. 
Das ist deshalb konsequent, weil die Schrift (vor allem das Neue Testa- 
ment) die Verkündigung von Christus ausgehen und von Ihm auch das 

15 Vgl. hierzu K. Rahner, Hörer des Wortes, München 1963, 206. 
16 J. Schreiner, Hören auf Gott und sein Wort in der Sicht des Deuteronomiums (Miscel- 
lanea Erfordiana, Leipzig 1962), 41. 



Ohnmacht und Rettung des Wortes 423 

Wort der Kirche gänzlich durchwirkt sein läßt. So kann das Problem der 
Fruchtlosigkeit der Verkündigung, das schon beim historischen Jesus selbst 
auftritt, nicht in erster Linie vom Sprecher des Wortes her beantwortet 
werden. 

Heute dagegen wird das Problem der Unzulänglichkeit des Wortes in 
der Kirche wie in der Welt fast ausschließlich vom Sprechenden her ent- 
wickelt. So wird die Predigtnot in der Kirche vorzugsweise auf das Ver- 
sagen des Predigers zurückgeführt. 

Hier bedarf die allgemeine Auffassung tatsächlich einer Ergänzung 
und Korrektur. Sie kann freilich nicht den Sinn haben, nun umgekehrt die 
Schuld an dem Versagen des Wortes allein dem Hörer aufzubürden. Das 
ist schon deshalb nicht möglich, weil beim Menschen Reden und Hören, 
Auszeugen und Empfangen des Wortes zusammengehören. Die Menschen 
können nicht vollständig in Redende und Hörende unterschieden werden, 
selbst nicht im gleichen Wortgeschehen. Es ist vielmehr so, daß jeder 
Redende zuvor und zugleich ein Hörender ist (hörend sowohl auf die 
Stimme der Wahrheit, der er Ausdruck geben will, wie auch auf die Fra- 
gen des Menschen, denen er entsprechen soll), und daß umgekehrt jeder 
Hörende auch ein Sprechender ist, weil er nur insofern richtig hören kann, 
als er mit dem Redenden in einem inneren Austausch steht, auf ihn ein- 
geht und sein Wort erwägt. Darum gelten die Forderungen für das rechte 
Hören auch dem Verkündenden, obgleich sie unmittelbar an den Empfän- 
ger des Wortes gerichtet sind. Diese Dialektik von Hören und Sprechen 
hat letztlich ihren Grund in der worthaft-dialogischen Struktur des Men- 
schen selbst, die sich immer zugleich im Empfangen und in der Wieder- 
gabe des Wortes vollzieht. 

Vom Urphänomen der worthaften Gottbeziehung des Menschen her be- 
trachtet, ist zu verstehen, daß der Mensch zuerst ein Hörender und Emp- 
fangender sein muß, bevor er ein eigenes Wort sagen und ein Sprechender 
werden kann. Diese Signatur bleibt allem Wortgeschehen aufgeprägt. 
Jedes menschliche Wort kommt aus dem Raum des Schweigens, in dem es 
zuerst von Gott oder von der Sprache der Dinge wie in einer Offenbarung 
empfangen wurde. Wenn es dann aber vom Menschen weitergegeben wird, 
bedarf es wiederum eines Hörenden, damit es seine Bestimmung und seine 
vollkommene Gestalt erreicht. So ist das rechte Hören ein konstitutives 
Element des auf die Korrespondenz angelegten Wortes. 

Das zeigt, wie wichtig für die Vollendung des Wortes der Beitrag des 
Hörers ist. Man weiß aus psychologischen Zusammenhängen, daß eine 
Rede um so besser gelingt, je interessierter und aufgeschlossener der Kreis 
der Hörer ist. Zum Zustandekommen des guten Wortes gehört eine vor- 
gängige Geneigtheit und Vertrautheit mit dem ergehenden Wort. Kein 



Leo Scheffczyk 424 

Wort gelingt, wo nicht das vorausgehende Einverständnis und eine tiefere 
Sympathie zwischen dem Redenden und dem Hörer vorhanden sind. Die 
Forderung nach diesem vorausgehenden Einverständnis und Gleichklang 
ist nur eine spezielle Anwendung des allgemeinsten Grundsatzes der Ver- 
stehenslehre (Hermeneutik), nach dem es zum Verstehen einer Aussage 
eines vorausgehenden Lebensverhältnisses zu ihr und eines Vorverständ- 
nisses bedarf. Das rechte Hören ist demnach nicht das reine Gegenteil des 
Sprechens, der Sprechende steht dem Hörenden nicht wie ein Antipode 
gegenüber, sondern Reden und Hören sind erst zusammen das eine, unge- 
teilte Wortgeschehen, in dem das Wort zu seiner Wesensvollendung ge- 
langt. 

Aus der dialogischen Struktur des Wortes ergeben sich eine Reihe von 
wesentlichen Forderungen an den Hörer. Sie verlangen von ihm mehr als 
äußere Aufmerksamkeit und Konzentration auf das Gesagte, obgleich 
schon diese Bedingungen nicht leicht zu erfüllen sind in einer Atmosphäre 
des Geredes, in der das Wort unaufhörlich und meist in seinen entstellten 
Formen auf den Menschen eindringt. Die Monotonie der abgegriffenen, 
platten Rede führt einerseits zur Ermüdung des Geistes, bringt aber auch 
eine gegenteilige Wirkung hervor, daß nämlich das treffende Wort allein 
noch im außergewöhnlichen, überspitzten und exaltierten Ausdruck ge- 
sucht wird. Dann wird das Wort nur noch als Nervenkitzel empfunden. 
Dieser Versuchung kann der Mensch mit einer Haltung innerer Offenheit 
und tiefer Aufnahmebereitschaft für das Wahre begegnen. Ihr wird die 
Neigung entsprechen, sich von der Forderungsmacht des guten Wortes an- 
rühren und verändern zu lassen. Dazu gehört die Freiheit von sich selbst 
und eine geistige Schmiegsamkeit, die gleich weit entfernt ist von selbst- 
genügsamer Beharrung wie von grundsatzlosem Wechsel. Alle diese Hal- 
tungen haben ihre Wurzel in einer Menschlichkeit, die darum weiß, daß 
sie sich einem Höheren verdankt und wesentlich auf das Empfangen ange- 
wiesen ist. 




