Ohnmacht und Rettung des Wortes

Leo Scheffczyk, Minchen

L

Das denkerische Bemiihen der Gegenwart um die ErschlieRung
der Wirklichkeit des Wortes

Das wissenschaftliche Denken der neueren Zeit, das tiefer in das Geheim-
nis des Menschen einzudringen sucht, ist auf diesem Weg auch auf die Wirk-
lichkeit des menschlichen Wortes gestofien; denn man kann den Menschen
nicht ergriinden, ohne sich seiner Sprache zuzuwenden. Das Wort ist nim-
lich nicht nur ein von Menschen erfundenes Instrument zur Mitteilung von
Gedanken, sondern die geistige Lebenskraft, mit der der Mensch sich die
Welt erschliefit und sein auf ein absolutes Du gerichtetes Wesen verwirk-
licht.

Ein solches Verstindnis des Wortes fiihrt dazu, ihm einen eigentiim-
lichen Machtcharakter' zuzuschreiben, der sich auch in der Sphire der
menschlichen Heilsverwirklichung bestitigt. Die neuere Theologie ist um
diesen Beweis bemiiht? und erstrebt mit ihm eine Neubewertung der heils-
haften Bedeutung des Wortes im Leben der Kirche. Dieses Bemithen wird
nicht nur von allgemein philosophischen und anthropologischen Antrieben
genihrt, sondern entstammt vor allem der tieferen Reflexion auf die gott-
liche Offenbarung und ihren Wortcharakter. In den Offenbarungszeug-
nissen tritt das Wort Gottes, das immer im Menschenwort ergeht, in einer
einzigartigen Machtstellung hervor. Schon das AT besitzt eine ausgeprigte
Vorstellung von der heilbringenden und errettenden Kraft des Wortes.
Im Mund des Psalmisten ist das Wort Jahwes das, ,was uns Leben ge-
geben hat® (Ps 119, 50). Wo der Prophet das Wort des Herrn iibertragen
bekommt, empfingt er damit die ,Vollmacht iber Vélker und Konig-
reiche, auszureiflen und einzureifien, auszurotten und zu vernichten, auf-
zubauen und einzupflanzen® (Jer 1,9 f). Das Wissen um den Macht-
charakter des Wortes gewinnt im Neuen Testament, das vom Ereignis

1 Vgl. die neuere Verdffentlichung von O. Fr. Bollnow, Die Macht des Wortes, Essen 21966,
2 An Monographien aus der neueren Zeit sind u. a. zu nennen: H. Schlier, Wort Gottes.
Eine neutestamentliche Besinnung, Wiirzburg 1958; O. Semmelroth, Wirkendes Wort,
Frankfurt 1962; H. Volk, Zur Theologie des Wortes Gottes, Miinster 1962; G. Sohngen,
Analogie und Metapher. Kleine Philosophie und Theologie der Sprache, Freiburg 1962;
M. Schmaus, Wakrheit als Heilsbegegnung, Miinchen 1964; L. Scheffczyk, Von der Heils-
macht des Wortes, Miinchen 1966.



Ohnmacht und Rettung des Wortes 407

der Menschwerdung des Wortes (Joh 1, 1) lebt und im ganzen nur eine
Bezeugung dieses Freignisses ist, eine noch stirkere Intensitat. Die Evan-
gelisten weisen oft darauf hin, dal den Worten Jesu eine einzigartige
Vollmacht eignete (Mt 7, 29), ja, dafl es sich hier nicht um blofle Worte,
sondern um Ereignisse und Taten handelte, die die Heilsgeschichte voran-
trieben und ihrem Hohepunkt zutrugen (Mk 8, 31 Par; Lk 24, 44). Die-
sen Charakter behielt das Wort des Herrn bei, als es in die Hinde der
Apostel iiberging, die ihren Auftrag erstlich als einen ,Dienst am Wort*
(Apg 6,4; 1 Kor 4, 15) verstanden. Das Wort Gottes im Mund der Apostel
erwies sich als die eigentliche Wachstumskraft im Werden und in der Aus-
breitung der Kirche (Apg 2, 14-39; 13, 15; 19, 17-20). Es stiftet unter den
Menschen die Verschnung (2 Kor 5, 19 f), bringt die Herrlichkeit Christi
zum Leuchten (2 Kor 4, 4) und 1afit Christus selbst iin Heiligen Geist pra-
sent werden (2 Kor 4, 5; Gal 3, 2. 5; Eph 1, 13).

Es sind also die Offenbarungszeugnisse selbst, die dem Wort der Apo-
stel, das in der Kirche weiter erklingt, einen wirksamen Heilscharakter
zuerkennen und eine Heilsmacht zuschreiben, die beinahe der Wirksam-
keit der Sakramente gleichgestellt erscheint. Diese Einschdtzung des Wor-
tes hat in der Geschichte der Kirche nicht immer einen reinen und ein-
deutigen Ausdruck gefunden. Sie ist heute aber gleichsam wiederentdeckt,
wofiir allein schon das II. Vatikanum als Beweis genommen werden kann;
denn die Bedeutung der Verkiindigung in der Kirche wird hier nicht nur
an einzelnen Stellen betont®. Das Konzil als ganzes darf vielmehr als ein
Geschehen der Verkiindigung verstanden werden, in dem die Kirche mit
ihrem Wort die Glaubigen wie die ganze Welt anspricht. Das deutet sich
auch schon im Formalen an, in der Art und Weise ndmlich, wie hier im
Unterschied zu der niichternen theologischen Fachsprache fritherer Kon-
zilien die ganze Variationsbreite sprachlicher Moglichkeiten beansprucht
wird und das Wort als Erklarung, als Belehrung, als Verkiindigung, Ver-
heiflung und als lebendige Anrede ergeht. Eine solche Verwendung des
Wortes muf} von dem gliubigen Optimismus getragen sein, dafl im Wort
der Kirche Krifie freigesetzt werden, die ihre Wirkung nicht verfehlen
konnen. Es ist die gleiche Uberzeugung, die in dem Ausspruch zutage tritt:
,Das Wort — ist es noch etwas wert in der Welt unserer Tage? Wir glau-
ben: ja, wegen des Mysteriums der Wahrheit, das es enthalt und enthiillt,
wegen der waffenlosen und doch unbesiegbaren Kraft, iiber die es verfigt,
wenn es frei, aufrichtig und realistisch ist“4.

3 Diese Bedeutung wird vor allem in der Konstitution iiber die heilige Liturgie (Sacro-
sanctum concilium) und in der Dogmatischen Konstitution tiber die gottliche Offenbarung
(Dei verbum) hervorgehoben.

4 Ansprache Pauls VI. in der Generalaudienz vom 21. 9. 1966.



Leo Scheffczyk 408

Aber eine solche hoffnungsvolle Aussage provoziert geradezu eine
gegenteilige Behauptung, dafl nimlich dem Menschenwort, und zwar
selbst in seiner Beanspruchung durch Gott, geschopfliche Fragilitit eignet,
dafl es unbeholfen und schwach ist und die ihm zugeschriebene Wirkmacht
tatsachlich oft verfehlt. Es ist nicht nur eine beildufige Feststellung, dafl
das Wort innerhalb der menschlichen Wirklichkeit auch eine eigentiim-
liche Ohnmacht zn erkennen gibt, die es als das Zerbrechlichste und
Schwichste unter den geschopflichen Wesen erscheinen 1ifit. Weil es sich
bei dieser Feststellung zweifellos auch um einen Befund der Wirklichkeit
handelt, kann das denkerische Bemithen um die Bedeutung des Wortes
nicht bei der Aussage iiber die Macht des Wortes stehenbleiben. Es muf}
auch die Ohnmacht des Wortes erwigen und an diesem Gegensatz die
wahre Bedeutung des Wortes zu ergriinden suchen.

IL.
Schwiche und Miflbrauch des Wortes

Es ist kein Zufall, daf§ diejenigen um die Schwiche des Wortes am besten
wissen, die thm am nichsten stehen und seine Moglichkeiten am wirksam-
sten beherrschen. Es sind die Ménner des Geistes und die Dichter, die in
der Sprache das dtherische Medinm zum Aufbau einer Welt des Wahren
und des Schonen finden. Von einem Groflen unter ihnen, von Friedrich
Holderlin, stammt der Satz, der die Uberzeugung von der Gréfe des Wor-
tes atmet: ,Was bleibt, stiften die Dichter“s. Aber dieser Aussage steht
das Bekenntnis desselben Dichters iiber das unaussagbare Numinosum des
Daseins gegeniiber: ,Dreifach umschreibe du es, doch ungesprochen auch,
wie es da ist, mufl es bleiben“®. Dem entspricht das Eingestindnis des Un-
vermogens der Sprache gegeniiber der Wirklichkeit und Wahrheit der
Dinge, wie es in dem Goethe-Wort zum Ausdruck kommt: ,Sobald man
spricht, beginnt man schon zu irren“”. Sehr drastisch stellt Thomas Mann
die Uberlegenheit der lebendigen Tat iiber ,,das wohlfeile, abgenutzte und
ungefihr iiber das Leben hinpfuschende Wort“ heraus und schliefit dar-
aus, dafl ,nur Gewohnheit und Trigheit uns bereden, beide fiir ein und
dasselbe zn halten, wihrend vielmehr das Wort, insofern es Taten be-
zeichnen soll, einer Fliegenklatsche gleicht, die niemals trifft“s. Treffend
hat auch Karl Kraus die Unzulénglichkeit der Sprache vor der Tiefe der
Wirklichkeit empfunden, wenn er in einem Aphorismus sagt: ,Die Sprache

5 Hglderlin, Samtliche Werke, IV (besorgt durch N. von Hellingrath), 63.

8 Ebda., II, 152.

* J. W.v. Goethe, Epigrammatisch: Spruch, Widerspruch.

$ Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull (Stockholmer Gesamtausgabe) 1957, 56.



Ohnmacht und Rettung des Wortes 409

tastet wie die Liebe im Dunkel der Welt einem verlorenen Urbild nach“®.
Nach all dem kann man verstehen, wenn der an der mathematischen Pra-
zision geschulte Geist des modernen Menschen zuweilen kritisch feststellt,
daf} die menschliche Sprache unfdhig sei, die Wirklichkeit zu treffen und
die Natur zum Sprechen zu bringen, was allein den ,Notationssystemen®
der exakten Naturwissenschaft gelingen konne.

Aber eine solche Kritik geht am Wesen der menschlichen Sprache vorbei.
Sie vergifit, daf} es sich hier um ein Lebendiges handelt, das nicht wie ein
Prézisionsmechanismus auf Einzelleistungen und -reaktionen abgestimmt,
sondern auf das Universale ausgerichtet ist. Die Unvollkommenheit und
Begrenztheit, die dem menschlichen Wort sowohl beziiglich des Umfangs
wie der Genauigkeit der Wirklichkeitserfassung eignet, ist deshalb nur
die Kehrseite seiner Universalitdt und seiner Ausrichtung auf das Un-
endliche des Seins schlechthin. Thm gegentiber ist die Sprache des Men-
schen genauso vom Zug der Unvollendbarkeit gezeichnet wie die mensch-
liche Existenz insgesamt; denn auch diese vermag sich als endliche in ihrer
Bestimmung auf das Absolute weder selbst vollkommen zu umgreifen,
noch die Bewegung auf das Sein im ganzen vollkommen zu verwirklichen.
Weil der Mensch in seinem Streben zur Verwirklichung seines vom Abso-
luten bestimmten Seins niemals reine Aktualitit werden kann, vermag
auch seine Sprache weder sein eigenes Wesen noch die Wirklichkeit im
ganzen vollkommen auszusagen. Das ist kein partieller Defekt des Wor-
tes, sondern die Signatur der endlichen Existenz iiberhaupt, die ihren
Unendlichkeitsbezug mit ihrer begrenzten Kraft niemals vollkommen ver-
wirklichen kann.

Diese Unvollendbarkeit des Wortes hingt letztlich mit seiner geschopf-
lichen Seinsart zusammen. Sie ist als solche deshalb kein reines Ubel. Aber
es ist darin doch der Grund fiir die Maglichkeit angelegt, dafl der Mensch,
so wie er sich in seinem Selbstvollzug gegentiber seiner Unendlichkeits-
bestimmung verfehlen kann, auch den Sinn und die Aufgabe des Wortes
verfehlt. Weil aber das Wort das subtilste Organ des menschlichen Selbst-
ausdruckes und der Welterfassung ist, liegt ihm die Gefahr der Verderb-
nis besonders nahe. Die Auswirkungen eines solchen Verderbens miissen
darum auch besonders folgenreich sein. Das meinte wiederum Friedrich
Hélderlin, wenn er die Sprache als ,der Giiter gefdhrlichstes“1® bezeich-
nete. Sie ist in ihrem Gebrauch immer gefahrdet, ihr Miflbrauch aber wird
besonders folgenreich, weil davon das Menschliche insgesamt betroffen
wird. Hier tritt ihre Ohnmacht deutlich in Erscheinung.

% Karl Kraus, Auswahl aus dem Werk, Miinchen 1957, 340.
10 Sgmtliche Werke 1V, 246.



Leo Scheffczyk 410

Diese Ohnmacht zeigt sich zuerst dort, wo der Mensch die Grenzen sei-
ner Sprache miflachtet und sich durch Ubertreibung ihrer Moglichkeiten
verfehlt. Der Fall ist nicht nur beim magischen Gebrauch des Wortes auf
der Stufe primitiver Religiositit gegeben, der die gesamte Wirklichkeit
von gottlicher Macht durchwirkt erscheint, so dal Gedanke, Wort und
Ding eine physische Einheit bilden, innerhalb deren das Wort auch die
Dinge gestalten und schopferisch hervorbringen soll. Es handelt sich hier
um eine Ubertreibung der schépferisch-dynamischen Funktion des Wortes,
deren Abarten sich in vielen Formen auch im modernen Sprachgebrauch
finden.

Eine solche Ubertreibung der Fahigkeit des Wortes 1aft sich heute be-
sonders leicht auf dem Feld der Propaganda feststellen. Hier wird das
Wort nicht mehr dazu verwandt, die Wahrheit der Dinge auszudriicken
oder wie im personlichen Gesprich der Selbstmitteilung an den anderen
zu dienen, um diesen als Menschen zu erfilllen. Auch die legitime Funk-
tion der Ubertragung geistig-sittlicher Impulse, die eigentlich dynamische
Leistung des Wortes, ist hier verfehlt, insofern der einzelne hier nicht
mehr als Sein in der Wahrheit und als jeden Nutzwert iibersteigende
Dignitdt ernst genommen, sondern als Objekt im politischen Kalkiil be-
nutzt wird. Darum spricht die Propaganda vor allen die Massen an und
versucht, den Menschen als Massenwesen mit dem als physisches Macht-
mittel gebrauchten Wort zu manipulieren. Die Sprache der Propaganda
will nicht zur rationalen Einsicht und verniinfligen Uberzeugung fiihren.
Sie wendet sich vielmehr an die menschlichen Emotionen und will in sug-
gestiver Weise tiberreden. Der Mensch soll nicht zur personalen Stellung-
nahme aufgerufen, sondern von der suggestiven Macht der Worte ein-
genommen und unterworfen werden. Dieser Absicht entspricht meist die
Primitivitit und leichte Eingangigkeit der benutzten Worter und sprach-
lichen Elemente wie auch die Monotonie ihres Gebrauches. Eine so intensiv
und folgerichtig entwickelte Propaganda kann den Gebrauch des Wortes
zur Demagogie steigern, in der sich sogar etwas von der Ddmonie des
Wortes zeigt. Die so pervertierte Macht des Wortes ist zutiefst eine Ohn-
macht in bezug auf die Wahrheit und das Gute.

So ist auch verstindlich, dafl die Propaganda das giinstigste Feld fir
das Gedeihen des Schlagwortes ist, das genauso wie die gedruckte Schlag-
zeile mit einer gewissen Gewalt auf den Menschen einwirken soll. Diese
Wirkung kommt ndherhin dadurch zustande, dafl der im Wort gemeinte
ganze Sinngehalt oder Wirklichkeitsbezug von vornherein auf einen be-
stimmten Ausschnitt eingeengt, vergrobert und dadurch auf eine ver-
kiimmerte Form zuriickgebildet wird. Die dabei gewonnene Konzentration
soll auf den Menschen bewufitseinseinschrankend und gleichsam hypno-



Ohnmacht und Rettung des Wortes 411

tisierend wirken. Die Gefahr, daf ein Wort zum Schlagwort wird, ist
deshalb besonders grof}, weil es dazu nicht einmal der bewufiten Dema-
gogie bedarf. Sie stellt sich wie von selbst bereits bei einem zu hiufigen
und unkontrollierten Gebrauch eines Wortes ein. Schon durch einen sol-
chen Gebrauch kann das Wort abgegriffen, platt und wesenlos werden
und seine urspriingliche Kraft verlieren.

Die Wirkungen dieses Mifibrauches des Wortes konnen nicht mit dem
Hinweis verkleinert werden, dafl das Feld der Propaganda nur einen ver-
hiltnismafig geringen Bereich der menschlichen Wirklichkeit ausfiillt,
niamlich den politischen. Denn die Grundsatze der Propaganda bestimmen
heute noch ein anderes Feld menschlichen Daseins, von dem aus sie nicht
geringe Wirkungen auf das Ganze auszuliben vermogen. Es ist der Be-
reich der 6konomischen Werbung und der Reklame. In ihm wird das Wort
als Stimulans gewertet, das einzig die Konsumhaltung des Menschen an-
stachelt und ihn nur als 6konomisches Wesen wertet. Die Erweckungskraft
des Wortes wird hier nur noch zur Enthemmung materieller Wiinsche
gebraucht und damit miflbraucht. Die Sprache der heutigen Werbung baut
mit ihren aus ganz anderen Bereichen iibertragenen Wortern (, Wunder*®
fur eine technische Leistung; ,Geheimnis® fur die neue Wirkung eines
Markenartikels; ,Glick“ fir die Befriedigung gewdhnlichster Bediirf-
nisse) glinzende Fassaden auf, die dem Menschen ein ,Konsumentenpara-
dies” verheiflen. Das Wort soll in diesem Gebrauch Halluzinationen nah-
ren und nimmt selbst schon den Charakter der Droge an, die von ihm
angepriesen wird.

In allen diesen Fallen steht die Sprache im Dienst der Liige. Man mag
diesen Miflbrauch verhaltnismaBig harmlos finden, weil er von denkenden
Menschen leicht als solcher entlarvt werden kann. Diese Mdglichkeit ist
aber dort nicht mehr gegeben, wo die angemafite sprachliche Schopferkraft
sich auf dem Feld der Literatur, der Dichtung und der Philosophie ergeht.
Man wird nicht bestreiten kénnen, daf es heute viele literarische Werke
gibt, in denen erstaunliche Erweiterungen des menschlichen Wirklichkeits-
feldes und des Bewufitseins gelungen sind. Aber diesem Befund steht die
Tatsache gegentiber, dafl ein angemafites Schopfertum weithin zu einer
Auflésung und zur Zertrimmerung des Wortes getithrt hat. Fiir manche
Werke der modernen Literatur mag das zutreffen, was Franz Kafka von
der Bedeutung des Buches fiir den Menschen sagte: ,Ein Buch ist die Axt
fir das gefrorene Meer in uns“. Aber man darf sich nicht verhehlen, daf§
diese Axt heute in vielen Féllen nur noch zertriimmmert und nichts mehr
aufschliefit. In einem oftmals nur vorgegebenen und kinstlich geschiirten
Unbehagen am Herk6mmlichen wird das Wort virtuos zu seltsamen Aus-
bildungen getrieben, die das Unsagbare einfangen und der Wirklichkeit



Leo Scheffczyk 412

im Rausch des Neuen und mit einem Pathos des Zukiinftigen nie geahnte
Erkenntnis abgewinnen méchten. Hier wird unter Vergewaltigung der
Grammatik und unter Zerstiickelung der Syntax ein virtuoses Spiel am
Rande der formalen Maglichkeiten der Sprache getrieben, das mit dem
Anspruch einer absoluten Poesie und in einem reinen Produktionismus
neue Realitit urheben will, aber faktisch nur monstrose Zerrbilder und
abstoflende Phantasmagorien erzeugt. Nirgends zeigt sich die Zerrissen-
heit des Menschen deutlicher als in dieser sich in Wortfetzen auflésenden
Sprache, nirgends wird aber auch die Auflésung der Realitit greifbarer
als in dieser Verstiimmelung des Wortes. Es ist nicht weiter verwunder-
lich, daf ein solch chaotisches Sprachunwesen sich mit einer gewissen Vor-
liebe in der Sphire des Sexuellen ansiedelt, die, wenn sie verabsolutiert
wird, immer wie eine Paradoxie auf die ganze Wirklichkeit wirken muf.
Es ist seit je als Sache der Literatur anerkannt, auch den Eros zu behan-
deln. Aber die wuchernde Sexualrhetorik, die sich heute gelegentlich in
der Literatur breit macht und mit dem Anspruch auf Wahrhaftigkeit und
menschliche Reife auftritt, ist vom Menschlichen her gesehen ein Infan-
tilismus, von der dichterischen Sprache her betrachtet eine Auflésung ins
Ungeistige.

Vielleicht nicht so aufdringlich und gewaltsam, aber doch nicht weniger
unheilvoll macht sich die Entartung der Sprache im philosophisch-welt-
anschaulichen Bereich bemerkbar. Weil hier das Wort richtig als die ent-
scheidende Gestaltkraft des geistigen Lebens erkannt ist, wird es oft in
einer Weise strapaziert und tiberfordert, die gerade das Gegenteil von
dem erbringt, was es leisten soll. Im Zeitalter des Massenangebotes an
Gedrucktem, der unaufhérlichen Dispute, der Kritik um jeden Preis, der
aufreizenden Dialektik lauft das Wort Gefahr, auf die Stufe des ,Ge-
redes” herabzusinken. Beim , Gerede“ sind die Worte nicht mehr durch
die Goldwihrung der Wirklichkeit und objektiven Wahrheit gedeckt,
sondern sie fithren ein entwurzeltes Dasein. Das bestétigt sich auch an den
Ergebnissen einer solchen Sprache, die keiner begriindeten Aussage mehr
fahig ist, bei der alles verfliefit, so daf in der Fiille des Redens das letzte,
erkenntnisbringende Wort doch ausbleibt.

Ein solches Wortunwesen dringt selbst in die wissenschaftliche Sprache
ein und gewinnt im , Jargon eine charakteristische Ungestalt. Gegeniiber
dem , Jargon“ hat der Leser und Hérer kaum noch die Moglichkeit der
Unterscheidung, ob es sich dabei um tieferen Sinn oder um mit der Aura
héherer Bedeutung umgebene Banalitit handelt. Wo aber der Bezug zur
nachpriifbaren Inhaltlichkeit und Realitit schwindet, muf auch die Mog-
lichkeit der zwischenmenschlichen Resonanz ausfallen. Daraus resultiert
weiter eine Isolation der Sprache und des Sprechenden, die heute nicht



Ohnmacht und Rettung des Wortes 413

etwa nur fir das Verhaltnis zwischen Ost und West charakteristisch ist.
Sie ist genauso im angestammten Bereich des curopdischen Geistes anzu-
treffen, wo z. B. die Sprachen mancher philosophischer Richtungen so von-
einander divergieren, daf kaum noch ein Mitteilungszusammenhang be-
steht!! und die Grenze der Kommunikationsfdhigkeit nahezu erreicht ist.
Hier erreicht die Sprachverwirrung die Grenze der Sprachlosigkeit, in der
sich ein sublimer Nihilismus anktndigt.

Der Hinweis auf diese tiefe Heillosigkeit der Sprache erlaubt eine
Uberleitung zu jenem Bereich, in dem das Ziel jeder Sprachbemiihung
und Sprachkritik des christlichen Denkens liegt: es ist der religids-heils-
hafte Bereich. Fiir den Christen besitzt eine , Pathologie der Sprache®, die
schier unerschopflich wire und in noch ganz andere Richtungen verfolgt
werden konnte als in die hier angedeuteten, keinen Selbstzweck. Dem
christlichen Denken ist entscheidend daran gelegen, dem Wort als Tréager
der gottlichen Offenbarung seine Grofle und Wirkkraft zu erhalten. Thm
ist deshalb vor allem die Hiitung und Reinerhaltung des Wortes in der
Kirche anvertraut. Das ist eine um so dringlichere Aufgabe, als von vorn-
herein zugegeben werden mufl, dafl das Wort auch im religids-heilshaften
Raum dem Miflbrauch des Menschen ausgeliefert ist und auch hier eine
eigentitmliche Wehrlosigkeit zeigt. Es wire ein Leichtes, auf den Einfluf}
des ,Geredes®, des Schlag- und Modewortes auch in der Uffentlichkeit der
Kirche hinzuweisen. Aber fiir die theologische Problematik wirde das
gegenitber den bisher ermittelten Beobachtungen aus dem empirischen
Bereich nichts Neues erbringen, sondern nur die Tatsache bestitigen, daf
die Ohnmacht des menschlichen Wortes sich iberall bemerkbar macht.

Die theologische Problematik erfahrt dort die hochste Zuspitzung, wo
die Anfilligkeit und Schwiche des Wortes sich selbst im Bereich des Offen-
barungsgeschehens feststellen 14fit. Das christliche Denken wird die hoch-
ste Fahigkeit der Sprache darin erkennen, dafl sie Trigerin und Medium
des Selbstwortes Gottes in der Offenbarung sein kann. Aber selbst das von
Gottes Wort erfiillte Menschenwort ist vor der Korruption des Mensch-
lichen nicht gefeit. Das Alte Testament kennt die Liigenpropheten, in
deren Mund Jahwe einen Liigengeist gelegt hat (1 Kg 22, 23). Sie geben
so nur vor, das Wort Jahwes zu sagen (Jer 4, 1; Ez 14, 9), konnen aber
auch einem wirklich an sie ergangenen Auftrag Jahwes untreu geworden
sein und sein Wort bis zur Unkenntlichkeit verfdlschen (1 Kg 13, 1-22;
Ez 3, 17-21; Dt 18, 2-5). Die Existenz solcher Liigenpropheten macht klar,
dafl Gottes Eigenwort vom Menschenwort filschlich beansprucht, aber
ebenso unterdriickt, entleert und unwirksam gemacht werden kann.

11 Vgl dazu W. Stegmiiller, Hauptstromungen der Gegenwartsphilosophie, Stuttgart
21960, XXXV.



Leo Scheffczyk 414

Dieser Moglichkeit des Miflbrauchs und der Entmachtung des Wortes
Gottes durch den Sprechenden steht die Mehrzahl der Fille gegeniiber,
in denen das heilshafte Wort der Gottesméanner durch die horenden und
empfangenden Menschen zur Unwirksamkeit verurteilt wird. Hier tritt
eine gerade dem biblischen Denken eigentiimliche und oft ausgedriickte
Ohnmacht des Gotteswortes im Menschenwort zutage, die gerade das Wir-
ken der Propheten kontrapunktisch begleitet. Die Geschichte Israels nimmt
daraufhin auf weite Strecken den Charakter des Widerstandes und der
Auflehnung gegen das Offenbarungswort an. Es gehort zum Schicksal des
Propheten, dafl das Volk sein Wort hért und ,doch nicht versteht* (Is 6,9),
daf es ,nicht hort mit den Ohren (Is 6, 10). Vor diesem Volk bringt ,das
Wort des Herrn“ dem Propheten ,jeden Tag nur Schimpf und Spott®
(Jer 20, 8). Zu Ezechiel spricht die Stimme des bernfenden Gottes: ,Das
Haus Israel will dich nicht héren. Sie wollen ja nicht einmal auf michhoren,
denn das ganze Haus Israel ist von harter Stirne und verstockten Herzens®
(Ez 8, 7). Bei Amos kommt es daraufhin zu der Drohung, dafl Gott dem
verhirteten Volke Hunger nach dem Wort Jahwes schicken werde und
diesen Hunger dann nicht sittigen wolle (Am 8, 11 f).

Auch das Neue Testament weifl um dieses Ausgeliefertsein des Heils-
wortes Gottes an die Menschen. An dieser Mangelerscheinung nimmt sogar
die Verkiindigung des Menschensohnes teil, der das Wort Gottes in Per-
son war und dieses Wort als Ereignis in der Welt zur Wirkung brachte.
Aber auch seine Rede wurde als unvermégendes Menschenwort verlacht
(Mt 9, 24), dem Miflverstindnis seiner Jinger (Mk 7, 18; 9, 32; Lk 24, 25)
und der Miflachtung seiner Feinde ausgesetzt (Mt 9, 8; 18, 57).

Uberhaupt ist hier die erstaunliche Tatsache zu vermerken, wie relativ
wirkungslos am Ende die Predigt Jesu blieb. Nachdem es am Beginn sei-
ner Tétigkeit hiefl: ,. .. da staunten die Volksscharen iiber seine I.ehre;
denn er lehrte sie, wie einer, der Macht hat und nicht wie ihre Schrift-
gelehrten und Pharisder (Mt 7, 28), kommt es nach der johanneischen
Uberlieferung bereits an einem zentralen Punkt seiner Verkiindigung zu
dem Eingestéindnis, dafl die Jiinger iiber seine Worte murrten (Joh 6, 62)
und viele sich von ihm zuriickzogen (Joh 6, 67). Am Ende seines Lebens
aber vermerkt das Lukasevangelium die Aussage desselben Volkes: ,Durch
seine Lehre bringt er ganz Judéa, von Galilda bis hierher, in Aufruhr®
(Lk 28, 5).

Wenn das Wort des Meisters selbst solchen Entstellungen, Mifideutun-
gen und einer faktischen Wirkungslosigkeit ausgesetzt ist, dann werden
die Jinger, die das Wort weitertragen, diese bittere Erfahrung erst recht
verkosten missen. So finden sich denn auch in den Apostelbriefen viele
Aussagen iiber die relative Ohnmacht der Verkiindigung, ohne daff damit



Ohnmacht und Rettung des Wortes 415

die objektive Heilskraft des Wortes Gottes im Mund der Zeugen in Zwei-
fel gezogen werden soll. Aber es waltet hier offenbar eine verborgene
Dialektik vor, die das Machtvollste zugleich als das Schwichste erscheinen
lafit und das Gottliche der menschlichen Gefdhrdung aussetzt. Dabei wird
an den Aussagen auch schon eine fiir die Losung der Schwierigkeit wich-
tige Unterscheidung spirbar: die Schwiche des Wortes wird auf Unzu-
langlichkeiten und Defekte zuriickgefiihrt, die sowohl auf seiten des
Redenden wie auch auf seiten des Horenden liegen. Unter der ersten Hin-
sicht gibt vor allem Paulus eine Reihe von Hinweisen, die erkennen lassen,
dafl der menschliche Prediger des Wortes Gottes sich an diesem verfehlen
kann, wenn er z. B. ,wie so viele, mit dem Wort Gottes Handel treibt“
(2 Kor 2,17). Mit besonderem Nachdruck hebt der Apostel darauf ab, dafl
das Evangelium ,mit Menschenweisheit® verkiindet werden kénne und
»das Kreuz Christi“ so ,seiner Kraft beraubt werde“ (1 Kor 1, 17). Wenn
er weiter sagt (1 Kor 2, 4), dafl sein Predigen in Korinth ,nicht in weiser
menschlicher Uberredungskunst bestand, sondern im Beweis von Geist
und Kraft“, so setzt er auch hier voraus, daf} es ein Predigen in der Kirche
geben kann, das ohne einen solchen Beweis von Geist und Kraft erfolgt
und die Heilswirkung Gottes schmaélert. Dem entspricht auch die Behaup-
tung des Apostels, dafl ,einige Christus aus Streitsucht verkiinden, nicht
aus reiner Absicht® (Phil 1, 17), wobei nicht bestritten wird, daf} selbst bei
einer solchen Fehldisposition des Predigers die Verkiindigung Christi doch
noch ihre Kraft entfalten kann. Andererseits wird auch die Moglichkeit
nicht ausgeschlossen, dafl das Wort durch Kunstgriffe und Arglist ver-
filscht werden kann (2 Kor 4, 2), dafl die Gemeinde , mit eitlen Worten*
betrogen wird (Eph 5, 6) und ,die Arglosen mit siiien Reden und Schmei-
cheleien“ von Irrlehrern verfilhrt (R6m 16, 18) werden konnen.

Mit der letzten Aussage des Apostels ist bereits auf den anderen Faktor
hingewiesen, der viel hiufiger als Grund einer eigentlichen Wirkungs-
losigkeit und Ohnmacht des Wortes Gottes in der Verkiundigung ausgege-
ben wird: es ist das Versagen des Horers der Botschaft. Wie schon von
Jesu Predigt in den Evangelien gesagt wurde, dafl ,nicht alle sein Wort
fassen“ konnten (Mt 9, 11) oder ,das Wort nicht verstanden“ (Mk 9, 31;
Joh 8,43), so stellt auch der Apostel fest: ,Aber nicht alle gehorchen
dem Evangelium® (Rém 10, 16). So gibt es viele, denen ,,das vernommene
Wort nichts niitzt* (Hebr 4, 2), die es als ,, Torheit® ansehen (1 Kor 1, 18)
oder, wie die Juden, als ,Argernis“ empfinden (1 Kor 1, 28), die ,,dem
Wort nicht glauben® (1 Petr 2, 8), die keine Befolger des Wortes sind,
sondern ,blofle Horer* (Jak 1, 23).

Mit diesen Hinweisen gibt die Heilige Schrift zwar keine ausfiihrliche
und extensive Darstellung der Fehlformen und der Ohnmacht des Wor-



Leo Scheffczyk 416

tes, wie sie eine philosophische Sprachkritik leistet. Sie intensiviert aber
das, was die Sprachkritik im Endergebnis erbringen kann, um ein Betracht-
liches, wenn sie feststellt, dafl selbst das Wort des Heils, das an die Men-
schen ergeht und in der Gemeinde der Glaubigen erklingt, von den Fahr-
nissen des Menschlichen nicht unangetastet bleibt und an der Ohnmacht
des Menschlichen teilhat. Zugleich macht die Schrift allerdings auch deut-
lich, daf es sich bei diesen Aussagen iiber die Not und Verderbnis des
Wortes nicht um resignierende Feststellungen handelt und um defatisti-
sche Zugestindnisse an die Schwiche des Menschen. Diese Feststellungen
haben vielmehr immer auch den Charakter von Aufrufen, dem Wort seine
angestammte Macht und Grofle zu belassen und seine Not, die im Grunde
nur die Existenznot des Menschen ist, zu heilen. Sie lassen ebenso erken-
nen, auf welchem Weg die Heilung des so gefdhrdeten und verwundeten
Wortes erfolgen kann.

II1.
Erlésung des Wortes aus seiner Heillosigkeit

Theologischen Erwdgungen iiber die Rettung und Heilung des gefahrdeten
und versehrten Wortes muf} es letztlich darum zu tun sein, die Verkiindi-
gung in der Kirche als die hdchste Funktion und Wirkméglichkeit des
Wortes von allen menschlich-niederhaltenden Tendenzen zu befreien.
Was aber hier gleichsam auf der héchsten Ebene des Wortgeschehens ge-
leistet wird, muf} sich auf alle darunter liegenden Bereiche auswirken.
Weil Gotteswort im Menschenwort ergeht, wird jede Bemithung um die
rechte Wiedergabe des Gotteswortes in der Kirche auch das Menschenwort
als solches betreffen.

Das aus dem Glauben kommende Interesse an der Frage schliefit die
Notwendigkeit in sich, die Heilung des Wortes mit den Mitteln und Kréf-
ten zu versuchen, die die Offenbarung in ihrem Charakter als Wort-
geschehen selbst bereitstellt. Auch wenn die Offenbarungszeugnisse hier-
iiber keine Reflexionen anstellen und keine férmlichen Aussagen machen
(die Heilige Schrift als das vollkommenste Wort kennt keine Theologie
des Wortes), so lassen sie doch aus dem Zusammenhang erkennen, woher
die Kraft des Wortes stammt und was zu seiner Heilung nétig ist. Hier
vermittelt die Heilige Schrift zuerst eine grundlegende Einsicht, die auch
dem natiirlichen Denken nicht unerreichbar ist. Es ist die Wahrheit, daf§
die hochste Funktion des Wortes von personaler Struktur ist. Deshalb hat
jedes Bemithen um die Heilung des Wortes von seinem personalen Cha-
rakter auszugehen.

Unter dieser Struktur ist die Tatsache zu verstehen, dafl das Wort nicht
nur duflerlich an die Beziehung zwischen sprechender und hérender Per-



Ohnmacht und Rettung des Wortes 417

son gebunden, sondern in seinem Ergehen auch innerlich von dem Ein-
satz personaler Akte abhingig ist. Zu einem guten Gesprich bedarf es
nicht nur zweier menschlicher Personen, sondern der Aktuierung ihrer
tiefsten personalen Kréfte des Erkennens und des Wollens.

Deshalb kennt die Schrift eine Reihe von Aussagen, in denen die unge-
hinderte und ideale Wirkmacht des Wortes der Verkiindigung sowohl
von bestimmten personalen Einstellungen des Redenden wie auch des das
Wort empfangenden Menschen abhingig ist. Diese Aussagen enthalten
in sich zugleich auch Hinweise auf jene Mittel, die fiir die Heilung des
kranken und gefihrdeten Wortes bestimmt sind.

Die grundlegende personale Bedingung fiir das Ergehen des Wortes
auf seiten des Tragers ist die Berufung durch Gott selbst. Wer ein Heils-
wort sprechen will, in dem sich Gott selbst der Welt hingibt, muf} zuvor
von Gott in Dienst genommen sein und in seinem Auftrag stehen. Fiir
diesen Sachverhalt bieten die Berufungserzidhlungen der Propheten aus-
drucksvolle Zeugnisse (Is 6,8; Jer 1,91; Ez 2,8 {; Hos 1,1 f; Joel 1, 1;
Jon 1, 1; Mich 1, 1). Das Neue Testament faflt den gleichen Sachverhalt
in den Begriff der Sendung. Zum Triger der Verkiindigung und Sprecher
des Gotteswortes wird der Mensch nicht ohne géttlichen Auftrag und nicht
ohne Berufung. Darum kann Paulus die Frage stellen: , Wie werden sie aber
sprechen, wenn sie nicht gesandt werden?“ (R6m 10, 15). Es gibt aber auch
eine Antwort auf diese Frage mit der Erklirung: ,An Christi Statt sind
wir also gesandt, indem Gott durch uns ermahnt* (2 Kor 5, 20). Es ist
verhaltnismaflig leicht einsichtig, warum der Verkiindigung des Wortes
in der Kirche diese personale Ursprungsbeziehung eignen mufl: wenn in
der Predigt wirklich Gottes Wort weitergesagt werden soll, kann ihr Ent-
stehen nicht vom Wollen und Tun eines menschlichen Sprechers abhingig
gemacht werden. Thr Ursprung und ijhre Autoritit miissen vielmehr auf
Gott selbst zuriickgehen. Wenn ein Mensch wirklich das Wort Gottes wei-
tergeben soll, muf} es Gott in ihn in einem formlichen Auftrag zuerst hin-
einlegen. Nur so ist gewdhrleistet, dafl hier wirklich Gottes Kraft und
Wabhrheit zum Ausdruck kommen.

Eine solche von Person zu Person gehende Berufung ist auf seiten des
Berufenen an den Einsatz seiner Verantwortung und seiner Freiheit ge-
bunden. Der Mensch kann mit seinem Wort nicht Zeugnis vom Selbstwort
Gottes ablegen, wenn er dieses Wort nicht in freier Entscheidung ange-
nommen hat. Andernfalls wire er entweder nur ein mechanisches Instru-
ment zur Wiedergabe des Gotteswortes, das dessen Lebendigkeit ertéten
muflte, oder er wiirde sich innerlich dem Wort Gottes entziehen, seinem
eigenen Willen folgen und nur Eigenes verlautbaren. In jedem Fall wire
die Lebensverbindung des verkiindeten Wortes mit dem géttlichen Ur-



Leo Scheffczyk 418

sprung zerrissen. Deshalb ist es bei den Berichten tiber die Berufung der
Propheten bezeichnend, dafl in ihnen zwar stellenweise sehr deutlich das
menschliche Widerstreben vor den Schwierigkeiten des Auftrags zum Aus-
druck gebracht wird (Is 6, 5; Jer 1, 6), dall am Ende aber die freie Zustim-
mung doch erfolgt, wie es Jesaias in der Antwort bekundet: ,Da bin ich.
Sende mich“ (Is 6, 8).

Die Wahrheit von der Notwendigkeit der gottlichen Sendung betrifft
alles Wortgeschehen in der Kirche und das ministerium verbi insgesamt,
das darum nicht auf die autoritativ-6ffentliche Lehrverkindigung der
Bischéfe und Priester beschrankt werden darf, sondern auf Grund von
Taufe und Firmung in analoger Weise auch den Laien zukommt. Dieser
unbeschrankten Geltung des Grundsatzes hat Augustinus tiefen Ausdruck
verlichen in dem Satz: ,Auch ihr sollt in eurer Weise Christus dienen
durch ein gutes Leben, durch Spendung von Almosen, durch Verkiindi-
gung seines Namens und seiner Lehre, wo ihr konnt“12,

Das gilt in erster Linie fir das heilshafle Wort, das der Christ deshalb
recht sprechen kann, weil und insoweit er dazu berufen ist. Da aber auch
das natiirliche Menschenwort wie alles Geschaffene nicht auflerhalb der
einen Heilswirklichkeit steht, sondern in sie einbezogen ist, darf die Frage
gestellt werden, ob das rechte und heile Menschenwort nicht auch an eine
ahnliche Berufung gebunden ist. In der Tat muf} eine analoge Bedingung
an jedes menschliche Wort gestellt werden, wenn es nicht eitel und nichtig
werden soll. Es muf} ebenfalls aus einem inneren Auftrag und aus einer
eigentiimlichen Berufung kommen, auf Grund deren sich der Mensch ver-
pflichtet fiihlt, ein Wort zu sagen. Diese Verpflichtung verleiht dem Wort
erst sein inneres Gewicht und seinen Ernst. Sie wird dem Menschen tiber
die Vermittlung des Gewissens auf vielerlei Wegen zugetragen und
kommt aus der Forderung der Situation, aus dem Anspruch des Mitmen-
schen oder aus dem lebendig vernommenen Gebot, von der Wahrheit
Zeugnis zu geben. Wie der Dichter ein vollkommenes Werk nur unter
dem Einfluf einer stark empfundenen Berufung schaffen kann, so wird
dem Menschen ein gutes Wort nur gelingen, wenn es aus dem Gehorsam
gegeniiber dem Anruf der dufleren oder inneren Wirklichkeit kommt. Wo
ein solcher Anruf und das Bewufitsein der Verpflichtung ihm gegentiber
fehlt, verdankt das Wort seinen Ursprung zufélligem Einfall oder mensch-
licher Willkiir. Es wird dann notwendigerweise unernst, ausgelassen und
ziigellos. Ein solches Sprechen fithrt zum Wortschwall und zur Geschwit-
zigkeit.

Die Bindung des das Wort sprechenden Menschen an einen Ruf stellt
indessen nur ein formales Moment dar, dessen Erfillung noch keine Ge-

2 Tractatus LI in Joan. n. 13 (PL 85, 1768).



Ohnmacht und Rettung des Wortes 419

wihr dafir bietet, dal sein Wort auch inhaltlich von Wahrheit und Kraft
erfallt ist. Hierzu bedarf es der Ausrichtung auf die Wahrheit und der
Normierung durch sie. Eine solche inhaltliche Bestimmung muf} gefordert
werden, wenn das Wort nicht leer oder unwahrhaftig werden soll. Es muf},
um die Wirklichkeit schopferisch nach- und neugestalten zu kénnen, die-
ser Wirklichkeit zutiefst verbunden sein.

Fiir den Dienst am heilshaflen Wort der Kirche besagt das die Ver-
pflichtung, daf der Verkiindende sich an die Offenbarung und ihre authen-
tischen Zeugnisse anschlielen mufl. Das Wort des Heils wird bei der Pre-
digt weiterergehen, wenn sie sich an der Schrift ndhrt und ihre Inhalte wie
ithren Geist aufnimmt. Obgleich eine solche Normierung fiir den Prediger
keine miihelose Sache ist, vor allem, wenn man bedenkt, daff der Gehalt
der Heiligen Schrift zugleich auch in einer neuen, den gegenwirtigen Men-
schen ansprechenden Form und Ausdrucksgestalt verkiindet werden muf,
wird ihm die Aufgabe doch dadurch erleichtert, dafl er sich in den Strom
der lebendigen Tradition der lehrenden wie der hérenden Kirche hinein-
stellt. Der in dem bestindigen Zeugnis des kirchlichen Lehr- und Glau-
benskérpers waltende Geist ist die nidchste Norm und Regel, an der das
Wort der Verkiindigung normiert werden mufl. Wo das geschieht, dort
wird die Predigt ein heilserfiilltes, von Geist zu Geist gehendes Ge-
schehen.

Der Grundsatz einer solchen inhaltlichen Normierung an einer objek-
tiven Vorgegebenheit hat auch fiir das natiirliche Wort seine Geltung.
Nur kann hier das Mafigebende nicht in einer aus der Offenbarung kom-
menden Wahrheit gesucht werden. Es liegt hier vielmehr in der Schop-
fungswirklichkeit als solcher, die vom Wort erfafit, aber auch in einem
schopferischen Ausdruck vollkommener wiedergegeben und tiefer erschlos-
sen werden soll. Das verlangt vom redenden Menschen einen recht ent-
wickelten Wirklichkeitssinn, der die Erfahrungen der dufleren und inne-
ren Welt unverzerrt aufnimmt, die in den Dingen ruhenden Méglich-
keiten erfafit und sie in einem angemessenen Wort zur Sprache bringt.
Das Finden des richtigen Namens und des treffenden Wortes wird so zu
einer hohen Kunst, die nur der Mensch erreichen kann, der nach Sachlich-
keit und Zucht im Denken wie im Sprechen strebt. In dieser Einstellung
liegt auch das Heilmittel fiir das an der Wirklichkeits- und Sinnleere
krankende Wort, das sein Unwesen in der Phrase, im hohlen Pathos, in
der schwiilstigen Ubertreibung wie in der gekiinstelten Untertreibung
zeigt.

Die mit der ,Berufung und der ,Sachlichkeit“ genannten Bedingungen
fiir das heile Wort sind an sich objektiver Natur. Aber ihre Erfiillung ist
von dem Verantwortungsbewuftsein abhéngig, das der Mensch gegen-



Leo Scheffczyk 4920

iiber dem Wort empfindet. Damit wird die Aufmerksamkeit auch auf die
subjektiven Erfordernisse und Dispositionen gelenkt, die der Mensch bei-
bringen muf}, um dem Wort seine Kraft zu erhalten und das kranke Wort
zu retten.

Auch diesbeziiglich bietet die Heilige Schrift grundlegende Finsichten,
auch wenn sie zundchst wiederum nur das heilshafte Wort der Verkindi-
gung in der Kirche betreffen. So fordert sie vom Apostel wie von jedem
Diener des Wortes gewisse sittliche Grundhaltungen. In diese Richtung
weist die Aussage des Apostels iiber die Gefugigmachung des eigenen
Leibes, ,damit ich nicht etwa, nachdem ich anderen predige, selbst die
Probe nicht bestehe* (1 Kor 9, 27). Zu diesen Erfordernissen gehért wei-
ter der Wandel ,in Heiligkeit und Lauterkeit vor Gott“ (2 Kor 1, 12), die
Verachtung ,fleischlicher Weisheit“ (2 Kor 1, 12) und die Lauterung von
allen selbstischen Motiven bei der Verkiindigung (1 Kor 9,1; 2 Kor 4, 1 ff).
Es sind das gerade im Rahmen des biblischen Denkens keine gesetzhaften
Einzelforderungen eines menschlichen Aszetismus, sondern Ausformungen
einer personalen Grundhaltung, die im Kern identisch ist mit der vom
Prediger zu iibernechmenden Gesinnung Jesu Christi (Phil 2, 5). Es findet
sich auch darin eine Ausformung des Ethos der Sachlichkeit, insofern der
Diener des Wortes sich subjektiv der Sache des Evangeliums angleichen
soll, die Jesus Christus selber ist. Das Ziel ist die restlose Hingabe und
Dienstwilligkeit gegeniiber dem Wort, das nur aus einem gleichgestimm-
ten Verkiinder seinen vollen Klang entfalten kann.

Allerdings bewirkt die subjektive Zuriistung des Verkiindenden nicht
die objektive Kraft des Wortes, sondern sie stellt nur die Bedingung fiir
eine volle und optimale Verlautbarung und Wirksamkeit des Wortes dar.
Deshalb kann in einem Grenzfall ihr Fehlen die objektive Wirkmacht des
Wortes nicht vollig aufheben und verunmaglichen. Aber anderseits kann
diese Macht durch fehlende Disposition faktisch entscheidend gemindert
werden. Der dem Prediger durch seine Sendung und durch den Anschluf§
an die Offenbarung mitgeteilte Heilsgehalt des Wortes kann infolge der
mangelnden Disposition so iiberdeckt werden, dafl es vom Empfinger
kaum noch als Heilswort verstanden werden kann. In Erkenntnis dieses
Zusammenhangs konnte Bonaventura einmal sagen: , Wessen Leben ver-
achtet wird, dessen Predigt wird verschmaht“t3. Das Urteil der traditio-
nellen Theologie iiber die Notwendigkeit der rechten Disposition zur
Predigt des Wortes Gottes wie uber die negativen Folgen ihres Fehlens
fiel gelegentlich sogar so entschieden aus, dafl der Eindruck entstehen
konnte, eine Fehldisposition wiirde die Heilshaftigkeit des Predigtwortes
ginzlich aufheben. Immerhin lag in dieser Ubertreibung ein Kornchen

13 Dom. in Sexagesima sermo (Opp. IX, 201 b).



Ohnmacht und Rettung des Wortes 421

Woahrheit, insofern hier richtig gesehen wurde, dafl das Wortgeschehen
den menschlichen Sprecher in einer viel hoheren Weise einfordert als
vergleichsweise die giiltige Spendung eines Sakramentes und dafl ein
Mangel in der personalen Anteilnahme des Predigers sich viel unmittel-
barer gegen die Wirksamkeit des Wortes richten mufi, als das beim
Sakrament der Fall ist. Deshalb ist auch der schon in der Tradition erhér-
tete Grundsatz verstindlich, dafl die Aufgabe der Verkiindigung des
Wortes in der Kirche dem Menschen eine viel schwerere Biirde auflastet
als die Spendung der Sakramente.

Da jedes menschliche Wort Ausdruck und Darstellung des Logos und
der gottlichen Wahrheit ist, da die worthafte Existenz des Menschen ins-
gesamt ihren Ursprung und ihr Urbild im trinitarischen Wortgeschehen
hat und dessen geschopfliche Fortfithrung darstellt, mufl sich auch der
Sprecher des naturlichen Wortes dem Logos des Seins unterstellen und
sich ihm durch ein entsprechendes Etkos gleichbilden, damit das Wort die
rechte Resonanz erhalte. Deshalb gelten die fiir den Prediger aufgestell-
ten Erfordernisse zur sittlichen Disposition grundsitzlich fiir jeden ver-
antwortlichen Wortgebrauch beim Menschen. Jedes Wort will seiner
Natur nach Zeugnis sein fiir die Wahrheit und Giite des Seins. Es kann
deshalb nur dort seinen vollen Glanz gewinnen, wo sich der Sprechende
der Wabhrheit unterstellt und der Forderungsmacht des Guten Gehorsam
leistet. Das verlangt vom Menschen {iber das Streben nach formaler Rich-
tigkeit, Klarheit und Sachlichkeit der Sprache hinaus die sittliche Laute-
rung des Geistes und die Hingabe des Willens an das Gute. Alle diese
notwendigen Bedingungen gipfeln in der Forderung nach der Liebe als
tragender Kraft des guten, heilen Wortes. Vor allem, wenn man das Wort
nach seiner hochsten Funktion bemifit und in ihm die Form der respon-
sorischen Existenz des Menschen auf das absolute Du Gottes und auf das
Du des Mitmenschen hin sieht, wird man erkennen, daff es von der Liebe
getragen und erfiillt sein mufl. ,Das rechte Wort ist immer eines, das die
Liebe spricht“14.

In der personalen Wesensstruktur des Wortes und seinem responsori-
schen Charakter liegt weiterhin der Grund dafiir, dafl die Bemithungen
um die Heilung des Wortes auch auf den Empfinger und Horer gerichtet
sein miissen. Es gibt kein Wortgeschehen im eigentlichen Sinn, das nicht
zwischen den beiden Polen des Ich und des Du verliefe, in dem also dem
Sprechenden nicht ein Horender korrespondierte. Anders gabe es nicht das
Wort, sondern nur den physischen Laut. Der Hérer ist aber im Wort-
geschehen nicht nur dufleres Objekt; er konstituiert dieses Geschehen

14 F. Ebner, Fragmente, Aufsitze, Aphorismen. Zu einer Pneumatologie des Wortes
(Schriften I) Miinchen 1963, 196.



Leo Scheffczyk 429

innerlich mit®®. Deshalb kann keine Uberlegung iiber das Wesen und die
Heilung des Wortes ohne die Beachtung der Funktion des Horers aus-
kommen.

Nach dem Verstandnis der Heiligen Schrift gewinnt das Wort Gottes
erst dort seine vollkommene Gestalt und kommt erst dann zum Ziel, wenn
es auf einen rechten Horer trifft. Deshalb beginnen die Gottesbotschaften
der Propheten an das Volk wie an einzelne Menschen so hiufig mit der
Aufforderung zum rechten Héren und Aufnehmen des Wortes (Is 7, 18;
Jer 22,2; Hos 5,1; Am 5, 1). Unter einem solchen Héren ist aber kein
physiologischer Vorgang und keine nur duflere Kenntnisnahme des Wor-
tes gemeint. Dieses Horen deckt sich inhaltlich vielmehr mit der Erfiillung
der Gebote Jahwes (Dt 5, 10), es vollzieht sich im Dienst fiir Gott (Dt
10, 12; 11, 1) und im Wandel auf Gottes Wegen (Dt 30, 2. 20). Es ist eine
Form der inneren Zuneigung und Liebe zu Gott. Horen ist so im Ver-
stindnis des Alten Testamentes ,ein leidenschaftliches und vélliges Hin-
geordnetsein alles Tuns und Strebens auf Gott“1, In ihm ist bereits die
Antwort auf das von Gott her ergehende Wort grundgelegt und der
dialogische Charakter des Wortes erst voll konstituiert. Im Neuen Testa-
ment ist die Korrespondenz zwischen dem Reden und dem Horen Gottes
und die Mahnung zum rechten Horen besonders eindringlich im Gleichnis
vom Sémann und in den Spriichen vom rechten Héren entfaltet (Mk4, 1-25
Par). Aus dem Zusammenhang wird deutlich, dafl das Wort auf die Men-
schen, in die es eingesenkt wird, in gewissem Sinn angewiesen ist. Erst in
ihnen, d. h. in ihrem rechten Horen, wird aus dem Keim des Wortes die
volle Frucht, und zwar in dem Maf}, in dem die Intensitit des Hérens
wichst. Das Wort Gottes gewinnt erst in dem Menschen den Charakter
der iiberreichen Gabe, der es mit ganzer Hingabe empfiangt und hort.

Fir die Rettung und Heilung des Wortes ist gerade mit dem letzten
Gleichnis, in dem zugleich auch eine sehr realistische Feststellung iber den
geringen Erfolg der Verkiindigung Jesu getroffen wird, eine wesentliche
Forderung aufgestellt, die sich ginzlich an den Hérer richtet. Von dem
Verstindnis dieser Forderung héingt Entscheidendes fiir die Heilung des
Wortes in der Verkiindigung wie bei seinem natiirlichen Gebrauch ab. Es
ist vielleicht iberraschend festzustellen, dafl das Alte wie das Neue Testa-
ment die Ohnmacht des Wortes viel hiufiger von dem Versagen des Horers
abhingig machen, als dafl sie den Defekt beim Prediger des Wortes suchen.
Das ist deshalb konsequent, weil die Schrift (vor allem das Neue Testa-
ment) die Verkiindigung von Christus ausgehen und von Thm auch das

15 Vgl. hierzu K. Rahner, Hérer des Wortes, Minchen 1963, 206.
16 J. Schreiner, Haren auf Gott und sein Wort in der Sicht des Deuteronomiums (Miscel-
lanea Erfordiana, Leipzig 1962), 41.



Ohnmacht und Rettung des Wortes 423

Wort der Kirche génzlich durchwirkt sein 1a88t. So kann das Problem der
Fruchtlosigkeit der Verkiindigung, das schon beim historischen Jesus selbst
auftritt, nicht in erster Linie vom Sprecher des Wortes her beantwortet
werden.

Heute dagegen wird das Problem der Unzuldnglichkeit des Wortes in
der Kirche wie in der Welt fast ausschlielich vom Sprechenden her ent-
wickelt. So wird die Predigtnot in der Kirche vorzugsweise auf das Ver-
sagen des Predigers zuriickgefiihrt.

Hier bedarf die allgemeine Auffassung tatsdchlich einer Erganzung
und Korrektur. Sie kann freilich nicht den Sinn haben, nun umgekehrt die
Schuld an dem Versagen des Wortes allein dem Horer aufzubiirden. Das
ist schon deshalb nicht méglich, weil beim Menschen Reden und Horen,
Auszeugen und Empfangen des Wortes zusammengehdren. Die Menschen
konnen nicht vollstindig in Redende und Hérende unterschieden werden,
selbst nicht im gleichen Wortgeschehen. Es ist vielmehr so, dafl jeder
Redende zuvor und zugleich ein Horender ist (horend sowohl auf die
Stimme der Wahrheit, der er Ausdruck geben will, wie auch auf die Fra-
gen des Menschen, denen er entsprechen soll), und dafl umgekehrt jeder
Hérende auch ein Sprechender ist, weil er nur insofern richtig héren kann,
als er mit dem Redenden in einem inneren Austausch steht, auf ihn ein-
geht und sein Wort erwigt. Darum gelten die Forderungen fiir das rechte
Hoéren auch dem Verkiindenden, obgleich sie unmittelbar an den Empfén-
ger des Wortes gerichtet sind. Diese Dialektik von Horen und Sprechen
hat letztlich ihren Grund in der worthaft-dialogischen Struktur des Men-
schen selbst, die sich immer zugleich im Empfangen und in der Wieder-
gabe des Wortes vollzieht.

Vom Urphinomen der worthaften Gottbeziehung des Menschen her be-
trachtet, ist zu verstehen, daff der Mensch zuerst ein Horender und Emp-
fangender sein muf, bevor er ein eigenes Wort sagen und ein Sprechender
werden kann. Diese Signatur bleibt allem Wortgeschehen aufgeprégt.
Jedes menschliche Wort kommt aus dem Raum des Schweigens, in dem es
zuerst von Gott oder von der Sprache der Dinge wie in einer Offenbarung
empfangen wurde. Wenn es dann aber vom Menschen weitergegeben wird,
bedarf es wiederum eines Horenden, damit es seine Bestimmung und seine
vollkommene Gestalt erreicht. So ist das rechte Horen ein konstitutives
Element des auf die Korrespondenz angelegten Wortes.

Das zeigt, wie wichtig fiir die Vollendung des Wortes der Beitrag des
Hérers ist. Man weil aus psychologischen Zusammenhingen, dafl eine
Rede um so besser gelingt, je interessierter und aufgeschlossener der Kreis
der Horer ist. Zum Zustandekommen des guten Wortes gehort eine vor-
gingige Geneigtheit und Vertrautheit mit dem ergehenden Wort. Kein



Leo Scheffczyk 424

Wort gelingt, wo nicht das vorausgehende Einverstindnis und eine tiefere
Sympathie zwischen dem Redenden und dem Hérer vorhanden sind. Die
Forderung nach diesem vorausgehenden Einverstindnis und Gleichklang
ist nur eine spezielle Anwendung des allgemeinsten Grundsatzes der Ver-
stehenslehre (Hermeneutik), nach dem es zum Verstehen einer Aussage
eines vorausgehenden Lebensverhiltnisses zu ihr und eines Vorverstind-
nisses bedarf. Das rechte Horen ist demnach nicht das reine Gegenteil des
Sprechens, der Sprechende steht dem Hérenden nicht wie ein Antipode
gegeniiber, sondern Reden und Héren sind erst zusammen das eine, unge-
teilte Wortgeschehen, in dem das Wort zu seiner Wesensvollendung ge-
langt.

Aus der dialogischen Struktur des Wortes ergeben sich eine Reihe von
wesentlichen Forderungen an den Hérer. Sie verlangen von thm mehr als
duflere Aufmerksamkeit und Konzentration auf das Gesagte, obgleich
schon diese Bedingungen nicht leicht zu erfiillen sind in einer Atmosphire
des Geredes, in der das Wort unaufhérlich und meist in seinen entstellten
Formen auf den Menschen eindringt. Die Monotonie der abgegriffenen,
platten Rede fiihrt einerseits zur Ermiidung des Geistes, bringt aber auch
eine gegenteilige Wirkung hervor, dafl nimlich das treffende Wort allein
noch im aufergewdhnlichen, iiberspitzten und exaltierten Ausdruck ge-
sucht wird. Dann wird das Wort nur noch als Nervenkitzel empfunden.
Dieser Versuchung kann der Mensch mit einer Haltung innerer Offenheit
und tiefer Aufnahmebereitschaft fiir das Wahre begegnen. Thr wird die
Neigung entsprechen, sich von der Forderungsmacht des guten Wortes an-
rithren und verdndern zu lassen. Dazu gehért die Freiheit von sich selbst
und eine geistige Schmiegsamkeit, die gleich weit entfernt ist von selbst-
gentigsamer Beharrung wie von grundsatzlosem Wechsel. Alle diese Hal-
tungen haben ihre Wurzel in einer Menschlichkeit, die darum weiff, daf}
sie sich einem Hoheren verdankt und wesentlich auf das Empfangen ange-
wiesen ist.





