
Um ein neues Priesterbild 

Überlegungen zum Selbstverständnis des Priesters in der weltlichen 
Gesellschaft 

Jürgen Kuhlmann, Nürnberg 

Als eines der jüngsten Fremdworte bürgert sich derzeit der soziologische 
Begriff •Image" in unserer Umgangssprache ein. Raucher einer bestimm- 
ten Zigarettenmarke, Politiker im Wahlkampf, Berufe: sie alle haben ihr 
Image, jenes •Bild", welches - nach Ansicht dieser oder jener Kreise - die 
Öffentlichkeit sich von ihnen macht. 

Im folgenden nun soll es uns um das •Image" des Priesters gehen. Es 
befindet sich zur Zeit in einer Wandlung, um nicht zu sagen in einer 
Krise. Schon eine kleine Statistik zur Überalterung (aus dem Jahre 1955) 
mag uns zu denken geben1: 

Anteil in Prozent bei 

der männlichen 
Altersgruppen den Weltpriestern Gesamtbevölkerung 

25 bis 40 16,0 32,0 
40 bis 65 60,1 52,7 
65 und ältere 23,9 15,3 

Summe:  100,0 100,0 

Woran liegt es, daß die Hochschätzung des Priesterberufes in der jüngeren 
Generation so auffallend zurückgegangen ist? Warum verschlimmert sich 
der Priestermangel von Jahr zu Jahr? Liegt es nicht auch daran, daß der 
Priester seines Ortes in Gesellschaft und Kirche nicht mehr so sicher ist wie 
ehedem? Den Bischof hat das Konzil erheblich aufgewertet, den Laien 
nicht minder - was hat es aber für den Priester getan? Es wäre verhäng- 
nisvoll, meint mit Recht Josef Pascher, •wenn das Presbyterium zwischen 
Bischof und Laien sozusagen theologisch aufgerieben würde"2. 

1 Entnommen aus: Greinadier - Risse: Bilanz des deutschen Katholizismus, Mainz 1966, 
S. 73. 
2 J. Pascher, Die Behörde zwischen Hirt und Herde, in: Anzeiger für die kath. Geistlich- 
keit 75/1966, S. 414. 



Jürgen Kuhlmann 426 

I. 

Die heutige Lage des Weltpriesters 
1. Die Tatsache 

Verbinden wir drei kurze Zitate zu einem neuen Zusammenhang: 
•Der Klerus, als Vertreter der Kirche, war zu Beginn des Mittel- 
alters allein im Besitz der höheren religiösen, sittlichen, geistigen 
und allgemein kulturellen Kräfte (Verwaltung, Technik), aus denen 
sich das mittelalterliche Leben aufbaut"8. 
•Dem  wissenschaff liehen  Fachmann  ist  in  unserer  wissenschaft- 
lichen Zivilisation die strukturtragende Rolle zugewiesen4". 
•Die Diener der Kirche, ja manchmal auch die Gläubigen, fühlen 
sich in dieser Welt ihr fast fremd und suchen ängstlich, mit welchen 
geeigneten Mitteln und Worten sie sich ihr mitteilen könnten. Denn 
die neuen Hindernisse gegen den Glauben, die scheinbare Frucht- 
losigkeit der getanen Arbeit sowie die erfahrene bittere Einsamkeit 
bringen sie in Gefahr, den Mut zu verlieren"5. 

Der dritte Satz beschreibt das notwendige Ergebnis der Entwicklung, die 
vom ersten zum zweiten führt. Ehedem war die Priesterschaft als soziale 
Gruppe bei dem, •worauf es ankam", führend, heute ist sie das besten- 
falls noch beim Wiesenfestumzug, im übrigen marschiert sie hinterher - 
nein, schlimmer: sie ist überhaupt nicht dabei6. 

Das ist die vielfach erfahrene, unleugbare Tatsache. Wie sollen wir sie 
werten, in welcher Richtung die Lage zu ändern suchen? Darüber muß die 
Kirche, wie es scheint, noch ernster und kühner nachdenken, als sie es 
schon tut. Was die folgenden Überlegungen angeht, so ist klar, daß sie 
keinerlei Autorität beanspruchen außer der eines frei geäußerten Ge- 
sprächsbeitrages. Trotz der apodiktischen (weil kurzen) Form wollen sie 
•Stachel zur Frage (sein). Sollte jemand solche Sätze als befriedigende 
Antwort empfinden - um so besser"7. 

2. Soziologische Erläuterung dieser Tatsache 

Der Priester ist aus den Menschen genommen und für die Menschen be- 
stellt in ihren Anliegen bei Gott (Heb 5, 1). Daß in solcher Erwählung ein 
soziologisches Problem beschlossen liegt, konnte in einer durch und durch 
mit Religion getränkten Welt lange verborgen bleiben: der Gottesdienst 

3 Josef Lortz, Geschichte der Kirche, S. 99 Anm. 2. 
4 Deutschland 1975, hrsg. v. Ulrich Lohmar, München 1965, S. 111. 
5 Vatikanum II, Priesterdekret Nr. 22. 
6 Ergebnis einer Umfrage bei Wiener Unterprimanern: Der Priester wird •von der über- 
wiegenden Zahl der Schüler als ein vollständiger Außenseiter der menschlichen Gesell- 
schaft angesehen .. . Dieses Bild vom Priester ist nicht mehr das Bild eines Menschen. 



Um ein neues Priesterbild 427 

gehörte, als feierliche Krone des Ganzen allseits anerkannt, mit zum Leben 
der Welt. 

In unserer nachreligiösen Zeit ist das anders geworden. Gewiß, man ist 
(oder wird - im Osten - hoffentlich wieder) human genug, den Christen 
alle Freiheiten zu lassen. Wie jede andere Gruppe dürfen sie sich so 
viele hauptamtliche Hilfskräfte freistellen, wie sie zu unterhalten ver- 
mögen. All das aber - die zähen juristischen Regelungen von vorgestern 
ändern nicht die gesellschaftliche Wirklichkeit - spielt sich mehr und mehr 
im privaten Bereich ab. Der Priester ist Funktionär nicht mehr der Ge- 
samtgesellschaft, sondern einer bestimmten Gruppe, vergleichbar etwa 
einem Gewerkschaftssekretär. Allerdings kann dessen Tätigkeit, wenn- 
gleich im einzelnen nicht von allen gern gesehen, doch von der Gesamtheit 
gewürdigt und als nützlicher Beitrag zum Gemeinwohl anerkannt werden. 
Abgeschwächt gilt das sogar von den Beatles. Selbst wer ihren Beitrag 
zum Gemeinwohl persönlich verabscheut, kann doch mindestens abstrakt 
einsehen, daß andere anders fühlen: er kann ihre Arbeit zwar nicht wert-, 
aber doch einschätzen. Diese Unterworfenheit unter das Urteil der All- 
gemeinheit aber, zusammen mit positiver Unterstützung seitens einer 
Gruppe, sichert einem Beruf seine Stellung innerhalb der Gesellschaft. 

Der Priesterberuf steht heute außerhalb der Gesellschaft. Selbst wenn 
die Allgemeinheit den Priester unter seiner Last zusammenbrechen sähe, 
wäre sie doch nicht von der Meinung abzubringen, daß er •im Grunde" 
nichts tut. Da sie mit •im Grunde" das Gegenteil meint, nämlich: •an der 
Oberfläche, wo sich sichtlich etwas rührt, wo die Welt greifbar umgestaltet 
wird" - ist ihr Urteil nicht einmal falsch. In diesem Grunde tut der 
Priester als solcher tatsächlich nichts. Was tut er denn? Er erzählt Kindern 
uralte Geschichten, bietet Verzweifelnden eine Lösung an, die keine ist, 
nämlich •Gott", vertut seine und anderer Leute Zeit mit dem, was er 
Liturgie nennt, wandelt bequem murmelnd auf sonnigen Gartenwegen 
einher, während andere Leute im Büro oder in der Werkstatt produktiv 
schwitzen. Nein, der Priester als solcher baut nicht mit an der irdischen 
Stadt: er tut nichts. 

Dieser extreme Ansatz muß natürlich sofort verfeinert werden. •Der 
Priester als solcher" ist eine Abstraktion, und zwar eine logisch sehr eigen- 
artige. Wenn der Priester einem Beichtenden ins Gewissen redet, minder 
leichtsinnig zu fahren, und so einen schweren Unfall verhindert, tut er das 
•als solcher"? Nein, sondern er teilt diese Funktion mit dem Polizisten, 

Priester zu sein heißt, nicht mehr Mensch unter Menschen zu sein. Der Priester ist in eine 
andere Welt entrückt" (Greinacher - Risse, Bilanz des deutschen Katholizismus, Mainz 
1966, S. 78). 
7 K. Rahner, Über die evangelischen Räte, GuL 37 (1964) 21. 



Jürgen Kuhlmann 428 

in dessen Berufsbereich sie fällt. Der Priester müht sich um den Bau eines 
Kindergartens: tut er es als solcher? Nein, sondern das käme an sich dem 
Stadtrat zu. Der Priester nimmt sich eines verwahrlosten Burschen an; als 
solcher? Nein, sondern er tut, was eigentlich Sache der Eltern oder des 
Jugendamtes wäre. Überall also, wo der Priester gemäß seinem eigenen 
Selbstverständnis durchaus als solcher welthaft handelt, indem er nämlich 
tätig für die Liebe Gottes zeugt und dabei die Welt ein wenig bessert, da 
handelt er für den fremden Blick nicht als solcher, sondern subsidiär, als 
Privatmann, außerberuflich. Man nimmt diese Hilfe gewiß dankbar an, 
erwartet sie sogar - und trotzdem bleibt (in unserer hochspezialisierten 
Zeit) der unausgesprochene Eindruck: es kann doch nicht das der Beruf 
eines Mannes sein, was er nebenher tut, wofür andere sich voll einsetzen. 
Da die Welt alles ihr Förderliche grundsätzlich in eigene Regie nehmen 
will, bleibt als eigentlicher •Beruf" des Priesters von und an all seinen 
Tätigkeiten nur das übrig, was sonst keiner tut: das aber ist der Welt 
unbegreiflich und scheint ihr nutzlos: der Priester •als solcher" tut nichts. 
Wem dieses Bild zu schwarz scheint, dem sei eine Umfrage in der Berufs- 
schule empfohlen. 

Dasselbe mit anderen Worten: Der Priesterberuf läßt sich von den 
anderen Sozialberufen nicht adäquat abstrahieren, da der Priester nichts 
anderes zu tun hat, als die Botschaft unserer Erlösung den Menschen zu 
verkünden und mit ihnen den Gott der Liebe zu verehren. Was aber kann, 
fassen wir diese Aufgabe nur weit und konkret genug, irgendein Sozial- 
beruf anders sein, als eine Teilhabe an dieser Aufgabe? Während die 
anderen aber sozusagen je ihre bestimmte Farbe haben, die die Welt 
kennt und achtet, ist der Priester als solcher farblos, nimmt nur von Fall 
zu Fall die eine oder andere Farbe an • wozu man ihn aber wiederum 
nicht braucht, da ja jede Farbe schon besetzt ist. Also tut für die Welt der 
Priester als solcher nichts. 

3. Theologische Hypothese: Seelsorge ein evangelischer Rat? 

Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam sind nicht die einzigen Weisen der 
Entsagung. Doch war Thomas von Aquin der Ansicht, daß alle anderen 
aszetischen Klosterübungen sich auf diese drei Grundgelübde zurückfüh- 
ren lassen8. Könnte es nun nicht sein, daß einer seither entscheidend ge- 
wandelten Welt auch auf neue Weise entsagt werden kann und - von Ein- 
zelnen - muß? Könnte es nicht ferner sein, daß diese früher kaum bemerk- 
bare Weise heute so wichtig geworden ist, daß sich unreflex bereits ein 
entsprechender Stand in der Kirche gebildet hat? Und wie, wenn dieser 

S.Th. II-II, ql86a7ad2. 



Um ein neues Priesterbild 429 

neue Verzichtstand, ähnlich wie ehedem die Klöster, aus einem histori- 
schen Versehen heraus mit Unberufenen belastet wäre, die durch ständi- 
ges Aufbegehren das Niveau des ganzen Standes drücken und dabei doch 
ihrer eigentlichen weltlichen Aufgabe nicht gerecht werden können? 

Mit anderen Worten: Heißt Priester werden heute vielleicht de facto 
etwas tun, was eine ganz bestimmte, nur in Analogie zum Mönchtum 
verständliche Berufung zum Verzicht voraussetzt - und ist diese tatsäch- 
liche Verkuppelung von Priestertum und Welt-Verlassen theologisch zu 
rechtfertigen? 

Um diese Frage zu lösen, gilt es jetzt einen Umweg einzuschlagen. 

II. 

Die Grundstruktur der evangelischen Räte 
1. Das Problem 

Seit alters gibt es in der Kirche die drei •evangelischen Räte": Armut, 
Enthaltsamkeit und Gehorsam. Sie gelten als der bessere Weg, der •Weg 
der Vollkommenheit". Doch ist uns diese Ausdrucksweise problematisch 
geworden. Unnachvollziehbar ist uns jene Sicherheit, mit der z. B. auch 
Augustinus folgende schwerlich beweisbare und unserem Gefühl völlig 
widersprechende Behauptung vorbrachte: 

•Eine Mutter wird im Himmelreich einen geringeren Platz einneh- 
men, weil sie verheiratet ist, als ihre Tochter, weil diese Jungfrau 
ist. Aber beide werden dort sein, so wie ein leuchtender und ein 
dunkler Stern, die dennoch beide am Himmel sind"9. 

Demgegenüber stehen für uns folgende Wahrheiten fest: 
a) Jeder Christ ist zur Vollkommenheit berufen, nämlich zu seiner ein- 

maligen und ganz persönlichen Weise, Gott und die Nächsten zu lieben. 
b) Gott und Geschöpf sind keine konkurrierenden Größen. Was immer 

eines Menschen Motiv sein mag, ein Stück Welt zu verlassen: nicht Gott 
selbst ist dieses Motiv. Denn Er ist über Nein und Ja zu seiner Schöpfung 
noch einmal unendlich erhaben. Wieso sollte man Gott mehr lieben, indem 
man sein Werk, oder gar sein Kind, weniger liebt? 

Ist also die ganze Lehre von den evangelischen Räten nichts weiter als 
eine Ideologie, von Welt-Ängstlichen zur Selbstbestätigung erdacht? - 
Auf diesen massiven Vorwurf (der Welt sowie eines gewissen Protestantis- 
mus) hat jede Theologie der Räte zu antworten. Ihr Problem ist also 
beträchtlich: Es genügt nicht, wenn man sagt, für den einen Menschen sei 
eben der eine Weg konkret besser, für den anderen der andere. Denn 
einerseits scheint ein Verzicht auf etwas Gutes •um Gottes willen" - für 

8 Sermo 354 ad continentes 9, PL 39, 1568. 



Jürgen Kuhlmann 430 

keinen das Bessere zu sein, vielmehr ein Ärgernis; zum anderen sieht es 
so aus, als erkläre die katholische Tradition den Weg des Verzichts für 
das nicht nur relativ, sondern absolut Bessere. 

2. Weltverzicht als Erscheinung des Glaubens 

Christlicher Glaube ist Osterglaube; sein stets unbegreiflicher Inhalt ist, 
daß der Tod des alten Menschen das Leben des neuen ist. Weil der Erlöste 
sich somit selbst ein Geheimnis ist, darum enthält sein Glaube ungetrennt 
zwei (für Erlebnis und Reflexion gegensätzliche) Momente: das hoffende 
Ausgreifen nach der herrlichen Zukunft des sich schenkenden Gottes, die 
sich in aller irdischen Freude jetzt schon ankündigt, und die gehorsame 
Annahme des unausweichlichen Leides, zuletzt des Todes. Daß beide 
Momente für uns in unauflöslichem Gegensatz stehen, vermögen wir 
angesichts jener Erfahrung einzusehen, daß uns etwa während eines 
fröhlichen Hochzeitstanzes der Gedanke an KZ-Greuel nur wie ferner 
Spuk berühren kann, wogegen uns bei der unmittelbaren Begegnung mit 
solchen Entsetzlichkeiten jede Vorstellung harmlosen Frohsinns als naive 
Oberflächlichkeit vorkommt. 

Zum Verständnis der evangelischen Räte ist nun die Unterscheidung 
zwischen Vollzug und Erscheinung des Glaubens notwendig. Vollzug des 
Glaubens kann, die Sünde ausgenommen, alles sein: das begeisterte Um- 
fangen der Schöpfungswirklichkeit und das hilflose Dulden des Sterbens 
sind die äußersten Pole. Beides kann aber nicht Erscheinung des Glaubens 
an Gottes rettende Zukunft sein; vielmehr hat jede positiv der Welt und 
ihrer Erfüllung zugewandte Tat schon in ihrer innerweltlichen Positiv ität 
einen sie rechtfertigenden Sinn, während die reine Passion als solche, da 
auch ohne Tat gegeben, auch die Erscheinung der bloßen Erfahrung der 
Absurdität des Daseins sein oder als solche gedeutet werden kann. 

Erscheinung des Glaubens, Zeichen der un-endlichen Hoffnung, kann 
weder die Aktion noch die Passion sein, sondern allein eine positive 
Negation: sei es die freie Annahme der unentrinnbaren Passion, sei es die 
frei gewählte Entsagung. Solcher Verzicht, innerweltlich sinnlos, kann 
an sich keinen anderen Sinn haben, als daß in ihm sich der Glaube bezeuge 
und seiner selbst vergewissere. Tatsächlich entgeht freilich auch die Ent- 
sagung nicht der Zweideutigkeit jedweder Äußerung: auch durch Men- 
schenideologie kommt es zur •Verschnittenheit". Aber diese in sich zwei- 
deutig bleibende Erscheinung ist das Äußerste, was der Mensch aktiv tun 
kann, um seinem hoffenden Glauben eine greifbare Gestalt von großer 
Wirklichkeitsdichte zu geben. Nicht bloß als ethisches Training, sondern 
insofern jeder Christ seinen Glauben auch durch die Tat bezeugen muß, 
gehört Aszese in jedes Christenleben: •Die Taube auf dem Dach ist nur 



Um ein neues Priesterbild 431 

wahrhaft geglaubt, wenn man in Tat und Wahrheit den Spatz in der Hand 
fliegen läßt, und zwar bevor er einem genommen wird und bevor die 
Taube schon ergriffen ist"10. 

Der Satz •die evangelischen Räte sind das Bessere" ist also keine Aus- 
sage über die höhere Vollkommenheit dessen, der sie übt (seinen Glau- 
bensvollzug), sondern bezieht sich auf die Räte als •Mittel", worin der 
liebende Glaube nicht nur als angebotener (wie in Wort und Sakrament), 
sondern auch als angenommener erscheint. Insofern die evangelischen 
Räte (im Gegensatz zu anderen Weisen der Entsagung) zwar nicht zur 
Struktur der amtlichen, aber doch der sichtbaren Kirche gehören, haben 
sie im Großen, in der Öffentlichkeit, eben diese Bedeutung: die Kirche 
zum Zeichen der angenommenen Gnade zu machen. Alle Undeutlichkeit 
im Einzelnen kommt gegen dieses große Zeichen nicht an. Es ist freilich 
nur vor dem Hintergrund des christlichen Weltstandes lesbar: die Welt 
grundsätzlich schlecht machen und dann verlassen wäre nichts Besonderes. 
So aber bezeugen beide Stände sich und einander: Weder Tun noch Lassen 
macht es, sondern Gott allein. 

3. Weltverzicht als Solidarität 

Jetzt wollen wir noch einen Schritt weiter fragen: Wozu überhaupt den 
Glauben auf die negative Weise der Weltentsagung zur Erscheinung 
bringen? Gewiß hilft Gott unserem Glauben durch Zeichen - die Evange- 
lien sind voll von ihnen (Elisabeth für Maria, die Heilung für den gicht- 
brüchigen Sünder usw.). Sie sind aber alle positiv und von Gott gewirkt. 
Warum wir selber uns negative Zeichen setzen sollen, muß schon eigens 
gefragt werden. Die Antwort führt, so scheint es, ins Herz der christlichen 
Entsagung. 

Ist Gottes Sohn auch Mensch und Sterbender geworden, um dem Vater 
seine Hingabe auf eine Weise zu bezeugen wie alle Pracht der reinen 
Gottheit sie nicht erlaubt? Über dieses innerste Geheimnis der Geschichte 
steht uns kein Urteil zu. Gewiß ist, daß er für uns und um unseres Heiles 
willen unsere Schmerzen geteilt hat. Indem er jenen Tod, dem wir aus- 
geliefert sind, freiwillig auf sich nahm, hat er uns offenbart, daß der Tod 
nicht das Eigentliche ist: denn Gottes Liebe hat sich ihm überlegen gezeigt. 
Und sofern er das für uns tat, ward - von der letzten Verstockung abge- 
sehen - auch unsere Sünde als bloß Vorletztes abgetan: das Letzte ist, daß 
Gott uns liebt. 

Diese Liebesbewegung Christi nun vollzieht christliche Entsagung mit. 
Sie setzt an im Herzen dessen, der weiß: alles ist mein, denn ich bin Got- 

10 K. Rahner, a. a. 0. Aus diesem Artikel stammt dem Sinn nach unser ganzer Abschnitt 
11,2. 



Jürgen Kuhlmann 432 

tes. Das nächste ist die Frage: Wie soll ich diese Weltvollmacht ausüben? 
Die Berufung entscheidet. Ergeht sie zur Entsagung, so könnte das Motiv 
vielleicht so formuliert werden: Unzählige Menschen sind arm, geknech- 
tet, geschlechtlich unerfüllt. Warum soll ich es besser haben als sie? Ich 
will freiwillig das sein, was sie gezwungen sein müssen: das könnte ihnen 
glauben helfen, daß wir von all dem längst erlöst sind, so weh es uns auch 
nach wie vor tut. - So kann sich das evangelische Gebot, unser Licht vor 
den Menschen leuchten zu lassen, nach Gottes Wahl zum Rat der Ent- 
sagung konkretisieren. Nicht allein also, um unsere Wahrheit uns und 
anderen zu beweisen, sondern um ihre Seligkeit den Hungernden zu er- 
schließen (und ihre Gefährdetheit den Satten!), deshalb mag ein Christ 
sich von den vollen Tischen abkehren und deshalb ist dies das bessere, 
weil liebendere Verhalten. Allerdings behält die Torheit der Liebe ihr 
Recht, die es ganz einfach, ohne jeden Hinblick auf irgend jemand sonst, 
nicht besser haben will als der gepeinigte Herr und Freund: die Liebe 
liegt dabei jedoch nicht in der Entsagung, sondern in der Einheit mit dem 
Vorbild; daß nun aber im Leben Christi selber auch ohne die Erlösung 
der Vielen die Torheit des Kreuzes Gottes Weisheit wäre - das zu behaup- 
ten ist uns nicht erlaubt. Somit bleibt auch in der einsamsten Selbstver- 
leugnung die Hingabe des Herrn an die Menschen mitgewollt. 

In dieser Sicht wird die Armut aus einem Fachausdruck der Aszetik 
wieder zum unappetitlichen Wort der Umgangssprache11. Gehorsam wird 
als das gesehen, was es in der Welt überall gibt: das lastende Joch eines 
unbequemen Vorgesetzten; und der Enthaltsame versagt sich eben das, was 
Millionen vom Schicksal verweigert oder genommen ist: die Einheit von 
Leib und Person mit einem geliebten Menschen. Der Mensch der Räte 
läßt sich auf all dies Schwere ein, weil er über sich die Huld seines Gottes 
weiß, der ihn in alledem von alledem befreit. 

Dann kann es allerdings sein, daß er über weite Strecken hin auch inner- 
weltlichen Segen empfängt: wenn die Armut bescheidene Sorglosigkeit 
wird, der Gehorsam freundschaftliche Zusammenarbeit mit verständnis- 
vollen Oberen, die Enthaltsamkeit herzliche Verbundenheit mit vielerlei 
Menschen. Wäre solcher Segen jedoch das letzte Motiv, dann würde kei- 
nem evangelischen Rat gefolgt, sondern einer (in sich durchaus ehrenwer- 
ten) weltlichen Klugheit. 
11 Francois lädt mich zum Abendessen ein: •Pere, wir müssen zusammen essen." •Mor- 
gen abend gern, jetzt habe ich schon gegessen." •Nein, jetzt gleich, morgen ist es nicht 
mehr dasselbe, dann ist das Fest schon vorbei, gerade heute müssen wir miteinander essen." 
Ich lehne ab, er drängt. Man sieht es ihm an, wie er nach dem durchschlagenden Argu- 
ment sucht. •Na, Pere, Sie brauchen sich nicht zu genieren, alles, was es heute gibt, habe 
ich in den Tonnen gefunden. Sie können sich also ganz wie zu Hause fühlen." Darauf gibt 
es keine Antwort; es bleibt mir nur, mich zu Tisch zu setzen (Jacques Loew, En mission 
proletarienne, livre de vie 5, S. 46). 



Um ein neues Priesterbild 433 

Um diese Ergänzung an Rahners schönem Bild zu verdeutlichen: Nicht 
einfachhin, um mich und andere zu vergewissern, daß ich an die Taube 
glaube, lasse ich den Spatz los, sondern weil dieses glaubensgewisse Los- 
lassen den Vielen (zu denen ich andererseits gewiß auch oft gehöre), die 
ohne Spatz dastehen, ernstlich helfen kann, sich an der Hoffnung auf die 
Taube zu freuen, und weil zum anderen die Besitzer von Spatzen mit dem 
Gedanken vertraut werden sollen, daß sie die ihren auch bald einbüßen 
werden - und daß dies im Grunde gar nichts macht. 

III. 

Seelsorge als •vierter evangelischer Rat" 

Diese nämliche Grundstruktur der evangelischen Räte (negative Erschei- 
nung des Glaubens aus Solidarität mit den Vielen) scheint nun auch das 
•Image" des heutigen Seelsorgeberufes überraschend zu klären. 

1. Seelsorge als Weltverzicht 

Wir sahen: Der Priester als solcher tut in den Augen der Welt nichts. 
Erst vor einigen Wochen erklärte mir ein Berufsschüler mit treuherziger 
Freundlichkeit: Alles Geld, was der Staat für Kirchen und Pfarrer aus- 
gibt, ist zum Fenster hinausgeworfen. Nun: Dergestalt ein Außenseiter 
der Gesellschaft zu sein, neben der gewaltigen Dynamik unserer Welt her- 
zuleben, seine Kräfte in vielerlei Richtungen und Aktiönchen zu zerfasern 
(selten sicher vor der Gefahr •parapastoralen Betriebs"), statt gesammelt 
auf ein verifizierbares Ergebnis hinzuwirken, kurz: ohne innerweltlich 
greifbares Berufsziel zu leben: sollte das (besonders in einer funktional 
aufgebauten Gesellschaft) nicht eine fundamentale Weise des Weltver- 
zichtes sein, analog den drei evangelischen Räten?12 

Folgender Einwand kann diese These vielleicht verdeutlichen: Ist nicht 
das Verkünden des Reiches Gottes eine durch und durch positive Tätig- 
keit? Wie kann man sie unter den Begriff •Entsagung" bringen? 

Vielleicht sollten wir uns allmählich von altvertrauten Vorstellungen 
frei machen. Sofern man den Verkünder der Gottesherrschaft zum bloßen 
Religionsdiener einer religiösen Zeit mißdeutet, ist seine Aufgabe aller- 
dings positiv. Er hat, so gut er kann, die Ordnung der Welt vom mächti- 
gen Schaltbrett der Ewigkeit aus zu gewährleisten. Doch liegt hier nicht 
das Wesen, sondern nur ein berechtigter Ausgangspunkt der christlichen 
Verkündigung. Nach wie vor ist das unverwässerte Wort vom Kreuz den 

12 Ein evangelischer Rat im Wortsinn ist es auf jeden Fall: •Gehet hin in alle Welt und 
verkündet das Evangelium allen Geschöpfen!" Auch protestantische Seelsorger leben, als 
Stand, mit uns diesen Verzicht. 



Jürgen Kuhlmann 434 

Gescheiten Dummheit und den Frommen Ärgernis. Sich berufsmäßig die- 
sem Worte zu weihen war und ist darum etwas anderes als das Pfarrer- 
Werden von ehedem. Man braucht nicht so weit zu gehen wie Kierke- 
gaard, der an den Pfarrern das unerhörte Kunststück bewunderte, von 
nichts zu leben: denn sie hätten das Christentum abgeschafft und lebten 
doch recht ansehnlich davon. Aber unterscheiden muß man doch wohl 
zwischen der positiven Funktion eines Kult- und Moralbeamten und der 
scheinbar und zunächst stets negativen Aufgabe dessen, der alles Beste- 
hende und Geltende immer wieder unter das schneidende Wort Gottes 
stellen muß. Jeder Christ hat diese Aufgabe, auch die Pfarrer von damals 
hatten sie natürlich; sahen sie aber ihren Beruf gerade darin? Das zu 
bezweifeln ist wohl keine Anmaßung. 

Eschatologisch freilich - und wir leben schon in den letzten Zeiten! - ist 
dieser Lebensstand ebenso positiv wie die anderen drei Räte. Wie sollte 
es etwas Positiveres geben, als einem geistlich Gestorbenen die Auferste- 
hung zu verkünden? So gesehen, gibt es aber auch keinen größeren Reich- 
tum als das himmlische Bürgerrecht des Bettelmönchs, keine größere Frei- 
heit als den Gehorsam eines Franz Xaver, keine köstlichere Liebe als 
Teresas Geborgenheit bei ihrem göttlichen Verlobten. Außer dieser ent- 
scheidenden Positivität gibt es eine andere (von der schon die Rede war): 
Das durch die Entsagung entstandene Vakuum muß irgendwie ausgefüllt 
werden, weil kein Mensch ein rein negatives Leben führen kann. So kann 
die Armut zur bescheidenen Sorglosigkeit werden, der Gehorsam zur ge- 
schätzten Mitarbeit, die Enthaltsamkeit zur Freundschaft. So kann natür- 
lich auch (muß aber nicht) das Verkünden des Evangeliums zu einer Kette 
menschlich befriedigender Tätigkeiten werden. All diese Hilfen lassen 
aber nicht vergessen, worauf man verzichtet hat, in unserem Fall auf ein 
weltlich klar erfaßbares Berufsziel. Der Bäcker weiß, was er zu tun hat, 
der Mechaniker zweifelt nicht, daß das Rad wieder sitzt, der Arzt sieht, 
wie die Narbe verheilt. Der Apostel hingegen weiß weder, was er zu tun 
noch wann er es getan hat. Weder an kahlen Feldern noch an Saatgut 
kann es je fehlen, nur an Zeit, Kraft und Lust (lies: Liebe). Wer will da 
noch behaupten, das sei ein Beruf wie jeder andere?13 

13 So sehr die Lage heute anders ist, so traditionell ist übrigens der Kern dieser These! 
•Es ist klar, daß der Stand der Vollkommenheit mehr in den Bischöfen als in den Ordens- 
leuten ist." (Thomas, S. Th. II•II, ql84 a7.) Wohl läßt Thomas die einfachen Priester 
nicht mit zum Stand der Vollkommenheit gehören (a6), bezeichnenderweise aber mit der 
Begründung, sie könnten die Seelsorge ja wieder aufgeben. Der Mangel einer festen Bin- 
dung also schloß manche Seelsorger vom Vollkommenheitsstand aus; wo sie - bei den 
Bischöfen - gegeben ist, gehört der Seelsorger, der ja sein Leben für seine Schafe geben 
muß, ihm ohne weiteres an, sogar mehr als die Ordensleute. Aus dieser Auffassung 
erhellt doch, daß auch in einer klerikalen Gesellschaft echte Hirtensorge kein weltliches 
Geschäft war. Nur trifft das Außenseitertum, das damals im Maße seines Eifers dei 



Um ein neues Priesterbild 435 

2. Solidarität im Weltverzicht der Seelsorge 

Wir sahen oben: Aus Liebe zu den Vielen, die ein bestimmtes Gut oder 
das von ihm erwartete Glück entbehren müssen, kann ein Christ auf dieses 
Gut freiwillig verzichten, um ihnen so Mut und Trost zu schaffen. Wenn 
hier das entscheidende Motiv der evangelischen Räte liegt, dann fragt sich 
jetzt: Welchen Mangel der Vielen erlöst jener, der sich auf die beschrie- 
bene Weise zum Außenseiter der Gesellschaft macht? 

Auch hierzu ein Zitat: 
•Die christlichen Einsiedler der spätantiken und mittelalterlichen 
Welt, die in Wüsten und tiefen Wäldern hausten, waren niemals 
so vereinsamt wie der Mensch in der gegenwärtigen Gesellschaft, der 
nur darauf zu achten hat, wie er vorwärts kommt, so daß es ,bei dich- 
tester räumlicher Nähe keinen Nächsten im innerlichen, seelischen, 
schließlich moralischen Sinne' für ihn gibt. Der altchristliche Eremit 
wie der moderne Trappistenmönch sind innerlich der Welt verbun- 
dener als der Angehörige eines heutigen Riesenbetriebes"14. 

Der Priester ein Außenseiter der Gesellschaft? Nun, heimlich und inner- 
lich sind es die meisten. Gewiß haben Müllkutscher und Journalisten ihre 
klar umrissene Funktion und darum ihren festen Platz in der Gesellschaft, 
aber erhebt sich nicht auch in solchen wie in allen Berufen immer wieder 
die furchtbare Angst: vergeude ich nicht mein Leben? Ist das ein Lebens- 
inhalt, anderer Leute Abfall wegzuräumen oder Torheiten kommentie- 
rend zu berichten? Und steigert sich diese Anfechtung nicht sogar mit der 
Verantwortung, die ein Beruf auferlegt, bis hin zur grauenhaften Depres- 
sion des Herrschers, der erfahren muß, wie gegen die Zeit und der Men- 
schen Gleichgültigkeit kein Werk bestehen kann? 

Wenn solche frustrierten Menschen dann jemand begegnen, der sehr 
wohl in der Welt tüchtig mitmischen könnte, dem aber aus freien Stücken 
absagt, um nur •den Armen das Evangelium zu verkünden"; wenn sie 
erleben, wie da ein Mensch ohne anerkanntes Berufsziel lebt, von der 
öffentlichen Meinung - der er sich sogar anschließt - zum Außenseiter 
gestempelt und dennoch in der Hoffnung fröhlich ist: sollte ihnen das nicht 
ein kräftigendes Heilszeichen sein? Was sie, kaum sich selbst eingestanden, 
selber sind: verloren neben einer übermächtigen Masse dahinlebend, ohne 
recht zu wissen, warum eigentlich und woraufhin - das ist der Apostel ein- 

einzelne verspürte, heute global den ganzen Stand, von dem der einzelne dann höchstens, 
im bekannten Kreise, die beliebte Ausnahme ist. 
14 Hubertus Halbfas, Umweltbezug und Generationsverhältnis der Jugend, Kat. Bl. 91/ 
1966, 527 f. 



Jürgen Kuhlmann 436 

gestandenermaßen und vor aller Welt, soziologisch jedem Unterprimaner 
greifbar. Und es bringt ihn so wenig zur Verzweiflung, daß er vielmehr 
für jedermann ein ermunterndes Wort hat. 

Mir scheint, hier liegt tatsächlich genau dieselbe Struktur vor wie bei den 
übrigen Räten. Der Apostel läßt den Spatz eines klaren Berufszieles flie- 
gen, um die vielen, welche tiefer geblickt auch keines haben, glaubwürdi- 
ger mit der Taube eines un-greifbaren, un-endlichen Sinnzentrums und 
Wirkzieles trösten zu können, das er eschatologisch-geheimnisvoll doch 
schon besitzt: denn ist, solches zu tun, nicht das schönste Berufsziel, das ein 
Mensch sich in einer zerstäubenden Welt überhaupt setzen kann? 

IV. 

Der Kern des Problems 

1. Stand der Diskussion 

Es ist hier nicht der Ort, die heutige theologische Grundlagendiskussion in 
wissenschaftlicher Ausführlichkeit darzubreiten. Doch sei zu ihr ganz kurz 
Stellung genommen; denn nur innerhalb dieses Netzes von Fragen und 
Ansichten kann der Priester sich selbst verstehen. Weil es sein Beruf ist, 
von Gott zu reden, darum muß er eine Antwort wissen auf die Frage: Wie 
läßt sich heute von Gott reden? Unterscheiden wir vier verschiedene Ein- 
stellungen zu dieser Frage: 

a) Die erste ist eine sich für traditionell haltende Unbekümmertheit. 
•Gott" ist der, um dessen Dasein und Allmacht jeder im Grunde weiß, 
wenn ihn auch viele aus Bosheit leugnen. •Gott" ist hier der Zentralbegriff 
des menschlichen Wissens als solchen. Von ihm zu sprechen ist mithin eine 
der vornehmsten menschlichen Aufgaben; wer darauf nicht hören will, ist 
entweder dumm oder schlecht. - Dieser Ansicht sind gewiß viele Priester 
und Gläubige; für sie hat sich am überkommenen Priesterbild nichts 
Wesentliches geändert. 

b) Die zweite mögliche Stellung hat Dietrich Bonhoeffer eingenommen: 
Er weiß, daß er keine Antwort weiß. Es scheint ihm unfair, die Menschen 
erst in trübe Gedanken über Schuld und Tod hineinzustoßen, um sie vor 
Gott zu bringen; wie er es aber anders machen solle, wie er weltlich von 
Gott sprechen könne, weiß er nicht. Er hatte das große Charisma, bewußt 
und klar auszusprechen, woran schon lange viele Christen litten und 
leiden. 

c) Für eine dritte Ansicht mag der Name Paul Tillich stehen: Der 
Mensch fragt immer nach einem Letzten. Im Altertum war es die Unsterb- 
lichkeit, zur Reformationszeit die Rechtfertigung, heute ist es der •Sinn 
des Lebens". Zu einem Menschen von Gott reden heißt herausfinden, wie 



Um ein neues Priesterbild 437 

gerade bei ihm diese letzt-existentielle Frage auftritt - und sie dann mit 
dem großen christlichen Ja beantworten. 

d) Eine vierte Grundstellung nimmt neuerdings Harvey Cox ein15. Den 
pragmatischen Zeitgenossen kennzeichne es, daß er eben nicht nach dem 
Sinn des Lebens fragt, sondern sich mit je begrenzten weltlichen Schwie- 
rigkeiten bescheidet, die ihn seine ganze Kraft kosten: Wie rettet man die 
Welt vor Hunger und Atomkrieg, wie saniert man die Städte, wie über- 
windet man den Klassen- und Rassenhaß? Zu diesem Menschen von Gott 
reden könne man nur •politisch". Es gilt, im Licht der vergangenen die 
heutigen göttlichen Heilstaten zu erkennen und mit durchzusetzen: Die 
Sprache von Martin Luther King versteht auch der abgebrühteste Pragma- 

tiker. 

2. Versuch einer Zusammenschau 

Mir scheint, zwei fundamentale Unterscheidungen vermögen einige Klar- 
heit zu schaffen: 

a) Der innerweltliche - endliche - vorläufige - geschöpfliche - katego- 
riale - natürliche Bereich ist zu unterscheiden vom göttlichen - übernatür- 
lichen - letztexistentiellen - eschatologischen - eigentlichen - unendlichen 
Bereich. Beide müssen ungetrennt zusammen- und unvermischt auseinan- 
der-gehalten werden, nicht nur in der Person Jesu, sondern auch bei uns, 
die dort bei ihm sein sollen, wo er ist. 

b) Die menschliche Aufmerksamkeit kann vorwiegend rückwärts oder 
vorwärts orientiert sein. Das heißt: Die Hauptfrage ist entweder •woher 
komme ich" oder •was soll ich tun". Die Antwort auf die erste Frage ist 
metaphysisch: Gott ist die Erstursache der Welt. Die Antwort auf die 
zweite Frage ist politisch: Ich soll mitarbeiten mit Gott, dem Vollender 
dieser Welt. Beide Male ist das Wort •Gott" definiert und verständlich 
als Antwort auf gerade diese Frage. Das gleiche Wort hat darum je einen 
sehr anderen Sinn. Ein Name ist es in beiden Fällen nicht. 

Unsere Epoche nun ist eindeutig zukunftsgerichtet. Nicht was gestern 
oder im Anfang war, hat Geltung, sondern was übermorgen sein soll. Des- 
halb hat Cox recht: dem heutigen Menschen müssen wir politisch von Gott 
reden, d. h. ihn in Gottes Handeln hier und heute hineinreißen. Die Meta- 
physik ist darum nicht falsch; keine Antwort auf eine nicht gestellte Frage 
ist falsch. Mehr noch: Wie früher stellt auch hinfort jeder reife Christ 
beide Fragen; verändert hat sich allein der Ausgangspunkt: Wer den 
christlichen Weg beginnt, für den ist heute unverständlich, was ehedem 
selbstverständlich war. Diese pastorale Revolution bedeutet aber nicht die 
geringste dogmatische Änderung! 

15 •Stadt ohne Gott?", Kreuz-Verlag Stuttgart 1966. 



Jürgen Kuhlmann 438 

Beide Antworten jedoch, die metaphysische wie die politische, bewe- 
gen sich innerhalb des endlichen Bereiches. Gott erscheint einmal als der 
Schöpfer, zum anderen als der Umstürzler der je bestehenden Halbord- 
nung: stets aber als im Endlichen Handelnder, nie in Seinem eigentlichen, 
innergöttlichen Leben. Zu diesem aber sind wir berufen, an ihm haben 
wir jetzt schon wahrhaft Anteil. Deshalb genügt weder die metaphysische 
noch die politische Sprache noch beide zusammen. Wir müssen auch exi- 
stentiell von Gott sprechen, als von jener letzten Liebe, welche die beste- 
hende ebenso wie die aufzurichtende Welt erst schön macht und zugleich 
ihre Schönheit unendlich überbietet. 

Ganz zu sich selbst kommt die existentielle Theologie allerdings nur an 
der Grenze: im theoretischen Scheitern der stammelnden Metaphysik, im 
praktischen Scheitern der ungesegneten Taten, eben dort, wo das Wissen 
ins Nichtwissen mündet und das Leben in den Tod. Dorthin darf freilich 
kein Mensch den anderen zwingen - wohl aber tut das, zu unserem Heil, 
immer wieder Gott selbst. Zu unserem Heil: denn erst wo die Welt am 
Ende ist, kann ich sie nicht mehr verwechseln mit dem wahren Gott - der 
mir auch dann noch bleibt. 

Folgerungen für das Priesterbild 

Zunächst gilt es, das Kultpriestertum und die verschiedenen möglichen 
Berufe seiner Inhaber deutlich zu unterscheiden. Ein geweihter Priester 
kann im Namen der Kirche die Eucharistie feiern und Sünden vergeben; 
nur das zu tun ist aber kaum ein Beruf - der Pfarrer von Ars war eine 
gottgewollte Ausnahme; die bewundernswerten südamerikanischen Wan- 
derpriester, die zu nichts anderem kommen, dürfen auch keine Regel sein, 
sondern sind Symptom einer beängstigenden Not. Zu allem anderen, was 
ein Kaplan zu tun hat, verlangt das göttliche Recht nicht die Priesterweihe. 
Andere Menschen stellen ihr ganzes Leben in den Dienst der Seelsorge, 
ohne doch Priester zu sein (bestimmte Katechetinnen etwa). Die Folgerung 
ist klar: Priester zu sein ist überhaupt kein Beruf, vielmehr mögliches 
sakramentales Herz eines jeden Berufes16. Der französische Arbeiter, der 

16 Diese Aussage klingt vielleicht manchem schockierend; wird sie aber nicht längst schon 
gelebt und auch gelehrt? Das Konzil zählt z.B. in Art. 8 des Priesterdekretes folgende 
mögliche Tätigkeiten von Priestern auf: Pfarrdienst, überpfarrlicher Einsatz, Forschung 
und Lehre, Handarbeit, sonstiges irgendwie apostolisches oder •aufs Apostolat hingeord- 
netes" Tun. Sodann heißt es: •Auf eines hin wirken freilich alle zusammen, nämlich auf 
den Aufbau des Leibes Christi." Diese Einheit ist nun jedoch nicht mehr soziologisch 
greifbar und bewirkt darum nicht, daß alle Priester, weltlich gesprochen, denselben Beruf 
haben. 



Um ein neues Priesterbild 439 

mit ein paar Bekannten des Quartiers nach der Schicht am Wohnzimmer- 
tisch die Messe feiert, der deutsche Gewerkschaftsspezialist, der vor der 
Vorlesung eine Handvoll Studenten um den Altar versammelt, der 
Lebenskundelehrer an der japanischen Berufsschule, der in der Osternacht 
feierlich zwei Schüler taufen darf: was haben diese drei Männer beruflich 
miteinander gemein? So gut wie nichts, und doch sind alle drei Priester, 
nämlich Welt-Priester in einem neuen, schärferen Sinn dieses alten Aus- 
drucks. 

Sodann gibt es eine Reihe von Berufen, die weder schlechthin weltlich 
noch auf die weltüberlegene Existenz bezogen sind; wir können sie viel- 
leicht •heilsgeschichtliche" Berufe nennen. Ihr Wirkfeld ist das Endliche, 
nicht aber, insofern es in sich selber ruht, sondern insofern es in der Span- 
nung von Böse und Gut steht, d. h. der Ort des göttlichen Handelns ist. 
Das sind die prophetischen Berufe. Geistliche Beiräte von Zentralkomitees, 
CAJ-Gebietskapläne, freischaffende ökumeniker, engagierte Akademie- 
direktoren, früher: Hofbeichtväter, Jesuitenprovinziale in Paraguay. Sie 
stehen allesamt im selben Zwielicht wie ihr Meister, der auch als •Politi- 
scher" verurteilt wurde. 

Der Beruf des Seelsorgers endlich ist gegen beide Typen von weltlichen 
Berufen abgesetzt. Sein Ziel ist nicht endlich, sondern eigentlich. Er soll 
die Menschen nicht auf Gottes weltliche Taten verweisen, sondern auf 
Gott in Ihm selbst, sofern ER über alles, was er im Vorläufigen tut, un- 
endlich erhaben ist. Das un-endliche Staunen in den Herzen der Kleinen 
entzünden, den un-endlichen Schwung der Jugend mitteilen, die un-end- 
liche Verantwortung den Erwachsenen entdecken helfen, den un-endlichen 
Trost den Verwelkenden vermitteln: das ist der Seelsorger herrliche 
Berufsaufgabe. Daß somit dem Seelsorger, ähnlich wie dem Mönch, das 
innerweltliche Berufsziel fehlt, wird leicht dadurch verschleiert, daß er ja 
ständig aktiv mit anderen Menschen zu tun hat. Das, was er an ihnen und 
für sie tun möchte, ist aber ebensowenig •etwas" wie das Schweigen des 
Mönchs. 

Damit haben wir aus dem bisherigen Priesterbild drei recht verschie- 
dene herausentwickelt: Kultleiter, Mitkämpfer der Taten Gottes, Helfer 
der Existenz zur letzten Eigentlichkeit. Diese Einteilung deckt sich unge- 
fähr mit dem vertrauten Drei-Ämter-Schema: Priester, Prophet, Hirte. 
Jeder Christ, was immer sein Beruf, hat Anteil an allen drei Aufgaben. 
Jeder muß anbeten und sakramental leben, jeder hat seine Umwelt im 
Geist der Bergpredigt zu beeinflussen, jeder muß seinen Nächsten zu 
Glaube, Hoffnung und Liebe helfen. Zu den drei Ämtern gesellen sich die 
drei •Räte": Jeder Christ muß keusch, arm und einfügsam sein. Dieser 
eine, gemeinsame christliche Lebenssaft ist es, der dann in den verschie- 



Jürgen Kuhlmann 44Q 

densten Charismen die mannigfachsten Zweige, Blüten und Früchte treibt. 
Der Geist ist einer. 

Die Berufe jedoch sind verschieden. Darum ist mit folgender Lage 
a priori zu rechnen: Die Berufung zum Priestertum und die zum haupt- 
beruflichen Seelsorger fallen zwar nach der noch offiziellen Ansicht zusam- 
men, aber nicht immer in Wirklichkeit. So kann es zu Unzuträglichkeiten 
wie dieser kommen: Ein junger Mann fühlt sich zum Priester berufen, merkt 
aber erst, da er schon •der Kaplan" in seinem Dorf ist, daß er wohl doch 
nicht zu dem Seelsorger taugt, den sich das Ordinariat wünscht, sondern 
daß sein Beruf nach wie vor der Welt gehört. Wie wird die Geschichte 
enden? Ein anderer weiß sich zum Beruf des Seelsorgers getrieben, mit 
all dem Verzicht, aber auch den hundertfachen Freuden dieses Lebens - 
doch scheut er vor dem Priestertum und der Ehelosigkeit zurück. Er wird 
in Zukunft Diakon werden können, für jetzt aber vermag er sein Ziel nur 
zum Teil, nämlich als Kinderlehrer, zu erreichen. 

Was dürfte die Kirche eigentlich daran hindern, alle von Gott her mög- 
lichen Variationen des Christenlebens auch juristisch zuzulassen? Gewiß 
muß die Verkoppelung von Priestertum und Zölibat vom Ende der Ver- 
folgungszeit bis zum Ende der religiösen Zeit als Wille Gottes verehrt 
werden. Solange der Priester als Christ in einer •christlichen" Welt zu 
Hause, ja sogar als Spitzenfunktionär der Gesellschaft unter den Privile- 
gierten war, solange hätte wenigstens dieses eine Zeichen die Ernsthaftig- 
keit seiner Hingabe bezeugen und ihn an der vollen Verweltlichung hin- 
dern sollen. Heute aber, so sagt uns das Konzil, sind nicht nur die Priester, 
sondern auch die Gläubigen wieder wie Fremde in dieser Welt; schon ein 
gewöhnliches Christenleben zu führen ist im Bann des neuen Heidentums 
schwierig und strahlkräftig genug, um der Kirche zu gestatten, auch ohne 
zusätzlich institutionalisierte Entsagung einem gereiften Christen das 
Priestertum anzuvertrauen17. Möge es also in der Kirche der Zukunft Ehe- 
lose und Verheiratete geben, hauptberufliche und nebenberufliche Kün- 
der, Weihepriester und Teilhaber am allgemeinen Priestertum, und zwar 
in allen Kombinationen! 

Lange Zeit sind die Laien in der Kirche etwas diskriminiert worden. 
Heute ist allen klar, daß jeder zur Heiligkeit berufen ist, auch wenn der 
Rätestand, als deutlichere Erscheinung des Glaubens, objektiv das Bes- 
sere ist und bleibt. Wenden wir diese wichtige Erkenntnis auf das Ver- 
hältnis der Priester untereinander an: manches Mißverständnis könnte 

17 Das göttliche Recht der Gläubigen auf priesterlichen Beistand dürfte in Südamerika 
vielleicht schon bald den verheirateten Freizeit-Priester erzwingen; vgl. die beschwörende, 
glasklare Konzilsintervention von P. Koop, Bischof von Lins (Brasilien), enthalten in: 
Galli-Moosbrugger: Das Konzil und seine Folgen, S. 285. 



Um ein neues Priesterbild 441 

sich entgiften. Die Seelsorger aus Berufung und Leidenschaft haben recht, 
wenn sie ihr Los schwer und groß zugleich empfinden; denn es ist objektiv 
das Vollkommenere. Sie sollten es aber manchen Mitbrüdern nicht ankrei- 
den, wenn sie sich, trotz der Priesterweihe, mehr zur Mitsprache im Kon- 
zert der Welt als zum ausschließlichen Seelen-Dienst hingezogen füh- 
len. Das muß nicht Lauheit und Rückfall, das kann ihre Berufung sein. 

Natürlich geht es nicht darum, aus einem Priesterstand zwei zu machen. 
Ist aber mit dem Ständestaat und der ständischen Gesellschaft nicht über- 
haupt auch das Modell geistlicher Stände zerfallen? An dieser Denkart 
dürfte für die Kirche lediglich die soziologisch greifbare Bekundung des 
fundamentalen Doppelaspekts von Welterlösung und Weltentsagung un- 
aufgebbar sein. In unserer differenzierten Gesellschaft bedarf es dazu aber 
wohl nicht des breiten Grabens zwischen •Weltstand" und •Vollkommen- 
heitsstand". Vielleicht täte denselben Dienst besser eine klare Unterschei- 
dung der zwei Grundrichtungen (Ja oder Nein zur Welt) in mannigfachen 
Dimensionen (Besitz, Selbstverfügung, Geschlechtsleben, Berufsziel, Wir- 
ken in der Heimat) sowie vielerlei strukturellen und unzählbaren indivi- 
duellen Schattierungen, Kombinationen, Akzenten. Tatsächlich ist es ja 
immer schon so: der Pfarrer in A-dorf lebt die christliche Armut deut- 
licher, sein Mitbruder in B-stadt mehr die Weltfreude, ein Dritter ist am 
liebsten Verkünder der Frohen Botschaft an Kranke und Bedrängte, der 
Vierte sieht seine und seiner Gemeinde Aufgabe vor allem im konkret- 
aktiven Dienst an der Welt hier und jetzt und hält darum öfters geistliche 
Planungskonferenzen mit evangelischen und sozialistischen Kollegen ... 
Viele Gaben, ein Geist. Schon durch sein Atmen sagt jeder Christ ein 
emphatisches Ja zur Welt, und schon wenn er ein böses Wort hinunter- 
würgt, übt er sich im Sterben. Keiner bejaht nur, und keiner entsagt nur: 
die Vielfalt der innerhalb des einen Rahmens möglichen Muster aber 
sprengt alles Denken in Ständen. 

Beten wir für die Verantwortlichen der Kirche, daß sie die so schwere 
Freiheit wagen, der waltenden Erfindungsfreude des Schöpfers von den 
juristischen Strukturen her keine Schranken zu setzen. Er könnte uns da- 
durch strafen, daß er sie nicht zerbricht. 




