Um ein neues Priesterbild

Uberlegungen zum Selbstverstindnis des Priesters in der weltlichen

Gesellschaft

Jurgen Kuhlmann, Niirnberg

Als eines der jiingsten Fremdworte biirgert sich derzeit der soziologische
Begriff ,Image“ in unserer Umgangssprache ein. Raucher einer bestimm-
ten Zigarettenmarke, Politiker im Wahlkampf, Berufe: sie alle haben ihr
Image, jenes ,Bild“, welches — nach Ansicht dieser oder jener Kreise — die
Offentlichkeit sich von ihnen macht.

Im folgenden nun soll es uns um das ,Image“ des Priesters gehen. Es
befindet sich zur Zeit in einer Wandlung, um nicht zu sagen in einer
Krise. Schon eine kleine Statistik zur Uberalterung (aus dem Jahre 1955)
mag uns zu denken geben':

Anteil in Prozent bei

der mannlichen

Altersgruppen den Weltpriestern Gesamtbevilkerung

25 bis 40 16,0 32,0

40 bis 65 60,1 52,7

65 und altere 23,9 15,3
Summe: 100,0 100,0

Woran liegt es, dafl die Hochschidtzung des Priesterberufes in der jiingeren
Generation so auffallend zuriickgegangen ist? Warum verschlimmert sich
der Priestermangel von Jahr zu Jahr? Liegt es nicht auch daran, dafl der
Priester seines Ortes in Gesellschaft und Kirche nicht mehr so sicher ist wie
ehedem? Den Bischof hat das Konzil erheblich aufgewertet, den Laien
nicht minder — was hat es aber fiir den Priester getan? Es ware verhdng-
nisvoll, meint mit Recht Josef Pascher, ,wenn das Presbyterium zwischen
Bischof und Laien sozusagen theologisch aufgerieben wiirde“2.

! Entnommen aus: Greinacher — Risse: Bilanz des deutschen Katholizismus, Mainz 1966,
S.78.

2 1. Pascher, Die Behiorde zwischen Hirt und Herde, in: Anzeiger far die kath. Geistlich-
keit 75/1966, S. 414.



Jiirgen Kuhlmann 426
1.

Die heutige Lage des Weltpriesters
1. Die Tatsache

Verbinden wir drei kurze Zitate zu einem neuen Zusammenhang:
»Der Klerus, als Vertreter der Kirche, war zu Beginn des Mittel-
alters allein im Besitz der hoheren religidsen, sittlichen, geistigen
und allgemein kulturellen Krifte (Verwaltung, Technik), aus denen
sich das mittelalterliche Leben aufbaut®“s.
~Dem wissenschafflichen Fachmann ist in unserer wissenschaft-
lichen Zivilisation die strukturtragende Rolle zugewiesen*“.
»Die Diener der Kirche, ja manchmal auch die Gliubigen, fiihlen
sich in dieser Welt ihr fast fremd und suchen dngstlich, mit welchen
geeigneten Mitteln und Worten sie sich ihr mitteilen konnten. Denn
die neuen Hindernisse gegen den Glauben, die scheinbare Frucht-
losigkeit der getanen Arbeit sowie die erfahrene bittere Einsamkeit
bringen sie in Gefahr, den Mut zu verlieren*s.

Der dritte Satz beschreibt das notwendige Ergebnis der Entwicklung, die
vom ersten zum zweiten fithrt. Ehedem war die Priesterschaft als soziale
Gruppe bei dem, ,worauf es ankam®, fithrend, heute ist sie das besten-
falls noch beim Wiesenfestumzug, im iibrigen marschiert sie hinterher —
nein, schlimmer: sie ist iberhaupt nicht dabei®.

Das ist die vielfach erfahrene, unleugbare Tatsache. Wie sollen wir sie
werten, in welcher Richtung die Lage zu dndern suchen? Dariiber muf} die
Kirche, wie es scheint, noch ernster und kithner nachdenken, als sie es
schon tut. Was die folgenden Uberlegungen angeht, so ist klar, daf} sie
keinerlei Autoritdt beanspruchen aufler der eines frei geduflerten Ge-
sprachsbeitrages. Trotz der apodiktischen (weil kurzen) Form wollen sie
»Stachel zur Frage (sein). Sollte jemand solche Sitze als befriedigende
Antwort empfinden — um so besser®?.

2. Soziologische Erlduterung dieser Tatsache

Der Priester ist aus den Menschen genommen und fiir die Menschen be-
stellt in thren Anliegen bei Gott (Heb 5, 1). Daf} in solcher Erwihlung ein
soziologisches Problem beschlossen liegt, konnte in einer durch und durch
mit Religion getrinkten Welt lange verborgen bleiben: der Gottesdienst

3 Josef Lortz, Geschichte der Kirche, S. 99 Anm. 2.

¢ Deutschland 1975, hrsg. v. Ulrich Lohmar, Miinchen 1965, S. 111.

5 Vatikanum II, Priesterdekret Nr. 22.

¢ Ergebnis einer Umfrage bei Wiener Unterprimanern: Der Priester wird ,von der ber-
wiegenden Zahl der Schiiler als ein vollstindiger Aufenseiter der menschlichen Gesell-
schaft angesehen ... Dieses Bild vom Priester ist nicht mehr das Bild eines Menschen.



Um ein neues Priesterbild 427

gehorte, als feierliche Krone des Ganzen allseits anerkannt, mit zum Leben
der Welt.

In unserer nachreligiosen Zeit ist das anders geworden. Gewi}, man ist
(oder wird — im Osten — hoffentlich wieder) human genug, den Christen
alle Freiheiten zu lassen. Wie jede andere Gruppe dirfen sie sich so
viele hauptamtliche Hilfskrifte freistellen, wie sie zu unterhalten ver-
mogen. All das aber — die zdhen juristischen Regelungen von vorgestern
dndern nicht die gesellschaftliche Wirklichkeit — spielt sich mehr und mehr
im privaten Bereich ab. Der Priester ist Funktiondr nicht mehr der Ge-
samtgesellschaft, sondern einer bestimmten Gruppe, vergleichbar etwa
einem Gewerkschaftssekretiar. Allerdings kann dessen Tatigkeit, wenn-
gleich im einzelnen nicht von allen gern gesehen, doch von der Gesamtheit
gewiirdigt und als niitzlicher Beitrag zum Gemeinwohl anerkannt werden.
Abgeschwicht gilt das sogar von den Beatles. Selbst wer ihren Beitrag
zum Gemeinwohl personlich verabscheut, kann doch mindestens abstrakt
einsehen, dafl andere anders fithlen: er kann ihre Arbeit zwar nicht wert-,
aber doch einschitzen. Diese Unterworfenheit unter das Urteil der All-
gemeinheit aber, zusammen mit positiver Unterstiitzung seitens einer
Gruppe, sichert einem Beruf scine Stellung innerhalb der Gesellschaft.

Der Priesterberuf steht heute auflerhalb der Gesellschaft. Selbst wenn
die Allgemeinheit den Priester unter seiner Last zusammenbrechen sahe,
wire sie doch nicht von der Meinung abzubringen, dafl er ,im Grunde®
nichts tut. Da sie mit ,im Grunde“ das Gegenteil meint, ndmlich: ,an der
Oberfliche, wo sich sichtlich etwas riihrt, wo die Welt greifbar umgestaltet
wird“ — ist ihr Urteil nicht einmal falsch. In diesem Grunde tut der
Priester als solcher tatsichlich nichts. Was tut er denn? Er erzihlt Kindern
uralte Geschichten, bietet Verzweifelnden eine Losung an, die keine ist,
namlich ,Gott“, vertut seine und anderer Leute Zeit mit dem, was er
Liturgie nennt, wandelt bequem murmelnd auf sonnigen Gartenwegen
einher, wihrend andere Leute im Biiro oder in der Werkstatt produktiv
schwitzen. Nein, der Priester als solcher baut nicht mit an der irdischen
Stadt: er tut nichts.

Dieser extreme Ansatz mufl natiirlich sofort verfeinert werden. ,Der
Priester als solcher“ ist eine Abstraktion, und zwar eine logisch sehr eigen-
artige. Wenn der Priester einem Beichtenden ins Gewissen redet, minder
leichtsinnig zu fahren, und so einen schweren Unfall verhindert, tut er das
,als solcher“? Nein, sondern er teilt diese Funktion mit dem Polizisten,

Priester zu sein heiflt, nicht mehr Mensch unter Menschen zu sein. Der Priester ist in eine
andere Welt entriickt* (Greinacher — Risse, Bilanz des deutschen Katholizismus, Mainz
1966, S. 78).

7 K. Rahner, Uber die evangelischen Rite, GuL 37 (1964) 21.



Jiirgen Kuhlmann 428

in dessen Berufsbereich sie fallt. Der Priester miiht sich um den Bau eines
Kindergartens: tut er es als solcher? Nein, sondern das kidme an sich dem
Stadtrat zu. Der Priester nimmt sich eines verwahrlosten Burschen an; als
solcher? Nein, sondern er tut, was eigentlich Sache der Eltern oder des
Jugendamtes wire. Uberall also, wo der Priester gemif} seinem eigenen
Selbstverstdndnis durchaus als solcher welthaft handelt, indem er namlich
tatig fiir die Liebe Gottes zeugt und dabei die Welt ein wenig bessert, da
handelt er firr den fremden Blick nicht als solcher, sondern subsidiir, als
Privatmann, auflerberuflich. Man nimmt diese Hilfe gewifl dankbar an,
erwartet sie sogar — und trotzdem bleibt (in unserer hochspezialisierten
Zeit) der unausgesprochene Eindruck: es kann doch nicht das der Beruf
eines Mannes sein, was er nebenher tut, wofiir andere sich voll einsetzen.
Da die Welt alles ihr Forderliche grundsitzlich in eigene Regie nehmen
will, bleibt als eigentlicher ,Beruf“ des Priesters von und an all seinen
Tatigkeiten nur das iibrig, was sonst keiner tut: das aber ist der Welt
unbegreiflich und scheint ihr nutzlos: der Priester ,als solcher tut nichts.
Wem dieses Bild zu schwarz scheint, dem sei eine Umfrage in der Berufs-
schule empfohlen.

Dasselbe mit anderen Worten: Der Priesterberuf 1ifit sich von den
anderen Sozialberufen nicht addquat abstrahieren, da der Priester nichts
anderes zu tun hat, als die Botschaft unserer Erlosung den Menschen zu
verkiinden und mit ihnen den Gott der Liebe zu verehren. Was aber kann,
fassen wir diese Aufgabe nur weit und konkret genug, irgendein Sozial-
beruf anders sein, als eine Teilhabe an dieser Aufgabe? Wihrend die
anderen aber sozusagen je ihre bestimmte Farbe haben, die die Welt
kennt und achtet, ist der Priester als solcher farblos, nimmt nur von Fall
zu Fall die eine oder andere Farbe an — wozu man ihn aber wiederum
nicht braucht, da ja jede Farbe schon besetzt ist. Also tut fiir die Welt der
Priester als solcher nichts.

3. Theologische Hypothese: Seelsorge ein evangelischer Rat?

Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam sind nicht die einzigen Weisen der
Entsagung. Doch war Thomas von Aquin der Ansicht, daf alle anderen
aszetischen Klostertibungen sich auf diese drei Grundgeliibde zuriickfith-
ren lassen®. Konnte es nun nicht sein, daf} einer seither entscheidend ge-
wandelten Welt auch auf neue Weise entsagt werden kann und - von Ein-
zelnen — mufl? Konnte es nicht ferner sein, dafl diese frither kaum bemerk-
bare Weise heute so wichtig geworden ist, daff sich unreflex bereits ein
entsprechender Stand in der Kirche gebildet hat? Und wie, wenn dieser

8 8. Th. II-11I, q 186 a7 ad2.



Um ein neues Priesterbild 429

neue Verzichtstand, dhnlich wie ehedem die Kloster, aus einem histori-
schen Versehen heraus mit Unberufenen belastet ware, die durch standi-
ges Aufbegehren das Niveau des ganzen Standes driicken und dabei doch
ihrer eigentlichen weltlichen Aufgabe nicht gerecht werden kénnen?

Mit anderen Worten: Heifit Priester werden heute vielleicht de facto
etwas tun, was eine ganz bestimmte, nur in Analogie zum Ménchtum
verstindliche Berufung zum Verzicht voraussetzt — und ist diese tatsdch-
liche Verkoppelung von Priestertum und Welt-Verlassen theologisch zu
rechtfertigen?

Um diese Frage zu l6sen, gilt es jetzt einen Umweg einzuschlagen.

IL

Die Grundstruktur der evangelischen Rite
1. Das Problem

Seit alters gibt es in der Kirche die drei ,evangelischen Rite“: Armut,
Enthaltsamkeit und Gehorsam. Sie gelten als der bessere Weg, der ,Weg
der Vollkommenheit®. Doch ist uns diese Ausdrucksweise problematisch
geworden. Unnachvollziehbar ist uns jene Sicherheit, mit der z. B. auch
Augustinus folgende schwerlich beweisbare und unserem Gefiihl vollig
widersprechende Behauptung vorbrachte:
,Eine Mutter wird im Himmelreich einen geringeren Platz einneh-
men, weil sie verheiratet ist, als ihre Tochter, weil diese Jungfrau
ist. Aber beide werden dort sein, so wie ein leuchtender und ein
dunkler Stern, die dennoch beide am Himmel sind“®.

Demgegeniiber stehen fiir uns folgende Wahrheiten fest:

a) Jeder Christ ist zur Vollkommenheit berufen, ndmlich zu seiner ein-
maligen und ganz personlichen Weise, Gott und die Nachsten zu lieben.

b) Gott und Geschopf sind keine konkurrierenden Gréflen. Was immer
eines Menschen Motiv sein mag, ein Stick Welt zu verlassen: nicht Gott
selbst ist dieses Motiv. Denn Er ist iber Nein und Ja zu seiner Schépfung
noch einmal unendlich erhaben. Wieso sollte man Gott mehr lieben, indem
man sein Werk, oder gar sein Kind, weniger liebt?

Ist also die ganze Lehre von den evangelischen Réten nichts weiter als
eine Ideologie, von Welt-Angstlichen zur Selbstbestitigung erdacht? —
Auf diesen massiven Vorwurf (der Welt sowie eines gewissen Protestantis-
mus) hat jede Theologie der Rite zu antworten. Ihr Problem ist also
betrichtlich: Es geniigt nicht, wenn man sagt, fir den einen Menschen sei
eben der eine Weg konkret besser, fiir den anderen der andere. Denn
einerseits scheint ein Verzicht auf etwas Gutes ,um Gottes willen® — fir

? Sermo 354 ad continentes 9, PL 39, 1568.



Jiirgen Kuhlmann 430

keinen das Bessere zu sein, vielmehr ein Argernis; zum anderen sieht es
so aus, als erkldre die katholische Tradition den Weg des Verzichts fiir
das nicht nur relativ, sondern absolut Bessere.

2. Weltverzicht als Erscheinung des Glaubens

Christlicher Glaube ist Osterglaube; sein stets unbegreiflicher Inhalt ist,
daf} der Tod des alten Menschen das Leben des neuen ist. Weil der Erloste
sich somit selbst ein Geheimnis ist, darum enthalt sein Glaube ungetrennt
zwei (fir Erlebnis und Reflexion gegensitzliche) Momente: das hoffende
Ausgreifen nach der herrlichen Zukunft des sich schenkenden Gottes, die
sich in aller irdischen Freude jetzt schon ankiindigt, und die gehorsame
Annahme des unausweichlichen Leides, zuletzt des Todes. Dafl beide
Momente fiir uns in unaufldslichem Gegensatz stehen, vermogen wir
angesichts jener Erfahrung einzusehen, dafl uns etwa wihrend eines
frohlichen Hochzeitstanzes der Gedanke an KZ-Greuel nur wie ferner
Spuk berithren kann, wogegen uns bei der unmittelbaren Begegnung mit
solchen Entsetzlichkeiten jede Vorstellung harmlosen Frohsinns als naive
Oberflachlichkeit vorkommt.

Zum Verstindnis der evangelischen Rite ist nun die Unterscheidung
zwischen Vollzug und Erscheinung des Glaubens notwendig. Vollzug des
Glaubens kann, die Siinde ausgenommen, alles sein: das begeisterte Um-
fangen der Schopfungswirklichkeit und das hilflose Dulden des Sterbens
sind die duflersten Pole. Beides kann aber nicht Erscheinung des Glaubens
an Gottes rettende Zukuntft sein; vielmehr hat jede positiv der Welt und
ihrer Erfullung zugewandte Tat schon in ihrer innerweltlichen Positivitat
einen sie rechtfertigenden Sinn, wihrend die reine Passion als solche, da
auch ohne Tat gegeben, auch die Erscheinung der bloflen Erfahrung der
Absurditit des Daseins sein oder als solche gedeutet werden kann.

Erscheinung des Glaubens, Zeichen der un-endlichen Hoffnung, kann
weder die Aktion noch die Passion sein, sondern allein eine positive
Negation: sei es die freie Annahme der unentrinnbaren Passion, sei es die
frei gewdhlte Entsagung. Solcher Verzicht, innerweltlich sinnlos, kann
an sich keinen anderen Sinn haben, als daf} in ithm sich der Glaube bezeuge
und seiner selbst vergewissere. Tatsdchlich entgeht freilich auch die Ent-
sagung nicht der Zweideutigkeit jedweder Auferung: auch durch Men-
schenideologie kommt es zur , Verschnittenheit“. Aber diese in sich zwei-
deutig bleibende Erscheinung ist das Auflerste, was der Mensch aktiv tun
kann, um seinem hoffenden Glauben eine greifbare Gestalt von grofier
Wirklichkeitsdichte zu geben. Nicht blof als ethisches Training, sondern
insofern jeder Christ seinen Glauben auch durch die Tat bezeugen muf},
gehort Aszese in jedes Christenleben: ,Die Taube auf dem Dach ist nur



Um ein neues Priesterbild 431

wahrhaft geglaubt, wenn man in Tat und Wahrheit den Spatz in der Hand
fliegen laft, und zwar bevor er einem genommen wird und bevor die
Taube schon ergriffen ist“?°.

Der Satz ,die evangelischen Rite sind das Bessere® ist also keine Aus-
sage iiber die hohere Vollkommenheit dessen, der sie ubt (seinen Glau-
bensvollzug), sondern bezieht sich auf die Réte als ,Mittel“, worin der
liebende Glaube nicht nur als angebotener (wie in Wort und Sakrament),
sondern auch als angenommener erscheint. Insofern die evangelischen
Rite (im Gegensatz zu anderen Weisen der Entsagung) zwar nicht zur
Struktur der amtlichen, aber doch der sichtbaren Kirche gehoren, haben
sie im Groflen, in der Offentlichkeit, eben diese Bedeutung: die Kirche
zum Zeichen der angenommenen Gnade zu machen. Alle Undeutlichkeit
im Einzelnen kommt gegen dieses grofle Zeichen nicht an. Es ist freilich
nur vor dem Hintergrund des christlichen Weltstandes lesbar: die Welt
grundsitzlich schlecht machen und dann verlassen wire nichts Besonderes.
So aber bezeugen beide Stiande sich und einander: Weder Tun noch Lassen
macht es, sondern Gott allein.

3. Weltverzicht als Solidaritat

Jetzt wollen wir noch einen Schritt weiter fragen: Wozu iiberhaupt den
Glauben auf die negative Weise der Weltentsagung zur Erscheinung
bringen? Gewif} hilft Gott unserem Glauben durch Zeichen — die Evange-
lien sind voll von ihnen (Elisabeth fur Maria, die Heilung fiir den gicht-
briichigen Siinder usw.). Sie sind aber alle positiv und von Gott gewirkt.
Warum wir selber uns negative Zeichen setzen sollen, mufl schon eigens
gefragt werden. Die Antwort fihrt, so scheint es, ins Herz der christlichen
Entsagung.

Ist Gottes Sohn auch Mensch und Sterbender geworden, um dem Vater
seine Hingabe auf eine Weise zu bezeugen wie alle Pracht der reinen
Gottheit sie nicht erlaubt? Uber dieses innerste Geheimnis der Geschichte
steht uns kein Urteil zu. Gewif8 ist, dafl er fiir uns und um unseres Heiles
willen unsere Schmerzen geteilt hat. Indem er jenen Tod, dem wir aus-
geliefert sind, freiwillig auf sich nahm, hat er uns offenbart, dafl der Tod
nicht das Eigentliche ist: denn Gottes Liebe hat sich ihm tiberlegen gezeigt.
Und sofern er das fir uns tat, ward — von der letzten Verstockung abge-
sehen — auch unsere Siinde als blof Vorletztes abgetan: das Letzte ist, dafl
Gott uns liebt.

Diese Liebesbewegung Christi nun vollzieht christliche Entsagung mit.
Sie setzt an im Herzen dessen, der weif}: alles ist mein, denn ich bin Got-

10 K. Rahner, a. a. 0. Aus diesem Artikel stammt dem Sinn nach unser ganzer Abschnitt
II, 2.



Jiirgen Kuhlmann 432

tes. Das néchste ist die Frage: Wie soll ich diese Weltvollmacht ausiiben?
Die Berufung entscheidet. Ergeht sie zur Entsagung, so konnte das Motiv
vielleicht so formuliert werden: Unzdhlige Menschen sind arm, geknech-
tet, geschlechtlich unerfallt. Warum soll ich es besser haben als sie? Ich
will freiwillig das sein, was sie gezwungen sein mussen: das konnte ihnen
glauben helfen, dafl wir von all dem ldngst erlost sind, so weh es uns auch
nach wie vor tut. — So kann sich das evangelische Gebot, unser Licht vor
den Menschen leuchten zu lassen, nach Gottes Wahl zum Rat der Ent-
sagung konkretisieren. Nicht allein also, um unsere Wahrheit uns und
anderen zu beweisen, sondern um thre Seligkeit den Hungernden zu er-
schliefen (und ihre Gefdhrdetheit den Satten!), deshalb mag ein Christ
sich von den vollen Tischen abkehren und deshalb ist dies das bessere,
weil liebendere Verhalten. Allerdings behilt die Torheit der Liebe ihr
Recht, die es ganz einfach, ohne jeden Hinblick auf irgend jemand sonst,
nicht besser haben will als der gepeinigte Herr und Freund: die Liebe
liegt dabei jedoch nicht in der Entsagung, sondern in der Einheit mit dem
Vorbild; dafl nun aber im Leben Christi selber auch ohne die Erlésung
der Vielen die Torheit des Kreuzes Gottes Weisheit wire — das zu behaup-
ten ist uns nicht erlaubt. Somit bleibt auch in der einsamsten Selbstver-
leugnung die Hingabe des Herrn an die Menschen mitgewollt.

In dieser Sicht wird die Armut aus einem Fachausdruck der Aszetik
wieder zum unappetitlichen Wort der Umgangssprache'*. Gehorsam wird
als das gesehen, was es in der Welt tiberall gibt: das lastende Joch eines
unbequemen Vorgesetzten; und der Enthaltsame versagt sich eben das, was
Millionen vom Schicksal verweigert oder genommen ist: die Einheit von
Leib und Person mit einem geliebten Menschen. Der Mensch der Rite
1aft sich auf all dies Schwere ein, weil er iiber sich die Huld seines Gottes
weif}, der ihn in alledem von alledem befreit.

Dann kann es allerdings sein, dafl er iiber weite Strecken hin auch inner-
weltlichen Segen empfingt: wenn die Armut bescheidene Sorglosigkeit
wird, der Gehorsam freundschaftliche Zusammenarbeit mit verstandnis-
vollen Oberen, die Enthaltsamkeit herzliche Verbundenheit mit vielerlei
Menschen. Wire solcher Segen jedoch das letzte Motiv, dann wiirde kei-
nem evangelischen Rat gefolgt, sondern einer (in sich durchaus ehrenwer-
ten) weltlichen Klugheit.

12 Frangois 14dt mich zum Abendessen ein: ,Pére, wir miissen zusammen essen.“ ,Mor-
gen abend gern, jetzt habe ich schon gegessen.“ ,Nein, jetzt gleich, morgen ist es nicht
mehr dasselbe, dann ist das Fest schon vorbei, gerade heute miissen wir miteinander essen.
Ich lehne ab, er dringt. Man sieht es ithm an, wie er nach dem durchschlagenden Argu-
ment sucht. ,Na, Pére, Sie brauchen sich nicht zu genieren, alles, was es heute gibt, habe
ich in den Tonnen gefunden. Sie kénnen sich also ganz wie zu Hause fithlen.“ Darauf gibt

es keine Antwort; es bleibt mir nur, mich zu Tisch zu setzen (Jacques Loew, En mission
prolétarienne, livre de vie 5, S. 46).



Um ein neues Priesterbild 433

Um diese Ergidnzung an Rahners schonem Bild zu verdeutlichen: Nicht
einfachhin, um mich und andere zu vergewissern, dafl ich an die Taube
glaube, lasse ich den Spatz los, sondern weil dieses glaubensgewisse Los-
lassen den Vielen (zu denen ich andererseits gewifl auch oft gehore), die
ohne Spatz dastehen, ernstlich helfen kann, sich an der Hoffnung auf die
Taube zu freuen, und weil zum anderen die Besitzer von Spatzen mit dem
Gedanken vertraut werden sollen, dafl sie die ihren auch bald einbiflen
werden — und daf} dies im Grunde gar nichts macht.

III1.
Seelsorge als ,vierter evangelischer Rat“

Diese namliche Grundstruktur der evangelischen Rite (negative Erschei-
nung des Glaubens aus Solidaritdt mit den Vielen) scheint nun auch das
»Image“ des heutigen Seelsorgeberufes tiberraschend zu klaren.

1. Seelsorge als Weltverzicht

Wir sahen: Der Priester als solcher tut in den Augen der Welt nichts.
Erst vor einigen Wochen erklidrte mir ein Berufsschiiler mit treuherziger
Freundlichkeit: Alles Geld, was der Staat fiir Kirchen und Pfarrer aus-
gibt, ist zum Fenster hinausgeworfen. Nun: Dergestalt ein Auflenseiter
der Gesellschaft zu sein, neben der gewaltigen Dynamik unserer Welt her-
zuleben, seine Krifte in vielerlei Richtungen und Aktionchen zu zerfasern
(selten sicher vor der Gefahr ,parapastoralen Betriebs®), statt gesammelt
auf ein verifizierbares Frgebnis hinzuwirken, kurz: ohne innerweltlich
greifbares Berufsziel zu leben: sollte das (besonders in einer funktional
aufgebauten Gesellschaft) nicht eine fundamentale Weise des Weltver-
zichtes sein, analog den drei evangelischen Riten?!?

Folgender Einwand kann diese These vielleicht verdeutlichen: Ist nicht
das Verkiinden des Reiches Gottes eine durch und durch positive Tatig-
keit? Wie kann man sie unter den Begriff ,Entsagung® bringen?

Vielleicht sollten wir uns allmahlich von altvertrauten Vorstellungen
frei machen. Sofern man den Verkiinder der Gottesherrschaft zum bloflen
Religionsdiener einer religiésen Zeit mifideutet, ist seine Aufgabe aller-
dings positiv. Er hat, so gut er kann, die Ordnung der Welt vom méchti-
gen Schaltbrett der Ewigkeit aus zu gewahrleisten. Doch liegt hier nicht
das Wesen, sondern nur ein berechtigter Ausgangspunkt der christlichen
Verkiindigung. Nach wie vor ist das unverwisserte Wort vom Kreuz den

12 Ein evangelischer Rat im Wortsinn ist es auf jeden Fall: ,Gehet hin in alle Welt und
verkiindet das Evangelium allen Geschépfen!“ Auch protestantische Seelsorger leben, als
Stand, mit uns diesen Verzicht.



Jiirgen Kuhlmann 434

Gescheiten Dummbeit und den Frommen Argernis. Sich berufsmifig die-
sem Worte zu weihen war und ist darum etwas anderes als das Pfarrer-
Werden von ehedem. Man braucht nicht so weit zu gehen wie Kierke-
gaard, der an den Pfarrern das unerhorte Kunststiick bewunderte, von
nichts zu leben: denn sie hitten das Christentum abgeschafft und lebten
doch recht ansehnlich davon. Aber unterscheiden mufl man doch wohl
zwischen der positiven Funktion eines Kult- und Moralbeamten und der
scheinbar und zundchst stets negativen Aufgabe dessen, der alles Beste-
hende und Geltende immer wieder unter das schneidende Wort Gottes
stellen mufl. Jeder Christ hat diese Aufgabe, auch die Pfarrer von damals
hatten sie natiirlich; sahen sie aber ihren Beruf gerade darin? Das zu
bezweifeln ist wohl keine Anmaflung.

Eschatologisch freilich — und wir leben schon in den letzten Zeiten! — ist
dieser Lebensstand ebenso positiv wie die anderen drei Rite. Wie sollte
es etwas Positiveres geben, als einem geistlich Gestorbenen die Auferste-
hung zu verkiinden? So gesehen, gibt es aber auch keinen grofieren Reich-
tum als das himmlische Biirgerrecht des Bettelmonchs, keine grofiere Frei-
heit als den Gehorsam eines Franz Xaver, keine kostlichere Liebe als
Teresas Geborgenheit bei ibrem gottlichen Verlobten. Aufler dieser ent-
scheidenden Positivitét gibt es eine andere (von der schon die Rede war):
Das durch die Entsagung entstandene Vakuum muf} irgendwie ausgefiillt
werden, weil kein Mensch ein rein negatives Leben fuhren kann. So kann
die Armut zur bescheidenen Sorglosigkeit werden, der Gehorsam zur ge-
schiatzten Mitarbeit, die Enthaltsamkeit zur Freundschaft. So kann natiir-
lich auch (muf aber nicht) das Verkiinden des Evangeliums zu einer Kette
menschlich befriedigender Téatigkeiten werden. All diese Hilfen lassen
aber nicht vergessen, worauf man verzichtet hat, in unserem Fall auf ein
weltlich klar erfalbares Berufsziel. Der Backer weiff, was er zu tun hat,
der Mechaniker zweifelt nicht, dafl das Rad wieder sitzt, der Arzt sieht,
wie die Narbe verheilt. Der Apostel hingegen weifl weder, was er zu tun
noch wann er es getan hat. Weder an kahlen Feldern noch an Saatgut
kann es je fehlen, nur an Zeit, Kraft und Lust (lies: Liebe). Wer will da
noch behaupten, das sei ein Beruf wie jeder andere?!?

13 So sehr die Lage heute anders ist, so traditionell ist iibrigens der Kern dieser These!
»Es ist klar, daf der Stand der Vollkommenheit mehr in den Bischéfen als in den Ordens-
leuten ist.“ (Thomas, S. Th. II-1I, q184 a7.) Wohl 148t Thomas die einfachen Priester
nicht mit zum Stand der Vollkommenheit gehdren (a6), bezeichnenderweise aber mit der
Begriindung, sie kénnten die Seelsorge ja wieder aufgeben. Der Mangel einer festen Bin-
dung also schlof manche Seelsorger vom Vollkommenheitsstand aus; wo sie — bei den
Bischofen — gegeben ist, gehort der Seelsorger, der ja sein Leben fiir seine Schafe geben
mufl, ihm ohne weiteres an, sogar mehr als die Ordensleute. Aus dieser Auffassung
erhellt doch, dafl auch in einer klerikalen Gesellschaft echte Hirtensorge kein weltliches
Geschaft war. Nur trifft das Auflenseitertum, das damals im Mafle seines Eifers der



Um ein neues Priesterbild 435

2. Solidaritdt im Weltverzicht der Seelsorge

Wir sahen oben: Aus Liebe zu den Vielen, die ein bestimmtes Gut oder
das von ithm erwartete Gliick entbehren miissen, kann ein Christ auf dieses
Gat freiwillig verzichten, um ihnen so Mut und Trost zu schaffen. Wenn
hier das entscheidende Motiv der evangelischen Rite liegt, dann fragt sich
jetzt: Welchen Mangel der Vielen erldst jener, der sich auf die beschrie-
bene Weise zum Auflenseiter der Gesellschaft macht?

Auch hierzu ein Zitat:

»Die christlichen Einsiedler der spétantiken und mittelalterlichen
Welt, die in Wiisten und tiefen Waldern hausten, waren niemals
so vereinsamt wie der Mensch in der gegenwirtigen Gesellschaft, der
nur darauf zu achten hat, wie er vorwéarts kommt, so daf es ,bei dich-
tester raumlicher Nihe keinen Nachsten im innerlichen, seelischen,
schliefilich moralischen Sinne’ fiir ihn gibt. Der altchristliche Eremit
wie der moderne Trappistenmdnch sind innerlich der Welt verbun-
dener als der Angehorige eines heutigen Riesenbetriebes“4.

Der Priester ein Auflenseiter der Gesellschafi? Nun, heimlich und inner-
lich sind es die meisten. Gewifl haben Miillkutscher und Journalisten ihre
klar umrissene Funktion und darum ihren festen Platz in der Gesellschaft,
aber erhebt sich nicht auch in solchen wie in allen Berufen immer wieder
die furchtbare Angst: vergeude ich nicht mein Leben? Ist das ein Lebens-
inhalt, anderer Leute Abfall wegzurdumen oder Torheiten kommentie-
rend zu berichten? Und steigert sich diese Anfechtung nicht sogar mit der
Verantwortung, die ein Beruf auferlegt, bis hin zur grauenhaften Depres-
sion des Herrschers, der erfahren muf}, wie gegen die Zeit und der Men-
schen Gleichgiiltigkeit kein Werk bestehen kann?

Wenn solche frustrierten Menschen dann jemand begegnen, der sehr
wohl in der Welt tichtig mitmischen konnte, dem aber aus freien Stiicken
absagt, um nur ,den Armen das Evangelium zu verkiinden“; wenn sie
erleben, wie da ein Mensch ohne anerkanntes Berufsziel lebt, von der
6ffentlichen Meinung — der er sich sogar anschlieft — zum Auflenseiter
gestempelt und dennoch in der Hoffnung frohlich ist: sollte ihnen das nicht
ein kraftigendes Heilszeichen sein? Was sie, kaum sich selbst eingestanden,
selber sind: verloren neben einer uberméichtigen Masse dahinlebend, ohne
recht zu wissen, warum eigentlich und woraufhin — das ist der Apostel ein-

einzelne verspiirte, heute global den ganzen Stand, von dem der einzelne dann hdchstens,
im bekannten Kreise, die beliebte Ausnabme ist.

14 Hubertus Halbfas, Umweltbezug und Generationsverhdiltnis der Jugend, Kat. Bl. 91/
1966, 527 f.



Jiirgen Kuhlmann 436

gestandenermafien und vor aller Welt, soziologisch jedem Unterprimaner
greifbar. Und es bringt ihn so wenig zur Verzweiflung, dafl er vielmehr
fir jedermann ein ermunterndes Wort hat.

Mir scheint, hier liegt tatsachlich genau dieselbe Struktur vor wie bei den
ubrigen Riten. Der Apostel ldfit den Spatz eines klaren Berufszieles flie-
gen, um die vielen, welche tiefer geblickt auch keines haben, glaubwiirdi-
ger mit der Taube eines un-greifbaren, un-endlichen Sinnzentrums und
Wirkzieles trosten zu konnen, das er eschatologisch-geheimnisvoll doch
schon besitzt: denn ist, solches zu tun, nicht das schonste Berufsziel, das ein
Mensch sich in einer zerstdubenden Welt iiberhaupt setzen kann?

IV.

Der Kern des Problems
1. Stand der Diskussion

Es ist hier nicht der Ort, die heutige theologische Grundlagendiskussion in
wissenschaftlicher Ausfithrlichkeit darzubreiten. Doch sei zu ihr ganz kurz
Stellung genommen; denn nur innerhalb dieses Netzes von Fragen und
Ansichten kann der Priester sich selbst verstehen. Weil es sein Beruf ist,
von Gott zu reden, darum mufl er eine Antwort wissen auf die Frage: Wie
1aft sich heute von Gott reden? Unterscheiden wir vier verschiedene Ein-
stellungen zu dieser Frage:

a) Die erste ist eine sich fiir traditionell haltende Unbekiimmertheit.
,Gott“ ist der, um dessen Dasein und Allmacht jeder im Grunde weif},
wenn ihn auch viele aus Bosheit leugnen. ,Gott“ ist hier der Zentralbegriff
des menschlichen Wissens als solchen. Von ihm zu sprechen ist mithin eine
der vornehmsten menschlichen Aufgaben; wer darauf nicht héren will, ist
entweder dumm oder schlecht. — Dieser Ansicht sind gewil} viele Priester
und Glaubige; fir sie hat sich am iberkommenen Priesterbild nichts
Wesentliches gedndert.

b) Die zweite mogliche Stellung hat Dietrich Bonhoeffer eingenommen:
Er weif}, daf er keine Antwort weil}. Es scheint ihm unfair, die Menschen
erst in triibe Gedanken iiber Schuld und Tod hineinzustoflen, um sie vor
Gott zu bringen; wie er es aber anders machen solle, wie er weltlich von
Gott sprechen konne, weif} er nicht. Er hatte das grofle Charisma, bewufit
und klar auszusprechen, woran schon lange viele Christen litten und
leiden.

¢) Fiir eine dritte Ansicht mag der Name Paul Tillich stehen: Der
Mensch fragt immer nach einem Letzten. Im Altertum war es die Unsterb-
lichkeit, zur Reformationszeit die Rechtfertigung, heute ist es der ,,Sinn
des Lebens“. Zu einem Menschen von Gott reden heif}t herausfinden, wie



Um ein neues Priesterbild 437

gerade bei thm diese letzt-existentielle Frage auftritt — und sie dann mit
dem groflen christlichen Ja beantworten.

d) Eine vierte Grundstellung nimmt neuerdings Harvey Cox ein'®. Den
pragmatischen Zeitgenossen kennzeichne es, dafl er eben nicht nach dem
Sinn des Lebens fragt, sondern sich mit je begrenzten weltlichen Schwie-
rigkeiten bescheidet, die ihn seine ganze Kraft kosten: Wie rettet man die
Welt vor Hunger und Atomkrieg, wie sanjert man die Stadte, wie iber-
windet man den Klassen- und Rassenhafl? Zu diesem Menschen von Gott
reden kénne man nur ,politisch“. Es gilt, im Licht der vergangenen die
heutigen gottlichen Heilstaten zu erkennen und mit durchzusetzen: Die
Sprache von Martin Luther King versteht auch der abgebriihteste Pragma-
tiker.

9. Versuch einer Zusammenschau

Mir scheint, zwei fundamentale Unterscheidungen vermogen einige Klar-
heit zu schaffen:

a) Der innerweltliche — endliche — vorlaufige — geschopfliche — katego-
riale — natiirliche Bereich ist zu unterscheiden vom gattlichen — iibernatiir-
lichen — letztexistentiellen — eschatologischen — eigentlichen — unendlichen
Bereich. Beide miissen ungetrennt zusammen- und unvermischt auseinan-
der-gehalten werden, nicht nur in der Person Jesu, sondern auch bei uns,
die dort bei ihm sein sollen, wo er 1st.

b) Die menschliche Aufmerksamkeit kann vorwiegend riickwirts oder
vorwirts orientiert sein. Das heifit: Die Hauptfrage ist entweder ,woher
komme ich“ oder ,was soll ich tun®. Die Antwort auf die erste Frage ist
metaphysisch: Gott ist die Erstursache der Welt. Die Antwort auf die
zweite Frage ist politisch: Ich soll mitarbeiten mit Gott, dem Vollender
dieser Welt. Beide Male ist das Wort ,Gott“ definiert und verstandlich
als Antwort auf gerade diese Frage. Das gleiche Wort hat darum je einen
sehr anderen Sinn. Ein Name ist es in beiden Fillen nicht.

Unsere Epoche nun ist eindeutig zukunftsgerichtet. Nicht was gestern
oder im Anfang war, hat Geltung, sondern was iibermorgen sein soll. Des-
halb hat Cox recht: dem heutigen Menschen miissen wir politisch von Gott
reden, d. h. ihn in Gottes Handeln hier und heute hineinreifien. Die Meta-
physik ist darum nicht falsch; keine Antwort auf eine nicht gestellte Frage
ist falsch. Mehr noch: Wie frither stellt auch hinfort jeder reife Christ
beide Fragen; verindert hat sich allein der Ausgangspunkt: Wer den
christlichen Weg beginnt, fiir den ist heute unverstdndlich, was ehedem
selbstverstindlich war. Diese pastorale Revolution bedeutet aber nicht die
geringste dogmatische Anderung!

15 Stadt ohne Gott2“, Kreuz-Verlag Stuttgart 1966.



Jiirgen Kuhlmann 438

Beide Antworten jedoch, die metaphysische wie die politische, bewe-
gen sich innerhalb des endlichen Bereiches. Gott erscheint einmal als der
Schépfer, zum anderen als der Umstiirzler der je bestehenden Halbord-
nung: stets aber als im Endlichen Handelnder, nie in Seinem eigentlichen,
innergottlichen Leben. Zu diesem aber sind wir berufen, an ihm haben
wir jetzt schon wahrhaft Anteil. Deshalb geniigt weder die metaphysische
noch die politische Sprache noch beide zusammen. Wir miissen auch exi-
stentiell von Gott sprechen, als von jener letzten Liebe, welche die beste-
hende ebenso wie die aufzurichtende Welt erst schon macht und zugleich
ihre Schonheit unendlich iiberbietet.

Ganz zu sich selbst kommt die existentielle Theologie allerdings nur an
der Grenze: im theoretischen Scheitern der stammelnden Metaphysik, im
praktischen Scheitern der ungesegneten Taten, eben dort, wo das Wissen
ins Nichtwissen miindet und das Leben in den Tod. Dorthin darf freilich
kein Mensch den anderen zwingen — wohl aber tut das, zu unserem Heil,
immer wieder Gott selbst. Zu unserem Heil: denn erst wo die Welt am
Ende ist, kann ich sie nicht mehr verwechseln mit dem wahren Gott — der
mir auch dann noch bleibt.

V.
Folgerungen fiir das Priesterbild

Zunichst gilt es, das Kultpriestertum und die verschiedenen méglichen
Berufe seiner Inhaber deutlich zu unterscheiden. Ein geweihter Priester
kann im Namen der Kirche die Eucharistie feiern und Siinden vergeben;
nur das zu tun ist aber kaum ein Beruf — der Pfarrer von Ars war eine
gottgewollte Ausnahme; die bewundernswerten siidamerikanischen Wan-
derpriester, die zu nichts anderem kommen, diirfen auch keine Regel sein,
sondern sind Symptom einer beingstigenden Not. Zu allem anderen, was
ein Kaplan zu tun hat, verlangt das gottliche Recht nicht die Priesterweihe.
Andere Menschen stellen ihr ganzes Leben in den Dienst der Seelsorge,
ohne doch Priester zu sein (bestimmte Katechetinnen etwa). Die Folgerung
ist klar: Priester zu sein ist iiberhaupt kein Beruf, vielmehr mdgliches
sakramentales Herz eines jeden Berufes'®. Der franzosische Arbeiter, der

16 Diese Aussage klingt vielleicht manchem schockierend; wird sie aber nicht lingst schon
gelebt und auch gelehrt? Das Konzil zdhlt z.B. in Art. 8 des Priesterdekretes folgende
mégliche Titigkeiten von Priestern auf: Pfarrdienst, iiberpfarrlicher Einsatz, Forschung
und Lehre, Handarbeit, sonstiges irgendwie apostolisches oder ,aufs Apostolat hingeord-
netes“ Tun. Sodann heifit es: ,Auf eines hin wirken freilich alle zusammen, nimlich auf
den Aufbau des Leibes Christi.“ Diese Einheit ist nun jedoch nicht mehr soziologisch
greifbar und bewirkt darum nicht, daf alle Priester, weltlich gesprochen, denselben Beruf
haben.



Um ein neues Priesterbild 439

mit ein paar Bekannten des Quartiers nach der Schicht am Wohnzimmer-
tisch die Messe feiert, der deutsche Gewerkschaftsspezialist, der vor der
Vorlesung eine Handvoll Studenten um den Altar versammelt, der
Lebenskundelehrer an der japanischen Berufsschule, der in der Osternacht
feierlich zwei Schiiler taufen darf: was haben diese drei Manner beruflich
miteinander gemein? So gut wie nichts, und doch sind alle drei Priester,
nimlich Welt-Priester in einem neuen, schirferen Sinn dieses alten Aus-
drucks.

Sodann gibt es eine Reihe von Berufen, die weder schlechthin weltlich
noch auf die weltiiberlegene Existenz bezogen sind; wir konnen sie viel-
leicht ,heilsgeschichtliche* Berufe nennen. Thr Wirkfeld ist das Endliche,
nicht aber, insofern es in sich selber ruht, sondern insofern es in der Span-
nung von Bése und Gut steht, d. h. der Ort des gottlichen Handelns ist.
Das sind die prophetischen Berufe. Geistliche Beirite von Zentralkomitees,
CAJ-Gebietskapline, freischaffende Okumeniker, engagierte Akademie-
direktoren, frither: Hofbeichtviter, Jesuitenprovinziale in Paraguay. Sie
stehen allesamt im selben Zwielicht wie ihr Meister, der auch als ,Politi-
scher” verurteilt wurde.

Der Beruf des Seelsorgers endlich ist gegen beide Typen von weltlichen
Berufen abgesetzt. Sein Ziel ist nicht endlich, sondern eigentlich. Er soll
die Menschen nicht auf Gottes weltliche Taten verweisen, sondern auf
Gott in Thm selbst, sofern ER iiber alles, was er im Vorlaufigen tut, un-
endlich erhaben ist. Das un-endliche Staunen in den Herzen der Kleinen
entziinden, den un-endlichen Schwung der Jugend mitteilen, die un-end-
liche Verantwortung den Erwachsenen entdecken helfen, den un-endlichen
Trost den Verwelkenden vermitteln: das ist der Seelsorger herrliche
Berufsaufgabe. Dafl somit dem Seelsorger, dhnlich wie dem Moénch, das
innerweltliche Berufsziel fehlt, wird leicht dadurch verschleiert, daf} er ja
standig aktiv mit anderen Menschen zu tun hat. Das, was er an ihnen und
fiir sie tun mochte, ist aber ebensowenig ,etwas“ wie das Schweigen des
Moéndhs.

Damit haben wir aus dem bisherigen Priesterbild drei recht verschie-
dene herausentwickelt: Kultleiter, Mitkimpfer der Taten Gottes, Helfer
der Existenz zur letzten Eigentlichkeit. Diese Einteilung deckt sich unge-
fahr mit dem vertrauten Drei-Amter-Schema: Priester, Prophet, Hirte.
Jeder Christ, was immer sein Beruf, hat Anteil an allen drei Aufgaben.
Jeder mufl anbeten und sakramental leben, jeder hat seine Umwelt im
Geist der Bergpredigt zu beeinflussen, jeder mufl seinen Nichsten zu
Glaube, Hoffnung und Liebe helfen. Zu den drei Amtern gesellen sich die
drei ,Rite“: Jeder Christ muf} keusch, arm und einfiigsam sein. Dieser
eine, gemeinsame christliche Lebenssaft ist es, der dann in den verschie-



Jiirgen Kuhlmann 440

densten Charismen die mannigfachsten Zweige, Bliiten und Friichte treibt.
Der Geist ist einer.

Die Berufe jedoch sind verschieden. Darum ist mit folgender Lage
a priori zu rechnen: Die Berufung zum Priestertum und die zum haupt-
beruflichen Seelsorger fallen zwar nach der noch offiziellen Ansicht zusam-
men, aber nicht immer in Wirklichkeit. So kann es zu Unzutriglichkeiten
wie dieser kommen: Ein junger Mann fiihlt sich zum Priester berufen, merkt
aber erst, da er schon ,der Kaplan® in seinem Dorf ist, dafl er wohl doch
nicht zu dem Seelsorger taugt, den sich das Ordinariat wiinscht, sondern
daB sein Beruf nach wie vor der Welt gehort. Wie wird die Geschichte
enden? Ein anderer weif} sich zum Beruf des Seelsorgers getrieben, mit
all dem Verzicht, aber auch den hundertfachen Freuden dieses Lebens —
doch scheut er vor dem Priestertum und der Ehelosigkeit zuriick. Er wird
in Zukunft Diakon werden konnen, fiir jetzt aber vermag er sein Ziel nur
zum Teil, ndmlich als Kinderlehrer, zu erreichen.

Was diirfte die Kirche eigentlich daran hindern, alle von Gott her mog-
lichen Variationen des Christenlebens auch juristisch zuzulassen? Gewifl
mufl die Verkoppelung von Priestertum und Zélibat vom Ende der Ver-
folgungszeit bis zum Ende der religiésen Zeit als Wille Gottes verehrt
werden. Solange der Priester als Christ in einer ,christlichen Welt zu
Hause, ja sogar als Spitzenfunktionir der Gesellschaft unter den Privile-
gierten war, solange hitte wenigstens dieses eine Zeichen die Ernsthaftig-
keit seiner Hingabe bezeugen und ihn an der vollen Verweltlichung hin-
dern sollen. Heute aber, so sagt uns das Konzil, sind nicht nur die Priester,
sondern auch die Glaubigen wieder wie Fremde in dieser Welt: schon ein
gewdohnliches Christenleben zu fiihren ist im Bann des neuen Heidentums
schwierig und strahlkriftig genug, um der Kirche zu gestatten, auch ohne
zusdtzlich institutionalisierte Entsagung einem gereiften Christen das
Priestertum anzuvertrauen'’. Mége es also in der Kirche der Zukunft Fhe-
lose und Verheiratete geben, hauptberufliche und nebenberufliche Kiin-
der, Weihepriester und Teilhaber am allgemeinen Priestertum, und zwar
in allen Kombinationen!

Lange Zeit sind die Laien in der Kirche etwas diskriminiert worden.
Heute ist allen klar, daf} jeder zur Heiligkeit berufen ist, auch wenn der
Ritestand, als deutlichere Erscheinung des Glaubens, objektiv das Bes-
sere ist und bleibt. Wenden wir diese wichtige Erkenntnis auf das Ver-
hiltnis der Priester untereinander an: manches Mifiverstindnis konnte

7 Das gdttliche Recht der Glaubigen auf priesterlichen Beistand diirfte in Stidamerika
vielleicht schon bald den verheirateten Freizeit-Priester erzwingen; vgl. die beschwdrende,
glasklare Konzilsintervention von P.Koop, Bischof von Lins (Brasilien), enthalten in:
Galli-Moosbrugger: Das Konzil und seine Folgen, S. 285.



Um ein neues Priesterbild 441

sich entgiften. Die Seelsorger aus Berufung und Leidenschaft haben recht,
wenn sie ihr Los schwer und groff zugleich empfinden; denn es ist objektiv
das Vollkommenere. Sie sollten es aber manchen Mitbriidern nicht ankrei-
den, wenn sie sich, trotz der Priesterweihe, mehr zur Mitsprache im Kon-
zert der Welt als zum ausschlieflichen Seelen-Dienst hingezogen fiih-
len. Das muf} nicht Lauheit und Riickfall, das kann ihre Berufung sein.

Natiirlich geht es nicht darum, aus einem Priesterstand zwei zu machen.
Ist aber mit dem Stindestaat und der standischen Gesellschaft nicht iiber-
haupt auch das Modell geistlicher Stinde zerfallen? An dieser Denkart
diirfte fir die Kirche lediglich die soziologisch greifbare Bekundung des
fundamentalen Doppelaspekts von Welterlosung und Weltentsagung un-
aufgebbar sein. In unserer differenzierten Gesellschaft bedarf es dazu aber
wohl nicht des breiten Grabens zwischen , Weltstand“ und , Vollkommen-
heitsstand“. Vielleicht tite denselben Dienst besser eine klare Unterschei-
dung der zwei Grundrichtungen (Ja oder Nein zur Welt) in mannigfachen
Dimensionen (Besitz, Selbstverfiigung, Geschlechtsleben, Berufsziel, Wir-
ken in der Heimat) sowie vielerlei strukturellen und unzédhlbaren indivi-
duellen Schattierungen, Kombinationen, Akzenten. Tatsachlich ist es ja
immer schon so: der Pfarrer in A-dorf lebt die christliche Armut deut-
licher, sein Mitbruder in B-stadt mehr die Weltfreude, ein Dritter ist am
liebsten Verkiinder der Frohen Botschaft an Kranke und Bedringte, der
Vierte sieht seine und seiner Gemeinde Aufgabe vor allem im konkret-
aktiven Dienst an der Welt hier und jetzt und hilt darum 6fters geistliche
Planungskonferenzen mit evangelischen und sozialistischen Kollegen ...
Viele Gaben, ein Geist. Schon durch sein Atmen sagt jeder Christ ein
emphatisches Ja zur Welt, und schon wenn er ein béses Wort hinunter-
wiirgt, tibt er sich im Sterben. Keiner bejaht nur, und keiner entsagt nur:
die Vielfalt der innerhalb des einen Rahmens méoglichen Muster aber
sprengt alles Denken in Stinden.

Beten wir fur die Verantwortlichen der Kirche, daf} sie die so schwere
Freiheit wagen, der waltenden Erfindungsfreude des Schopfers von den
juristischen Strukturen her keine Schranken zu setzen. Er kénnte uns da-
durch strafen, dafl er sie nicht zerbricht.





