
Vom Geist des Predigerordens 

Fragmente zu einer Theologie gelebter Katholizität 

Hilarius Barth OP, Walberberg 

Vor siebenhundertfünfzig Jahren, am 22. Dezember 1216, versammelte 
sich bei Sankt Peter zu Rom das Kardinalskollegium der römischen Kirche 
unter dem Vorsitz des Papstes zu einem Konsistorium. Der Vizekanzler 
der apostolischen Kanzlei verlas die Konsistorialbulle •Religiosam vitam", 
ein für den heiligen Dominikus und seine im Frühjahr 1215 in Südfrank- 
reich entstandene Gemeinschaft ausgefertigtes großes päpstliches Privileg. 
Nach der Verlesung unterzeichneten Papst Honorius III., die Kardinäle 
und der Vizekanzler das bedeutsame Schriftstück, mit dem der Papst die 
Gründung des ersten Klosters des neuen Ordens in Toulouse feierlich 
bestätigte und die Gemeinschaft der dort bei St. Romanus nach der Regel 
des hl. Augustinus lebenden Brüder unter seinen und des apostolischen 
Stuhles Schirm und Schutz nahm1. Ein neuer Orden? Davon war in dem 
Privileg •Religiosam vitam", dem üblichen Bestätigungsformular der 
päpstlichen Kanzlei für Augustinerchorherrenklöster, allerdings nicht die 
Rede. Das Dokument gewann aber für den Dominikanerorden nahezu die 
Bedeutung einer ausdrücklichen Bestätigungsbulle, wenn man das kaum 
einen Monat später erlassene Mandat •Gratiarum omnium" vom 21. Ja- 
nuar 1217 ergänzend hinzunimmt, das zum ersten Mal in der Geschichte 
der Kirche den Mitgliedern eines Ordensverbandes den offiziellen Namen 
•Prediger" zuerkannte. Dazu trat in den folgenden Jahren eine Anzahl 
einzigartiger, päpstlicher Empfehlungsbullen, welche die Eigenart des 
neuen Ordens immer deutlicher hervorhoben. 

1 Um die kurze Abhandlung nicht in einer Fülle historischer Anmerkungen zu ertränken, 
dürfen die bisherigen Ergebnisse der Forschung über das Leben des hl. Dominikus und 
die Anfänge seiner Gründung hier vorausgesetzt werden. Es sei auf drei einschlägige 
Werke verwiesen, in denen sich weiterführende Literaturangaben finden. Das Werk von 
H. Chr. Scheeben, Der hl. Dominikus, Freiburg 1927, war verdienstvoll als erste wissen- 
schaftliche Biographie des Heiligen, fand aber in einigen seiner scharf und einseitig for- 
mulierten Thesen, die ihren Sitz im Leben des 20. Jahrhunderts nicht verleugnen konnten, 
den berechtigten Widerspruch angesehener Forscher (Altaner, Grundmann, Vicaire u. a.). 
Als heute gültige Biographie kann mit einigen Abstrichen die Arbeit von M. H. Vicaire, 
Histoire de Saint Dominique, 2 Bde, Paris 1957, gelten. Die dt. Übersetzung, Gesdiidite 
des hl. Dominikus. 2 Bde, Freiburg 1962-1963, leidet an sinnentstellenden Obersetzungs- 
fehlern. Eine Ergänzung zu Vicaire bietet in manchen Punkten VI. Koudelka in seiner 
knappen biographischen Skizze S. Domenico, fundatore dell'ordine dei Frati Predicatori, 
in: Bibliotheca Sanctorum, Bd. 4, Rom 1964, 692-727. 



Vom Geist des Predigerordens 443 

Wohl mit Recht begeht daher der Orden der Predigerbrüder am 22. De- 
zember dieses Jahres den Tag, da seine rechtskräftige Bestätigung seitens 
der höchsten kirchlichen Autorität sich zum siebenhundertfünfzigsten Male 
jährt. Freilich hatte die Grundidee des Ordens, die Wanderpredigt in 
evangelischer Armut, schon im Jahre 1206 vom weitblickenden Papst 
Innozenz III. ihre volle Billigung erhalten2, als Bischof Diego von Osma 
und der Subprior seines Domkapitels, Dominikus, den päpstlichen Legaten 
in Südfrankreich diese neue Missionsmethode im Kampf gegen die Albi- 
genser vorgeschlagen hatten. Die Zeit war jedoch für die Institutionalisie- 
rung einer scheinbar ganz von den Ketzern übernommenen Lebensform 
noch nicht reif. Erst rund zehn Jahre später gelang es Dominikus nach 
zähem Ringen, jene damals von ihm in ihrer Fülle tief erfaßte •aposto- 
lische Lebensweise" durch die Gründung des Ordens der Predigerbrüder 
der Kirche einzupflanzen. 

Aktualität eines Jubiläums 

Jubiläen sind als Gelegenheiten freudigen Gedenkens zum Feiern da. 
Aber nicht nur das. Auch zum Nachdenken bieten sie vermehrten Anreiz. 
Ist in einer Gemeinschaft alt an Tagen die Inspiration des Ursprungs 
lebendig geblieben? Oder ist sie im Laufe der Zeit abgeschwächt, verdun- 
kelt und verfälscht worden? Was geschieht, wenn die anfängliche Begei- 
sterung, die jede Ordensgründung begleitet, im Alltagstrott erkaltet, und 
die Hochgestimmtheit weniger der langweilig durchschnittlichen Gewöhn- 
lichkeit vieler Platz macht? Und noch grundsätzlicher: Hat sich ein Ent- 
wurf, der an einem bestimmten Zeitpunkt der Geschichte in Ansehung der 
damaligen politischen, wirtschaftlichen, gesellschaftlichen, kirchlichen, gei- 
stigen und religiösen Umstände einem schöpferischen Kopf entsprungen 
ist, nicht notwendig selbst überlebt, wenn diese Umstände völlig neuen 
Verhältnissen gewichen sind? 

Diese Fragen erfahren heute, da das Zweite Vatikanische Konzil eine 
allgemeine Neubesinnung der ganzen Kirche und aller Stände und Glie- 
der in ihr eingeleitet hat, eine weitere Zuspitzung. Im Dekret über die 
zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens werden zwei Dinge nebenein- 
ander gestellt, die sich auf den ersten Blick gegenseitig auszuschließen 
scheinen. Es wird einerseits eine •ständige Rückkehr zu den Quellen jedes 
christlichen Lebens und zum Geist des Ursprungs der einzelnen Institute" 
gefordert und •zugleich deren Anpassung an die veränderten Zeitverhält- 

2 In der Bulle •Excursus saeculi tendentis" vom 17. 11. 1206. P. L. (Migne) 215, 1024- 
1025. Diese Urkunde könnte man in gewissem Sinn als eigentliche Bestätigungsbulle des 
Predigerordens ansehen. 



Hilarius Barth 444 

nisse" (2). Wie kann eine echte Anpassung an die veränderten Zeitver- 
hältnisse erfolgen, wenn im selben Atemzug eine •ständige Rückkehr zu 
den Quellen jedes christlichen Lebens und zum Geist des Ursprungs" ver- 
langt wird? Und wie kann anderseits diese Rückkehr wahrhaft vollzogen 
werden, wenn man sich zugleich um Anpassung an veränderte Verhältnisse 
bemühen soll? Erschöpfend auf die aufgeworfenen Fragen zu antworten, 
würde eine Philosophie und Theologie der Geschichtlichkeit der Wahrheit 
voraussetzen, die zu entfalten hier nicht der Ort ist. Andeutend sei nur 
soviel gesagt: Beides bedingt und begründet sich gegenseitig. Eine Rück- 
kehr kann allein von einer aufgrund veränderter Verhältnisse vollzoge- 
nen Hinkehr ausgehen, welche Hinkehr ihrerseits als Bedingung ihrer 
Möglichkeit ein Herkommen vom Ursprung voraussetzt. Damit das 
dauernde Gespräch zwischen dem Unvergänglichen der Vergangenheit 
und dem Neuen der jeweiligen Gegenwart aber immerdar in der Wahr- 
heit bleibe - hat doch jede Zeit die Neigung, die ihr eigenen Anliegen 
zum Schaden des Ganzen überzubetonen -, bedarf es der Hilfe des Geistes, 
der in alle Wahrheit einführt und der zu allen Zeiten, heute und einst, in 
seinen Zeugen verborgen wirkt. Sehr klug fügt darum das Konzil seinen 
angeführten Weisungen die Bemerkung hinzu: •Diese Erneuerung ist 
unter dem Antrieb des Heiligen Geistes und unter der Führung der Kir- 
che ... zu verwirklichen" (2). 

Wie gesagt, hat diese kleine Abhandlung ein bescheideneres Anliegen. 
Statt in abstracto das Problem von Uberzeitlichkeit und Geschichtlichkeit 
der Wahrheit zu erörtern, soll das Jubiläum eines Ordens, der sich der 
Wahrheit besonders verpflichtet weiß, willkommener Anlaß sein, in con- 
crete zu sehen, wie einst unter ähnlichen Bedingungen Tradition und Auf- 
nahme legitimer Zeitanliegen auf gültige, von der Kirche anerkannte 
Weise verbunden wurde. Vielleicht lassen sich an einem solchen Beispiel 
der Vergangenheit einige, wenn auch nur allgemeine Maßstäbe für die 
heute angestrebte Erneuerung des Ordenslebens gewinnen. Ohne gewisse 
Normen irren die notwendig gewordenen Überprüfungen und angestell- 
ten Überlegungen, die eine echte Reform einleiten und begleiten, allzu 
leicht ins Willkürliche ab. 

Die Synthese des heiligen Dominikus 

Die Gründung des Predigerordens fiel in eine aufgewühlte Zeit. Gewal- 
tige gesellschaftliche Umbrüche drohten die überlieferten Ordnungen hin- 
wegzureißen. Soziale Wandlungen, neue ethische und religiöse Auffassun- 
gen durchbrachen die Schranken geheiligter Traditionen und begannen 
außerhalb der alternden Feudalgesellschaft und der damit verflochtenen 



Vom Geist des Predigerordens 445 

Kirche in neuen Korporationsweisen Gestalt zu gewinnen. Durch den Ab- 
fall weiter Volksschichten gefährdet, bestand die Kirche in ihrer ersten 
Ratlosigkeit gegenüber dem Undurchsichtigen und Zweideutigen des neu 
Aufbrechenden auf den Werten der Überlieferung. Man versuchte, die 
erwachten religiösen Kräfte in die hergebrachten Formen des Ordens- 
lebens einzufügen. Wo das gelang, verschafften sich die angestauten Ener- 
gien Luft in einer rigorosen Verschärfung der monastischen Strengheiten 
und des Ideals des •Deo soli vivere"3; das eremitische Ideal erlebte eine 
neue Blüte. Viele Gruppen aber, welche die evangelische Armut und die 
apostolische Wanderpredigt buchstäblich nachahmen wollten, lehnten die 
traditionellen Ordensformen ab und gerieten damit schnell in Gegensatz 
zur Kirche. Das Fehlen von klug angepaßten Organisationsformen ver- 
mehrte ihre innere Unsicherheit und Unausgeglichenheit und ließ sie oft 
eine Beute revolutionärer Häresien werden. Sie wurden aus der Kirche 
ausgeschlossen. 

Erst Dominikus und, auf seine Weise, Franziskus vermieden bei der 
Gründung und Ausgestaltung ihrer Orden beide Einseitigkeiten. Ihre die 
Zeiten überdauernde Lösung der Krise wurde allerdings nur dadurch 
möglich, daß sich mit Innozenz III. die Haltung der hierarchischen Kirche 
zu den vom Evangelium inspirierten Armutsbewegungen änderte. Der 
Papst anerkannte deren Anliegen und versuchte, sie für die Kirche zurück- 
zugewinnen. Zwar verbot das große Reformkonzil von 1215, das vierte im 
Lateran, angesichts der unübersehbar werdenden Vielfalt von ordens- 
ähnlichen Verbänden, die Gründung neuer Orden4. Das konnte aber die 
kurz vor dem Laterankonzil entstandenen Gemeinschaften des Franziskus 
und Dominikus in ihrer Hochschätzung der überlieferten Formen klöster- 
lichen Lebens, dem vor allem Dominikus wertvolle Anregungen ver- 
dankte, nur bestärken. Darüberhinaus gelang ihnen in enger Zusammen- 
arbeit mit dem Papsttum und mit aufgeschlossenen Kreisen der Kurie die 
geglückte Verbindung des erforderlichen Neuen mit dem bewährten Alten. 
So wurde verhindert, daß die in einer neuen Begegnung mit dem Evange- 
lium erwachten religiösen Kräfte des ausgehenden zwölften und beginnen- 
den dreizehnten Jahrhunderts der Kirche verloren gingen. Sie wurden zu 
einem guten Teil in den beiden Bettelorden der Minderbrüder und der 
Predigerbrüder für immer in ihr heimisch. 

Wie sah diese Verbindung der Tradition mit den neuen Impulsen bei 
Dominikus und in seinem Orden genauer aus? Die Größe des Heiligen 
bestand wohl darin, daß er, an einem Wendepunkt der Geschichte, mit 

3 Vgl. z.B. Ch.Dereine, Les origines de Premontri, Revue d'histoire ecclesiastique 42 
(1947) 352-378. 
4 Canon XIII des 4. Laterankonzils. Mansi, 22, 1002. 



Hilarius Barth 445 

wunderbar sicherem Griff in epochemachender Synthese zur Einheit ver- 
band, was bisher zum Schaden für Kirche und Welt als unvereinbar galt5. 

Mönch, Kanoniker, Apostel 

Eindrucksvoll schildert uns Stephan von Salaniaco in der zweiten Hälfte 
des dreizehnten Jahrhunderts die geistliche Gestalt und das Anliegen des 
Ordensstifters. Weil er einen von dessen ersten Gefährten noch persönlich 
gekannt hat, verdienen seine Ausführungen im großen und ganzen Ver- 
trauen. Stephan schreibt in seinem Traktat ,De quatuor in quibus Deus 
praedicatorum ordinem insignivit': •Augustinus und Benedikt, die glor- 
reichen Bekenner, rüsteten ihn (Dominikus) fürs Predigeramt, indem sie 
ihn in die Regelzucht einübten. Wie er nämlich der Profeß nach Kanoni- 
ker war, so war er ein Mönch in seinem strengen Lebenswandel, mit 
Fasten und Abstinenz, in Kleidung und Liegestatt, in zuchtvollem Schwei- 
gen und in der Übung des (Schuld-) Kapitels und der übrigen Observan- 
zen aus der Regel des hl. Benedikt, die er neben einigen besonderen fast 
alle beobachtete und mit der Profeß auf die Regel des hl. Augustinus sei- 
nen Söhnen zur Beobachtung weitergab. Mit dem Wachstum in der Gnade 
fügte er darüber hinaus aus der ,apostolischen Regel' hinzu, daß wir keine 
Besitzungen haben, nicht reiten, noch, wenn wir zu Fuß wandern, Gold 
und Silber bei uns tragen, sondern, mit dem unmittelbaren Lebensunter- 
halt zufrieden, die Frohbotschaft verkünden und das Heil der Menschen 
wirken sollen (Lk 10) . . . Dabei enthielt sich der heilige Mann - ein Werk 
der Ubergebühr - sogar von Fleischspeise und verlangte das gleiche von 
seinen Söhnen . .. Für jeden, der unbeeinflußt urteilt, ist es also offen- 
kundig, daß der heilige Mann der Profeß nach ein Kanoniker, dem stren- 
gen Lebenswandel nach ein Mönch, dem Predigtamt nach ein Apostel 
war"6. Die Zeugnisse der Geschichte bestätigen den Bericht Stephans. 

Hervorgegangen aus der kanonikalen Reformbewegung des zwölften 

5 Obwohl Dominikus in erstaunlichem Gegensatz zu Franziskus fast keine persönlichen 
Aufzeichnungen hinterlassen hat, lassen sich seine Absichten und Vorstellungen aus den 
unter ihm abgefaßten Constitutiones antiquae 0. P., die A. H. Thomas in seiner gründ- 
lichen Studie: De oudste constitulies van de Dominicanen, Löwen 1965, kritisch edierte 
(S. 305-369), in Verbindung mit den Zeugenaussagen des Kanonisationsprozesses (ed. 
Walz in MOPH [= Monumenta 0. P. historica] XVI, Processus Bononiensis 123-167; 
Processes Tolosanus 176-187; dt. übers, u. hg. v. G. Hofmann, Sankt Dominikus, Zeug- 
nisse seines Innenlebens, Vechta 1935) und den Angaben Jordans von Sachsen in seinem 
Libellus de principiis 0. P. (ed. Scheeben in MOPH XVI, 25-88; dt. übers, von M. D. 
Kunst, Meister Jordan - Das Buch von den Anfängen des Predigerordens, Kevelaer 1949), 
mit hinreichender Klarheit erheben. 
8 Stephanus de Salaniaco, De quatuor in quibus Deus praedicatorum ordinem insignivit, 
ed. Käppeli in MOPH XXII, 8-9. 



Vom Geist des Predigerordens 447 

Jahrhunderts, hatte Dominikus die kostbaren geistlichen Werte der kano- 
nikalen und monastischen Tradition kennen und schätzen gelernt. Un- 
denkbar, daß er auch nur einen wesentlichen Bestandteil dieser beiden 
großen religiösen Strömungen, in denen er aufgewachsen war, aufgegeben 
hätte. Seine Lieblingslektüre in Osma waren bezeichnenderweise die Colla- 
tiones patrum des Johannes Cassian, im Mittelalter •das Brevier der mona- 
stischen Spiritualität"7. Wie war ihm das feierliche Chorgebet ans Herz ge- 
wachsen!8 Kaum konnte der zurückhaltende Spanier bei der Feier der 
Heilsmysterien die Tränen der Rührung und Erschütterung verbergen9. 
Streng hielt er sich zeitlebens an die Übungen der Abtötung, des Schwei- 
gens und des Fastens10. Keiner, der ihn an Regeltreue übertroffen hätte11. 
Keiner, der so dem Gebet hingegeben gewesen wäre, bei Tag und dann 
in den langen Stunden der Nacht12. Mit einem Wort: Das Beste ausMönch- 
tum und Kanonikerbewegung hat Dominikus aufgegriffen und verwirk- 
licht. Diese Ausrichtung gab er zweifellos auch seiner 1215 zu Toulouse 
gegründeten Ordensgemeinschaft mit auf den Weg. Von den ersten Brü- 
dern heißt es, daß sie alsbald begannen, •sich den Gebräuchen der Ordens- 
leute anzupassen"13. Als der neue Orden nach dem Laterankonzil keine 
seinem Feuereifer entsprechende neue und strenge Regel annehmen durfte, 
sondern die Augustinusregel übernahm14, wählte man aus freien Stücken 
die strengsten zusätzlichen Kanonikergebräuche, die es damals gab. Das 
waren die Satzungen der Prämonstratenser, stark beeinflußt vom zister- 
ziensischen Mönchtum15. 

Dabei ließ Dominikus es aber nicht bewenden. Seine Gemeinschaft sollte 
mehr sein als eine neue Abart reformierter Kanoniker. Ergriffen von der 
Not der Menschen, den Erfordernissen der Zeit und den mißglückten Ver- 
suchen häretischer Wanderprediger, stießen die Predigerbrüder aus dem 
umhegten Raum des kontemplativen Klosters auf den lärmenden Kampf- 
platz der Welt vor. Wessen sie im verborgenen Gespräch mit Gott (Mt 6,6) 

7 Jord. (= Jordan v. Sachsen, Libellus de principiis O. P., s. o., nach den Nummern des 
Textes) 13; M. H. Vicaire, Art. Saint Dominique, in: Dictionnaire de Spirituality, III, 
1524. 
8 Acta canonizationis S. Dominici (s. o., nach den Nummern des Textes), Proc. Bon. 
(= Processus Bononiensis) 3, 6-8, 31, 37, 42. 
9 Proc. Bon. 3, 6, 11, 13, 20, 21, 29, 31, 33, 38, 42, 46, 47. Proc. Toi. (= Processus Tolo- 
sanus) 6, 18, 22. Jord. 105. 
10 Proc. Bon. 3-5, 7, 12, 13, 20, 21, 25-28, 31, 37, 38, 42, 46, 47. Proc. Toi. 5, 15-18. 
11 Proc. Bon. 5, 6, 12, 17, 18, 22, 38, 43, 48. 
12 Proc. Bon, 6, 7, 13, 17, 20, 22, 25, 31, 37, 41-43, 46, 47. Proc. Toi. 10, 11, 17, 18. Jord. 
13, 105, 106. 
13 Jord. 38. 
14 Humbert de Romanis, Expositio super constitutions FF. Praed., in: Opera de vita 
regulari, ed. Bertier, Romae 1889, Vol. II, S. 3. 
15 Vgl. A. H. Thomas, De oudste constituties, Index unter •Premonstratenzers". 



Hilarius Barth 448 

inne geworden waren, das wollten sie von den Dächern rufen (Mt 10,27), 
•um die Verkehrtheit falscher Lehren auszurotten und die Laster zu ver- 
treiben, indem sie den unverfälschten Glauben darlegten und den Men- 
schen rechten Lebenswandel beibrachten"16. Auch in diesem apostolischen 
Einsatz seinen Brüdern ein Vorbild, verkündete Dominikus, von brennen- 
der Sorge um das Heil aller Menschen verzehrt17, unermüdlich, an allen 
Orten und bei jeder Gelegenheit in Bettelarmut18 das Wort Gottes19. 

Das apostolische Leben 

Die Verkündigung der Frohbotschaft mit der hergebrachten Weise des 
•Soli Deo vivere" und den neuen Formen evangelischer Armut der Wan- 
derprediger zu verknüpfen, war revolutionär und genial zugleich. Im 
Evangelium entdeckten die ersten Predigerbrüder das zündende Beispiel. 
Jesus und die Apostel verkörperten in ihren Augen diese Art zu leben. 
Die Nachahmung der hier vorgelebten •apostolischen Lebensform" er- 
laubte ihnen, ihrem Ordensleben, statt eines bloßen Nebeneinander von 
monastisch-kanonikalen und aus der Armutsbewegung stammenden Ele- 
menten, eine schlichte und kraftvolle innere Einheit zu geben. Die ältesten 
Konstitutionen der Dominikaner zeichnen uns das Bild der zur Predigt 
ausziehenden Brüder: •Wenn sie nach Empfang des Segens hinausziehen, 
sollen sie überall als Männer, die für ihr und der anderen Heil sorgen wol- 
len, untadelig und wie es Ordensleuten ansteht, auftreten. Den Spuren 
ihres Erlösers folgend, sollen sie wie Männer des Evangeliums unter sich 
oder zu den Nächsten mit Gott oder von Gott sprechen und die Vertrau- 
lichkeit verdächtigen Umgangs meiden. Wenn sie also zur Ausübung ihrer 
Verkündigungsaufgabe gehen oder sonstwie auf Reisen sind, dürfen sie 
Gold, Silber, Geld und Geschenke, außer dem Lebensunterhalt, notwen- 
digen Kleidungsstücken und Büchern, weder annehmen noch bei sich 
haben"20. 

Bis dahin hatte das Ordensleben im Monasterium und Kanonikerstift, 
abgeschieden von der Welt, als einziges Ziel das •vacare Deo", das •quae- 
rere Deum" in der Gemeinschaft Gleichgesinnter gekannt, wenngleich diese 
kontemplative Haltung stets tief auf die Welt zurückwirkte. Die Predi- 
gerbrüder wollten nun über die eigene Gottsuche hinaus auch ihren Mit- 

16 So in der Bestallungsurkunde von Bischof Fulko für Dominikus und seine Brüder, Tou- 
louse 1215. Historia diplomatica S. Dominici, ed. Laurent in MOPH XV, nr. 60. 
17 Proc. Bon. 11,12,18, 22, 26, 32, 43, 47. Proc. Toi. 3, 13,18. Jord. 13,107. 
18 Proc. Bon. 17, 22, 26-29, 38, 42, 47. Proc. Toi. 3, 4, 11, 13, 18. 
18 Proc. Bon. 3-8, 11, 13, 18, 26, 27, 29, 32, 33, 36, 37, 41, 43, 47. Proc. Toi. 3, 7, 11, 13, 
18. Jord. 104. 
20 Const, antiquae 0. P., ed. Thomas, II, 31. 



Vom Geist des Predigerordens 449 

menschen den Weg zum Heil weisen. Wie sollte das ohne Schaden zusam- 
mengehen, fragten sich argwöhnisch manche Zeitgenossen, als Dominikus 
seine Brüder aussandte? Verließen die Prediger damit nicht ihre schüt- 
zende, klösterliche Umwelt, die einem Ordensmann nötiger ist als dem 
Fisch das Wasser? Der Mut, den Dominikus hierin gegenüber einer fast 
unübersteigbaren Tradition bewies, war nicht Tollkühnheit. 

Die Brüder sollten nach ihm auch in der Welt als Ordensleute leben21, 
nach Möglichkeit die Atmosphäre des Konventes gleichsam auf den Reisen 
mitnehmen. Die Brüder zogen immer zu zweit hinaus22, um die Segnungen 
brüderlicher Gemeinschaft gerade in der größeren Gefährdung nicht ent- 
behren zu müssen. Auf dem Reiseweg pflegte man das kanonische Offizium 
zu verrichten, wenn man nicht an einer Kloster- oder Kollegiatkirche vor- 
beikam und dort am Chorgebet teilnahm23. Dominikus, der dies alles 
gewissenhaft befolgte24, hielt sich auch außerhalb des Klosters an die 
Übungen des Konventlebens, an das Stillschweigen etwa und an das 
Fasten25. Was letzteres angeht, so dispensierte er allerdings seine Brüder 
auf Reisen häufig von den strengen Fastenvorschriften des Ordens26. 

Die Dispens war übrigens ein wichtiges Mittel, eine fruchtbare Verbin- 
dung von monastisch-kanonikaler Lebensweise und segensreicher aposto- 
lischer Predigttätigkeit herzustellen. Eine solche Verbindung hatte man 
bis dahin, wenn auch mehr in der Theorie als im Leben, für unmöglich 
gehalten. Obwohl Dominikus grundsätzlich eine möglichst enge Durch- 
dringung beider Bereiche anstrebte, konnte es vorkommen, daß man um 
der apostolischen Arbeit willen zeitweilig gewisse •ausdrückliche" Formen 
der Kontemplation hintanstellte, ohne auf sie für ständig verzichten zu 
müssen. Der grundsätzliche Vorrang der kontemplativen Gottesliebe blieb 

unbestritten. 
Indem man aber mit Hilfe der Dispens die Sorge für das Heil der See- 

len in die überlieferte Art eines ganz auf die Gottesverehrung ausgerichte- 
ten Strebens einbaute, erhielten die traditionellen Elemente des Ordens- 
lebens einen anderen Stellenwert27. Das Chorgebet, der Gipfelpunkt 
monastischer und kanonikaler Frömmigkeit, wurde beschnitten, jedoch, 
und das war paradoxerweise der Zweck der Dispens, nicht ausgeschaltet. 
Die Strengheiten der klösterlichen Zucht bekamen eine neue Zielrichtung. 
Das systematische und unablässige Studium der Offenbarungswahrheiten 

21 MOPH XV, 60 (•religiose proposuerunt incedere"). Const, antiquae 0. P., II, 31. 
22 Const, antiquae II, 23. 31. Vgl. Jord. 49, 51, 88. 
23 Const, antiquae II, 34. 
24 Proc. Bon. 3, 42. 
25 Proc. Bon. 3, 4, 13, 42, 47. 
2« Proc. Bon. 12, 42, 47. 
27 Const, antiquae, Prologus. 



Hilarius Barth 450 

wurde für jeden zur unbedingten Pflicht. Beides sollte die Brüder sowohl 
zur tieferen Begegnung mit dem göttlichen Geheimnis führen als auch auf 
den Dienst an den Menschen vorbereiten. Denn, um ihr Licht vor den 
Menschen leuchten zu lassen (Mt 5,16) - was mehr ist als nur zu bren- 
nen28 - und andere zu Gott zu bekehren, mußten sie sich zuvor selbst von 
den Strahlen himmlischer Gnade erleuchten lassen, sich zuerst selbst 
bekehrt haben. 

Die Dispens verband demnach den relativen Ausschluß einiger klöster- 
licher Übungen mit deren absoluter Einbeziehung in die organische Ein- 
heit eines in allen Einzelakten auf die Verherrlichung Gottes ausgerichte- 
ten Lebens: sei es im unmittelbaren, liebenden Aufblick zu Gott (in der 
Kontemplation), sei es, indem man die Mitmenschen zur selben liebenden 
Haltung ihrem Schöpfer und Erlöser gegenüber aufrief. Dominikus wollte 
einen Predigerbruder, der im Gebet sich danach sehnt, den Menschen das 
Heil zu bringen, und der, predigend und verkündigend unter den Men- 
schen weilend, sich danach sehnt, wieder in die Welt des Gebetes und der 
gottdurchwalteten Stille einzutauchen. 

Niemals konnte darum von der Grundhaltung kontemplativen Lebens 
dispensiert werden, von dem ständigen Offensein und lauschenden Hin- 
horchen auf den Anruf Gottes in allen Dingen und Ereignissen. Diese 
Haltung lebte Dominikus seinen Brüdern beispielhaft vor, wenn er, ob auf 
Reisen oder im Konvent, ob gesund oder krank, überall und bei jeder 
Gelegenheit, entweder las, studierte oder meditierte, betete und betrach- 
tete, oder mit einem Mitbruder und Reisegefährten über die Geheimnisse 
der Erlösung ein geistliches Gespräch führte, kurzum: wenn er einzig 
und allein entweder mit Gott oder von Gott sprach29. Diese, alle 
Handlungen und Tätigkeiten durchherrschende Grundstimmung hatten 
schon die Novizen einzuüben; sie wurden nämlich angehalten, •ange- 
spannt zu studieren, so daß sie Tag und Nacht, im Hause und auf dem 
Wege etwas lasen oder meditierten, das sie womöglich für immer ihrem 
Herzen einprägen sollten"30. Letztlich ihretwegen nahm das Studium - bei 
Dominikus eine diskursive Vorstufe der beschaulichen Meditation - eine so 
hervorragende Stellung im Predigerorden ein. Ihretwegen wurde von den 
ersten Dominikanern neben dem Chorgebet die sogenannte •oratio secre- 
ta" mit besonderer Hingabe gepflegt81. Und schließlich diente das Gebot 

28 S. th. II-II, 188, 6. 
28 Proc. Bon. 3, 13, 22, 32, 37, 41, 42, 43, 46, 47. Proc. Toi. 11, 13, 18. Jord. 104. 
30 Const, antiquae O. P., I, 13. 
31 A. Lemonnyer, Les prieres secretes dans la vie dominicaine, in: Annee dominicaine 
63 (1927), 269-276; P. Philippe, L'oraison conventuelle dominicaine et ses origines histo- 
riques, in: La Vie Spirituelle, Supplement (1948), 424-454; D. Abbrescia, La preghiera 
nella prima generazione domenicana, in: Saggi sulla Spiritualitä domenicana, Florenz 
1961, 55-85. 



Vom Geist des Predigerordens 451 

des Schweigens, das Gebot, bei den Wanderungen durch die Lande 
die Augen nicht herumschweifen zu lassen, das Verbot, sich in die 
Verwaltung zeitlicher Güter einzumischen, endlich das Verbot, beim Gang 
zur Predigt sich mit nichtigen Dingen zu beschäftigen*2, dazu, überall und 
jederzeit einen diese Grundstimmung begünstigenden Raum der Samm- 
lung zu schaffen. Die Predigt des Predigerbruders sollte ein reiner und 
innerlicher Ausfluß seiner überströmenden Gottesliebe sein und ihn vom 
liebenden Verweilen bei Gott nicht trennen. •Hat doch", nach einem 
Wort Gregors des Großen, •die Gnade unseres Schöpfers dieses an sich, 
daß wir, wenn wir, ihn verlangend, von ihm reden, seine Gegenwart ver- 
kosten"33. 

Fortschritt in Treue 

Zusammenfassend läßt sich sagen: Was an Dominikus am meisten be- 
sticht, ist seine unwandelbare Treue zur jeweils an ihn ergangenen Beru- 
fung. In seiner Jugend bemühte er sich mit dem frischen Schwung seines 
jungen Herzens als reformierter Kanoniker nach den Satzungen der Kir- 
che und den Weisungen der Väter zu leben. Von der Not der Menschen 
aus der Kontemplation herausgerufen, begann er seine gesammelte Kraft 
in aufreibender apostolischer Tätigkeit einzusetzen. Als Wanderprediger 
brauchte er aber das Beste seines Kanonikerdaseins nicht aufzugeben; und 
als er gegen Ende seines irdischen Wandels sein Lebenswerk mit der Grün- 
dung eines Ordens krönte, umschloß dieser in einer spannungsreichen 
Synthese alle Eingebungen, die Dominikus im Laufe seiner persönlichen 
Entwicklung empfangen hatte. In allem also, was in seinem Leben an ihn 
herangetreten war, hatte er die Stimme Christi vernommen, die ihn zu 
neuen Ufern rief. Aber es war ein und derselbe Herr, •gestern und heute" 
(Hebr 13,8), von dem er in den wechselnden Umständen sich angespro- 
chen wußte und dem er die Treue hielt. Er wußte, daß jeder neue Ruf 
Christi den voraufgegangenen nicht zunichte machte, sondern erfüllte, 
weil er schon keimhaft in ihm angelegt war. 

In Dominikus leuchtet ein heilsgeschichtliches Grundgesetz auf, das be- 
stimmt, wie wahrhaftes Wachstum im Geist bis zum Vollalter Christi 
(Eph 4,13) sich vollzieht. Von Gott in der Taufe mit Namen gerufen, muß 
der Christ in der begrenzten Spanne der irdischen Lebensfrist seiner 
uneinholbaren, einmaligen Berufung nach Kräften nachkommen. Diese 

32 Const, antiquae O. P., 1,17; I, 21, vgl. Proc.Bon. 28; II, 31, vgl. Proc.Bon. 26, 32; 1,21. 
33 •Habet enim hoc gratia creatoris nostri, ut, cum de illo quaerentes eum loquimur, eius 
praesentia perfruamur." S. Gregorii Magni, Expositio in Canticum Canticorum, CChr 
(= Corpus Christianorum, Turnhout-Paris 1953 ff.) 144, 13. 



Hilarius Barth 452 

göttliche Berufung geht ihm erst nach und nach auf, wenn er sich der lei- 
tenden Hand des Herrn gehorsam überläßt und sich nicht in sündhafter 
Untreue davon losreißt. Das sahen die frühen Dominikanerchronisten bei 
Dominikus verwirklicht34. Am schönsten hat es sein unmittelbarer Nach- 
folger, Jordan von Sachsen, mit dem feierlichen Crescendo des Gebetes zu 
seinem heiligen Vater nachgezeichnet: •Du hast schon in blühender Jugend 
Deine Jungfräulichkeit dem herrlichen Bräutigam der Jungfrauen ge- 
weiht . .. Durch göttliche Belehrung angeleitet, hast Du Dich ganz Gott 
hingegeben. In der Waffenschule der Ordenszucht längst ausgebildet, hast 
Du in Deinem Herzen auf weiteren Aufstieg gesonnen. Von Tugend zu 
Tugend emporwachsend (Ps. 84,6.8), bist Du vom Guten immer zum Bes- 
seren vorangeschritten. Du hast schließlich den Weg der Vollkommenheit 
eingeschlagen, hast alles verlassen (Mk 10,28) und wolltest, nackt dem nack- 
ten Christus folgend, Dir lieber einen Schatz im Himmel erwerben (Mt 6, 
20). Du hast Dich noch ungestümer selbst verleugnet, hast mannhaft Dein 
Kreuz auf Dich genommen (Mk 8,34) und suchtest den Spuren unseres 
Erlösers und wahren Führers zu folgen. Von göttlichem Eifer und himm- 
lischem Feuer entbrannt, hast Du Dich wegen Deiner übergroßen Liebe 
und der flammenden Glut Deines Geistes durch das Gelübde ewiger 
Armut gänzlich der apostolischen Lebensweise und der evangelischen Pre- 
digt verschrieben. Und zu diesem Zweck hast Du, von der göttlichen Vor- 
sehung von alters dazu auserlesen, den Orden der Predigerbrüder gegrün- 
det"35. 

In der Tat, nur ein Mann mit solch glühendem Herzen, als der uns 
Dominikus von Jordan und den ersten Brüdern geschildert wird36, konnte 
die scheinbaren Gegensätze seiner Lebensform in einem fruchtbringenden 
Gleichgewicht vereinigen. Dabei ist gerade die wohlverstandene Anwen- 
dung der Dispens der Ort, wo für den Predigerbruder die eschatologische 
Dynamik des Ordenslebens zutage tritt. Denn hier zeigt sich, daß unser 
irdischer Wandel Stückwerk bleiben muß, daß man auf Erden endgültige 
Ruhe in keinem Zustand finden kann. Vielmehr treibt die heilige Unruhe 
aus der Zerspannung zwischen •Caritas veritatis" (Liebe zur Wahrheit) und 

34 M. H. Vicaire, Limitation des apötres, Paris 1963, 67-69. Vgl. auch die erste Antiphon 
der zweiten Nokturn vom Fest des hl. Dominikus im Breviarium 0. P., 4. August: •Sub 
Augustini regula mente profecit sedula: tandem virum canonicum äuget in apostolicum" 
- •Mit innerem Eifer machte er unter der Regel des hl. Augustinus Fortschritte; dann 
aber überhöht er den Kanoniker zum Apostel." 
35 Oratio beati Jordani ad beatum Dominicum, ed. H. Chr. Scheeben, in: Analecta S. 
Ordinis FF. Praed. 18 (1928) 564-568. 
36 In den Kanonisationsakten z. B. häufen sich die Bezeichnungen •zelator, fervens, arden- 
tissimus", Proc. Bon. 6, 11, 12, 17, 18, 22, 26, 32, 38, 47. Proc. Toi. 3, 11, 13, 18. 



Vom Geist des Predigerordens 453 

•necessitas caritatis" (Dringlichkeit der Liebe) (Augustinus)37 den Jünger 
des Herrn stets weiter voran, bis er in sich das Verlangen spürt, aufgelöst 
zu werden, um bei Christus zu sein; nur der notwendige Dienst an den 
Menschen hält ihn noch zurück (Phil 1,23-24). So wird der Ordensstand in 
der Kirche zum Zeichen, daß •das Volk Gottes hier keine bleibende Heim- 
statt hat, sondern die zukünftige sucht"38, voll Sehnsucht nach der ewigen 
Sabbatruhe Gottes (Hebr 4,9-11), wo •wir ungehindert feiern werden und 
schauen, schauen und lieben, lieben und loben"39. 

Ekklesiologische Bedeutung 

Das Konzil hat deutlich ausgesprochen, was längst hätte bekannt sein 
müssen. Ein Orden lebt nicht für sich. Eingebettet in die allgemeine Beru- 
fung der Kirche zur Heiligung durch Christus Jesus, ist seine besondere 
Berufung deren Konkretisierung für eine begrenzte und auf die Gesamt- 
kirche hingeordnete Gemeinschaft40. Zu recht darf daher die Kirche for- 
dern: •Alle Institute sollen am Leben der Kirche teilnehmen und sich, 
entsprechend ihrem besonderen Charakter, deren Erneuerungsbestrebun- 
gen zu eigen machen und sie nach Kräften fördern"41. Welchen Beitrag 
vermag der Orden der Predigerbrüder aufgrund seines besonderen Cha- 
rakters dafür zu leisten? Haben wir das Leben und Wirken seines Stifters 
aufmerksam verfolgt, kann die Antwort nicht schwerfallen. Kraft ihrer 
weitherzigen Synthese, wo Auseinanderstrebendes zusammengeht, könnte 
diese Gemeinschaft in der Kirche ein Stück wahrer Katholizität darleben. 
Zwar hat die Kirche auf dem Konzil ihre Katholizität, die ihr eigene •Fülle 
in (der) Einheit"42, wiederentdeckt. Aber oft wird ein Wert erst dann als 
solcher bewußt, wenn sein Mangel spürbar ist. Nichts scheint heute stärker 
bedroht zu sein als diese Katholizität. 

Im Lauf der Neuzeit haben sich die nach dem Zerfall des mittelalterlichen 
Einheitsdenkens selbständig gewordenen Einzelwissenschaften mehr und 
mehr verzweigt. Sie haben die Welt des neuzeitlichen Menschen in viele, 
oft zusammenhanglos nebeneinander bestehende Teilbereiche aufgespal- 
ten. Unzulässige Vereinseitigungen provozierten entgegengesetzte Einsei- 
tigkeiten, und, in ihrem Scheitern als Ideologie entlarvt, geriet die philo- 
sophische Bemühung um ein alle Teilbereiche einbeziehendes System 
schließlich in Mißkredit. Angesichts dieser verhängnisvollen Entwicklung 

37 Aurelius Augustinus, De civitate Dei, CChr 48, XIX, 19. 
38 Vaticanum II, Const, dogm. •Lumen gentium", 44. 
39 Augustinus, De civ. Dei, XXII, 30. 
40 Vaticanum II, Const, dogm. •Lumen gentium", bes. 39-47. 
41 Vaticanum II, Decr. •Perfectae caritatis", 2c. 
42 •Lumen gentium", 13. 



Hilarius Barth 454 

ist es verständlich, daß die katholische Kirche in der Neuzeit, wollte sie 
nicht Unaufgebbares und Wesentliches preisgeben, fortwährend in die 
Defensive gedrängt wurde, sich abkapselte und einen Aderlaß nach dem 
anderen über sich ergehen lassen mußte. Erst auf dem Zweiten Vatikani- 
schen Konzil hat sich die Kirche, seit Leo XIII. darauf vorbereitet, der 
neuzeitlichen Welt geöffnet, zu einer Zeit also, da fast alle Einzelwissen- 
schaften in eine Grundlagenkrise geraten sind, da alle partikulären Kul- 
turbereiche auf eine einheitliche Weltkultur hin aufgesprengt werden, da 
alle ideologischen Abkapselungen aufgeweicht werden zugunsten einer 
gemeinsamen Suche aller Menschen guten Willens nach der umfassenden 
Wahrheit in jedem Lebensbereich, in Gesellschaft, Politik, Kunst, Religion. 
Ungetrübte Freude über die in Gang befindliche Entwicklung kommt je- 
doch zu früh. Im Gegenteil, sind nicht manche Glieder der Kirche gegen- 
wärtig versucht, ähnlichen unkatholischen Einseitigkeiten und Aufspal- 
tungen zu verfallen, welche die außerkirchliche Gesellschaft noch weithin 
prägen? Bei einigen ist sogar der Glaube in eine analoge •Grundlagen- 
krise" geraten. 

Nun, jede Reform, die sich nicht vom Geist des Ganzen leiten läßt, 
schwebt in der Gefahr, ihre Anliegen zu überspitzen. •Denn eine neue, 
erlebte Evidenz kann blind machen für ältere Evidenzen .. ., die nur dann 
realisierbar bleiben, wenn sie gründlich bis auf ihre ursprüngliche Ur- 
erfahrung reaktiviert und sozusagen neu entdeckt werden. Wie paradox 
dies auch klingen mag, die Anerkennung alter Wahrheiten erfordert von 
uns bisweilen eine tiefergehende Bekehrung als verführerische, erst ent- 
deckte Wahrheiten, die den Glanz des Neuen, Überraschenden zeigen und 
das alte, vertraute Bild in uns erschüttern"43. Sobald man von der Über- 
betonung einer aus dem Zusammenhang gerissenen Teilwahrheit weiter- 
schreitet zur bewußten Ausschließung anderer, im Gesamtmysterium des 
Glaubens geborgener Teilwahrheiten, ist der Rubikon, der Rechtgläubig- 
keit von Häresie trennt, überschritten. Denn jede Häresie, wie jede Sünde, 
besteht in der bewußt vollzogenen Negation irgendeiner Wirklichkeit der 
Schöpfungs- und Erlösungsordnung zugunsten einer anderen, verabsolu- 
tierten Wirklichkeit. 

Wie kann der erbsündliche Mensch, zur Sünde geneigt von Jugend auf, 
einer solchen Gefahr entgehen? Verspürt er nicht trotzdem in sich den Zug 
zur Einheit des alles Umfassenden? Hier kommt ihm eine wesentliche 
Hilfe von der Geschichte zu. In ihr erkennt er das schwankende Kreisen 
der sterblichen Menschen um den immer gleichen, transzendenten Mittel- 
punkt der Geschichte, erkennt er die Möglichkeit des Abirrens davon und 

43 E. Sdiillebeeckx, Personale Begegnung mit Gott. Mainz 1964. 



Vom Geist des Predigerordens 455 

des Zurückfindens dorthin. Er begreift, daß seine Geschichtlichkeit zugleich 
das ist, was ihn gefährdet, und das, woraus ihm Rettung wird, stets aber 
- in seiner jeweiligen Entscheidung - Gelegenheit zur Bewährung. Die kri- 
tische Funktion der Tradition, besonders im Christentum, erleichtert die 
organische Einordnung einer vermeintlich völlig neu entdeckten und betont 
herausgestellten Lieblingsidee in das, •was überall, was immer, was von 
allen geglaubt wurde"44, was gerade nicht heißt, sie ihres eigentlichen Ge- 
haltes zu entleeren, den sie doch nur im Zusammenhang des Ganzen recht 
gewinnen und erhalten kann44a. 

Freilich, diese katholische Haltung zu verwirklichen, ist nicht leicht. Sie 
setzt eine Askese voraus, die den gierigen Zugriff des geblendeten Men- 
schen nach einem Teilbereich des Seins hintanhält, um das Ganze zu ge- 
winnen. Sie setzt eine Kontemplation, eine •Zusammenschau" voraus, die, 
jenseits der Erfassung ungezählter Teilaspekte vom diskursiven Verstand, 
auf das Ganze schaut. Sie setzt eine Intuition, eine Einsicht in die Span- 
nungseinheit des Lebendigen voraus, die in der vollendeten Einfachheit 
Gottes, in der alle seine Eigenschaften zusammenschwingen, gipfelt45. 

Dominikus gab seinem Orden etwas von diesem Geist der Katholizität 
mit auf den Weg, als er sich denen versagte, die einseitig nur ausschalten 
und abschaffen wollten. Er diente der Kirche mit einer Synthese, die Be- 
fruchtung und Bereicherung, nicht Verarmung, herbeiführen sollte. Ist 
diese Haltung in seinem Orden noch so lebendig, daß sie dem Volk Got- 
tes heute die erwarteten Früchte trägt? Denn nur dann gelten auch für 
die gegenwärtige Generation jene ehrenvollen Worte, die Papst Hono- 
rius III. am 21. Januar 1217 im feierlichen Beginn seines Mandates •Gra- 
tiarum omnium" an die kleine Schar der Predigerbrüder zu Toulouse rich- 
tete: •Dem Spender aller Gnaden statten würdigen Dank wir ab ob der 
Gnade Gottes, die euch verliehen ist, in der ihr steht und bis ans Ende, 
wie wir hoffen, stehen werdet"46. 

44 Vinzenz von Lerin, Commonitorium, II, 5. 
44a Vgl. dazu die ausgewogenen Überlegungen von K. Rahner, Frömmigkeit heute und 
morgen, in: GuL 40 (1966) 326-342. 
45 S. th. I, 13, 4 u. 5; II•II, 183, 2. 
46 MOPH XV, 77: •Gratiarum omnium largitori gratiarum dignas referimus actiones, in 
gratia Dei, que data est vobis, in qua et statis et stabitis finaliter, ut speramus." 




