Vom Geist des Predigerordens

Fragmente zu einer Theologie gelebter Katholizitiit

Hilarius Barth OP, Walberherg

Vor siebenhundertfiinfzig Jahren, am 22. Dezember 1216, versammelte
sich bei Sankt Peter zu Rom das Kardinalskollegium der romischen Kirche
unter dem Vorsitz des Papstes zu einem Konsistorium. Der Vizekanzler
der apostolischen Kanzlei verlas die Konsistorialbulle ~Religiosam vitam*“,
ein fiir den heiligen Dominikus und seine im Friihjahr 1215 in Siidfrank-
reich entstandene Gemeinschaft ausgefertigtes grofies papstliches Privileg.
Nach der Verlesung unterzeichneten Papst Honorius II1., die Kardinile
und der Vizekanzler das bedeutsame Schriftstiick, mit dem der Papst die
Griindung des ersten Klosters des neuen Ordens in Toulouse feierlich
bestitigte und die Gemeinschaft der dort bei St. Romanus nach der Regel
des hl. Augustinus lebenden Briider unter seinen und des apostolischen
Stuhles Schirm und Schutz nahm'. Ein neuer Orden? Davon war in dem
Privileg ,Religiosam vitam“, dem {iblichen Bestitigungsformular der
papstlichen Kanzlei fiir Augustinerchorherrenkloster, allerdings nicht die
Rede. Das Dokument gewann aber fiir den Dominikanerorden nahezu die
Bedeutung einer ausdriicklichen Bestatigungsbulle, wenn man das kaum
einen Monat spéter erlassene Mandat ,Gratiarum omnium® vom 21. Ja-
nuar 1217 ergénzend hinzunimmt, das zum ersten Mal in der Geschichte
der Kirche den Mitgliedern eines Ordensverbandes den offiziellen Namen
»Prediger” zuerkannte. Dazu trat in den folgenden Jahren eine Anzahl
einzigartiger, pépstlicher Empfehlungsbullen, welche die Eigenart des
neuen Ordens immer deutlicher hervorhoben.

! Um die kurze Abhandlung nicht in einer Fiille historischer Anmerkungen zu ertrinken,
diirfen die bisherigen Ergebnisse der Forschung iber das Leben des hl. Dominikus und
die Anfinge seiner Griindung hier vorausgesetzt werden. Es sei auf drei einschligige
Werke verwiesen, in denen sich weiterfithrende Literaturangaben finden. Das Werk von
H. Chr. Scheeben, Der hl. Dominikus, Freiburg 1927, war verdienstvoll als erste wissen-
schaftliche Biographie des Heiligen, fand aber in einigen seiner scharf und einseitig for-
mulierten Thesen, die ihren Sitz im Leben des 20. Jahrhunderts nicht verleugnen konnten,
den berechtigten Widerspruch angesehener Forscher (Altaner, Grundmann, Vicaire u. a.).
Als heute giiltige Biographie kann mit einigen Abstrichen die Arbeit von M. H. Vicaire,
Histoire de Saint Dominique, 2 Bde, Paris 1957, gelten. Die dt. Ubersetzung, Gesdhidhte
des hl. Dominikus. 2 Bde, Freiburg 1962-1963, leidet an sinnentstellenden Ubersetzungs-
fehlern. Eine Ergidnzung zu Vicaire bietet in manchen Punkten V1. Koudelka in seiner
knappen biographischen Skizze S. Domenico, fundatore dell’ordine dei Frati Predicatori,
in: Bibliotheca Sanctorum, Bd. 4, Rom 1964, 692-727.



Vom Geist des Predigerordens 443

Wohl mit Recht begeht daher der Orden der Predigerbrider am 22. De-
zember dieses Jahres den Tag, da seine rechtskréftige Bestdtigung seitens
der hochsten kirchlichen Autoritit sich zum siebenhundertfiinfzigsten Male
jahrt. Freilich hatte die Grundidee des Ordens, die Wanderpredigt in
evangelischer Armut, schon im Jahre 1206 vom weitblickenden Papst
Innozenz III. ihre volle Billigung erhalten?, als Bischof Diego von Osma
und der Subprior seines Domkapitels, Dominikus, den pipstlichen Legaten
in Siidfrankreich diese neue Missionsmethode im Kampf gegen die Albi-
genser vorgeschlagen hatten. Die Zeit war jedoch fiir die Institutionalisie-
rung einer scheinbar ganz von den Ketzern iibernommenen Lebensform
noch nicht reif. Erst rund zehn Jahre spiter gelang es Dominikus nach
zihem Ringen, jene damals von ihm in ihrer Fiille tief erfafite ,aposto-
lische Lebensweise“ durch die Griindung des Ordens der Predigerbriider
der Kirche einzupflanzen.

Aktualitét eines Jubildums

Jubilden sind als Gelegenheiten freudigen Gedenkens zum Feiern da.
Aber nicht nur das. Auch zum Nachdenken bieten sie vermehrten Anreiz.
Ist in einer Gemeinschaft alt an Tagen die Inspiration des Ursprungs
lebendig geblieben? Oder ist sie im Laufe der Zeit abgeschwicht, verdun-
kelt und verfilscht worden? Was geschieht, wenn die anféngliche Begei-
sterung, die jede Ordensgriindung begleitet, im Alltagstrott erkaltet, und
die Hochgestimmtheit weniger der langweilig durchschnittlichen Gewdhn-
lichkeit vieler Platz macht? Und noch grundsitzlicher: Hat sich ein Ent-
wurf, der an einem bestimmten Zeitpunkt der Geschichte in Ansehung der
damaligen politischen, wirtschaftlichen, gesellschaftlichen, kirchlichen, gei-
stigen und religiosen Umstinde einem schopferischen Kopf entsprungen
ist, nicht notwendig selbst Giberlebt, wenn diese Umstinde véllig neuen
Verhiltnissen gewichen sind?

Diese Fragen erfahren heute, da das Zweite Vatikanische Konzil eine
allgemeine Neubesinnung der ganzen Kirche und aller Stinde und Glie-
der in ihr eingeleitet hat, eine weitere Zuspitzung. Im Dekret tiber die
zeitgemifle Erneuerung des Ordenslebens werden zwei Dinge nebenein-
ander gestellt, die sich auf den ersten Blick gegenseitig auszuschliefen
scheinen. Es wird einerseits eine ,stindige Riickkehr zu den Quellen jedes
christlichen Lebens und zum Geist des Ursprungs der einzelnen Institute®
gefordert und ,zugleich deren Anpassung an die veridnderten Zeitverhalt-

2 In der Bulle ,Excursus saeculi tendentis“ vom 17.11.1206. P. L. (Migne) 215, 1024~
1025. Diese Urkunde kénnte man in gewissem Sinn als eigentliche Bestatigungsbulle des
Predigerordens anschen.



Hilarius Barth 444

nisse“ (2). Wie kann eine echte Anpassung an die verinderten Zeitver-
héltnisse erfolgen, wenn im selben Atemzug eine ,stindige Riickkehr zu
den Quellen jedes christlichen Lebens und zum Geist des Ursprungs® ver-
langt wird? Und wie kann anderseits diese Riickkehr wahrhaft vollzogen
werden, wenn man sich zugleich um Anpassung an verinderte Verhiltnisse
bemiihen soll? Erschopfend auf die aufgeworfenen Fragen zu antworten,
wiirde eine Philosophie und Theologie der Geschichtlichkeit der Wahrheit
voraussetzen, die zu entfalten hier nicht der Ort ist. Andeutend sei nur
soviel gesagt: Beides bedingt und begriindet sich gegenseitig. Eine Riick-
kehr kann allein von einer aufgrund verinderter Verhiltnisse vollzoge-
nen Hinkehr ausgehen, welche Hinkehr ihrerseits als Bedingung ihrer
Maglichkeit ein Herkommen vom Ursprung voraussetzt. Damit das
davernde Gesprich zwischen dem Unverginglichen der Vergangenheit
und dem Neuen der jeweiligen Gegenwart aber immerdar in der Wahr-
heit bleibe — hat doch jede Zeit die Neigung, die ihr eigenen Anliegen
zum Schaden des Ganzen iiberzubetonen —, bedarf es der Hilfe des Geistes,
der in alle Wahrheit einfithrt und der zu allen Zeiten, heute und einst, in
seinen Zeugen verborgen wirkt. Sehr klug fiigt darum das Konzil seinen
angefiihrten Weisungen die Bemerkung hinzu: ,Diese Erneuerung ist
unter dem Antrieb des Heiligen Geistes und unter der Fithrung der Kir-
che ... zu verwirklichen® (2).

Wie gesagt, hat diese kleine Abhandlung ein bescheideneres Anliegen.
Statt in abstracto das Problem von Uberzeitlichkeit und Geschichtlichkeit
der Wahrheit zu erortern, soll das Jubilium eines Ordens, der sich der
Wabhrheit besonders verpflichtet weiff, willkommener Anlaf sein, in con-
creto zu sehen, wie einst unter dhnlichen Bedingungen Tradition und Auf-
nahme legitimer Zeitanliegen auf giiltige, von der Kirche anerkannte
Weise verbunden wurde. Vielleicht lassen sich an einem solchen Beispiel
der Vergangenheit einige, wenn auch nur allgemeine Maflstabe fir die
heute angestrebte Erneuerung des Ordenslebens gewinnen. Ohne gewisse
Normen irren die notwendig gewordenen Uberpriifungen und angestell-
ten Uberlegungen, die eine echte Reform einleiten und begleiten, allzu

leicht ins Willkiirliche ab.

Die Synthese des heiligen Dominikus

Die Griindung des Predigerordens fiel in eine aufgewiihlte Zeit. Gewal-
tige gesellschaftliche Umbriiche drohten die iiberlieferten Ordnungen hin-
wegzureiflen. Soziale Wandlungen, neue ethische und religiose Auffassun-
gen durchbrachen die Schranken geheiligter Traditionen und begannen
auflerhalb der alternden Feudalgesellschaft und der damit verflochtenen



Vom Geist des Predigerordens 445

Kirche in neuen Korporationsweisen Gestalt zu gewinnen. Durch den Ab-
fall weiter Volksschichten gefdhrdet, bestand die Kirche in ihrer ersten
Ratlosigkeit gegeniiber dem Undurchsichtigen und Zweideutigen des neu
Aufbrechenden auf den Werten der Uberlieferung. Man versuchte, die
erwachten religiosen Krifte in die hergebrachten Formen des Ordens-
lebens einzufiigen. Wo das gelang, verschafften sich die angestauten Ener-
gien Luft in einer rigorosen Verschiarfung der monastischen Strengheiten
und des Ideals des ,Deo soli vivere“?; das eremitische Ideal erlebte eine
neue Bliite. Viele Gruppen aber, welche die evangelische Armut und die
apostolische Wanderpredigt buchstiblich nachahmen wollten, lehnten die
traditionellen Ordensformen ab und gerieten damit schnell in Gegensatz
zur Kirche. Das Fehlen von klug angepafiten Organisationsformen ver-
mehrte ihre innere Unsicherheit und Unausgeglichenheit und lieB sie oft
eine Beute revolutiondrer Hiresien werden. Sie wurden aus der Kirche
ausgeschlossen.

Erst Dominikus und, auf seine Weise, Franziskus vermieden bei der
Griindung und Ausgestaltung ihrer Orden beide Einseitigkeiten. Ihre die
Zeiten iiberdavernde Losung der Krise wurde allerdings nur dadurch
moglich, daf sich mit Innozenz I1I. die Haltung der hierarchischen Kirche
zu den vom Evangelium inspirierten Armutsbewegungen dnderte. Der
Papst anerkannte deren Anliegen und versuchte, sie fiir die Kirche zuriick-
zugewinnen. Zwar verbot das grofle Reformkonzil von 1215, das vierte im
Lateran, angesichts der uniibersehbar werdenden Vielfalt von ordens-
dhnlichen Verbinden, die Griindung neuer Orden?. Das konnte aber die
kurz vor dem Laterankonzil entstandenen Gemeinschaften des Franziskus
und Dominikus in ihrer Hochschitzung der iiberlieferten Formen kldster-
lichen Lebens, dem vor allem Dominikus wertvolle Anregungen ver-
dankte, nur bestirken. Dariiberhinaus gelang ihnen in enger Zusammen-
arbeit mit dem Papsttum und mit aufgeschlossenen Kreisen der Kurie die
gegliickte Verbindung des erforderlichen Neuen mit dem bewihrten Alten.
So wurde verhindert, daf die in einer neuen Begegnung mit dem Evange-
lium erwachten religiosen Krifte des ausgehenden zwolften und beginnen-
den dreizehnten Jahrhunderts der Kirche verloren gingen. Sie wurden zu
einem guten Teil in den beiden Bettelorden der Minderbriider und der
Predigerbriider fiir immer in ihr heimisch.

Wie sah diese Verbindung der Tradition mit den neuen Impulsen bei
Dominikus und in seinem Orden genauer aus? Die Grofle des Heiligen
bestand wohl darin, dafl er, an einem Wendepunkt der Geschichte, mit

8 Vgl. z.B. Ch. Dereine, Les origines de Prémontré, Revue d’histoire ecclésiastique 42
(1947) 852-878.
4 Canon XIII des 4. Laterankonzils. Mansi, 22, 1002.



Hilarius Barth 446

wunderbar sicherem Griff in epochemachender Synthese zur Einheit ver-
band, was bisher zum Schaden fiir Kirche und Welt als unvereinbar galts.

Monch, Kanoniker, Apostel

Eindrucksvoll schildert uns Stephan von Salaniaco in der zweiten Hilfte
des dreizehnten Jahrhunderts die geistliche Gestalt und das Anliegen des
Ordensstifters. Weil er einen von dessen ersten Gefihrten noch personlich
gekannt hat, verdienen seine Ausfithrungen im groflen und ganzen Ver-
trauen. Stephan schreibt in seinem Traktat ,De quatuor in quibus Deus
praedicatorum ordinem insignivit': ,Augustinus und Benedikt, die glor-
reichen Bekenner, riisteten ihn (Dominikus) firs Predigeramt, indem sie
ihn in die Regelzucht einiibten. Wie er namlich der Profefl nach Kanoni-
ker war, so war er ein Monch in seinem strengen Lebenswandel, mit
Fasten und Abstinenz, in Kleidung und Liegestatt, in zuchtvollem Schwei-
gen und in der Ubung des (Schuld-) Kapitels und der iibrigen Observan-
zen aus der Regel des hl. Benedikt, die er neben einigen besonderen fast
alle beobachtete und mit der Profef} auf die Regel des hl. Augustinus sei-
nen Séhnen zur Beobachtung weitergab. Mit dem Wachstum in der Gnade
fligte er dariiber hinaus aus der ,apostolischen Regel‘ hinzu, daf} wir keine
Besitzungen haben, nicht reiten, noch, wenn wir zu Fufl wandern, Gold
und Silber bei uns tragen, sondern, mit dem unmittelbaren Lebensunter-
halt zufrieden, die Frohbotschaft verkiinden und das Heil der Menschen
wirken sollen (Lk 10) . .. Dabei enthielt sich der heilige Mann — ein Werk
der Ubergebiihr ~ sogar von Fleischspeise und verlangte das gleiche von
seinen Sohnen ... Fir jeden, der unbeeinflufit urteilt, ist es also offen-
kundig, daf} der heilige Mann der Profef nach ein Kanoniker, dem stren-
gen Lebenswandel nach ein Monch, dem Predigtamt nach ein Apostel
war“®. Die Zeugnisse der Geschichte bestétigen den Bericht Stephans.
Hervorgegangen aus der kanonikalen Reformbewegung des zwdlften

5 Obwohl Dominikus in erstaunlichem Gegensatz zu Franziskus fast keine personlichen
Aufzeichnungen hinterlassen hat, lassen sich seine Absichten und Vorstellungen aus den
unter ihm abgefafiten Constitutiones antiquae O. P., die A, H. Thomas in seiner griind-
lichen Studie: De oudste constituties van de Dominicanen, Lowen 1965, kritisch edierte
(S. 805-369), in Verbindung mit den Zeugenaussagen des Kanonisationsprozesses (ed.
Walz in MOPH [= Monumenta O.P. historica] XVI, Processus Bononiensis 123-167;
Processes Tolosanus 176-187; dt. iibers. u. hg. v. G. Hofmann, Sankt Dominikus, Zeug-
nisse seines Innenlebens, Vechta 1935) und den Angaben Jordans von Sachsen in seinem
Libellus de principiis O.P. (ed. Scheeben in MOPH XVI, 25-88; dt. iibers. von M. D.
Kunst, Meister Jordan —~ Das Buch von den Anfingen des Predigerordens, Kevelaer 1949),
mit hinreichender Klarheit erheben.

¢ Stephanus de Salaniaco, De quatuor in quibus Deus praedicatorum ordinem insignivit,
ed. Kippeli in MOPH XXII, 8-9.



Vom Geist des Predigerordens 447

Jahrhunderts, hatte Dominikus die kostbaren geistlichen Werte der kano-
nikalen und monastischen Tradition kennen und schitzen gelernt. Un-
denkbar, daf} er auch nur einen wesentlichen Bestandteil dieser beiden
grofien religiosen Stromungen, in denen er aufgewachsen war, aufgegeben
hatte. Seine Lieblingslektiire in Osma waren bezeichnenderweise die Colla-
tiones patrum des Johannes Cassian, im Mittelalter ,das Brevier der mona-
stischen Spiritualitdt“’. Wie war ithm das feierliche Chorgebet ans Herz ge-
wachsen!® Kaum konnte der zurickhaltende Spanier bei der Feier der
Heilsmysterien die Tranen der Rihrung und Erschiitterung verbergen®.
Streng hielt er sich zeitlebens an die Ubungen der Abtotung, des Schwei-
gens und des Fastens'®. Keiner, der ihn an Regeltreue iibertroffen hitte!.
Keiner, der so dem Gebet hingegeben gewesen wire, bei Tag und dann
in den langen Stunden der Nacht!?. Mit einem Wort: Das Beste aus Monch-
tum und Kanonikerbewegung hat Dominikus aufgegriffen und verwirk-
licht. Diese Ausrichtung gab er zweifellos auch seiner 1215 zu Toulouse
gegrindeten Ordensgemeinschaft mit auf den Weg. Von den ersten Brii-
dern heif}t es, dafl sie alsbald begannen, ,sich den Gebrauchen der Ordens-
leute anzupassen“s. Als der neue Orden nach dem Laterankonzil keine
seinem Feuereifer entsprechende neue und strenge Regel annehmen durfte,
sondern die Augustinusregel tibernahm?¢, wihlte man aus freien Stiicken
die strengsten zusitzlichen Kanonikergebriuche, die es damals gab. Das
waren die Satzungen der Prédmonstratenser, stark beeinfluflt vom zister-
ziensischen Ménchtum!?®.

Dabei lie} Dominikus es aber nicht bewenden. Seine Gemeinschaft sollte
mehr sein als eine neue Abart reformierter Kanoniker. Ergriffen von der
Not der Menschen, den Erfordernissen der Zeit und den mifigliickten Ver-
suchen haretischer Wanderprediger, stieflen die Predigerbriider aus dem
umhegten Raum des kontemplativen Klosters auf den lirmenden Kampf-
platz der Welt vor. Wessen sie im verborgenen Gesprich mit Gott (Mt 6, 6)

7 Jord. (= Jordan v. Sachsen, Libellus de principiis O. P., s. 0., nach den Nummern des
Textes) 18; M. H. Vicaire, Art. Saint Dominique, in: Dictionnaire de Spiritualité, III,
1524.

§ Acta canonizationis S. Dominici (s. o., nach den Nummern des Textes), Proc. Bon.
(= Processus Bononiensis) 3, 6-8, 31, 37, 42.

® Proc. Bon. 3, 6, 11, 13, 20, 21, 29, 31, 33, 38, 42, 46, 47. Proc. Tol. (= Processus Tolo-
sanus) 6, 18, 22. Jord. 105.

10 Proc. Bon. 8-5, 7, 12, 13, 20, 21, 25-28, 381, 37, 38, 42, 46, 47. Proc. Tol. 5, 15-18.

11 Proc. Bon. 5, 6, 12, 17, 18, 22, 38, 48, 48.

2 Proc. Bon, 6, 7, 13, 17, 20, 22, 25, 31, 37, 41-43, 46, 47. Proc. Tol. 10, 11, 17, 18. Jord.
13, 105, 106.

13 Jord. 38.

4 Humbert de Romanis, Expositio super constitutiones FF. Praed., in: Opera de vita
regulari, ed. Bertier, Romae 1889, Vol. IL, S. 8.

15 Vgl. A. H. Thomas, De oudste constituties, Index unter ,Premonstratenzers®.



Hilarius Barth 448

inne geworden waren, das wollten sie von den Déchern rufen (Mt 10,27),
»um die Verkehrtheit falscher Lehren auszurotten und die Laster zn ver-
treiben, indem sie den unverfilschten Glauben darlegten und den Men-
schen rechten Lebenswandel beibrachten“ts, Auch in diesem apostolischen
Einsatz seinen Briidern ein Vorbild, verkiindete Dominikus, von brennen-
der Sorge um das Heil aller Menschen verzehrt', unermiidlich, an allen
Orten und bei jeder Gelegenheit in Bettelarmut!® das Wort Gottes?®.

Das apostolische Leben

Die Verkiindigung der Frohbotschaft mit der hergebrachten Weise des
»50li Deo vivere“ und den neuen Formen evangelischer Armut der Wan-
derprediger zu verkniipfen, war revolutiondr und genial zugleich. Im
Evangelium entdeckten die ersten Predigerbriider das ziindende Beispiel.
Jesus und die Apostel verkorperten in ihren Augen diese Art zu leben.
Die Nachahmung der hier vorgelebten ,apostolischen Lebensform* er-
laubte ihnen, ihrem Ordensleben, statt eines blolen Nebeneinander von
monastisch-kanonikalen und aus der Armutshewegung stammenden Ele-
menten, eine schlichte und kraftvolle innere Einheit zu geben. Die dltesten
Konstitutionen der Dominikaner zeichnen uns das Bild der zur Predigt
ausziehenden Briider: , Wenn sie nach Empfang des Segens hinausziehen,
sollen sie iberall als Ménner, die fir ihr und der anderen Heil sorgen wol-
len, untadelig und wie es Ordensleuten ansteht, auftreten. Den Spuren
ihres Erlosers folgend, sollen sie wie Méanner des Evangeliums unter sich
oder zu den Nichsten mit Gott oder von Gott sprechen und die Vertrau-
lichkeit verddchtigen Umgangs meiden. Wenn sie also zur Ausiibung ihrer
Verkiindigungsaufgabe gehen oder sonstwie auf Reisen sind, diirfen sie
Gold, Silber, Geld und Geschenke, aufler dem Lebensunterhalt, notwen-
digen Kleidungsstiicken und Biichern, weder annehmen noch bei sich
haben“#0.

Bis dahin hatte das Ordensleben im Monasterium und Kanonikerstift,
abgeschieden von der Welt, als einziges Ziel das ,vacare Deo, das ,,quae-
rere Deum® in der Gemeinschaft Gleichgesinnter gekannt, wenngleich diese
kontemplative Haltung stets tief auf die Welt zurickwirkte. Die Predi-
gerbriider wollten nun iiber die eigene Gottsuche hinaus auch ihren Mit-

16 So in der Bestallungsurkunde von Bischof Fulko fiir Dominikus und seine Briider, Tou-
louse 1215. Historia diplomatica S. Dominici, ed. Laurent in MOPH XYV, nr. 60.

17 Proc. Bon. 11, 12, 18, 22, 26, 32, 43, 47. Proc. Tol. 8, 13, 18. Jord. 13, 107.

18 Proc. Bon. 17, 22, 26-29, 38, 42, 47. Proc. Tol. 3, 4, 11, 13, 18.

19 Proc. Bon. 8-8, 11, 18, 18, 26, 27, 29, 82, 38, 36, 37, 41, 48, 47. Proc. Tol. 8, 7, 11, 13,
18. Jord. 104.

20 Const. antiquae O. P, ed. Thomas, II, 31.



Vom Geist des Predigerordens 449

menschen den Weg zum Heil weisen. Wie sollte das ohne Schaden zusam-
mengehen, fragten sich argwéhnisch manche Zeitgenossen, als Dominikus
seine Briider aussandte? VerlieBen die Prediger damit nicht ihre schiit-
zende, klosterliche Umwelt, die einem Ordensmann natiger ist als dem
Fisch das Wasser? Der Mut, den Dominikus hierin gegeniiber einer fast
uniibersteigharen Tradition bewies, war nicht Tollkiihnheit.

Die Briider sollten nach ihm auch in der Welt als Ordensleute leben?,
nach Méglichkeit die Atmosphire des Konventes gleichsam auf den Reisen
mitnehmen. Die Briider zogen immer zu zweit hinaus??, um die Segnungen
briiderlicher Gemeinschaft gerade in der gréfieren Gefdhrdung nicht ent-
behren zu miissen. Auf dem Reiseweg pflegte man das kanonische Offizium
zu verrichten, wenn man nicht an einer Kloster- oder Kollegiatkirche vor-
beikam und dort am Chorgebet teilnahm?. Dominikus, der dies alles
gewissenhaft befolgte®, hielt sich auch auferhalb des Klosters an die
Ubungen des Konventlebens, an das Stillschweigen etwa und an das
Fasten®. Was letzteres angeht, so dispensierte er allerdings seine Briider
auf Reisen hiufig von den strengen Fastenvorschriften des Ordens®.

Die Dispens war iibrigens ein wichtiges Mittel, eine fruchtbare Verbin-
dung von monastisch-kanonikaler Lebensweise und segensreicher aposto-
lischer Predigttitigkeit herzustellen. Eine solche Verbindung hatte man
bis dahin, wenn auch mehr in der Theorie als im Leben, fiir unméglich
gehalten. Obwohl Dominikus grundsitzlich eine mdglichst enge Durch-
dringung beider Bereiche anstrebte, konnte es vorkommen, dafl man um
der apostolischen Arbeit willen zeitweilig gewisse ,ausdriickliche® Formen
der Kontemplation hintanstellte, ohne auf sie fiir standig verzichten zu
miissen. Der grundsitzliche Vorrang der kontemplativen Gottesliebe blieb
unbestritten.

Indem man aber mit Hilfe der Dispens die Sorge fiir das Heil der See-
len in die iiberlieferte Art eines ganz auf die Gottesverehrung ausgerichte-
ten Strebens einbaute, erhielten die traditionellen Elemente des Ordens-
lebens einen anderen Stellenwert?”. Das Chorgebet, der Gipfelpunkt
monastischer und kanonikaler Frémmigkeit, wurde beschnitten, jedoch,
und das war paradoxerweise der Zweck der Dispens, nicht ausgeschaltet.
Die Strengheiten der klsterlichen Zucht bekamen eine neue Zielrichtung.
Das systematische und unablissige Studium der Offenbarungswahrheiten

2t MOPH XV, 60 (,religiose proposuerunt incedere®). Const. antiquae O. P., 11, 81.
22 Const. antiquae 11, 28. 31. Vgl. Jord. 49, 51, 88.

23 Const. antiquae 11, 34.

24 Proc. Bon. 3, 42.

25 Proc. Bon. 3, 4, 13, 42, 47.

26 Proc. Bon. 12, 42, 47.

¥ Const. anliquae, Prologus.



Hilarius Barth 450

wurde fiir jeden zur unbedingten Pflicht. Beides sollte die Briider sowohl
zur tieferen Begegnung mit dem gottlichen Geheimnis fithren als auch auf
den Dienst an den Menschen vorbereiten. Denn, um ihr Licht vor den
Menschen leuchten zu lassen (Mt 5,16) — was mehr ist als nur zu bren-
nen®® — und andere zu Gott zu bekehren, mufiten sie sich zuvor selbst von
den Strahlen himmlischer Gnade erleuchten lassen, sich zuerst selbst
bekehrt haben.

Die Dispens verband demnach den relativen Ausschluf} einiger klgster-
licher Ubungen mit deren absoluter Einbeziehung in die organische Ein-
heit eines in allen Einzelakten auf die Verherrlichung Gottes ausgerichte-
ten Lebens: sei es im unmittelbaren, liebenden Aufblick zu Gott (in der
Kontemplation), sei es, indem man die Mitmenschen zur selben liebenden
Haltung ihrem Schopfer und Erldser gegeniiber aufrief. Dominikus wollte
einen Predigerbruder, der im Gebet sich danach sehnt, den Menschen das
Heil zu bringen, und der, predigend und verkiindigend unter den Men-
schen weilend, sich danach sehnt, wieder in die Welt des Gebetes und der
gottdurchwalteten Stille einzutauchen.

Niemals konnte darum von der Grundhaltung kontemplativen Lebens
dispensiert werden, von dem stindigen Offensein und lauschenden Hin-
horchen auf den Anruf Gottes in allen Dingen und Ereignissen. Diese
Haltung lebte Dominikus seinen Briidern beispielhaft vor, wenn er, ob auf
Reisen oder im Konvent, ob gesund oder krank, iiberall und bei jeder
Gelegenheit, entweder las, studierte oder meditierte, betete und betrach-
tete, oder mit einem Mitbruder und Reisegefdhrten iiber die Geheimnisse
der Erlosung ein geistliches Gesprich fithrte, kurzum: wenn er einzig
und allein entweder mit Gott oder von Gott sprach®®. Diese, alle
Handlungen und Tatigkeiten durchherrschende Grundstimmung hatten
schon die Novizen einzuiiben; sie wurden ndmlich angehalten, ,ange-
spannt zu studieren, so daf} sie Tag und Nacht, im Hause und auf dem
Wege etwas lasen oder meditierten, das sie woméglich fiir immer ihrem
Herzen einpragen sollten“®. Letztlich ihretwegen nahm das Studium - bei
Dominikus eine diskursive Vorstufe der beschaulichen Meditation — eine so
hervorragende Stellung im Predigerorden ein. Thretwegen wurde von den
ersten Dominikanern neben dem Chorgebet die sogenannte ,oratio secre-
ta“ mit besonderer Hingabe gepflegt®. Und schlielich diente das Gebot
% S, th. II-11, 188, 6.

2 Proc. Bon. 3, 18, 22, 82, 37, 41, 42, 43, 46, 47. Proc. Tol. 11, 18, 18. Jord. 104.

30 Const. antiquae O. P., 1, 18.

3t A.Lemonnyer, Les priéres secrétes dans la vie dominicaine, in: Année dominicaine
63 (1927), 269-276; P. Philippe, L’oraison conventuelle dominicaine et ses origines histo-
riques, in: La Vie Spirituelle, Supplement (1948), 424-454; D. Abbrescia, La preghiera

nella prima generazione domenicana, in: Saggi sulla Spiritualitd domenicana, Florenz
1961, 55-85.



Vom Geist des Predigerordens 451

des Schweigens, das Gebot, bei den Wanderungen durch die Lande
die Augen nicht herumschweifen zu lassen, das Verbot, sich in die
Verwaltung zeitlicher Giiter einzumischen, endlich das Verbot, beim Gang
zur Predigt sich mit nichtigen Dingen zu beschaftigen®, dazu, iiberall und
jederzeit einen diese Grundstimmung begilinstigenden Raum der Samm-
lung zu schaffen. Die Predigt des Predigerbruders sollte ein reiner und
innerlicher Ausflufl seiner tiberstromenden Gottesliebe sein und ihn vom
licbenden Verweilen bei Gott nicht trennen. ,Hat doch®, nach einem
Wort Gregors des Grofien, ,die Gnade unseres Schopfers dieses an sich,
daf} wir, wenn wir, ihn verlangend, von ihm reden, seine Gegenwart ver-
kosten“%.

Fortschritt in Treue

Zusammenfassend 1488t sich sagen: Was an Dominikus am meisten be-
sticht, ist seine unwandelbare Treue zur jeweils an ihn ergangenen Beru-
fung. In seiner Jugend bemiihte er sich mit dem frischen Schwung seines
jungen Herzens als reformierter Kanoniker nach den Satzungen der Kir-
che und den Weisungen der Viter zu leben. Von der Not der Menschen
aus der Kontemplation herausgerufen, begann er seine gesammelte Kraft
in aufreibender apostolischer Tatigkeit einzusetzen. Als Wanderprediger
brauchte er aber das Beste seines Kanonikerdaseins nicht aufzugeben; und
als er gegen Ende seines irdischen Wandels sein Lebenswerk mit der Griin-
dung eines Ordens kronte, umschlof dieser in einer spannungsreichen
Synthese alle Eingebungen, die Dominikus im Laufe seiner persénlichen
Entwicklung empfangen hatte. In allem also, was in seinem Leben an ihn
herangetreten war, hatte er die Stimme Christi vernommen, die ihn zu
neuen Ufern rief. Aber es war ein und derselbe Herr, ,gestern und heute®
(Hebr 13,8), von dem er in den wechselnden Umstinden sich angespro-
chen wufite und dem er die Treue hielt. Er wufite, dafl jeder neue Ruf
Christi den voraufgegangenen nicht zunichte machte, sondern erfiillte,
weil er schon keimhaft in ihm angelegt war.

In Dominikus leuchtet ein heilsgeschichtliches Grundgesetz auf, das be-
stimmt, wie wahrhaftes Wachstum im Geist bis zum Vollalter Christi
(Eph 4, 13) sich vollzieht. Von Gott in der Taufe mit Namen gerufen, mufl
der Christ in der begrenzten Spanne der irdischen Lebensfrist seiner
uneinholbaren, einmaligen Berufung nach Kriften nachkommen. Diese

32 Const. antiquae O. P., 1,17;1, 21, vgl. Proc. Bon. 28; 11, 81, vgl. Proc. Bon. 26, 82; I,21.
2 Habet enim hoc gratia creatoris nostri, ut, cum de illo quaerentes eum loquimur, eius
praesentia perfruamur.® S. Gregorii Magni, Expositio in Canticum Canticorum, CChr
(= Corpus Christianorum, Turnhout-Paris 1953 ff.) 144, 13.



Hilarius Barth 452

gottliche Berufung geht ihm erst nach und nach auf, wenn er sich der lei-
tenden Hand des Herrn gehorsam iiberlaflt und sich nicht in siindhafter
Untreue davon losreifit. Das sahen die frilhen Dominikanerchronisten bei
Dominikus verwirklicht®*. Am schénsten hat es sein unmittelbarer Nach-
folger, Jordan von Sachsen, mit dem feierlichen Crescendo des Gebetes zu
seinem heiligen Vater nachgezeichnet: ,,Du hast schon in blithender Jugend
Deine Jungfraulichkeit dem herrlichen Briutigam der Jungfrauen ge-
weiht ... Durch gottliche Belehrung angeleitet, hast Du Dich ganz Gott
hingegeben. In der Waffenschule der Ordenszucht lingst ausgebildet, hast
Du in Deinem Herzen auf weiteren Aufstieg gesonnen. Von Tugend zu
Tugend emporwachsend (Ps. 84, 6.8), bist Du vom Guten immer zum Bes-
seren vorangeschritten. Du hast schliefllich den Weg der Vollkommenheit
eingeschlagen, hast alles verlassen (Mk 10, 28) und wolltest, nackt dem nack-
ten Christus folgend, Dir lieber einen Schatz im Himmel erwerben (Mt 6,
20). Du hast Dich noch ungestiimer selbst verleugnet, hast mannhaft Dein
Kreuz auf Dich genommen (Mk 8,34) und suchtest den Spuren unseres
Erlosers und wahren Fiihrers zu folgen. Von géttlichem Eifer und himm-
lischem Feuer entbrannt, hast Du Dich wegen Deiner iibergroflen Liebe
und der flammenden Glut Deines Geistes durch das Geliibde ewiger
Armut ganzlich der apostolischen Lebensweise und der evangelischen Pre-
digt verschrieben. Und zu diesem Zweck hast Du, von der gottlichen Vor-
sehung von alters dazu auserlesen, den Orden der Predigerbriider gegrin-
det“3s,

In der Tat, nur ein Mann mit solch gliihendem Herzen, als der uns
Dominikus von Jordan und den ersten Briiddern geschildert wird?®¢, konnte
die scheinbaren Gegensitze seiner Lebensform in einem fruchtbringenden
Gleichgewicht vereinigen. Dabei ist gerade die wohlverstandene Anwen-
dung der Dispens der Ort, wo fiir den Predigerbruder die eschatologische
Dynamik des Ordenslebens zutage tritt. Denn hier zeigt sich, dafl unser
irdischer Wandel Stiickwerk bleiben muf}, dafl man auf Erden endgiiltige
Ruhe in keinem Zustand finden kann. Vielmehr treibt die heilige Unruhe
aus der Zerspannung zwischen ,caritas veritatis“ (Liebe zur Wahrheit) und

8¢ M. H. Vicaire, L’imitation des apdtres, Paris 1968, 67-69. Vgl. auch die erste Antiphon
der zweiten Nokturn vom Fest des hl. Dominikus im Breviarium O. P., 4. August: ,Sub
Augustini regula mente profecit sedula: tandem virum canonicum auget in apostolicum*
~ ,Mit innerem Eifer machte er unter der Regel des hl. Augustinus Fortschritte; dann
aber iiberhdht er den Kanoniker zum Apostel.*

35 Oratio beati Jordani ad beatum Dominicum, ed. H. Chr. Scheeben, in: Analecta S.
Ordinis FF. Praed. 18 (1928) 564-568.

3¢ In den Kanonisationsakten z. B. hiufen sich die Bezeichnungen ,zelator, fervens, arden-
tissimus“, Proc. Bon. 6, 11, 12, 17, 18, 22, 26, 32, 38, 47. Proc. Tol. 3, 11, 13, 18.



Vom Geist des Predigerordens 453

ynecessitas caritatis“ (Dringlichkeit der Liebe) (Augustinus)®” den Jiinger
des Herrn stets weiter voran, bis er in sich das Verlangen spiirt, aufgelost
zu werden, um bei Christus zu sein; nur der notwendige Dienst an den
Menschen halt ihn noch zuriick (Phil 1,23-24). So wird der Ordensstand in
der Kirche zum Zeichen, dafl ,das Volk Gottes hier keine bleibende Heim-
statt hat, sondern die zukinftige sucht“?, voll Sehnsucht nach der ewigen
Sabbatruhe Gottes (Hebr 4,9-11), wo ,,wir ungehindert feiern werden und
schauen, schauen und lieben, lieben und loben“®®.

Ekklesiologische Bedeutung

Das Konzil hat deutlich ausgesprochen, was lingst hitte bekannt sein
miissen. Ein Orden lebt nicht fiir sich. Eingebettet in die allgemeine Beru-
fung der Kirche zur Heiligung durch Christus Jesus, ist seine besondere
Berufung deren Konkretisierung fiir eine begrenzte und auf die Gesamt-
kirche hingeordnete Gemeinschaft®. Zu recht darf daher die Kirche for-
dern: ,Alle Institute sollen am Leben der Kirche teilnehmen und sich,
entsprechend ihrem besonderen Charakter, deren Erneuerungsbestrebun-
gen zu eigen machen und sie nach Kriften fordern“#!. Welchen Beitrag
vermag der Orden der Predigerbriider aufgrund seines besonderen Cha-
rakters dafiir zu leisten? Haben wir das Leben und Wirken seines Stifters
aufmerksam verfolgt, kann die Antwort nicht schwerfallen. Kraft ihrer
weitherzigen Synthese, wo Auseinanderstrebendes zusammengeht, konnte
diese Gemeinschaft in der Kirche ein Stiick wahrer Katholizitit darleben.
Zwar hat die Kirche auf dem Konzil ihre Katholizitit, die ihr eigene ,Fiille
in (der) Einheit“4?, wiederentdeckt. Aber oft wird ein Wert erst dann als
solcher bewuf$t, wenn sein Mangel spiirbar ist. Nichts scheint heute starker
bedroht zu sein als diese Katholizitit.

Im Lauf der Neuzeit haben sich die nach dem Zerfall des mittelalterlichen
Einheitsdenkens selbstindig gewordenen Einzelwissenschaften mehr und
mehr verzweigt. Sie haben die Welt des neuzeitlichen Menschen in viele,
oft zusammenhanglos nebeneinander bestehende Teilbereiche aufgespal-
ten. Unzulissige Vereinseitigungen provozierten entgegengesetzte Einsei-
tigkeiten, und, in ihrem Scheitern als Ideologie entlarvt, geriet die philo-
sophische Bemiihung um ein alle Teilbereiche einbeziehendes System
schlieBlich in Miflkredit. Angesichts dieser verhingnisvollen Entwicklung

87 Aurelius Augustinus, De civitate Dei, CChr 48, XIX, 19.
38 Vaticanum II, Const. dogm. ,Lumen gentium®, 44.

3% Augustinus, De civ. Dei, XXII, 30.

40 Vaticanum II, Const. dogm. ,Lumen gentium*, bes. 39—47.
41 Vaticanum II, Decr. ,Perfectae caritatis®, 2c.

42 Tumen gentium*, 13.



Hilarius Barth 454

ist es verstandlich, daf die katholische Kirche in der Neuzeit, wollte sie
nicht Unaufgebbares und Wesentliches preisgeben, fortwihrend in die
Defensive gedringt wurde, sich abkapselte und einen Aderlaf nach dem
anderen tber sich ergehen lassen mufite. Erst auf dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil hat sich die Kirche, seit Leo XIII. darauf vorbereitet, der
neuzeitlichen Welt gedffnet, zu einer Zeit also, da fast alle Einzelwissen-
schaften in eine Grundlagenkrise geraten sind, da alle partikuliren Kul-
turbereiche auf eine einheitliche Weltkultur hin aufgesprengt werden, da
alle ideologischen Abkapselungen aufgeweicht werden zugunsten einer
gemeinsamen Suche aller Menschen guten Willens nach der umfassenden
Wabhrheit in jedem Lebensbereich, in Gesellschaft, Politik, Kunst, Religion.
Ungetriibte Freude iiber die in Gang befindliche Entwicklung kommt je-
doch zu frith. Im Gegenteil, sind nicht manche Glieder der Kirche gegen-
wartig versucht, dhnlichen unkatholischen Einseitigkeiten und Aufspal-
tungen zu verfallen, welche die auflerkirchliche Gesellschaft noch weithin
pragen? Bei einigen ist sogar der Glaube in eine analoge ,Grundlagen-
krise“ geraten.

Nun, jede Reform, die sich nicht vom Geist des Ganzen leiten 14fit,
schwebt in der Gefahr, ihre Anliegen zu iiberspitzen. ,Denn eine neue,
erlebte Evidenz kann blind machen fiir 4ltere Evidenzen . . ., die nur dann
realisierbar bleiben, wenn sie griindlich bis auf ihre urspriingliche Ur-
erfahrung reaktiviert und sozusagen neu entdeckt werden. Wie paradox
dies auch klingen mag, die Anerkennung alter Wahrheiten erfordert von
uns bisweilen eine tiefergehende Bekehrung als verfiihrerische, erst ent-
deckte Wahrheiten, die den Glanz des Neuen, Uberraschenden zeigen und
das alte, vertraute Bild in uns erschiittern“4. Sobald man von der Uber-
betonung einer aus dem Zusammenhang gerissenen Teilwahrheit weiter-
schreitet zur bewufiten Ausschliefung anderer, im Gesamtmysterium des
Glaubens geborgener Teilwahrheiten, ist der Rubikon, der Rechtgliubig-
keit von Héresie trennt, liberschritten. Denn jede Haresie, wie jede Siinde,
besteht in der bewufit vollzogenen Negation irgendeiner Wirklichkeit der
Schopfungs- und Erlosungsordnung zugunsten einer anderen, verabsolu-
tierten Wirklichkeit.

Wie kann der erbsiindliche Mensch, zur Siinde geneigt von Jugend auf,
einer solchen Gefahr entgehen? Verspiirt er nicht trotzdem in sich den Zug
zur Einheit des alles Umfassenden? Hier kommt ihm eine wesentliche
Hilfe von der Geschichte zu. In ihr erkennt er das schwankende Kreisen
der sterblichen Menschen um den immer gleichen, transzendenten Mittel-
punkt der Geschichte, erkennt er die Moglichkeit des Abirrens davon und

43 E. Schillebeeckx, Personale Begegnung mit Gott. Mainz 1964.



Vom Geist des Predigerordens 455

des Zuriickfindens dorthin. Er begreift, dafl seine Geschichtlichkeit zugleich
das ist, was ihn gefihrdet, und das, woraus ihm Rettung wird, stets aber
— in seiner jeweiligen Entscheidung — Gelegenheit zur Bewahrung. Die kri-
tische Funktion der Tradition, besonders im Christentum, erleichtert die
organische Einordnung einer vermeintlich vollig neu entdeckten und betont
herausgestellten Lieblingsidee in das, ,was iiberall, was immer, was von
allen geglaubt wurde“*, was gerade nicht heiflt, sie ihres eigentlichen Ge-
haltes zu entleeren, den sie doch nur im Zusammenhang des Ganzen recht
gewinnen und erhalten kann*®,

Freilich, diese katholische Haltung zu verwirklichen, ist nicht leicht. Sie
setzt eine Askese voraus, die den gierigen Zugriff des geblendeten Men-
schen nach einem Teilbereich des Seins hintanhalt, um das Ganze zu ge-
winnen. Sie setzt eine Kontemplation, eine ,, Zusammenschau® voraus, die,
jenseits der Erfassung ungezihlter Teilaspekte vom diskursiven Verstand,
auf das Ganze schaut. Sie setzt eine Intuition, eine Einsicht in die Span-
nungseinheit des Lebendigen voraus, die in der vollendeten Einfachheit
Gottes, in der alle seine Eigenschaften zusammenschwingen, gipfelt*.

Dominikus gab seinem Orden etwas von diesem Geist der Katholizitat
mit auf den Weg, als er sich denen versagte, die einseitig nur ausschalten
und abschaffen wollten. Er diente der Kirche mit einer Synthese, die Be-
fruchtung und Bereicherung, nicht Verarmung, herbeifihren sollte. Ist
diese Haltung in seinem Orden noch so lebendig, dafl sie dem Volk Got-
tes heute die erwarteten Friichte trigt? Denn nur dann gelten auch fir
die gegenwirtige Generation jene ehrenvollen Worte, die Papst Hono-
rius I11. am 21. Januar 1217 im feierlichen Beginn seines Mandates ,Gra-
tiarum omnium® an die kleine Schar der Predigerbriider zu Toulouse rich-
tete: ,Dem Spender aller Gnaden statten wiirdigen Dank wir ab ob der
Gnade Gottes, die euch verliehen ist, in der ihr steht und bis ans Ende,
wie wir hoffen, stehen werdet“%,

44 Vinzenz von Lérin, Commonitorium, 11, 5. .
#4a Vgl. dazu die ausgewogenen Uberlegungen von K. Rahner, Frommigheit heute und
morgen, in: GuL 40 (1966) 326-342.

% S, th. I, 13, 4 u. 5; II-11, 183, 2.

4 MOPH XV, 77: ,Gratiarum omnium largitori gratiarum dignas referimus actiones, in
gratia Dei, que data est vobis, in qua et statis et stabitis finaliter, ut speramus.”





