
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Der Eremit im XX. Jahrhundert: P. Charbel Makhlouf 

Dialog mit Gott für die Welt 

Gleichsam als kultische Manifestation ihres konziliaren Willens, insoweit er die 
dringliche Einheit und gegenseitige Ergänzung der Ost- und Westkirche angeht1, 
hat die Kirche in der letzten Session des Konzils, am 5. Dezember 1965, einen 
Mönch der Ostkirche, den Maroniten P. Charbel Makhlouf, seliggesprochen. Es 
war die erste feierliche Seligsprechung eines Orientalen seit der Kirchenspaltung 
vor mehr als 900 Jahren2. 

Ob dieses Ereignis mehr darstellen wird als die beginnende Erfüllung eines 
kirchenpolitischen Nachholbedarfs, wird wesentlich davon abhängen, welchen 
Zugang wir, d. h. die lateinische Kirche, zum Leben und Beispiel des Seliggespro- 
chenen finden werden. Wer also war Charbel Makhlouf? 

I. •Vater der Wahrheit ..." 

Youssef Makhlouf3 wurde 1828 als Jüngster von fünf Kindern, drei Brüdern und 
zwei Schwestern, in Beqä Kafra, einem Gebirgsdorf des Libanon, geboren. Seinen 

1 Vgl. Dekret über die kath. Ostkirchen, Art. 5: •Die Geschichte, die Überlieferungen und 
zahlreiche kirchliche Einrichtungen legen ein glänzendes Zeugnis für die großen Ver- 
dienste der Ostkirchen um die Gesamtkirche ab ... (Das Konzil) betrachtet all das ... als 
echtes Erbgut der gesamten Kirche Christi." Ebenso das Dekret über den Ökumenismus, 
Art. 15: •Im Orient finden sich auch die Reichtümer jener geistlichen Traditionen, die 
besonders im Mönchtum ihre Ausprägung gefunden haben. Denn seit den glorreichen 
Zeiten der heiligen Väter blühte dort jene monastische Spiritualität, die sich von dorther 
auch in den Gegenden des Abendlandes ausbreitete und aus der das Ordenswesen der 
Lateiner als aus seiner Quelle seinen Ursprung nahm und immer wieder neue Kraft 
erhielt. Deshalb wird mit Nachdruck empfohlen, daß die Katholiken sich mehr mit diesen 
geistlichen Reichtümern der orientalischen Väter vertraut machen, die den Menschen in 
seiner Ganzheit zur Betrachtung der göttlichen Dinge emporführen. Alle sollen um die 
große Bedeutung wissen, die der Kenntnis, Verehrung, Erhaltung und Pflege des über- 
reichen liturgischen und geistlichen Erbes der Orientalen zukommt, damit die Fülle der 
christlichen Tradition in Treue gewahrt und die völlige Wiederversöhnung der orienta- 
lischen und der abendländischen Christen herbeigeführt werde." 
2 Abgesehen von der eher als Annex an die Seligsprechung von 8 Franziskanern vor- 
genommene Kanonisation der drei maronitischen Brüder Massabki (1926) und des arme- 
nischen Priesters Gomidas Keumurdjian (1929). 
3 Alle biographischen Angaben sind entnommen dem Sonderheft COLLECTANEA 
CISTERCIENSIA über die Seligsprechung P. Charbels (28 [1966] Heft 2). Die deutsche 
Obersetzung des Hauptartikels von L. Wehbe OSCO erschien in: Erbe und Auftrag (42 
[1966] Heft 5). - Vgl. ferner: AAS 46 (1954) 611 ff.; 57 (1965) 738 ff. und 955 ff. 



Aus dem Leben der Kirche 457 

Vater verlor er mit drei Jahren, und da seine Mutter Birgita sich zum zweiten 
Male verheiratete, kam er zu seinem Onkel Tanios, wo er die von seinem Vater 
ererbte Kuh hütete. Der Aufenthalt auf der Weide gab ihm Gelegenheit zu aus- 
gedehntem Gebet, vor allem des Rosenkranzes. 

Schon seine Mutter und seine früh verstorbene Schwester Warde hatten ihm 
das Beispiel echt-christlicher Frömmigkeit gegeben. Dazu lebten zwei Brüder sei- 
ner Mutter, die Patres Augustin und Daniel, als Eremiten in der Einsiedelei Mar 
Antonios. Der Junge besuchte sie mehrmals, und so nimmt es nicht wunder, daß 
P. Daniel ihn 1851 - nach Überwindung des Widerstandes von seiten der Ver- 
wandten - zum Kloster Unserer Lieben Frau von Maifouq führen konnte. Yous- 
sef trat in den dem Mönchsvater Antonios dem Großen verpflichteten Orden der 
Baladiten ein4. Nach einem Jahr wechselte er in das Kloster St. Maron von 
Annaya über und vollendete dort sein Noviziat. Seine Mutter, die ihn einmal 
während dieser Zeit besuchte, um ihn zur Rückkehr zu bewegen, konnte ihn nicht 
mehr umstimmen. •Entweder harre aus und werde ein guter Mönch, oder kehre 
sofort mit mir nach Hause zurück!" war ihre Abschiedsmahnung, die der Sohn 
auch befolgte. 

Nachdem Youssef am 1. November 1853 die Profeß abgelegt und dabei den 
Namen des syrischen Märtyrers (2. Jhd.) Charbel angenommen hatte, widmete er 
sich mehrere Jahre dem Studium der Theologie, Liturgie und der Sprachen. Für 
einen seiner damaligen Lehrer im Kloster St. Cyprian, P. Nemtallah, wurde 
inzwischen ebenfalls der Seligsprechungsprozeß eingeleitet. Am 23. Juli 1859 
empfing er die Priesterweihe und kehrte ins Kloster Annaya zurück. Dort wirkte 
er 15 Jahre lang als geistlicher Vater von Mönchen und Laien. 

Besondere Verehrung zeigte er für das Geschehen des Meßopfers und die hei- 
lige Eucharistie. In verschiedenen Berichten heißt es darüber: •Jedesmal, wenn 
ich in die Klosterkirche trat, sah ich dort P. Charbel auf den Knien vor dem Alier- 
heiligsten . . . Wenn er die Messe feierte, sprach er jedes einzelne Wort so auf- 
merksam aus, daß die Anwesenden davon ergriffen wurden . . . Vor allem im 
Augenblick der Konsekration, wenn er anbetete und die liturgischen Gebärden 
ausführte: das war verkörperter Glaube ... Ich diente ihm oft bei der heiligen 
Handlung, und ich empfand dabei, warum weiß ich nicht, eine große Freude." 

Im übrigen widmete er sich - in damaliger Zeit eine Seltenheit! - intensiv der 
Lektüre von Heiligenleben, theologischen Büchern, der Nachfolge Christi usw. 
•Er hatte einen ausgesprochenen Widerwillen gegen Müßiggang. Wenn er seine 
religiösen Pflichten erfüllt hatte, begab er sich sogleich zur Feldarbeit. Wenn nie- 
mand von ihm irgendeine Feldarbeit verlangte, blieb er in seiner Zelle und wid- 
mete sich dem Studium und dem Gebet .. . Immer wenn ich im Schlaf erwachte, 
sah ich Licht in seiner Zelle und ihn selbst, wie er sitzend oder kniend aus seinem 
Buch betete." Das hohe Maß an Tugend schützte ihn jedoch weder vor Versuchun- 
gen, noch tat es seinem zuweilen knorrigen Humor und seiner Menschlichkeit 
Abbruch. 

Im Jahre 1875 erhielt P. Charbel endlich die Erlaubnis, für den Rest seines 

4 Zur Struktur und Tradition des maronitischen Mönchtums vgl. COLL. CIST., a. a. 0., 
S. 88-115. 



Aus dem Leben der Kirche 458 

Lebens sich in die Eremitage St. Peter und Paul, etwa 100 Meter vom Kloster 
entfernt, zurückzuziehen. Zuvor hatte er schon durch mehrere Jahre einen ande- 
ren Einsiedler mit Nahrung und allem Lebensnotwendigen versehen. 

Auch als Eremit bleibt der Mönch weiterhin vom Obern des Klosters abhängig 
und zur Kommunität gehörig, der er sich an gewissen Festtagen (Weihnachten, 
Ostern, Fest des hl. Antonius) zur Feier der Eucharistie zugesellt. In der Kapelle 
der Eremitage, in der das Altarsakrament aufbewahrt wurde, dienten P. Charbel 
und sein Mitgefährte P. Makarios einander gegenseitig die Messe und beteten 
zusammen das Offizium. Nie mehr als fünf Stunden Schlaf, lange Gebete und 
stille Anbetung in der Kapelle, Stillschweigen, beständiges Fasten, eine einzige 
Mahlzeit am Tage um drei Uhr nachmittags, einige Stunden Arbeit im Weinberg 
und im Gelände der Einsiedelei, Tragen des Bußhemds, hin und wieder auf aus- 
drückliche Anordnung des Obern einen Besuch im Nachbardorf Ehmeje, um mit 
einem Kranken, der um das Kommen des Einsiedlers gebeten hatte, zu beten: das 
war das Leben P. Charbels in seiner Einsiedelei. 

Trotz starker Nierenleiden verlor er nie seine Sanftmut und bewahrte seine 
Schweigsamkeit. In der äußeren Erscheinung unauffällig und ohne jeden An- 
spruch von Bedeutsamkeit, besaß er doch in Wirklichkeit •ein gutes Urteil, war 
intelligent, kompetent in Moraltheologie ... Seine Antworten waren weise und 
gemessen . .. Niemals habe ich ihn in schlechter Laune gesehen." Viele wollten 
nur mehr bei ihm beichten. 

Als Pater Charbel am 16. Dezember 1898 zusammen mit einigen Bauern aus 
der Nachbarschaft die hl. Messe feierte, traf ihn plötzlich ein Schlaganfall bei der 
Erhebung der Hostie über den Kelch. Er sprach gerade den Hymnus des Jakob 
von Sarug: •Vater der Wahrheit, sieh hier deinen Sohn, geopfert zu deinem 
Wohlgefallen. Nimm ihn an, er ist für mich gestorben, damit ich durch ihn gerei- 
nigt sei. Empfange aus meinen Händen diese Opfergabe, und schaue auf mich mit 
Wohlgefallen herab; und rechne mir meine Sünden nicht an, die ich vor den 
Augen deiner Majestät begangen habe ..." 

Während der letzten Woche, die ihm noch vergönnt war, •legte er weder 
Kapuze noch Habit, Bußhemd und Gürtel ab". Man hörte ihn immer nur die 
Worte sagen: •Abo d-qüshto, Vater der Wahrheit", denen er Jesus, Maria, 
Josef, Peter und Paul beifügte. Am Nachmittag des 24. Dezember entschlief er 
friedlich im Kreise einiger Mitbrüder, nachdem er zuvor einen Arzt abgelehnt 
hatte. Am nächsten Tag, dem Weihnachtsfest, an dem er ohnehin das Kloster 
aufgesucht hätte, wurde sein Leichnam dorthin gebracht. Im Totenoffizium bete- 
ten seine Mitbrüder am selben Tag: •Geliebter Bruder, glücklich bist du von nun 
an! Denn du bist den Mühsalen der Welt entronnen. Ruhe aus bis zur Auferste- 
hung, der Wille deines Herrn hat dich geführt." 

Im Jahre 1926 begann die kanonische Untersuchung für die Seligsprechung, 
doch erst 1950, nachdem man den unversehrten Leichnam exhumiert hatte, brach- 
ten die wunderbaren Heilungen der Marie Abel und Scandar Oubeid sowie des 
Mohammedaners M. Hadi Mroue, der an unheilbarer Netzhautatrophie litt, den 
Prozeß entscheidend voran. Der Zustrom der Pilger zu seinem Grab riß nicht 
mehr ab. 



Aus dem Leben der Kirche 459 

So stellt P. Charbel, nachdem er selbst zum •Vater der Wahrheit" heimgefun- 
den hat, der Welt die Wahrheit seines Mönchlebens, eines Lebens in der Nach- 
folge Christi, vor Augen. Welches ist diese Wahrheit? 

II. Wahrheit er-leben heißt Wahrheit er-leiden 

Im Neuen Testament ist die Wahrheit wesentlich nicht mehr eine Sammlung von 
Sätzen und Weisungen, sondern menschgewordene Person: Jesus Christus (Jo 14, 
6.17). Zur Wahrnehmung eines Menschen gehört es aber, daß man ihn sieht, 
hört, betastet. So haben die Augenzeugen Christi die •Wahrheit" gesehen, gehört 
und betastet. Doch dieser Weg der Wahrheitserkenntnis bleibt nicht auf die 
Augenzeugenschaft beschränkt. Christus bleibt ja als der Menschgewordene unser 
einziger Mittler (Hebr 9, 15; 12, 24), und so muß dieses Sehen, Hören und Tasten 
ein Wesensmerkmal jeder christlichen Glaubenserfahrung sein: die Tradition der 
Väter spricht von den •geistlichen Sinnen", die uns dazu geschenkt werden müs- 
sen. Die Anwendung der Sinne bleibt jedoch nicht beim absichtslosen Verweilen 
und Verkosten stehen, sie führt zur Nachahmung, zum Ein-leben in die geliebte 
Person. 

Und so ist ein zweites Moment von entscheidender Bedeutung: Christus als die 
•Wahrheit" ist geschichtlich gewordene Person, seine Glaubenserfahrung hat sich 
auf dem Hintergrund einer ganz bestimmten menschlichen Erfahrung vollzogen. 
Diese menschliche Erfahrung aber, die ihm die Erkenntnis Gottes und seiner 
selbst vermittelte, war geprägt durch Verzicht, Gehorsam und Leiden (vgl. z. B. 
Mt 3, 15; 4, 1-11; 12, 14-21). Wer also ihm gleichgestaltet werden will, muß in 
seiner Nachfolge auf die Erfahrung des Leidens gefaßt sein. Nur so wird er sich 
die Erfahrung Gottes und seiner selbst an-eignen, sie leben und selbst als Eigen- 
gut weitergeben können. 

Fragen wir nach der hervorstechenden Grundhaltung, die die christliche und 
besonders die mönchische Spiritualität zur Erreichung dieses Zieles fordert, so 
treffen wir auf die vno\iovr\ (oder imco«>T|). Es ist das Darunterbleiben oder 
-horchen, nämlich unter den konkreten Umständen oder Widerwärtigkeiten des 
Lebens als dem Willen Gottes und der Grundsituation des Glaubensge-horchens. 

Wie hat sich nun im Leben P. Charbels diese geistsinnliche Erfahrung Christi, 
dieses gläubig-schauende Mit-leiden am Willen Gottes vollzogen? Wir haben 
von seiner besonderen Verehrung der Eucharistie gesprochen, die mit zunehmen- 
der Reife zu einer wachsenden Einswerdung des irdischen Priesters mit dem 
himmlischen Hohenpriester Christus führte. Und wenn man die Texte der maro- 
nitischen Liturgie durchgeht, dann ist es nicht schwer, den Grund zu treffen, war- 
um P. Charbel gerade hier die Mitte seiner Begegnung mit Christus finden 
konnte: die eucharistische Liturgie ist die greifbarste verbleibende Manifestation 
der Menschwerdung Christi. Einige Beispiele mögen das verdeutlichen5. 

5 Die Texte der maronitischen Liturgie sind entnommen dem Buch von N. Liesel, Die 
Liturgien der Ostkirche, Freiburg 1960. - Zur Bedeutung der Liturgie (= gelebte Theo- 
logie = gelebte Kirche = gelebter Christus) in der Ostkirche vgl. etwa: H. J. Schulz, Die 
byzantinische Liturgie, Freiburg 1964 (34-44; 202-212). 



Aus dem Leben der Kirche 460 

Wie sehr diese Liturgie faßbares Abbild Christi, durchlebter Christus ist, wird 
einmal daraus deutlich, daß schon die noch unverwandelten Opfergaben mit dem 
Isaiaswort angesprochen werden: •Wie ein Lamm, das man zur Schlachtbank 
führt..." Dazu kommt, daß sich der Priester schon zu diesem Zeitpunkt ganz auf 
die persönliche, leib-geistige Begegnung mit Christus einstellt: •Vor dir breite 
ich die Hände meines Herzen aus . . . Behüte meine Augen vor begierlichen Blik- 
ken, meine Ohren vor eitlem Hören, meine Hände vor schadhaftem Tun und mein 
Herz, daß es nur schlägt für dich, so daß ich ganz auf dich ausgerichtet bin und 
mir dadurch gewährt werde das Geschenk deiner göttlichen Geheimnisse." - Daß 
der menschgewordene Christus in der ganzen Breite seiner menschlichen Existenz 
als der eigentliche Liturge - Opferpriester und Opfermahl zugleich - gilt, offen- 
bart der Hymnus, der zu Beginn der Gläubigenmesse gebetet wird: •Ich bin das 
Brot des Lebens, sprach der Herr, das vom Himmel herabgestiegen ist ... Der 
Schoß Mariens hat mich empfangen ... Und siehe, jetzt tragen mich die Priester 
auf ihren Händen zu den Altären." So in die Nähe Christi, des •Lebens und 
Lebensspenders, Lammes und Priesters zugleich", gerückt, bittet der Priester für 
sich und die Gläubigen immer wieder um die rechte Würde im Umgang mit dem 
Herrn. Selbst alle Gegenstände, die mit Christi Leib in Berührung kommen, ge- 
winnen etwas von seiner persönlichen Segensfülle. So betet der Priester am 
Schluß der Messe, indem er vom Altar Abschied nimmt: •Bleibe in Frieden, hei- 
liger Altar; o daß es mir vergönnt sei, in Frieden zu dir zurückzukehren. Ich weiß 
ja nicht, ob ich noch einmal zurückkehren kann, um das heilige Opfer darzubrin- 
gen .. ." 

P. Charbel hat in den 39 Jahren seines Priestertums immer größeren Anteil 
gewonnen an der Wahrheit, die uns im Christusmysterium der Eucharistie ver- 
hüllt entgegentritt und sich mitteilt, sofern wir bereit sind, unser Leben dem vor- 
bildlich vergegenwärtigten Leidensweg Christi anzugleichen. In großer Armut, 
Gebet und Ergebung in Gottes Willen suchte er sich immer reiner und aufnahme- 
fähiger zu machen für den Umgang und die Gemeinschaft mit seinem Herrn. 
Zugleich aber haben seine Arbeit und Betrachtung die täglich er-lebte Erlösungs- 
wirklichkeit fruchtbar werden lassen in sühnender und büßender Weltverantwor- 
tung, der besonderen Liebe des mit Gott Einsamen zum Nächsten in der Welt. 
Und da Gott die Bitte um Annahme seines Opfers nicht ausschlug, so nahm die 
Strahlkraft seines Lebens, gleich einer Kerze, die man an beiden Enden anzündet, 
auf seine Vollendung hin immer mehr zu. Das Ende seines Lebens vereinte sich 
mit seiner Mitte, und wurde zugleich zum neuen Beginn: •Vater der Wahrheit, 
nimm an deinen Sohn, er ist für mich gestorben, damit ich durch ihn gereinigt 

III. •Jeder, der aus der Wahrheit ist, hört meine Stimme" (Jo 18, 37) 

Was hat P. Charbel uns Heutigen als Mönch zu sagen? Ist sein Leben nicht eine 
einmalige Gnade, gebunden an die Traditionen seines Volkes und seines Stan- 
des? Und worin sollte der Aussagewert eines kontemplativen Eremitenlebens für 
die Welt des 20. Jahrhunderts liegen, das einzuholen sich die Kirche auf dem 
Konzil gerade angeschickt hat? 



Aus dem Leben der Kirche 461 

Zwei Fragen, die nicht leicht zu beantworten sind. Zunächst einmal hat das 
Konzil nachdrücklich auf die allgemeine Berufung zur Heiligkeit hingewiesen. 
Mt 5, 48 gilt für jeden Christen, der dieses Namens würdig sein will. Jeder auf 
Christi Tod und Auferstehung Getaufte müßte sich die Bitte des Ignatius von 
Antiochien an die Brüder in Rom zu eigen machen können: •Nichts weiter erbit- 
tet für mich als die innere und äußere Kraft, . . . daß ich nicht nur Christ genannt, 
sondern auch als solcher befunden werde. Denn werde ich als solcher befunden, 
so kann ich auch ein solcher genannt werden - und auch dann noch ein echter 
Gläubiger sein, wenn ich nicht mehr in dieser Welt erscheine"6. Diese Berufung 
zum Christsein ist vorgängig und grundlegend für jede weitere Berufung zum 
Ordensstand bzw. zum Dienst als Laie in der Welt (die damit nicht abgewertet 
werden). •Wenn du glaubst, anders seien die Pflichten des Weltmannes als die 
des Mönches, so täuschst du dich gewaltig. Der Unterschied zwischen ihnen be- 
steht darin, daß der eine heiratet, der andere nicht; was das übrige, alles übrige 
angeht, so tragen sie dieselbe Verantwortung"7. Wenn aber die grundsätzliche 
Gleichheit der Verpflichtung feststeht, so käme es nur noch darauf an zu prüfen, 
inwieweit das Einsiedlerleben in Gebet und Arbeit, das P. Charbel führte, uns 
Heutigen Hilfe und mahnendes Zeichen sein kann. Am Tage seiner Seligspre- 
chung wurden gewichtige Worte in dieser Richtung gesprochen; Papst Paul VI. 
sagte: •Am Ende des Konzils, wo soviele Gläubige sich zu recht damit beschäfti- 
gen, was die Kirche tun sollte, um das Kommen des Reiches Gottes zu beschleuni- 
gen, ist es sehr angebracht, daß der selige Mönch von Annaya uns die unver- 
zichtbare Rolle des Gebetes, der verborgenen Tugenden und der Abtötung 
ins Gedächtnis ruft... Er möge uns in seiner Nachfolge auf den Weg einer 
Heiligkeit ziehen, wo das schweigende Leben in der Gegenwart Gottes seinen 
Platz hat." Und der maronitische Patriarch Meouchi nahm diesen Tenor auf in 
den Worten: •Er gab der Welt diese Botschaft: in der Buße, der Anbetung und 
der Arbeit, den Quellen einer wahren Freude, besteht die notwendige Vor- 
bedingung, ohne die unsere absurde Welt nicht ihren Sinn und der moderne 
Mensch nicht seine Würde wiederfinden könne"8. 

Sinn und Auftrag dieses Mönchsleben wird also darin gesehen, daß es Schwer- 
punkt und Gegengewicht aller Öffnung zur Welt hin bildet. Es gibt einen Anta- 
gonismus von Charismen, die nur in ihrer Ko-existenz und Komplementarität die 
ganze Spannweite des Christlichen wirksam werden lassen können: wer ein 
Mehr an Aktion will, kann der gesteigerten Kontemplation nicht entbehren; wer 
Menschen und Dinge formen will, muß sich zuvor Rat und Weisung im Gebet 
holen; wer viele Ziele zugleich anstrebt, muß sich um so mehr von der Enge 
des Eigenwillens, von allem, was nicht zur grenzenlosen und unbedingten Liebe 
Christi passen will, trennen. Es gibt eine Weltflucht und eine Weltverfallenheit; 

6 Rom 23, 2. 
7 Joh. Chrys., Adv. oppugn, vitae monast., 1, III, 15 (PG 47, col 372). - Vgl. dazu den 
ausgezeichneten Artikel von I. Hausherr: Christi. Berufung und Berufung zum Mönchtum 
nach den Kirchenvätern, in: Laien und christl. Vollkommenheit, hrg. v. G. Thils u. K. VI. 
Truhlar, Freiburg 1966 (30-115). 
8 Beide Ansprachen in frz. Sprache finden sich in COLL. CIST., a. a. 0., S. 73-77. 



Aus dem Leben der Kirche 462 

christlich ist allein jene Sendung, die immer zugleich danach verlangt, die Welt 
zu suchen und sie zu übersteigen. Soll die Suche nach dem Dialog nicht in der 
eigenen Verwirrung enden, so muß sie aus der Sammlung und dem lebendigen 
Kontakt mit Gott geschehen. Anderseits ist die Innerlichkeit kein Selbstzweck, 
kein Universalmittel: sie würde zur Abwanderung aus der Geschichte, zur Preis- 
gabe des weltweiten Auftrages Christi führen. Ein Erlösungsoptimismus - so oder 
so - scheitert an der Realität des Kreuzes: an ihm, das in der Welt getragen wird, 
aber über sie hinausweist, scheidet sich die Geschichte. 

Schließlich darf die Seligsprechung P. Charbels, vom ökumenischen Standpunkt 
aus, als Befruchtung beider Kirchen gesehen werden in Ost und West; denn der 
Austausch von Traditionen und Werten weckt Leben, bewahrt einmal vor Ver- 
knöcherung, zum andern vor einseitiger Aushöhlung. Die Kirche in der Welt 
von heute ist immer die eine heilige Kirche, die ihre Herzmitte im kontempla- 
tiven Gebet ihrer heiligen Glieder hat und nur darum zur Kraftquelle der erbete- 
ten Aktion werden kann. Gerhard Podskalsky SJ 

Die Erneuerung des Jesuitenordens 

Überlegungen zur 31. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu 

Am Abend des 17. November 1966 erklärten die 220 Patres der Gesellschaft Jesu, 
die zur Reform des Ordens fünf Monate lang (in zwei Sitzungsperioden) in Rom 
versammelt gewesen waren, die Generalkongregation ihres Ordens für beendet. 
Als (einzige!) gesetzgebende Körperschaft des Ordens hatten sie in weit über 
100 Vollsitzungen 40 Dekrete im Umfang von 200 Schreibmaschinenseiten ver- 
abschiedet und damit die Ordensgesetzgebung der gegenwärtigen Situation der 
Kirche und der Welt von heute anzupassen versucht. Sie entsprachen damit den 
•Ausführungsbestimmungen zum Konzilsdekret ,Perfectae caritatis'" (Erster Teil, 
I, 3), nach denen den Orden vorgeschrieben wird, innerhalb von zwei, spätestens 
drei Jahren ein besonderes Generalkapitel einzuberufen, um die Aussagen und 
Bestimmungen des Konzils über die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens 
auf ihre eigene Gemeinschaft anzuwenden und sich der Gesamterneuerung der 
Kirche anzuschließen. Obwohl diese •Ausführungsbestimmungen" erst am 6. Au- 
gust dieses Jahres durch das Apostolische Schreiben (Motu proprio) •Ecclesiae 
suae" mit Rechtskraft vom 11. Oktober veröffentlicht worden war, während die 
erste Session der Generalkongregation des Ordens schon von Mai bis Juli 1965 
stattgefunden hatte und die zweite Session am 8. September dieses Jahres begann, 
waren die Kanonisten fast einmütig der Meinung, daß die Kongregation der For- 
derung der nachkonziliaren Konzilskommission entspreche. 




