AUSDEMLEBEN DER KIRCHE

Der Eremit im XX. Jahrhundert: P. Charbel Makhlouf

Dialog mit Gott fiir die Welt

Gleichsam als kultische Manifestation ihres konziliaren Willens, insoweit er die
dringliche Einheit und gegenseitige Erginzung der Ost- und Westkirche angeht?,
hat die Kirche in der letzten Session des Konzils, am 5. Dezember 1965, einen
Ménch der Ostkirche, den Maroniten P. Charbel Makhlouf, seliggesprochen. Es
war die erste feierliche Seligsprechung eines Orientalen seit der Kirchenspaltung
vor mehr als 900 Jahren2,

Ob dieses Ercignis mehr darstellen wird als die beginnende Erfiillung eines
kirchenpolitischen Nachholbedarfs, wird wesentlich davon abhdngen, welchen
Zugang wir, d. h. die lateinische Kirche, zum Leben und Beispiel des Seliggespro-
chenen finden werden. Wer also war Charbel Makhlouf?

I. ,Vater der Wahrheit . . .“

Youssef Makhlouf$ wurde 1828 als Jingster von fiinf Kindern, drei Briidern und
zwei Schwestern, in Beqa Kafra, einem Gebirgsdorf des Libanon, geboren. Seinen

! Vgl. Dekret iiber die kath, Ostkirchen, Art. 5: ,Die Geschichte, die Uberliefernngen und
zahlreiche kirchliche Einrichtungen legen ein glinzendes Zeugnis fir die groflen Ver-
dienste der Ostkirchen nm die Gesamtkirche ab ... (Das Konzil) betrachtet all das... als
echtes Erbgut der gesamten Kirche Christi.“ Ebenso das Dekret fiber den Okumenismus,
Art. 15: ,Im Orient finden sich auch die Reichtiimer jener geistlichen Traditionen, die
besonders im Mdénchtum ihre Ausprigung gefunden haben. Denn seit den glorreichen
Zeiten der heiligen Viter blihte dort jene monastische Spiritualitit, die sich von dorther
auch in den Gegenden des Abendlandes ausbreitete und aus der das Ordenswesen der
Lateiner als aus seiner Quelle seinen Ursprung nahm nnd immer wieder neue Kraft
erhielt. Deshalb wird mit Nachdruck empfohlen, dafl die Katholiken sich mehr mit diesen
geistlichen Reichtiimern der orientalischen Viter vertraut machen, die den Menschen in
seiner Ganzheit zur Betrachtung der géttlichen Dinge emporfihren. Alle sollen um die
grofle Bedeutung wissen, die der Kenntnis, Verehrung, Erhaltung und Pflege des iiber-
reichen liturgischen nnd geistlichen Erbes der Orientalen zukommt, damit die Fiille der
christlichen Tradition in Treue gewahrt und die vollige Wiederverséhnung der orienta-
lischen und der abendlindischen Christen herbeigefiihrt werde.

* Abgesehen von der eher als Annex an die Seligsprechung von 8 Franziskanern vor-
genommene Kanonisation der drei maronitischen Briider Massabki (1926) und des arme-
nischen Priesters Gomidas Keumurdjian (1929).

8 Alle biographischen Angaben sind entnommen dem Sonderheft COLLECTANEA
CISTERCIENSIA tber die Seligsprechung P. Charbels (28 [1966] Heft 2). Die deutsche
Ubersetzung des Hauptartikels von L. Wehbe OSCO erschien in: Erbe und Auftrag (42
[1966] Heft 5). - Vgl. ferner: AAS 46 (1954) 611 .; 57 (1965) 738 ff. und 955 f.



Aus dem Leben der Kirche 457

Vater verlor er mit drei Jahren, und da seine Mutter Birgita sich zum zweiten
Male verheiratete, kam er zu seinem Onkel Tanios, wo er die von seinem Vater
ererbte Kuh hiitete. Der Aufenthalt auf der Weide gab ihm Gelegenheit zu aus-
gedehntem Gebet, vor allem des Rosenkranzes.

Schon seine Mutter und seine friith verstorbene Schwester Wardé hatten ihm
das Beispiel echt-christlicher Frommigkeit gegeben. Dazu lebten zwei Briider sei-
ner Mutter, die Patres Augustin und Daniel, als Eremiten in der Einsiedelei Mar
Antonios. Der Junge besuchte sie mehrmals, und so nimmt es nicht wunder, daf§
P. Daniel ihn 1851 — nach Uberwindung des Widerstandes von seiten der Ver-
wandten — zum Kloster Unserer Lieben Frau von Maifouq fithren konnte. Yous-
sef trat in den dem Monchsvater Antonios dem Groflen verpflichteten Orden der
Baladiten eint. Nach einem Jahr wechselte er in das Kloster St. Maron von
Annaya iiber und vollendete dort sein Noviziat. Seine Mutter, die ihn einmal
wihrend dieser Zeit besuchte, um ihn zur Riickkehr zu bewegen, konnte ihn nicht
mehr umstimmen. ,Entweder harre aus und werde ein guter Ménch, oder kehre
sofort mit mir nach Hause zuriick!“ war ihre Abschiedsmahnung, die der Sohn
auch befolgte.

Nachdem Youssef am 1. November 1853 die Profeff abgelegt und dabei den
Namen des syrischen Martyrers (2. Jhd.) Charbel angenommen hatte, widmete er
sich mehrere Jahre dem Studium der Theologie, Liturgie und der Sprachen. Fur
einen seiner damaligen Lehrer im Kloster St. Cyprian, P. Nemtallah, wurde
inzwischen ebenfalls der Seligsprechungsprozefl eingeleitet. Am 23. Juli 1859
empfing er die Priesterwethe und kehrte ins Kloster Annaya zuriick. Dort wirkte
er 15 Jahre lang als geistlicher Vater von Ménchen und Laien.

Besondere Verehrung zeigte er fiir das Geschehen des Meflopfers und die hei-
lige Eucharistie. In verschiedenen Berichten heifit es dariiber: , Jedesmal, wenn
ich in die Klosterkirche trat, sah ich dort P. Charbel auf den Knien vor dem Aller-
heiligsten ... Wenn er die Messe feierte, sprach er jedes einzelne Wort so auf-
merksam aus, dafl die Anwesenden davon ergriffen wurden ... Vor allem im
Augenblick der Konsekration, wenn er anbetete und die liturgischen Gebirden
ausfithrte: das war verkdrperter Glaube ... Ich diente ihm oft bei der heiligen
Handlung, und ich empfand dabei, warum weifl ich nicht, eine grofie Freude.*

Im iibrigen widmete er sich — in damaliger Zeit eine Seltenheit! — intensiv der
Lektiire von Heiligenleben, theologischen Biichern, der Nachfolge Christi usw.
»Er hatte einen ausgesprochenen Widerwillen gegen Miifliggang. Wenn er seine
religiésen Pflichten erfiillt hatte, begab er sich sogleich zur Feldarbeit. Wenn nie-
mand von ihm irgendeine Feldarbeit verlangte, blieb er in seiner Zelle und wid-
mete sich dem Studium und dem Gebet . .. Immer wenn ich im Schlaf erwachte,
sah ich Licht in seiner Zelle und ihn selbst, wie er sitzend oder kniend aus seinem
Buch betete.“ Das hohe Maf an Tugend schiitzte ihn jedoch weder vor Versuchun-
gen, noch tat es seinem zuweilen knorrigen Humor und seiner Menschlichkeit
Abbruch.

Im Jahre 1875 erhielt P. Charbel endlich die Erlaubnis, fiir den Rest seines

4 Zur Struktur und Tradition des maronitischen Monchtums vgl. COLL. CIST., a.a. O.,
S. 88-115.



Aus dem Leben der Kirche 458

Lebens sich in die Eremitage St. Peter und Paul, etwa 100 Meter vom Kloster
entfernt, zuriickzuziehen. Zuvor hatte er schon durch mehrere Jahre einen ande-
ren Einsiedler mit Nahrung und allem Lebensnotwendigen versehen.

Auch als Eremit bleibt der Mdnch weiterhin vom Obern des Klosters abhingig
und zur Kommunitat gehorig, der er sich an gewissen Festtagen (Weihnachten,
Ostern, Fest des hl. Antonius) zur Feier der Eucharistie zugesellt. In der Kapelle
der Eremitage, in der das Altarsakrament aufbewahrt wurde, dienten P. Charbel
und sein Mitgefahrte P. Makarios einander gegenseitig die Messe und beteten
zusammen das Offizium. Nie mehr als finf Stunden Schlaf, lange Gebete und
stille Anbetung in der Kapelle, Stillschweigen, bestindiges Fasten, eine einzige
Mabhlzeit am Tage um drei Uhr nachmittags, einige Stunden Arbeit im Weinberg
und im Gelande der Einsiedelei, Tragen des BuBhemds, hin und wieder auf aus-
driickliche Anordnung des Obern einen Besuch im Nachbardorf Ehméje, um mit
einem Kranken, der um das Kommen des Einsiedlers gebeten hatte, zu beten: das
war das Leben P. Charbels in seiner Einsiedelei.

Trotz starker Nierenleiden verlor er nie seine Sanftmut und bewahrte seine
Schweigsamkeit. In der dufleren Erscheinung unauffillig und ohne jeden An-
spruch von Bedeutsamkeit, besafl er doch in Wirklichkeit ,ein gutes Urteil, war
intelligent, kompetent in Moraltheologie ... Seine Antworten waren weise und
gemessen . .. Niemals habe ich ihn in schlechter Laune gesehen.” Viele wollten
nur mehr bei ihm beichten.

Als Pater Charbel am 16. Dezember 1898 zusammen mit einigen Bauern aus
der Nachbarschaft die hl. Messe feierte, traf ihn plétzlich ein Schlaganfall bei der
Erhebung der Hostie tiber den Kelch. Er sprach gerade den Hymnus des Jakob
von Sarug: ,Vater der Wahrheit, sieh hier deinen Sohn, geopfert zu deinem
Wohlgefallen. Nimm ihn an, er ist fiir mich gestorben, damit ich durch ihn gerei-
nigt sei. Empfange aus meinen Hénden diese Opfergabe, und schaue auf mich mit
Wohlgefallen herab; und rechne mir meine Siinden nicht an, die ich vor den
Augen deiner Majestit begangen habe . . .“

Wihrend der letzten Woche, die ihm noch vergonnt war, ,legte er weder
Kapuze noch Habit, Buffhemd und Giirtel ab*. Man hérte ihn immer nur die
Worte sagen: ,Abo d-qiishto, Vater der Wahrheit“, denen er Jesus, Maria,
Josef, Peter und Paul beifiigte. Am Nachmittag des 24. Dezember entschlief er
friedlich im Kreise einiger Mitbriider, nachdem er zuvor einen Arzt abgelehnt
hatte. Am nichsten Tag, dem Weihnachtsfest, an dem er ohnehin das Kloster
aufgesucht hitte, wurde sein Leichnam dorthin gebracht. Im Totenoffizium bete-
ten seine Mitbriider am selben Tag: ,Geliebter Bruder, gliicklich bist du von nun
an! Denn du bist den Miihsalen der Welt entronnen. Ruhe aus bis zur Auferste-
hung, der Wille deines Herrn hat dich gefithrt.“

Im Jahre 1926 begann die kanonische Untersuchung fir die Seligsprechung,
doch erst 1950, nachdem man den unversehrten Leichnam exhumiert hatte, brach-
ten die wunderbaren Heilungen der Marie Abel und Scandar Qubéid sowie des
Mohammedaners M. Hadi Mroué, der an unheilbarer Netzhautatrophie litt, den
Prozefl entscheidend voran. Der Zustrom der Pilger zu seinem Grab rif§ nicht
mehr ab.



Aus dem Leben der Kirche 459

So stellt P. Charbel, nachdem er selbst zum ,, Vater der Wahrheit“ heimgefun-
den hat, der Welt die Wahrheit seines Monchlebens, eines Lebens in der Nach-
folge Christi, vor Augen. Welches ist diesc Wahrheit?

I1. Wahrheit er-leben heifit Wahrheit er-leiden

Im Neuen Testament ist die Wahrheit wesentlich nicht mehr eine Sammlung von
Sdtzen und Weisungen, sondern menschgewordene Person: Jesus Christus (Jo 14,
6.17). Zur Wahrnehmung eines Menschen gehort es aber, dafl man ihn sieht,
hort, betastet. So haben die Augenzeugen Christi die , Wahrheit“ gesehen, gehért
und betastet. Doch dieser Weg der Wahrheitserkenntnis bleibt nicht auf die
Augenzeugenschaft beschrankt. Christus bleibt ja als der Menschgewordene unser
einziger Mittler (Hebr 9, 15; 12, 24), und so muf dieses Sehen, Héren und Tasten
ein Wesensmerkmal jeder christlichen Glaubenserfahrung sein: die Tradition der
Viter spricht von den ,geistlichen Sinnen“, die uns dazu geschenkt werden mis-
sen. Die Anwendung der Sinne bleibt jedoch nicht beim absichtslosen Verweilen
und Verkosten stehen, sie fithrt zur Nachahmung, zum Ein-leben in die geliebte
Person.

Und so ist ein zweites Moment von entscheidender Bedeutung: Christus als die
»Wahrheit* ist geschichtlich gewordene Person, seine Glaubenserfahrung hat sich
auf dem Hintergrund einer ganz bestimmten menschlichen Erfahrung vollzogen.
Diese menschliche Erfahrung aber, die ihm die Erkenntnis Gottes und seiner
selbst vermittelte, war gepragt durch Verzicht, Gehorsam und Leiden (vgl. z. B.
Mt 8, 15; 4, 1-11; 12, 14-21). Wer also ihm gleichgestaltet werden will, muf in
seiner Nachfolge auf die Erfahrung des Leidens gefafit sein. Nur so wird er sich
die Erfahrung Gottes und seiner selbst an-eignen, sie leben und selbst als Eigen-
gut weitergeben konnen.

Fragen wir nach der hervorstechenden Grundhaltung, die die christliche und
besonders die ménchische Spiritualitit zur Erreichung dieses Zieles fordert, so
treffen wir auf die dmopovh (oder dmoxon). Es ist das Darunterbleiben oder
-horchen, nimlich unter den konkreten Umstinden oder Widerwirtigkeiten des
Lebens als dem Willen Gottes und der Grundsituation des Glaubensge-horchens.

Wie hat sich nun im Leben P. Charbels diese geistsinnliche Erfahrung Christi,
dieses gldubig-schauende Mit-leiden am Willen Gottes vollzogen? Wir haben
von seiner besonderen Verehrung der Eucharistie gesprochen, die mit zunehmen-
der Reife zu einer wachsenden Einswerdung des irdischen Priesters mit dem
himmlischen Hohenpriester Christus fithrte. Und wenn man die Texte der maro-
nitischen Liturgie durchgeht, dann ist es nicht schwer, den Grund zu treffen, war-
um P. Charbel gerade hier die Mitte seiner Begegnung mit Christus finden
konnte: die eucharistische Liturgie ist die greifbarste verbleibende Manifestation
der Menschwerdung Christi. Einige Beispiele mégen das verdeutlichens.

5 Die Texte der maronitischen Liturgie sind entnommen dem Buch von N. Liesel, Die
Liturgien der Ostkirche, Freiburg 1960. — Zur Bedeutung der Liturgie (= gelebte Theo-
logie = gelebte Kirche = gelebter Christus) in der Ostkirche vgl. etwa: H. J. Schulz, Die
byzantinische Liturgie, Freiburg 1964 (34-44; 202-212).



Aus dem Leben der Kirche 460

Wie sehr diese Liturgie falbares Abbild Christi, durchlebter Christus ist, wird
einmal daraus deutlich, dafl schon die noch unverwandelten Opfergaben mit dem
Isaiaswort angesprochen werden: ,Wie ein Lamm, das man zur Schlachtbank
fihrt .. .“ Dazu kommt, dafl sich der Priester schon zu diesem Zeitpunkt ganz auf
die personliche, leib-geistige Begegnung mit Christus einstellt: ,Vor dir breite
ich die Hande meines Herzen aus . . . Behiite meine Augen vor begierlichen Blik-
ken, meine Ohren vor eitlem Héren, meine Hande vor schadhaftem Tun und mein
Herz, dafl es nur schligt fiir dich, so daf} ich ganz auf dich ausgerichtet bin und
mir dadurch gewdhrt werde das Geschenk deiner gottlichen Geheimnisse.“ — Daf}
der menschgewordene Christus in der ganzen Breite seiner menschlichen Existenz
als der eigentliche Liturge — Opferpriester und Opfermahl zugleich — gilt, offen-
bart der Hymnus, der zu Beginn der Glaubigenmesse gebetet wird: ,1ch bin das
Brot des Lebens, sprach der Herr, das vom Himmel herabgestiegen ist ... Der
Schofl Mariens hat mich empfangen . .. Und siche, jetzt tragen mich die Priester
auf ihren Hinden zu den Altiren.“ So in die Nihe Christi, des ,Lebens und
Lebensspenders, Lammes und Priesters zugleich®, geriickt, bittet der Priester fiir
sich und die Glaubigen immer wieder um die rechte Wiirde im Umgang mit dem
Herrn. Selbst alle Gegenstande, die mit Christi Leib in Berithrung kommen, ge-
winnen etwas von seiner personlichen Segensfiille. So betet der Priester am
Schluf der Messe, indem er vom Altar Abschied nimmt: ,Bleibe in Frieden, hei-
liger Altar; o daf es mir vergénnt sei, in Frieden zu dir zuriickzukehren. Ich weifs
ja nicht, ob ich noch einmal zuriickkehren kann, um das heilige Opfer darzubrin-
gen...

P. Charbel hat in den 39 Jahren seines Priestertums immer grofleren Anteil
gewonnen an der Wahrheit, die uns im Christusmysterium der Eucharistie ver-
hiillt entgegentritt und sich mitteilt, sofern wir bereit sind, unser Leben dem vor-
bildlich vergegenwirtigten Leidensweg Christi anzugleichen. In grofier Armut,
Gebet und Ergebung in Gottes Willen suchte er sich immer reiner und aufnahme-
fihiger zu machen fiir den Umgang und die Gemeinschaft mit seinem Herrn.
Zugleich aber haben seine Arbeit und Betrachtung die tiglich er-lebte Erlésungs-
wirklichkeit fruchtbar werden lassen in sithnender und biiflender Weltverantwor-
tung, der besonderen Licbe des mit Gott Einsamen zum Nichsten in der Welt.
Und da Gott die Bitte um Annahme seines Opfers nicht ausschlug, so nahm die
Strahlkraft seines Lebens, gleich einer Kerze, die man an beiden Enden anziindet,
auf seine Vollendung hin immer mehr zu. Das Ende seines Lebens vereinte sich
mit seiner Mitte, und wurde zugleich zum neuen Beginn: ,Vater der Wahrheit,
nimm an deinen Sohn, er ist fiir mich gestorben, damit ich durch ihn gereinigt

s«

sel.

L , Jeder, der aus der Wahrheit ist, hort meine Stimme* (Jo 18, 37)

Was hat P. Charbel uns Heutigen als Monch zu sagen? Ist sein Leben nicht eine
einmalige Gnade, gebunden an die Traditionen seines Volkes und seines Stan-
des? Und worin sollte der Aussagewert eines kontemplativen Fremitenlebens fiir
die Welt des 20. Jahrhunderts liegen, das einzuholen sich die Kirche auf dem
Konzil gerade angeschickt hat?



Aus dem Leben der Kirche 461

Zwei Fragen, die nicht leicht zu beantworten sind. Zunéichst einmal hat das
Konzil nachdriicklich auf die allgemeine Berufung zur Heiligkeit hingewiesen.
Mt 5, 48 gilt fiir jeden Christen, der dieses Namens wiirdig sein will. Jeder auf
Christi Tod und Auferstehung Getaufte mufite sich die Bitte des Ignatius von
Antiochien an die Briider in Rom zu eigen machen kénnen: ,Nichts weiter erbit-
tet fiir mich als die innere und auflere Kraft, . . . dafl ich nicht nur Christ genannt,
sondern auch als solcher befunden werde. Denn werde ich als solcher befunden,
so kann ich auch ein solcher genannt werden — und auch dann noch ein echter
Gliubiger sein, wenn ich nicht mehr in dieser Welt erscheine“s. Diese Berufung
zum Christsein ist vorgingig und grundlegend fiir jede weitere Berufung zum
Ordensstand bzw. zum Dienst als Laie in der Welt (die damit nicht abgewertet
werden). ,Wenn du glaubst, anders seien die Pflichten des Weltmannes als die
des Ménches, so tduschst du dich gewaltig. Der Unterschied zwischen ihnen be-
steht darin, dafl der eine heiratet, der andere nicht; was das tibrige, alles iibrige
angeht, so tragen sie dieselbe Verantwortung“?. Wenn aber die grundsitzliche
Gleichheit der Verpflichtung feststeht, so kime es nur noch darauf an zu prifen,
inwieweit das Einsiedlerleben in Gebet und Arbeit, das P. Charbel fiihrte, uns
Heutigen Hilfe und mahnendes Zeichen sein kann. Am Tage seiner Seligspre-
chung wurden gewichtige Worte in dieser Richtung gesprochen; Papst Paul VI.
sagte: ,Am Ende des Konzils, wo soviele Glaubige sich zu recht damit beschifti-
gen, was die Kirche tun sollte, um das Kommen des Reiches Gottes zu beschleuni-
gen, ist es sehr angebracht, daf der selige Monch von Annaya uns die unver-
zichtbare Rolle des Gebetes, der verborgenen Tugenden und der Abtdtung
ins Gedachtnis ruft... Er mdge uns in seiner Nachfolge auf den Weg einer
Heiligkeit ziehen, wo das schweigende Leben in der Gegenwart Gottes seinen
Platz hat.“ Und der maronitische Patriarch Méouchi nahm diesen Tenor auf in
den Worten: ,Er gab der Welt diese Botschaft: in der Bufle, der Anbetung und
der Arbeit, den Quellen einer wahren Freude, besteht die notwendige Vor-
bedingung, ohne die unsere absurde Welt nicht ihren Sinn und der moderne
Mensch nicht seine Wiirde wiederfinden kénne“s.

Sinn und Auftrag dieses Monchsleben wird also darin gesehen, dafl es Schwer-
punkt und Gegengewicht aller Offnung zur Welt hin bildet. Es gibt einen Anta-
gonismus von Charismen, die nur in ihrer Ko-existenz und Komplementaritit die
ganze Spannweite des Christlichen wirksam werden lassen kénnen: wer ein
Mehr an Aktion will, kann der gesteigerten Kontemplation nicht entbehren; wer
Menschen und Dinge formen will, muf} sich zuvor Rat und Weisung im Gebet
holen; wer viele Ziele zugleich anstrebt, muf} sich um so mehr von der Enge
des Eigenwillens, von allem, was nicht zur grenzenlosen und unbedingten Liebe
Christi passen will, trennen. Es gibt eine Weltflucht und eine Weltverfallenheit;

¢ Rém 23, 2.

7 Joh. Chrys., Adv. oppugn. vitae monast., 1, III, 15 (PG 47, col 872). - Vgl. dazu den
ausgezeichneten Artikel von I. Hausherr: Christl. Berufung und Berufung zum Monditum
nach den Kirchenvdtern, in: Laien und christl. Vollkommenheit, hrg. v. G. Thils u. K. V1.
Truhlar, Freiburg 1966 (30-115).

8 Beide Ansprachen in frz. Sprache finden sich in COLL. CIST., a. a. 0., S. 78-77.



Aus dem Leben der Kirche 462

christlich ist allein jene Sendung, die immer zugleich danach verlangt, die Welt
zu suchen und sie zu ibersteigen. Soll die Suche nach dem Dialog nicht in der
eigenen Verwirrung enden, so mufl sie aus der Sammlung und dem lebendigen
Kontakt mit Gott geschehen. Anderseits ist die Innerlichkeit kein Selbstzwedk,
kein Universalmittel: sie wiirde zur Abwanderung aus der Geschichte, zur Preis-
gabe des weltweiten Auftrages Christi fithren. Ein Erlésungsoptimismus — so oder
so — scheitert an der Realitit des Kreuzes: an ihm, das in der Welt getragen wird,
aber iiber sie hinansweist, scheidet sich die Geschichte.

SchlieBlich darf die Seligsprechung P. Charbels, vom 6kumenischen Standpunkt
aus, als Befruchtung beider Kirchen gesehen werden in Ost und West; denn der
Austausch von Traditionen und Werten weckt Leben, bewahrt einmal vor Ver-
knécherung, zum andern vor einseitiger Aushéhlung. Die Kirche in der Welt
von heute ist immer die eine heilige Kirche, die ihre Herzmitte im kontempla-
tiven Gebet ihrer heiligen Glieder hat und nur darum zur Kraftquelle der erbete-
ten Aktion werden kann. Gerhard Podskalsky S]

Die Erneuerung des Jesuitenordens

Uberlegungen zur 31. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu

Am Abend des 17. November 1966 erklirten die 220 Patres der Gesellschaft Jesu,
die zur Reform des Ordens fiinf Monate lang (in zwei Sitzungsperioden) in Rom
versammelt gewesen waren, die Generalkongregation ihres Ordens fiir beendet.
Als (einzige!) gesetzgebende Kérperschaft des Ordens hatten sie in weit iiber
100 Vollsitzungen 40 Dekrete im Umfang von 200 Schreibmaschinenseiten ver-
abschiedet und damit die Ordensgesetzgebung der gegenwirtigen Situation der
Kirche und der Welt von heute anzupassen versucht. Sie entsprachen damit den
»Ausfihrungsbestimmungen zum Konzilsdekret ,Perfectae caritatis*“ (Erster Teil,
I, 3), nach denen den Orden vorgeschrieben wird, innerhalb von zwei, spitestens
drei Jahren ein besonderes Generalkapitel einzuberufen, um die Aussagen und
Bestimmungen des Konzils iiber die zeitgemifle Erneuerung des Ordenslebens
auf ihre eigene Gemeinschaft anzuwenden und sich der Gesamterneuerung der
Kirche anzuschlieen. Obwohl diese , Ausfilhrungsbestimmungen® erst am 6. Au-
gust dieses Jahres durch das Apostolische Schreiben (Motu proprio) ,Ecclesiae
suae“ mit Rechtskraft vom 11. Oktober verdffentlicht worden war, wihrend die
erste Session der Generalkongregation des Ordens schon von Mai bis Juli 1965
stattgefunden hatte und die zweite Session am 8. September dieses Jahres begann,
waren die Kanonisten fast einmiitig der Meinung, dafl die Kongregation der For-
derung der nachkonziliaren Konzilskommission entspreche.





