
Aus dem Leben der Kirche 462 

christlich ist allein jene Sendung, die immer zugleich danach verlangt, die Welt 
zu suchen und sie zu übersteigen. Soll die Suche nach dem Dialog nicht in der 
eigenen Verwirrung enden, so muß sie aus der Sammlung und dem lebendigen 
Kontakt mit Gott geschehen. Anderseits ist die Innerlichkeit kein Selbstzweck, 
kein Universalmittel: sie würde zur Abwanderung aus der Geschichte, zur Preis- 
gabe des weltweiten Auftrages Christi führen. Ein Erlösungsoptimismus - so oder 
so - scheitert an der Realität des Kreuzes: an ihm, das in der Welt getragen wird, 
aber über sie hinausweist, scheidet sich die Geschichte. 

Schließlich darf die Seligsprechung P. Charbels, vom ökumenischen Standpunkt 
aus, als Befruchtung beider Kirchen gesehen werden in Ost und West; denn der 
Austausch von Traditionen und Werten weckt Leben, bewahrt einmal vor Ver- 
knöcherung, zum andern vor einseitiger Aushöhlung. Die Kirche in der Welt 
von heute ist immer die eine heilige Kirche, die ihre Herzmitte im kontempla- 
tiven Gebet ihrer heiligen Glieder hat und nur darum zur Kraftquelle der erbete- 
ten Aktion werden kann. Gerhard Podskalsky SJ 

Die Erneuerung des Jesuitenordens 

Überlegungen zur 31. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu 

Am Abend des 17. November 1966 erklärten die 220 Patres der Gesellschaft Jesu, 
die zur Reform des Ordens fünf Monate lang (in zwei Sitzungsperioden) in Rom 
versammelt gewesen waren, die Generalkongregation ihres Ordens für beendet. 
Als (einzige!) gesetzgebende Körperschaft des Ordens hatten sie in weit über 
100 Vollsitzungen 40 Dekrete im Umfang von 200 Schreibmaschinenseiten ver- 
abschiedet und damit die Ordensgesetzgebung der gegenwärtigen Situation der 
Kirche und der Welt von heute anzupassen versucht. Sie entsprachen damit den 
•Ausführungsbestimmungen zum Konzilsdekret ,Perfectae caritatis'" (Erster Teil, 
I, 3), nach denen den Orden vorgeschrieben wird, innerhalb von zwei, spätestens 
drei Jahren ein besonderes Generalkapitel einzuberufen, um die Aussagen und 
Bestimmungen des Konzils über die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens 
auf ihre eigene Gemeinschaft anzuwenden und sich der Gesamterneuerung der 
Kirche anzuschließen. Obwohl diese •Ausführungsbestimmungen" erst am 6. Au- 
gust dieses Jahres durch das Apostolische Schreiben (Motu proprio) •Ecclesiae 
suae" mit Rechtskraft vom 11. Oktober veröffentlicht worden war, während die 
erste Session der Generalkongregation des Ordens schon von Mai bis Juli 1965 
stattgefunden hatte und die zweite Session am 8. September dieses Jahres begann, 
waren die Kanonisten fast einmütig der Meinung, daß die Kongregation der For- 
derung der nachkonziliaren Konzilskommission entspreche. 



Aus dem Leben der Kirche 463 

Da die Gesellschaft Jesu mit ihren 36 000 Mitgliedern der größte Orden der 
Kirche ist, wird der Versuch einer Erneuerung des Ordens ohne Zweifel allge- 
meines Interesse finden. Man weiß, wie viele auf die Ergebnisse dieser General- 
kongregation gewartet haben. 

Die geschichtliche Bedeutung dieser Generalkongregation für die Gesellschaft Jesu 

Zwei Tage vor Abschluß der Kongregation hatte Paul VI. die Patres zu einer 
heiligen Messe in Form der Konzelebration in die Sixtinische Kapelle eingeladen. 
Bevor sie Rom verließen, wolle er sie, so sagte er in einer ausführlichen Rede nach 
der heiligen Messe, begrüßen, stärken, ermahnen und segnen. Er habe sie mit 
Absicht an diesen Ort so großer und bedeutsamer kirchengeschichtlicher Entschei- 
dungen eingeladen, um die Wichtigkeit ihrer Versammlung vor Kirche und Welt 
deutlich zu machen. Sie hätten ihren Orden und dessen Arbeit einer eingehenden 
und scharfen Prüfung unterzogen. Damit schließe eine vierhundertjährige Ge- 
schichte des Ordens ab und beginne eine neue Ära seines Lebens aus neuem Geist 
und mit neuen Planungen. Das sei auch für das Verhältnis des Ordens zur 
Gesamtkirche und ihrem Oberhaupt, dem Papst, von großer geschichtlicher Bedeu- 
tung. Nachdem der Papst seine Besorgnisse über gewisse Beunruhigungen inner- 
halb der Gesellschaft Jesu und anderer Ordensgemeinschaften Ausdruck gegeben 
hatte (was von der Presse zu einseitig als wesentlicher Inhalt der Papstansprache 
herausgestellt wurde), stellte er - in einer wohl nur als literarischer Topos zu 
verstehenden scheinbar militärischen Sprache - die Frage, ob die •Gesellschaft 
Jesu" noch die alte, zuverlässige Truppe zur Verteidigung, zum Schutz und zur 
Förderung der Kirche und des Apostolischen Stuhles sei, als die man sie immer 
angesehen habe, und gibt die Antwort, das sei auch heute noch der Fall. Er 
drücke ihr sein Vertrauen aus und gebe ihr auch weiterhin den Auftrag zu apo- 
stolischer Arbeit; seine Worte zeugen von Liebe und dankbarer Gesinnung. Wie 
seine Vorgänger zur Zeit des tridentinischen Konzils, wolle er den Orden und 
sein Ziel neu bestätigen, solange als er bemüht sei, sich in gesunder Lehre und im 
Streben nach Heiligkeit zu erhalten, und sich als vorzügliches Instrument zur 
Verteidigung und zur Ausbreitung des katholischen Glaubens erweise. •Wenn 
ihr die sein werdet, die ihr gewesen seid, wird euch niemals Unsere Wertschät- 
zung und Unser Vertrauen fehlen." •Wir setzen große Hoffnung auf euch. Die 
Kirche bedarf eurer Hilfe und freut und rühmt sich, sie von so treu ergebenen 
Söhnen zu empfangen. Die Kirche nimmt euer Werk, das ihr versprecht, und 
euer Leben, das ihr anbietet, an". Die letzten Worte des Papstes lauten: •Die 
Stunde ist da, geliebte Söhne. Die Welt erwartet euch. Geht mit einem Herzen 
voll Vertrauen und Begeisterung. Christus hat euch erwählt, die Kirche sendet 
euch, der Papst segnet euch". 

Ohne Zweifel wollte Papst Paul mit seiner engagierten und oft geradezu be- 
schwörenden Rede die geschichtliche Bedeutung der Generalkongregation aus der 
Sicht der Geschichte und der gegenwärtigen Situation der Kirche herausstellen. 
Die nachtridentinische Zeit, die als eine relativ geschlossene Periode der Kirchen- 
geschichte gekennzeichnet werden kann, ist mit dem Zweiten Vatikanischen Kon- 



Aus dem Leben der Kirche 464 

zil zu Ende gegangen. Die Gesellschaft Jesu kommt aus dieser Zeit; sie hat ihren 
Ursprung nie verleugnen können und wollen. Im Gegenteil, in den vierhundert 
Jahren ihres Bestehens hatte sie anscheinend nie das Gefühl, einer grundlegen- 
den Reform zu bedürfen - auch nicht zur Zeit ihrer Aufhebung -, was nicht sel- 
ten mit einem gewissen Stolz geäußert wurde. Nun hat sie sich zum ersten Mal 
mit aller Schärfe die Frage nach ihrer weiteren Existenzberechtigung gestellt. 
Nur die Kirche, nicht aber der einzelne Orden, hat die Verheißung, die Geschichte 
zu überdauern. 

Ignatius hatte seinen Orden gegründet, um für die Kirche ein verfügbares 
Werkzeug in der Hand des Papstes zu schaffen. (Deshalb legen die Professen ein 
besonderes Gelübde ab, zu jeder Mission bereit zu sein, die ihnen vom Heiligen 
Stuhl aufgetragen wird.) Das Bewußtsein, der Kirche und dem Papsttum in be- 
sonderer Weise verbunden und verpflichtet zu sein, war daher von Anfang an 
ein unverlierbares Kennzeichen des Ordens. Das ist auch heute noch so, aber der 
historische Ausgangspunkt hat sich verändert. Obschon der Ordensstifter seinen 
Orden als stets neu verfügbare, bewegliche Gemeinschaft geplant hatte - gerade 
darum hatte er einen guten Teil des bis dahin für wesentlich gehaltenen monasti- 
schen Brauchtums aufgegeben -, ergaben sich im Lauf der Geschichte fast not- 
wendig institutionelle Verhärtungen, der kaum eine Gemeinschaft entgeht, und 
immer mehr litt man unter der Last einer vierhundertjährigen Geschichte. Ein- 
richtungen, die ein typisches Produkt des 16. Jahrhunderts waren, apostolische 
Arbeiten, die früher einmal notwendig gewesen waren, wurden im Lauf der Zeit 
als dem Orden wesentlich betrachtet und behinderten seine Beweglichkeit. Eine 
der entscheidendsten Klagen der versammelten Patres ging dahin, der Orden 
sei nicht mehr verfügbar genug für die Anrufe und Notwendigkeiten der Zeit. 
Nun hat der Orden in einem fünf Monate langen Ringen seine heutige Position 
durchleuchtet und die Schlacken seiner Geschichte abzutragen versucht, um so 
seine ursprüngliche Beweglichkeit wiederzugewinnen. Natürlich will er dem 
Gesetz, nach dem er angetreten ist, treu bleiben, sucht dieses aber in einer sich 
erneuernden Kirche zu verwirklichen. 

Die Anpassung der Gesellschaft Jesu an das Zweite Vatikanische Konzil 

Man hat sich bei der Neufassung der Ordensgesetzgebung stark vom neuen Bild 
der Kirche und vom Geist des Konzils beeinflussen lassen. Die betont pastoral- 
spirituelle Ausrichtung der Konzilsdekrete, eine gewisse Breite ihres Stils und die 
Theologie des Konzils sind auch in Sprache und Gestalt der 40 Dekrete der Gene- 
ralkongregation eingegangen. Das juridische Moment tritt in ihnen, im Gegen- 
satz zur bisherigen Praxis, sehr zurück. Sie sollen darum nicht nur studiert, son- 
dern können in vielen Partien geradezu geistlich und meditativ angeeignet und 
so zum persönlichen Eigentum der Ordensmitglieder werden. 

Deutlicher wirkt sich die Akzentverlagerung im Kirchenbegriff auf den Gestalt- 
wandel des Ordens aus. 

a. Das Konzil betont, im Vergleich zu den vergangenen Jahrhunderten, sehr 
stark die Horizontale in der Kirche. Der Papst steht nicht mehr allein im Blick- 



Aus dem Leben der Kirche 465 

punkt der Kirche, sondern mit ihm die Gesamtheit der Bischöfe, Priester und 
Laien. Der Heilige Geist spricht durch die ganze Kirche, und all ihre Gliederun- 
gen sind für sie, für die ganze Kirche, verantwortlich. Ihre Querverbindungen 
gewinnen immer mehr an Bedeutung. Die Generalkongregation trägt diesem 
Kirchenbild Rechnung und sieht immer den ganzen, weltumspannenden Orden 
in der gegenseitigen Abhängigkeit seiner Strukturen, Regionen und Arbeiten 
sowie in der gemeinsamen Verantwortung aller für das Ganze. Das bedeutet keine 
Preisgabe der autoritativen Grundstruktur des Ordens. Die Assistenzen und 
Ordensprovinzen, die bisher ziemlich isoliert nebeneinander lebten, werden zur 
Zusammenarbeit aufgefordert. Sie sollen immer die weltweiten Aufgaben der 
Kirche und des Ordens im Blick haben und nicht eine egoistische Kirchturmpolitik 
machen. Die Provinziale größerer regionaler Einheiten sollen sich regelmäßig 
treffen, um Fragen der Ausbildung und Arbeiten gemeinsam zu besprechen und 
zu koordinieren. Die reicheren Provinzen sollen den ärmeren helfen. Die großen 
Anliegen der Weltmission sollen den Vorrang vor den Aufgaben in den Provin- 
zen mit katholischer Tradition haben. Die Autorität soll nicht von einsam-erha- 
bener Höhe herab ausgeübt werden, sondern sich vielmehr als Sprachrohr und 
Ausdruck des Gemeinschaftswillens betrachten. Bei der Komplexheit der heutigen 
Lebensverhältnisse und Arbeiten ist der einzelne Obere gar nicht mehr in der 
Lage, alles selbst zu überschauen und zu leiten. Er muß sich deshalb in einem 
höheren Maße als früher von seinen Mitbrüdern informieren lassen und auch 
selbst diese informieren. Er darf sich nicht nur mit den bisher vom Orden vor- 
geschriebenen Konsuiten begnügen, sondern muß sich, soweit wie möglich, von 
Experten beraten lassen. Da er selbst nicht alles leiten kann, muß er Aufgaben 
delegieren. So sollen sich möglichst viele als mitverantwortliche Träger des Gan- 
zen fühlen. Das alles widerspricht keineswegs der Einheit der Leitung des ganzen 
Ordens und seiner Provinzen. Denn Information, Konsultation, Delegation stellen 
die Autorität nicht in Frage, sondern ergänzen und stärken sie und schaffen ihr 
eine breitere Basis in der ganzen Gemeinschaft. Gerade auf den Gemeinschafts- 
charakter des Ordens legten die Patres der Generalkongregation einen ganz 
besonderen Wert; sie ermunterten überall zur Zusammenarbeit und riefen zum 
brüderlichen Zusammenleben auf. Damit richtet man sich gegen den oft einseiti- 
gen Individualismus, den viele als typisch für den Jesuiten ansehen. Selbstver- 
ständlich soll das Charisma und die Begabung des einzelnen soweit wie möglich 
sich entfalten können, aber nie im Sinne eines egoistischen Sichauslebens auf 
Kosten der Gemeinschaft. Anstelle des Individualismus wird die persönliche Ver- 
antwortung des einzelnen für das Ganze betont. Persönliche Verantwortung und 
Gemeinschaft müssen in einer fruchtbaren Spannung stehen. 

b. Typisch für das neue Kirchenbild ist die Betonung der grundsätzlichen 
Gleichheit aller Glieder der Kirche in bezug auf ihre Christenwürde. Auch die 
Generalkongregation erkannte die grundsätzliche Gleichheit aller ihrer Mitglie- 
der an. Die Brüder sollen mit den Patres eine Gemeinschaft bilden. Sie sollen 
nicht nur, wie schon bisher, die Möglichkeit zur weiteren Ausbildung auf ihrem 
Fachgebiet erhalten und in der Ordensverwaltung eingesetzt werden, sondern 
auch, entsprechend ihren Befähigungen, direkte apostolische Aufgaben überneh- 



Aus dem Leben der Kirche 466 

men können. Dem Ordensgeneral ist die Vollmacht erteilt worden, sie in Gebie- 
ten, wo es notwendig erscheint, zu Diakonen weihen zu lassen. 

Eine besondere Schwierigkeit bot der im Jesuitenorden bestehende Unterschied 
bei den Priestern zwischen den Professen mit (vier) feierlichen Gelübden (ein- 
schließlich des besonderen Gehorsamsgelübdes gegenüber dem Papst), denen 
allein das aktive und passive Wahlrecht zukommt, und den sogen, •geistlichen 
Koadjutoren" mit (drei) einfachen Gelübden. Dieser Unterschied ist geschichtlich 
bedingt. Ignatius zog zur Unterstützung der Patres mit akademischem Grad Prie- 
ster mit niedrigerem Bildungsstand, eben die Koadjutoren, als Helfer hinzu. Das 
scheint heute nicht nur wegen des allgemeinen Anstiegs der theologischen Studien 
überholt zu sein, sondern auch der grundsätzlichen Forderung nach Gleichheit 
und Brüderlichkeit zu widersprechen. Die Generalkongregation hat den Unter- 
schied jedoch nicht ohne weiteres aufgehoben. Sie beschloß vielmehr, zunächst 
eine Kommission einzusetzen, die das Phänomen in seinem geschichtlichen Ur- 
sprung und Werden erforschen, sodann die juristischen Konsequenzen der Auf- 
hebung der Grade untersuchen und vor allem sich Gedanken darüber machen soll, 
wie man die hohen Anforderungen, die der Orden an seine Mitglieder stellt, 
durch strengere Auslese in allen Stadien der Ordensausbildung fördern kann. 
Man bemühte sich aber schon jetzt, neue Formen für die Zulassung zur feierlichen 
Profeß zu finden. Ebenso beschloß man, daß die Provinzkongregationen bis zu 
50 Prozent von Koadjutoren besetzt sein können. Die nächste Generalkongrega- 
tion wird sich dann von neuem mit der Frage befassen. 

c. Auch in Fragen, die nicht unmittelbar das Ordensleben betreffen, nahm die 
Generalkongregation wichtige Anliegen des Konzils auf. So soll z. B. die ökume- 
nische Frage eine besondere Aufgabe des Ordens werden. Das ist für Außen- 
stehende um so erstaunlicher, als der Orden vierhundert Jahre lang als Haupt- 
vertreter der Gegenreformation angesehen wurde. Die Erziehung im Geist des 
Ökumenismus soll schon in der Ausbildung beginnen. Die Beschäftigung mit dem 
Problem des Atheismus hatte Paul VI. schon früher dem Orden als besonderen 
Auftrag erteilt. 

Die Anpassung des Ordens an die moderne dynamische Gesellschaft 

Jahrhundertelang lebte der Orden in relativ stabilen Ordnungen. Er entstand in 
einer ständisch gegliederten Gesellschaft. Diese wurde durch die industrielle 
Revolution aufgelöst. Die heutige Gesellschaft aber ist in einem ständigen Wand- 
lungsprozeß begriffen, in dem sich geistige und geistliche Ideale und Ziele nicht 
mehr derart fest institutionalisieren lassen wie in vergangenen Zeiten. (Häufig 
tragen die Regeln und Institutionen der Orden noch zeitbedingte Züge aus der 
Gründerzeit.) Die Generalkongregation hat sich deshalb gehütet, diese von 
neuem zu verregeln und rechtlich zu verfestigen. Es ist sehr wenig konkret nach 
Zeit und Raum fixiert, nicht einmal im Dekret über die Ausbildung. Man will sich 
nicht festlegen in einer Gesellschaft, deren äußere Formen ständig im Fluß sind. 
In ähnlicher Weise wollte man den verschiedenartigen Bedürfnissen der ver- 
schiedenen Erdteile und Länder Rechnung tragen und nicht durch ein zu enges 



Aus dem Leben der Kirche 467 

Reglement echte Möglichkeiten differenzierter Arbeit verbauen. Man machte die 
grundsätzliche Aussage, daß auch die Regeln einer ständigen Anpassung und 
Reform bedürften. Statt konkreter Fixierungen sind Rahmenregelungen geboten. 
Bezüglich der Ausbildung z. B. rät man ein ausgewogenes Verhältnis von Be- 
wahrung und Bewährung, von Einübung und Erprobung an, das der heutigen 
jungen Generation mit ihrer verlängerten Reifungszeit Rechnung trägt. Auch das 
persönliche religiöse Leben wollte man nicht reglementieren. Der ausgebildete 
Jesuit soll in Freiheit und persönlicher Verantwortung sein geistliches Leben 
gestalten, ohne daß man ihm z. B. das Gesetz einer bestimmten Gebetszeit auf- 
erlegt. Man rät, die eine Stunde Betrachtung, die bisher Brauch war, den Lebens- 
und Arbeitsbedingungen der einzelnen anzupassen und verspricht sich mehr von 
der unterscheiden könnenden Gottesliebe des einzelnen als von einem durch 
Gesetz festgelegten Gebetsdiktat. Selbstverständlich will man damit nicht einem 
Laxismus das Wort reden, sondern zu Hochherzigkeit und Verantwortung ermun- 
tern. 

Offenheit für die Zukunft 

Die Generalkongregation war sich darüber klar, daß das Konzil den Aufbruch in 
eine neue Zeit und Welt bedeutet, daß mit ihm eine Entwicklung begonnen hat, 
deren Endergebnis man noch nicht vorausschauen kann. Es gehört zu den vor- 
dringlichsten Leitsätzen einer modernen Lebensform, für weitere Entwicklungen 
die Tür aufzulassen. Die Generalkongregation hielt sich darum nicht für berufen, 
für weitere 400 Jahre dem Orden ein neues Gesetz zu geben. Sie ist sich der Un- 
vollständigkeit und des Übergangscharakters ihrer Gesetzgebung bewußt und 
davon überzeugt, daß man gerade jetzt in eine Phase des Experimentierens ein- 
tritt, bis man zu einer gewissen Konsolidierung und den notwendigsten Institu- 
tionalisierungen kommen kann. Man wird aber auch diese flexibel halten, um 
nicht von ständig neuen Wandlungen überrollt zu werden. Kirche wie auch Orden 
sind eine stets neu zu bewältigende Aufgabe und bedürfen ständig der Refor- 
matio und der Anpassung an die Zeit. 

Die Patres der General-Kongregation haben Rom nicht in einem triumphalen 
Gefühl verlassen, sondern in der demütigen Hoffnung, daß sie mit dieser Reform 
den Anfang des Weges in eine neue Zeit getan haben. Ebenso wissen sie, daß 
nicht die 200 Seiten geschriebener Dekrete den Orden erneuern, sondern der Hei- 
lige Geist, der in den einzelnen Ordensmitgliedern wirksam werden muß. 

Heinrich Ostermann SJ 




