Aus dem Leben der Kirche 462

christlich ist allein jene Sendung, die immer zugleich danach verlangt, die Welt
zu suchen und sie zu ibersteigen. Soll die Suche nach dem Dialog nicht in der
eigenen Verwirrung enden, so mufl sie aus der Sammlung und dem lebendigen
Kontakt mit Gott geschehen. Anderseits ist die Innerlichkeit kein Selbstzwedk,
kein Universalmittel: sie wiirde zur Abwanderung aus der Geschichte, zur Preis-
gabe des weltweiten Auftrages Christi fithren. Ein Erlésungsoptimismus — so oder
so — scheitert an der Realitit des Kreuzes: an ihm, das in der Welt getragen wird,
aber iiber sie hinansweist, scheidet sich die Geschichte.

SchlieBlich darf die Seligsprechung P. Charbels, vom 6kumenischen Standpunkt
aus, als Befruchtung beider Kirchen gesehen werden in Ost und West; denn der
Austausch von Traditionen und Werten weckt Leben, bewahrt einmal vor Ver-
knécherung, zum andern vor einseitiger Aushéhlung. Die Kirche in der Welt
von heute ist immer die eine heilige Kirche, die ihre Herzmitte im kontempla-
tiven Gebet ihrer heiligen Glieder hat und nur darum zur Kraftquelle der erbete-
ten Aktion werden kann. Gerhard Podskalsky S]

Die Erneuerung des Jesuitenordens

Uberlegungen zur 31. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu

Am Abend des 17. November 1966 erklirten die 220 Patres der Gesellschaft Jesu,
die zur Reform des Ordens fiinf Monate lang (in zwei Sitzungsperioden) in Rom
versammelt gewesen waren, die Generalkongregation ihres Ordens fiir beendet.
Als (einzige!) gesetzgebende Kérperschaft des Ordens hatten sie in weit iiber
100 Vollsitzungen 40 Dekrete im Umfang von 200 Schreibmaschinenseiten ver-
abschiedet und damit die Ordensgesetzgebung der gegenwirtigen Situation der
Kirche und der Welt von heute anzupassen versucht. Sie entsprachen damit den
»Ausfihrungsbestimmungen zum Konzilsdekret ,Perfectae caritatis*“ (Erster Teil,
I, 3), nach denen den Orden vorgeschrieben wird, innerhalb von zwei, spitestens
drei Jahren ein besonderes Generalkapitel einzuberufen, um die Aussagen und
Bestimmungen des Konzils iiber die zeitgemifle Erneuerung des Ordenslebens
auf ihre eigene Gemeinschaft anzuwenden und sich der Gesamterneuerung der
Kirche anzuschlieen. Obwohl diese , Ausfilhrungsbestimmungen® erst am 6. Au-
gust dieses Jahres durch das Apostolische Schreiben (Motu proprio) ,Ecclesiae
suae“ mit Rechtskraft vom 11. Oktober verdffentlicht worden war, wihrend die
erste Session der Generalkongregation des Ordens schon von Mai bis Juli 1965
stattgefunden hatte und die zweite Session am 8. September dieses Jahres begann,
waren die Kanonisten fast einmiitig der Meinung, dafl die Kongregation der For-
derung der nachkonziliaren Konzilskommission entspreche.



Aus dem Leben der Kirche 463

Da die Gesellschaft Jesu mit ihren 36 000 Mitgliedern der grofite Orden der
Kirche ist, wird der Versuch einer Erneuerung des Ordens ohne Zweifel allge-
meines Interesse finden. Man weif}, wie viele auf die Ergebnisse dieser General-
kongregation gewartet haben.

Die geschichtliche Bedeutung dieser Generalkongregation fiir die Gesellschaft Jesu

Zwei Tage vor Abschlufl der Kongregation hatte Paul VI. die Patres zu einer
heiligen Messe in Form der Konzelebration in die Sixtinische Kapelle eingeladen.
Bevor sie Rom verliefen, wolle er sie, so sagte er in einer ausfithrlichen Rede nach
der heiligen Messe, begrifien, stirken, ermahnen und segnen. Er habe sie mit
Absicht an diesen Ort so grofler und bedeuntsamer kirchengeschichtlicher Entschei-
dungen eingeladen, um die Wichtigkeit ihrer Versammlung vor Kirche und Welt
deutlich zu machen. Sie hitten thren Orden und dessen Arbeit einer eingehenden
und scharfen Priifung unterzogen. Damit schliefle eine vierhundertjéhrige Ge-
schichte des Ordens ab und beginne eine neue Ara seines Lebens aus neuem Geist
und mit neuen Planungen. Das sei auch fir das Verhiltnis des Ordens zur
Gesamtkirche und ihrem Oberhauopt, dem Papst, von grofier geschichtlicher Bedeu-
tung. Nachdem der Papst seine Besorgnisse tiber gewisse Beunruhigungen inner-
halb der Gesellschaft Jesu und anderer Ordensgemeinschaften Ausdruck gegeben
hatte (was von der Presse zu einseitig als wesentlicher Inhalt der Papstansprache
herausgestellt wurde), stellte er — in einer wohl nur als literarischer Topos zu
verstehenden scheinbar militirischen Sprache — die Frage, ob die ,Gesellschaft
Jesu“ noch die alte, zuverlissige Truppe zur Verteidigung, zum Schutz und zur
Forderung der Kirche und des Apostolischen Stuhles sei, als die man sie immer
angesehen habe, und gibt die Antwort, das sei auch heute noch der Fall. Er
driicke ihr sein Vertrauen aus und gebe ihr auch weiterhin den Auftrag zu apo-
stolischer Arbeit; seine Worte zeugen von Liebe und dankbarer Gesinnung. Wie
seine Vorginger zur Zeit des tridentinischen Konzils, wolle er den Orden und
sein Ziel neu bestatigen, solange als er bemiiht sei, sich in gesunder Lehre und im
Streben nach Heiligkeit zu erhalten, und sich als vorzigliches Instrument zur
Verteidigung und zur Ausbreitung des katholischen Glaubens erweise. ,Wenn
ihr die sein werdet, die ihr gewesen seid, wird euch niemals Unsere Wertschit-
zung und Unser Vertrauen fehlen.“ ,Wir setzen grofle Hoffnung auf euch. Die
Kirche bedarf eurer Hilfe und freut und rithmt sich, sie von so treu ergebenen
Séhnen zu empfangen. Die Kirche nimmt ever Werk, das ihr versprecht, und
euer Leben, das ihr anbietet, an®. Die letzten Worte des Papstes lauten: ,Die
Stunde ist da, geliebte S6hne. Die Welt erwartet euch. Geht mit einem Herzen
voll Vertrauen und Begeisterung. Christus hat euch erwahlt, die Kirche sendet
euch, der Papst segnet euch®.

Ohne Zweifel wollte Papst Paul mit seiner engagierten und oft geradezu be-
schworenden Rede die geschichtliche Bedeutung der Generalkongregation aus der
Sicht der Geschichte und der gegenwirtigen Situation der Kirche herausstellen.
Die nachtridentinische Zeit, die als eine relativ geschlossene Periode der Kirchen-
geschichte gekenuzeichnet werden kann, ist mit dem Zweiten Vatikanischen Kon-



Aus dem Leben der Kirche 464

zil zu Ende gegangen. Die Gesellschaft Jesu kommt aus dieser Zeit; sie hat ihren
Ursprung nie verleugnen kénnen und wollen. Im Gegenteil, in den vierhundert
Jahren ihres Bestchens hatte sie anscheinend nie das Gefiihl, einer grundlegen-
den Reform zu bediirfen — auch nicht zur Zeit ihrer Aufhebung —, was nicht sel-
ten mit einem gewissen Stolz gednflert wurde, Nun hat sie sich zum ersten Mal
mit aller Schirfe die Frage nach ihrer weiteren Existenzberechtigung gestellt.
Nur die Kirche, nicht aber der einzelne Orden, hat die Verheiflung, die Geschichte
zu iiberdauern.

Ignatius hatte seinen Orden gegriindet, um fiir die Kirche ein verfiigbares
Werkzeug in der Hand des Papstes zu schaffen. (Deshalb legen die Professen ein
besonderes Gelitbde ab, zu jeder Mission bereit zu sein, die ihnen vom Heiligen
Stuhl aufgetragen wird.) Das Bewufitsein, der Kirche und dem Papsttum in be-
sonderer Weise verbunden und verpflichtet zu sein, war daher von Anfang an
cin unverlierbares Kennzeichen des Ordens. Das ist auch heute noch so, aber der
historische Ausgangspunkt hat sich verindert. Obschon der Ordensstifter seinen
Orden als stets neu verfiigbare, bewegliche Gemeinschaft geplant hatte — gerade
darum hatte er einen guten Teil des bis dahin fiir wesentlich gehaltenen monasti-
schen Brauchtums aufgegeben —, ergaben sich im Lauf der Geschichte fast not-
wendig institutionelle Verhirtungen, der kaum cine Gemeinschaft entgeht, und
immer mehr litt man unter der Last einer vierhundertjihrigen Geschichte. Ein-
richtungen, die ein typisches Produkt des 16. Jahrhunderts waren, apostolische
Arbeiten, die frither einmal notwendig gewesen waren, wurden im Lauf der Zeit
als dem Orden wesentlich betrachtet und behinderten scine Beweglichkeit. Eine
der entscheidendsten Klagen der versammelten Patres ging dahin, der Orden
sei nicht mehr verfiigbar genug fiir die Anrufe und Notwendigkeiten der Zeit.
Nun hat der Orden in einem fiinf Monate langen Ringen seine heutige Position
durchleuchtet und die Schlacken seiner Geschichte abzutragen versucht, um so
seine urspriingliche Beweglichkeit wiederzugewinnen. Natiirlich will er dem
Gesetz, nach dem er angetreten ist, tren bleiben, sucht dieses aber in einer sich
erneuernden Kirche zu verwirklichen.

Die Anpassung der Gesellschaft Jesu an das Zweite Vatikanische Konzil

Man hat sich bei der Neufassung der Ordensgesetzgebung stark vom neuen Bild
der Kirche und vom Geist des Konzils beeinflussen lassen. Die betont pastoral-
spirituelle Ausrichtung der Konzilsdekrete, eine gewisse Breite ihres Stils und die
Theologie des Konzils sind auch in Sprache und Gestalt der 40 Dekrete der Gene-
ralkongregation eingegangen. Das juridische Moment tritt in ihnen, im Gegen-
satz zur bisherigen Praxis, sehr zuriick. Sie sollen darum nicht nur studiert, son-
dern konnen in vielen Partien geradezu geistlich und meditativ angeeignet und
so zum personlichen Eigentum der Ordensmitglieder werden.

Deuntlicher wirkt sich die Akzentverlagerung im Kirchenbegriff auf den Gestalt-
wandel des Ordens aus.

a. Das Konzil betont, im Vergleich zu den vergangenen Jahrhunderten, sehr
stark die Horizontale in der Kirche. Der Papst steht nicht mehr allein im Blick-



Aus dem Leben der Kirche 465

punkt der Kirche, sondern mit ihm die Gesamtheit der Bischofe, Priester und
Laien. Der Heilige Geist spricht durch die ganze Kirche, und all jhre Gliederun-
gen sind fur sie, fur die ganze Kirche, verantwortlich. Thre Querverbindungen
gewinnen immer mehr an Bedeutung. Die Generalkongregation trigt diesem
Kircheubild Rechnung und sieht immer den ganzen, weltumspannenden Orden
in der gegenseitigen Abhingigkeit seiner Strukturen, Regionen und Arbeiten
sowie in der gemeinsamen Verantwortung aller fiir das Ganze. Das bedeutet keine
Preisgabe der autoritativen Grundstruktur des Ordens. Die Assistenzen und
Ordensprovinzen, die bisher ziemlich isoliert nebeneinander lebten, werden zur
Zusammenarbeit aufgefordert. Sie sollen immer die weltweiten Aufgaben der
Kirche und des Ordens im Blick haben und nicht eine egoistische Kirchturmpolitik
machen. Die Provinziale groferer regionaler Einheiten sollen sich regelmafig
treffen, um Fragen der Ausbildung und Arbeiten gemeinsam zu besprechen und
zu koordinieren. Die reicheren Provinzen sollen den drmeren helfen. Die groflen
Anliegen der Weltmission sollen den Vorrang vor den Aufgaben in den Provin-
zen mit katholischer Tradition haben. Die Autoritit soll nicht von einsam-erha-
bener Hohe herab ausgeiibt werden, sondern sich vielmehr als Sprachrohr und
Ausdruck des Gemeinschaftswillens betrachten. Bei der Komplexheit der heutigen
Lebensverhiltnisse und Arbeiten ist der einzelne Obere gar nicht mehr in der
Lage, alles selbst zu iiberschauen und zu leiten. Er mufl sich deshalb in einem
hoheren Mafle als frither von seinen Mitbriidern informieren lassen und auch
selbst diese informieren. Er darf sich nicht nur mit den bisher vom Orden vor-
geschriebenen Konsulten begniigen, sondern muf} sich, soweit wie mdglich, von
Experten beraten lassen. Da er selbst nicht alles leiten kann, mufl er Aufgaben
delegieren. So sollen sich mdglichst viele als mitverantwortliche Trager des Gan-
zen fithlen. Das alles widerspricht keineswegs der Einheit der Leitung des ganzen
Ordens und seiner Provinzen. Denn Information, Konsultation, Delegation stellen
die Autoritiit nicht in Frage, sondern erginzen und stirken sie und schaffen ihr
eine breitere Basis in der ganzen Gemeinschaft. Gerade auf den Gemeinschafts-
charakter des Ordens legten die Patres der Generalkongregation einen ganz
besonderen Wert; sie ermunterten iiberall zur Zusammenarbeit und riefen zum
briiderlichen Zusammenleben auf, Damit richtet man sich gegen den oft einseiti-
gen Individualismus, den viele als typisch fiir den Jesuiten ansehen. Selbstver-
stindlich soll das Charisma und die Begabung des einzelnen soweit wie mdglich
sich entfalten kdnnen, aber nie im Sinne eines egoistischen Sichauslebens auf
Kosten der Gemeinschaft. Anstelle des Individualismus wird die personliche Ver-
antwortung des einzelnen fiir das Ganze betont. Personliche Verantwortung und
Gemeinschaft miissen in einer fruchtbaren Spannung stehen.

b. Typisch fiir das neue Kirchenbild ist die Betonung der grundsitzlichen
Gleichheit aller Glieder der Kirche in bezug auf ihre Christenwiirde. Auch die
Generalkongregation erkannte die grundsitzliche Gleichheit aller ihrer Mitglie-
der an. Die Briider sollen mit den Patres eine Gemeinschaft bilden. Sie sollen
nicht nur, wie schon bisher, die Moglichkeit zur weiteren Ausbildung auf ihrem
Fachgebiet erhalten und in der Ordensverwaltung eingesetzt werden, sondern
auch, entsprechend ihren Befihigungen, direkte apostolische Aufgaben tiberneh-



Aus dem Leben der Kirche 466

men konnen. Dem Ordensgeneral ist die Vollmacht erteilt worden, sie in Gebie-
ten, wo es notwendig erscheint, zu Diakonen weihen zu lassen.

Eine besondere Schwierigkeit bot der im Jesuitenorden bestehende Unterschied
bei den Priestern zwischen den Professen mit (vier) feierlichen Geliibden (ein-
schliefilich des besonderen Gehorsamsgelibdes gegeniiber dem Papst), denen
allein das aktive und passive Wahlrecht zukommt, und den sogen. ,geistlichen
Koadjutoren® mit (drei) einfachen Geliibden. Dieser Unterschied ist geschichtlich
bedingt. Ignatius zog zur Unterstiitzung der Patres mit akademischem Grad Prie-
ster mit niedrigerem Bildungsstand, eben die Koadjutoren, als Helfer hinzu. Das
scheint heute nicht nur wegen des allgemeinen Anstiegs der theologischen Studien
iiberholt zu sein, sondern auch der grundsatzlichen Forderung nach Gleichheit
und Briiderlichkeit zu widersprechen. Die Generalkongregation hat den Unter-
schied jedoch nicht ohne weiteres aufgehoben. Sie beschloff vielmehr, zunichst
eine Kommission einzusetzen, die das Phinomen in seinem geschichtlichen Ur-
sprung und Werden erforschen, sodann die juristischen Konsequenzen der Auf-
hebung der Grade untersuchen und vor allem sich Gedanken dariiber machen soll,
wie man die hohen Anforderungen, die der Orden an seine Mitglieder stellt,
durch strengere Auslese in allen Stadien der Ordensausbildung férdern kann.
Man bemiihte sich aber schon jetzt, neue Formen fiir die Zulassung zur feierlichen
Profefl zu finden. Ebenso beschlofl man, daff die Provinzkongregationen bis zu
50 Prozent von Koadjutoren besetzt sein kénnen. Die niichste Generalkongrega-
tion wird sich dann von neuem mit der Frage befassen.

¢. Auch in Fragen, die nicht unmittelbar das Ordensleben betreffen, nahm die
Generalkongregation wichtige Anliegen des Konzils auf. So soll z. B. die 6kume-
nische Frage eine besondere Aufgabe des Ordens werden. Das ist fiir Auflen-
stehende um so erstaunlicher, als der Orden vierhundert Jahre lang als Haupt-
vertreter der Gegenreformation angesehen wurde. Die Erziehung im Geist des
Okumenismus soll schon in der Ausbildung beginnen. Die Beschiftigung mit dem
Problem des Atheismus hatte Paul VI. schon frither dem Orden als besonderen
Auftrag erteilt.

Die Anpassung des Ordens an die moderne dynamische Gesellschaft

Jahrhundertelang lebte der Orden in relativ stabilen Ordnungen. Er entstand in
einer stindisch gegliederten Gesellschaft. Diese wurde durch die industrielle
Revolution aufgeldst. Die heutige Gesellschaft aber ist in einem stindigen Wand-
lungsprozefl begriffen, in dem sich geistige und geistliche Ideale und Ziele nicht
mehr derart fest institutionalisieren lassen wie in vergangenen Zeiten. (Hiufig
tragen die Regeln und Institutionen der Orden noch zeitbedingte Ziige aus der
Griinderzeit.) Die Generalkongregation hat sich deshalb gehiitet, diese von
neuem zu verregeln und rechtlich zu verfestigen. Es ist sehr wenig konkret nach
Zeit und Raum fixiert, nicht einmal im Dekret iiber die Ausbildung. Man will sich
nicht festlegen in einer Gesellschaft, deren dufiere Formen stindig im Fluf sind.
In #hnlicher Weise wollte man den verschiedenartigen Bediirfnissen der ver-
schiedenen Erdteile und Linder Rechnung tragen und nicht durch ein zu enges



Aus dem Leben der Kirche 467

Reglement echte Méglichkeiten differenzierter Arbeit verbauen. Man machte die
grundsitzliche Aussage, daff auch die Regeln einer stindigen Anpassung und
Reform bediirften. Statt konkreter Fixierungen sind Rahmenregelungen geboten.
Beziiglich der Ausbildung z. B. rdt man ein ausgewogenes Verhaltnis von Be-
wahrung und Bewahrung, von Einitbung und Erprobung an, das der heutigen
jungen Generation mit ihrer verlangerten Reifungszeit Rechnung trigt. Auch das
persénliche religiése Leben wollte man nicht reglementieren. Der ausgebildete
Jesuit soll in Freiheit und personlicher Verantwortung sein geistliches Leben
gestalten, ohne dafl man ihm z. B. das Gesetz einer bestimmten Gebetszeit auf-
erlegt. Man rit, die eine Stunde Betrachtung, die bisher Brauch war, den Lebens-
und Arbeitsbedingungen der einzelnen anzupassen und verspricht sich mehr von
der unterscheiden kénnenden Gottesliebe des einzelnen als von einem durch
Gesetz festgelegten Gebetsdiktat. Selbstverstdndlich will man damit nicht einem
Laxismus das Wort reden, sondern zu Hochherzigkeit und Verantwortung ermun-
tern,

Offenheit fir die Zukunft

Die Generalkongregation war sich dariiber klar, dafl das Konzil den Aufbruch in
eine neue Zeit und Welt bedeutet, dafl mit ihm eine Entwicklung begonnen hat,
deren Endergebnis man noch nicht vorausschauen kann. Es gehort zu den vor-
dringlichsten Leitsitzen einer modernen Lebensform, fiir weitere Entwicklungen
die Tiir aufzulassen. Die Generalkongregation hielt sich darum nicht fiir berufen,
fiir weitere 400 Jahre dem Orden ein neues Gesetz zu geben. Sie ist sich der Un-
vollstindigkeit und des Ubergangscharakters ihrer Gesetzgebung bewufit und
davon iberzeugt, dafl man gerade jetzt in eine Phase des Experimentierens ein-
tritt, bis man zu einer gewissen Konsolidierung und den notwendigsten Institu-
tionalisierungen kommen kann. Man wird aber auch diese flexibel halten, um
nicht von stindig neuen Wandlungen iiberrollt zu werden. Kirche wie auch Orden
sind eine stets neu zu bewiltigende Aufgabe und bediirfen stindig der Refor-
matio und der Anpassung an die Zeit.

Die Patres der General-Kongregation haben Rom nicht in einem triumphalen
Gefiihl verlassen, sondern in der demiitigen Hoffnung, daf sie mit dieser Reform
den Anfang des Weges in eine neue Zeit getan haben. Ebenso wissen sie, dafl
nicht die 200 Seiten geschriebener Dekrete den Orden erneuern, sondern der Hei-
lige Geist, der in den einzelnen Ordensmitgliedern wirksam werden mufl.

Heinrich Ostermann S]





