
EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Friede auf Erden den Menschen des Wohlgefallens" 

Meditation zur Engelbotschaft von Bethlehem (Luk 2, 14) 

Wohl kein Schriftwort haben die Päpste der letzten Jahrzehnte in ihren Weih- 
nachtsansprachen mit solcher Eindringlichkeit wiederholt wie diesen Lobgesang, 
in den die •Menge des himmlischen Heeres" (Luk 2, 13) vor den Hirten zu Beth- 
lehem ausbrach; sie sangen •das Evangelium des Friedens" (Eph 6, 15); sie ver- 
kündeten nicht nur irgendeinen frommen Wunsch überirdischer Geister - •Friede 
sei..." -, sondern •Heute ist euch der Heiland geboren, welcher der Christus 
ist, der Herr" (Luk 2, 11), •Heute ist Friede auf Erden den Menschen des Wohl- 
gefallens". Schon •heute" wohnte der Friede unter den Hirten, den Hörern der 
Botschaft, ebenso wie im ersten Teil der Engelbotschaft der •Ehrenglanz" (doxa, 
gloria) nicht nur mit einem frommen Wunsch •dem Gott in der Höhe" zuerteilt 
wird, sondern als eine Wesensaussage lobpreisend erklingt: •Der Ehrenglanz 
gehört Gott in der Höhe" (Luk 2, 14). Er reicht •so weit, wie die Himmel sind" 
(doxa, Ps 112,4 LXX), soweit wie die Räume des Kosmos und die Zeiten der 
Ewigkeit. Er wurde in dem Kind und Herrn von Bethlehem, •dem Ehrenglanz 
des Eingeborenen beim Vater, voll Gnade und Wahrheit" (Joh 1, 14) sichtbar. 
Schon Isaias durfte ihn schauen (doxa Joh 12,41), er •umstrahlte" die Hirten, 
als •der Engel des Herrn zu ihnen trat" (doxa Luk 2, 9) und •wir (alle)", sagt 
Johannes, •haben (ihn) gesehen". 

•Tu Gutes, Herr, nach Deinem Wohlgefallen, der Stadt Sion" (Ps 50, 20 LXX) 

Schon diese kurze Paraphrase über •den Ehrenglanz deines Volkes Israel" (Luk 
2, 32), den der greise Simeon in der Gestalt des Knaben •lobpreisend" (Luk 2, 28) 
Gott entgegenhalten durfte - •denn groß ist der Ehrenglanz des Herrn" (Ps 
137, 5 LXX) - zeigt, daß wir uns zum Lob- und Preisgebet Israels wenden müs- 
sen, um zu verstehen, wer die •Menschen des Wohlgefallens" sind, denen die 
Engel den Frieden zusprechen. So schön und tief die Deutung der Engelbotschaft 
ist, die uns gewöhnlich in den Ohren klingt, worin den •Menschen des guten 
Willens" der Friede verkündet wird, in ihr wird nur eine, und nicht einmal die 
primäre Seite des griechischen Wortes für •Wohlgefallen" erfaßt. Die Über- 
setzer der Septuaginta, des griechischen AT, haben das Wort eudokia, Wohl- 
gefallen, zum erstenmal gebildet, und auch in Zukunft blieb es auf den jüdisch- 
christlichen Bereich beschränkt; an unserer Stelle bedeutet es eindeutig das 
•Wohlgefallen Gottes", das auf den Menschen ruht, ähnlich wie der Ehrenglanz 
Gottes die Hirten umstrahlte. Die Engelchöre, die das Lied vor Bethlehem san- 



Einübung und Weisung 469 

gen, zeigen, daß es sich hier nicht um ein gemütbetontes, individuelles Wohl- 
wollen handelt, sondern um ein Ereignis von kosmischem Ausmaß. Sie selbst sind 
nichts anderes als die Machtausstrahlung, der •Ehrenglanz" Gottes, den Isaias 
in seiner kraftvollen Berufungsvision um •den Thron der Höhe" (Is 6, 1) geschart 
sah, und für Lukas sind sie substantiell eins mit ihrer Botschaft: •Ehrenglanz 
gehört Gott in der Höhe!" Nicht von ungefähr versucht nur Lukas es ausdrück- 
lich zu machen, daß dieses Herabsteigen des Ehrenglanzes Gottes in der Gestalt 
des Kindes und das Erfahrbarwerden der Machtausstrahlung des Kindes in den 
Engelchören sich fortsetzt in dem Lobpreis der Menschen, der beim Einzug des 
Herrn in Jerusalem aufklang: •Im Himmel (einige Exegeten konjizieren ,auf 
Erden') Friede und Ehrenglanz in der Höhe" (19, 38). 

Vielleicht kann der Bezug auf Jerusalem - Bethlehem ist die Geburtsstadt 
Davids (Luk 2,4. 11), Jerusalem aber die Stadt seines Lebenswerkes (vgl. Luk 
9, 31; 9, 51; 13, 22; 17, 11; 18, 31; 19, 11) - uns zeigen, was es um die Menschen 
ist, die in diesem •Ehrenglanz", in diesem •Wohlwollen" Gottes stehen. Der als 
Überschrift über diesen Abschnitt gewählte Schlußvers des von Luther wie von 
der katholischen Tradition gleicherweise geliebten Bußpsalms •Miserere" (Ps 
50 LXX) läßt die Rolle der Friedensstadt Jerusalem deutlich werden: Der 
Psalm hat eigentlich kein anderes Ziel, als Gott in den Mittelpunkt der Anbetung 
und der Bitte um Vergebung zu stellen: •Ich selber kenne mein Vergehen ... Du 
mußt recht behalten in Deinem Spruch" (Vers 5 f); •ich bin in Schuld geboren ... 
Schaffe Du, o Gott, mir ein reines Herz" (Vers 7. 12). Selbst das Lob des Men- 
schen steigt letztlich nicht von ihm her auf, sondern: •Herr tue meine Lippen auf, 
daß mein Mund dein Lob verkünde" (Vers 17). In den später angefügten Schluß- 
versen aber wird dieser •Ehrenglanz" Gottes in den Tempel auf Sion lokalisiert: 
•Tu Gutes, Herr, nach Deinem Wohlgefallen der Stadt Sion!" Sei dort anwesend 
in Deiner himmlischen Herrlichkeit, schenke dort den Menschen Reue, die zur 
Vergebung wird, tue ihnen dort den Mund auf, aus dem Dein Lobpreis empor- 
steigt. In dieses •Wohlgefallen" trat der fromme Israelit ein, wenn sich ihm nach 
der langen Pilgerfahrt die Pforten des Tempels auf Sion öffneten. 

Es ist das gleiche •Wohlgefallen Gottes" - das hebräische Urwort verbindet 
alle diese Texte -, das Deutero-Isaias zeitlich fixiert als den •Tag des Wohl- 
gefallens" (58,5), das •Jahr" (61,2) oder einfach als die •Zeit des Wohlgefal- 
lens" (49, 8). Wiederum ist es gerade Lukas, bei dem der Herr das Isaiaswort 
aufgreift und verkündet: daß jetzt, •heute", dieses •Jahr des Wohlgefallens" 
angebrochen sei (Luk 4, 19): wo er ist, da ist das Wohlgefallen Gottes, und wer 
beim Herrn steht, ist ein •Mensch des Wohlgefallens". 

Ort und Zeit, in denen sich das •Wohlgefallen Gottes" den Israeliten mani- 
festierte, sind aber durch dieses Kind zu Bethlehem, auf das die Engel hinweisen, 
überboten: dort, im Kind, das •zunimmt an Gnade bei Gott und den Menschen" 
(Luk 2, 52) sind jetzt •Zeit und Ort" des göttlichen Wohlgefallens; es trägt nicht 
nur, sondern es ist selbst als Mensch, als Person, dieses Wohlgefallen Gottes. Als 
erwachsener Mann wird es verkünden: •Der Geist des Herrn ruht auf mir. . . 
er hat mich gesandt.. . ein Jahr des Wohlgefallens des Herrn zu verkünden!" 
(Luk 4, 18); es wird vor dem Tempel, dem Ort des Wohlgefallens Gottes stehen, 



Einübung und Weisung 470 

und sich selbst, seinen dem Tode preisgegebenen Leib an die Stelle des Tempels 
setzen: •Reißt diesen Tempel nieder, und in drei Tagen will ich ihn wieder auf- 
erbauen" (Job 2, 19). Johannes ist es, der nicht müde wird zu verkünden, daß in 
Jesus Christus der •Ehrenglanz Gottes" greifbare, irdisch-menschliche Wirk- 
lichkeit geworden ist, daß wir Menschen in ihm dem göttlichen Wohlgefallen 
begegnen, Genesung von Krankheit und Vergebung der Schuld empfangen. 

•Friede sei mit euch" (Joh 20, 19) 

Dieser Ostergruß des Herrn findet sich nach vielen alten Textzeugen auch im 
Lukasevangelium (24,36) an eben der Stelle, wo der Auferstandene den Jüngern 
zum erstenmal erscheint. Ganz sicher aber ist die Botschaft vom Herrn als dem 
Friedensbringer eines der Leitmotive, die dieses Evangelium durchziehen. Es ist 
sehr leicht, auch für das Alte Testament zu zeigen, daß die Gegenwart Gottes 
und das Eintreten in den Raum seiner Gnade, den Raum des •Wohlgefallens", 
Friede bedeutet. Friede war für die Israeliten mehr als nur Gegensatz zum Krieg; 
er bedeutete Gesundheit (Ps 38, 4), Ehre, Reichtum, Heil, Leben, Segen, Glück, 
Vertrauen, Gerechtigkeit usw. Er umschloß einfachhin das kommende Reich Got- 
tes: •Die Armen werden das Land besitzen und die Freuden eines ungestörten 
Friedens verkosten" (Ps 37, 11; Spr 3, 2). Jahve steht als der Geber dieses Frie- 
dens im Mittelpunkt. Er heißt einfachhin: •Jahve des Friedens" (Ri 6,24); er 
segnet sein Volk und sein Haus auf Sion mit Frieden: •Wünschet Jerusalem Frie- 
den" (Ps 122,6). •Friede über Israel" (Ps 125,5; 128,6). Schon der Name 
Jerusalem besagt - nach jüdischer Tradition - Friede: Melchisedech ist •König 
von Salem, das bedeutet: König des Friedens" (Hebr 7, 2); und der ideale König 
soll, wie im ersten Buch der Chronik berichtet wird: •Salomo heißen, Friedens- 
könig, und ich werde Frieden und Ruhe über Israel walten lassen, solange er 
lebt" (22, 9). Im Kampfe der Propheten um den wahren Frieden, der nicht auf 
irdisch-politische Bündnisse, sondern auf Jahve baut, richtet sich der Blick immer 
mehr auf die Zukunft; Isaias weissagt von dem •Kind, das uns geboren ist, dem 
Sohn, der uns gegeben ist", der den Namen •Friedensfürst" trägt, •groß wird die 
Herrschaft sein und des Friedens kein Ende auf dem Throne Davids ..." (9, 6 f). 
Ein Paradies sieht er kommen, in dem selbst die wilden Tiere in Frieden leben 
(Is 11, 1-10) oder wie Ezechiel verheißt: •Ich werde einen Friedensbund mit 
ihnen schließen und alle Tiere aus dem Lande vertreiben ..." (34, 25). Selbst von 
den Verstorbenen gilt es: Sie •sind in Gottes Hand ... In den Augen der Toren 
scheinen sie tot zu sein ... sie aber sind in Frieden" (Weish 3, 1 ff). 

Die vielen Bilder, die sich um Jerusalem und das Paradies, um den Kultgesang 
der Psalmen und die eschatologische Hoffnung gruppieren und nichts weiter aus- 
sagen als Friede denen, •die im Wohlgefallen Gottes" stehen, laufen gleichsam 
zu dem einen Wort der Engelbotschaft zusammen: •Friede auf Erden den Men- 
schen des Wohlgefallens!" Mit dem Anspruch, die Friedensbotschaft des Isaias zu 
verwirklichen, tritt der Herr in die Öffentlichkeit: •Der Geist des Herrn ruht 
auf mir ..." (Luk 4, 18 f). Wenn er die blutflüssige Frau mit dem Gruß entläßt: 
•Geh hin in Frieden" (Luk 8, 48), dann ist dies kein Wunsch, sondern Realität. 



Einübung und Weisung 471 

Gesundheit und Gnade erflossen aus der Berührung mit dem Herrn: •Es hat mich 
jemand angerührt; denn ich habe gespürt, daß eine Kraft von mir ausgegangen 
ist" (8, 46). Wenn er die öffentliche Sünderin unter Murren der Tischgenossen 
mit: •Geh hin in Frieden" (7, 50) grüßt, dann heißt dies: •Deine Sünden sind dir 
vergeben" (7, 48). Ihm ist die Friedensmacht gegeben, mit der er auch die Apostel 
nach der Auferstehung grüßt (Joh 20, 19) und sie zu den Menschen aussendet: 
•Wo ihr aber in ein Haus eintretet, da sprecht zuerst: Friede diesem Hause" (Luk 
10, 5). Es ist der gleiche Friede, den die junge Kirche von Jerusalem auszustrah- 
len versuchte (Apg 7,26; 9,31; 15,23) und den Paulus in den Grußformeln seiner 
Briefe auf die Gemeinden herabruft: •Gnade euch und Friede von Gott dem 
Vater" (Rom 1,7; I Kor 1,2; II Kor 1,2; Gal 1,3; Eph 1,2; Phil 1,2 usw.), 
•Friede von dem, der ist und der war und der kommen wird" (Offb 1,4). 

Es ist unmöglich, all die Friedensaussagen des Neuen Testaments auch nur zu 
erwähnen: alle klingen aber darin zusammen, daß Christus •unser Friede ist", 
der •Frieden stiftete, um (alles Feindselige und Getrennte) in einem Leib mit 
Gott zu versöhnen durch das Kreuz" (Eph 2, 15 f). Und dies ist auch der Sinn der 
Engelbotschaft: •Friede auf Erden". Friede ist nicht zuerst irgendein Glück, ein 
Stillstand der Waffen, eine paradiesische Ruhe und Ausgewogenheit, noch viel 
weniger Reichtum, Besitz oder Wohlleben, sondern Friede ist zuerst Er, das Kind, 
zu dem •die Hirten eilends gehen", das sie in der Krippe finden und von dem 
sie die Kraft empfangen, Gott zu loben und zu preisen •für alles, was sie gehört 
und gesehen hatten" (Luk 2, 16-20). Friede heißt, daß uns •der Heiland, der 
Heilende, geboren, welcher ist Christus der Herr". 

•Heute ist euch der Heiland geboren" (Luk 2, 10) 

Doch wir müssen noch einen Schritt weiter gehen; das •Heute" der Engelbotschaft 
ist an jede Zeit gerichtet, gilt uns ebenso wie unsern Vorvätern und unsern Nach- 
kommen: der Friede und das Wohlgefallen Gottes sind nicht untergegangen im 
Wirrwarr der Zeiten, sondern leben in dem Christus der Kirche unter uns. Nur 
wir erwarten oftmals einen anderen Frieden als den der •Frohbotschaft des 
Herrn". Wir vergessen in den nicht endenwollenden Unruhen dieser Zeit und 
in den Auseinandersetzungen unseres eigenen Lebens zu leicht, daß der Friede 
der Engelbotschaft zuerst und zuletzt der Herr selbst ist und daß die Menschen 
des Wohlgefallens diejenigen sind, die beim Herrn weilen. Wir sind ja, wie die 
Hirten, im Grunde immer noch unterwegs zur Krippe und tasten uns durch das 
Dunkel unserer Unzulänglichkeiten hindurch zu dem, den die Engel uns ver- 
künden. Wir greifen, ähnlich wie die blutflüssige Frau des Evangeliums, den 
Saum seines Gewandes statt ihn selbst; doch der Herr ist gütig und schenkt seinen 
Friedensgruß durch unsere Schwachheit hindurch unserm letzten, eigentlichen 
Ich, das auf der Suche nach dem Herrn ist, den die Botschaft des Engels verkündet. 

Erst wenn wir bei ihm sind, füllen sich die vielfältigen Bilder des Alten und 
Neuen Testaments mit greifbarer Wirklichkeit, und der Friede, der der Herr 
wesenhaft ist, strahlt aus der verborgenen Mitte des Herzens in den Alltag 
hinein. Josef Sudbrack SJ 




