EINUBUNG UND WEISUNG

,-Friede auf Erden den Menschen des Wohlgefallens*

Meditation zur Engelbotschaft von Bethlehem (Luk 2, 14)

Wohl kein Schriftwort haben die Pipste der letzten Jahrzehnte in ihren Weih-
nachtsansprachen mit solcher Eindringlichkeit wiederholt wie diesen Lobgesang,
in den die ,Menge des himmlischen Heeres“ (Luk 2, 18) vor den Hirten zu Beth-
lehem ausbrach; sie sangen ,das Evangelium des Friedens* (Eph 6, 15); sie ver-
kiindeten nicht nur irgendeinen frommen Wunsch iiberirdischer Geister — , Friede
sei...“ —, sondern ,Heute ist euch der Heiland geboren, welcher der Christus
ist, der Herr* (Luk 2, 11), ,Heute ist Friede auf Erden den Menschen des Wohl-
gefallens“. Schon ,heute* wohnte der Friede unter den Hirten, den Horern der
Botschaft, ebenso wie im ersten Teil der Engelbotschaft der ,Ehrenglanz* (doxa,
gloria) nicht nur mit einem frommen Wunsch ,dem Gott in der Héhe“ zuerteilt
wird, sondern als eine Wesensaussage lobpreisend erklingt: ,Der Ehrenglanz
gehdrt Gott in der Hohe“ (Luk 2, 14). Er reicht ,so weit, wie die Himmel sind*
(doxa, Ps 112, 4 LXX), soweit wie die Riume des Kosmos und die Zeiten der
Ewigkeit. Er wurde in dem Kind und Herrn von Bethlehem, ,dem Ehrenglanz
des Eingeborenen beim Vater, voll Gnade und Wahrheit* (Joh 1, 14) sichtbar.
Schon Isaias durfte ihn schauen (doxa Joh 12, 41), er ,umstrahlte* die Hirten,
als ,der Engel des Herrn zu ihnen trat“ (doxa Luk 2, 9) und ,wir (alle)“, sagt
Johannes, ,haben (ihn) gesehen*.

»Tu Gutes, Herr, nach Deinem Wohlgefallen, der Stadt Sion“ (Ps 50, 20 LXX)

Schon diese kurze Paraphrase iiber ,,den Ehrenglanz deines Volkes Israel“ (Luk
2, 32), den der greise Simeon in der Gestalt des Knaben ,lobpreisend“ (Luk 2, 28)
Gott entgegenhalten durfte — ,denn grof ist der Ehrenglanz des Herrn“ (Ps
187, 5 LXX) - zeigt, dafl wir uns zum Lob- und Preisgebet [sraels wenden miis-
sen, um zu verstehen, wer die ,Menschen des Wohlgefallens* sind, denen die
Engel den Frieden zusprechen. So schon und tief die Deutung der Engelbotschaft
ist, die uns gewdhnlich in den Ohren klingt, worin den ,Menschen des guten
Willens“ der Friede verkiindet wird, in ibr wird nur eine, und nicht einmal die
primare Seite des griechischen Wortes fiir ,Wohlgefallen® erfaft. Die Uber-
setzer der Septuaginta, des griechischen AT, haben das Wort eudokia, Wohl-
gefallen, zum erstenmal gebildet, und auch in Zukunft blieb es auf den jiidisch-
christlichen Bereich beschrankt; an unserer Stelle bedeutet es eindeutig das
»Wohlgefallen Gottes“, das auf den Menschen ruht, dhnlich wie der Ehrenglanz
Gottes die Hirten umstrahlte. Die Engelchére, die das Lied vor Bethlehem san-



Einiibung und Weisung 469

gen, zeigen, dafl es sich hier nicht um ein gemiitbetontes, individuelles Wohl-
wollen handelt, sondern um ein Ereignis von kosmischem Ausmafl. Sie selbst sind
nichts anderes als die Machtausstrahlung, der .,Ehrenglanz® Gottes, den Isaias
in seiner kraftvollen Berufungsvision um ,den Thron der Hohe” (Is 6, 1) geschart
sah, und fiir Lukas sind sie substantiell eins mit ihrer Botschaft: ,Ehrenglanz
gehort Gott in der Hohe!* Nicht von ungefdhr versucht nur Lukas es ausdriick-
lich zu machen, daf dieses Herabsteigen des Ehrenglanzes Gottes in der Gestalt
des Kindes und das Erfahrbarwerden der Machtausstrahlung des Kindes in den
Engelchéren sich fortsetzt in dem Lobpreis der Menschen, der beim Einzug des
Herrn in Jerusalem aufklang: ,Im Himmel (einige Exegeten konjizieren ,auf
Erden‘) Friede und Ehrenglanz in der Hohe® (19, 38).

Vielleicht kann der Bezug auf Jerusalem — Bethlehem ist die Geburtsstadt
Davids (Luk 2, 4. 11), Jerusalem aber die Stadt seines Lebenswerkes (vgl. Luk
9,381;9,51; 18,22; 17, 11; 18, 31; 19, 11) — uns zeigen, was es um die Menschen
ist, die in diesem ,Ehrenglanz®, in diesem , Wohlwollen“ Gottes stehen. Der als
Uberschrift iiber diesen Abschnitt gewdhlte Schlufivers des von Luther wie von
der katholischen Tradition gleicherweise geliebten Bufipsalms ,Miserere® (Ps
50 LXX) lafit die Rolle der Friedensstadt Jerusalem deutlich werden: Der
Psalm hat eigentlich kein anderes Ziel, als Gott in den Mittelpunkt der Anbetung
und der Bitte um Vergebung zu stellen: ,Ich selber kenne mein Vergehen. .. Du
mufit recht behalten in Deinem Spruch® (Vers 5 f); ,ich bin in Schuld geboren . ..
Schaffe Du, o Gott, mir ein reines Herz“ (Vers 7. 12). Selbst das Lob des Men-
schen steigt letztlich nicht von ihm her auf, sondern: ,Herr tue meine Lippen auf,
dafl mein Mund dein Lob verkiinde® (Vers 17). In den spiter angefiigten Schlui-
versen aber wird dieser ,Ehrenglanz” Gottes in den Tempel auf Sion lokalisiert:
»Tu Gutes, Herr, nach Deinem Wohlgefallen der Stadt Sion!“ Sei dort anwesend
in Deiner himmlischen Herrlichkeit, schenke dort den Menschen Reue, die zur
Vergebung wird, tue ihnen dort den Mund auf, aus dem Dein Lobpreis empor-
steigt. In dieses , Wohlgefallen® trat der fromme Israelit ein, wenn sich ihm nach
der langen Pilgerfahrt die Pforten des Tempels auf Sion 6ffneten.

Es ist das gleiche ,Wohlgefallen Gottes* — das hebrdische Urwort verbindet
alle diese Texte —, das Deutero-Isaias zeitlich fixiert als den ,Tag des Wohl-
gefallens® (58, 5), das ,Jahr“ (61, 2) oder einfach als die ,Zeit des Wohlgefal-
lens“ (49, 8). Wiederum ist es gerade Lukas, bei dem der Herr das Isaiaswort
aufgreift und verkiindet: daf jetzt, ,heute”, dieses ,Jahr des Wohlgefallens®
angebrochen sei (Luk 4, 19): wo er ist, da ist das Wohlgefallen Gottes, und wer
beim Herrn steht, ist ein ,Mensch des Wohlgefallens®.

Ort und Zeit, in denen sich das ,Wohlgefallen Gottes“ den Israeliten mani-
festierte, sind aber durch dieses Kind zu Bethlehem, auf das die Engel hinweisen,
iberboten: dort, im Kind, das ,,zunimmt an Gnade bei Gott und den Menschen®
(Luk 2, 52) sind jetzt ,Zeit und Ort* des gottlichen Wohlgefallens; es tragt nicht
nur, sondern es ist selbst als Mensch, als Person, dieses Wohlgefallen Gottes. Als
erwachsener Mann wird es verkiinden: ,Der Geist des Herrn ruht auf mir. ..
er hat mich gesandt... ein Jahr des Wohlgefallens des Herrn zu verkiinden!*
(Luk 4, 18); es wird vor dem Tempel, dem Ort des Wohlgefallens Gottes stehen,



Einiibung und Weisung 470

und sich selbst, seinen dem Tode preisgegebenen Leib an die Stelle des Tempels
setzen: ,Reiflt diesen Tempel nieder, und in drei Tagen will ich ihn wieder auf-
erbauen® (Joh 2, 19). Johannes ist es, der nicht miide wird zu verkiinden, dafl in
Jesus Christus der ,Ehrenglanz Gottes“ greifbare, irdisch-menschliche Wirk-
lichkeit geworden ist, dal wir Menschen in ihm dem gbttlichen Wohlgefallen
begegnen, Genesung von Krankheit und Vergebung der Schuld empfangen.

»Friede sei mit euch“ (Joh 20, 19)

Dieser Ostergrufl des Herrn findet sich nach vielen alten Textzeugen auch im
Lukasevangelium (24, 36) an eben der Stelle, wo der Auferstandene den Jingern
zum crstenmal erscheint. Ganz sicher aber ist die Botschaft vom Herrn als dem
Friedensbringer eines der Leitmotive, die dieses Evangelium durchzichen. Es ist
schr leicht, auch fiir das Alte Testament zu zeigen, daf die Gegenwart Gottes
und das Eintreten in den Raum seciner Gnade, den Raum des » Wohlgefallens*,
Friede bedeutet. Friede war fur die Israeliten mehr als nur Gegensatz zum Krieg;
er bedeutete Gesundheit (Ps 38, 4), Ehre, Reichtum, Heil, Leben, Segen, Glidk,
Vertrauen, Gerechtigkeit usw. Er umschlof einfachhin das kommende Reich Got-
tes: ,Die Armen werden das Land besitzen und die Freuden eines ungestorten
Friedens verkosten“ (Ps 37, 11; Spr 3, 2). Jahve steht als der Geber dieses Frie-
dens im Mittelpunkt. Er heifit einfachhin: »Jahve des Friedens“ (Ri 6,24); er
segnet sein Volk und sein Haus auf Sion mit Frieden: ,, Wiinschet Jerusalem Frie-
den® (Ps 122,6). ,Friede tiber Israel“ (Ps 125,5; 128,6). Schon der Name
Jerusalem besagt — nach jiidischer Tradition — Friede: Melchisedech ist »Konig
von Salem, das bedeutet: Konig des Friedens“ (Hebr 7, 2); und der ideale Konig
soll, wie im ersten Buch der Chronik berichtet wird: »Salomo heiflen, Friedens-
kénig, und ich werde Frieden und Ruhe iiber Israel walten lassen, solange er
lebt* (22, 9). Im Kampfe der Propheten um den wahren Frieden, der nicht auf
irdisch-politische Bundnisse, sondern auf Jahve baut, richtet sich der Blick immer
mehr auf die Zukunf; Isaias weissagt von dem ,Kind, das uns geboren ist, dem
Sohn, der uns gegeben ist“, der den Namen ,Friedensfiirst* trigt, ~grofl wird die
Herrschaft sein und des Friedens kein Ende auf dem Throne Davids . . . (9,6 1).
Ein Paradies sieht er kommen, in dem selbst die wilden Tiere in Frieden leben
(Is 11, 1-10) oder wie Ezechiel verheifit: ,Ich werde einen Friedensbund mit
ihnen schlieBen und alle Tiere aus dem Lande vertreiben . . .“ (34, 25). Selbst von
den Verstorbenen gilt es: Sie ,sind in Gottes Hand . .. In den Augen der Toren
scheinen sie tot zu sein . . . sie aber sind in Frieden® (Weish 3, 1 ff).

Die vielen Bilder, dic sich um Jerusalem und das Paradies, um den Kultgesang
der Psalmen und die eschatologische Hoffnung gruppieren und nichts weiter aus-
sagen als Friede denen, ,dic im Wohlgefallen Gottes“ stehen, laufen gleichsam
zu dem einen Wort der Engelbotschaft zusammen: ,Friede auf Erden den Men-
schen des Wohlgefallens!* Mit dem Anspruch, die Friedensbotschaft des Isaias zu
verwirklichen, tritt der Herr in die Offentlichkeit: ,Der Geist des Herrn ruht
auf mir...“ (Luk 4, 18 f). Wenn er die blutfliissige Frau mit dem Gruf8 entlifit:
»Geh hin in Frieden® (Luk 8, 48), dann ist dies kein Wunsch, sondern Realitit.



Einiibung und Weisung 471

Gesundheit und Gnade erflossen aus der Berithrung mit dem Herrn: ,Es hat mich
jemand angeriihrt; denn ich habe gespirt, daf eine Kraft von mir ausgegangen
ist“ (8,46). Wenn er die 6ffentliche Stinderin unter Murren der Tischgenossen
mit: ,Geh hin in Frieden“ (7, 50) grifit, dann heifit dies: ,Deine Stinden sind dir
vergeben® (7, 48). Thm ist die Friedensmacht gegeben, mit der er auch die Apostel
nach der Auferstehung griifit (Joh 20, 19) und sie zu den Menschen aussendet:
»Wo ihr aber in ein Haus eintretet, da sprecht zuerst: Friede diesem Hause* (Luk
10, 5). Es ist der gleiche Friede, den die junge Kirche von Jerusalem auszustrah-
len versuchte (Apg 7,26; 9, 31; 15,23) und den Paulus in den Grufiformeln seiner
Briefe auf die Gemeinden herabruft: ,Gnade euch und Friede von Gott dem
Vater® (Rom 1,7; I Kor 1,2; II Kor 1,2; Gal 1,3; Eph 1,2; Phil 1, 2 usw.),
»Friede von dem, der ist und der war und der kommen wird“ (Offb 1, 4).

Es ist unméglich, all die Friedensaussagen des Neuen Testaments auch nur zu
erwdhnen: alle klingen aber darin zusammen, daff Christus ,unser Friede ist*,
der ,Frieden stiftete, um (alles Feindselige und Getrennte) in einem Leib mit
Gott zu versdhnen durch das Kreuz“ (Eph 2, 15 f). Und dies ist auch der Sinn der
Engelbotschaft: ,Friede auf Erden®. Friede ist nicht zuerst irgendein Glick, ein
Stillstand der Waffen, eine paradiesische Ruhe und Ausgewogenheit, noch viel
weniger Reichtum, Besitz oder Wohlleben, sondern Friede ist zuerst Er, das Kind,
zu dem ,die Hirten eilends gehen®, das sie in der Krippe finden und von dem
sie die Kraft empfangen, Gott zu loben und zu preisen ,fiir alles, was sie gehért
und gesehen hatten“ (Luk 2, 16-20). Friede heifit, da uns ,der Heiland, der
Heilende, geboren, welcher ist Christus der Herr*.

»Heute ist euch der Heiland geboren® (Luk 2, 10)

Dodch wir miissen noch einen Schritt weiter gehen; das ,Heute“ der Engelbotschaft
ist an jede Zeit gerichtet, gilt uns ebenso wie unsern Vorvitern und unsern Nach-
kommen: der Friede und das Wohlgefallen Gottes sind nicht untergegangen im
Wirrwarr der Zeiten, sondern leben in dem Christus der Kirche unter uns. Nur
wir erwarten oftmals einen anderen Frieden als den der ,Frohbotschaft des
Herrn“. Wir vergessen in den nicht endenwollenden Unruhen dieser Zeit und
in den Auseinandersetzungen unseres eigenen Lebens zu leicht, dafl der Friede
der Engelbotschaft zuerst und zuletzt der Herr selbst ist und dafl die Menschen
des Wohlgefallens diejenigen sind, die beim Herrn weilen. Wir sind ja, wie die
Hirten, im Grunde immer noch unterwegs zur Krippe und tasten uns durch das
Dunkel unserer Unzulanglichkeiten hindurch zu dem, den die Engel uns ver-
kiinden. Wir greifen, ahnlich wie die blutflissige Frau des Evangeliums, den
Saum seines Gewandes statt ihn selbst; doch der Herr ist giitig und schenkt seinen
Friedensgruff durch unsere Schwachheit hindurch unserm letzten, eigentlichen
Ich, das auf der Suche nach dem Herrn ist, den die Botschaft des Engels verkiindet.

Erst wenn wir bei ihm sind, fiillen sich die vielfaltigen Bilder des Alten und
Neuen Testaments mit greifbarer Wirklichkeit, und der Friede, der der Herr
wesenhaft ist, strahlt aus der verborgenen Mitte des Herzens in den Alltag
hinein. Josef Sudbrack S]





