
BUCHBESPRECHUNGEN 

Geistliche Theologie 

Brox, Norbert: Der Glaube als Zeug- 

nis (Kleine Schriften zur Theologie). 
München, Kösel (1966). 128 S., Ln. 
DM 11,80. 

Der Vf. sucht in einer sehr eindrucksvollen 
und dichten Untersuchung Gestalt und 
Funktion des christlichen Glaubenszeugnis- 
ses, hauptsächlich aus biblischen, aber auch 
altkirchlichen Texten zu bestimmen. Er 
kommt zu dem Ergebnis: Das Zeugnis da- 
für, daß Gott sich geoffenbart hat, ist ein 
inneres Moment am Glaubensvollzug der 
Glaubensgemeinde selbst. So hat das alt- 
testamentliche Bundesvolk in und durch 
seine Geschichte Gottes ihn selbst offen- 
barendes Heilshandeln bezeugt. Dasselbe 
tut die Kirche in Kontinuität und Unter- 
scheidung zu Israel. Sie bezeugt den Höhe- 
punkt der Offenbarungsgeschichte, die Epi- 
phanie Gottes in Jesus Christus, in der das 
•Ende" schon angebrochen und das eschato- 
logische Heil gegenwärtig geworden ist. In 
ihrer Existenz ist die Kirche das •Zeugnis 
des Zeichens". In drei Grundgestalten arti- 
kuliert sich dieses Zeugnis: in Wort, Wan- 
del und Tod. 

Das Wortzeugnis gipfelt im •Osterzeug- 
nis", das die Tatsachen des irdischen Le- 
bens Jesu, zumal die seines Todes am 
Kreuz, immer schon einbeschließt. Dieses 
Zeugnis der bevollmächtigten Zeugen - be- 
vollmächtigt deshalb, weil sie der Herr er- 
wählt und ihnen im Hinblick auf ihr Zeug- 
nis den Heiligen Geist vom Vater her ver- 
mittelt hat - ist schon Glaubenszeugnis. Die 
•Ostervisionen" müssen •auch in der Phase 
des Erstzeugnisses ein Glaubenszeugnis ge- 
nannt werden" (33). Gewiß sind die Zeu- 
gen Augen- und Ohrenzeugen. Und doch 
wäre es ein Irrtum zu meinen, •daß die 
Erfahrung der Auferstehung den Zeugen 
auf die gleiche Weise Gegenstand ihres 
empirischen Wissens wäre wie beliebige 
andere Fakten ihrer erlebten Vergangen- 
heit" (32). Verschärft wird das Element des 
Glaubens noch bei Johannes. Für ihn ist 

das •Sehen" der Vorgänge des Lebens Jesu 
ein solches, daß in ihm die Herrlichkeit des 
Vaters transparent wird. Dieses •Sehen" ist 
in eins •Glauben" aus der Kraft des Hei- 
ligen Geistes. Das so qualifizierte Glau- 
benszeugnis wird der Kirche anvertraut, ist 
in ihr bleibend gegenwärtig und wird in 
ihrem Wort verkündigt. 

Die zweite Gestalt des Glaubenszeugnis- 
ses der Kirche ist das Zeugnis des •Wan- 
dels" der Glaubenden. Der Lebenswandel 
der engagierten Glieder der Kirche ist durch 
sich selbst Zeichen und Zeugnis für die 
Wahrheit und Heilskraft des Evangeliums. 
Dieses Zeugnis geschieht gewiß in vielfäl- 
tiger Form, die aber nur den einen Glau- 
ben zum Ausdruck bringt. Dieser kommt zu 
sich selbst in jener •Liebe" zum Nächsten, 
in der die absteigende Liebe Gottes zur 
Welt in Erscheinung tritt. Immer ist es ein 
Zeugnis in •Schwachheit", das der •Nied- 
rigkeitsgestalt" des Herrn gleichförmig ist. 
Aber eben in solcher •Schwachheit", die 
nicht mit moralischer Schwäche verwechselt 
werden darf, soll Gottes Kraft vollendet 
erscheinen. Als weitere Expositionen des 
zeugnisgebenden Glaubens werden heraus- 
gestellt: die •Einheit" der Kirche und der 
•Gottesdienst", der nicht nur eine •interne" 
Angelegenheit der Kirche ist, sondern auch 
•Zeugnis der Präsenz Gottes und seines 
Geistes" (71) vor der Welt. 

Die dritte Gestalt des Zeugnisgebens ist 
das Martyrium. Der Blutzeuge ist der Zeuge 
schlechthin. Hier wird das Mit-Sein mit 
Christus für den Glaubenden im höchsten 
Grade sichtbar. Dieses •Zeugnis setzt das 
Bezeugte gegenwärtig, und das Bezeugte 
schafft sich selbst die Bezeugung, die un- 
trüglich ist" (K. Rahner). 

Daß die vorgelegte, so gewichtige Unter- 
suchung für das Problem der •Vorausset- 
zungen des Glaubens" zum Glaubensakt 
selbst höchst bedeutsam ist, ist leicht einzu- 
sehen. Diese •Voraussetzungen" werden als 
solche immer schon und immer nur in der 
Dimension des Glaubens •gesehen". Viel- 



Buchbesprechungen 

leicht hätte der Vf. noch auf eine heute sehr 
aktuelle Fragestellung hinweisen können. 
Wir meinen die Frage, ob und in welcher 
Weise der •anonyme" Glaube des •anony- 
men" Christen Zeichen- und Zeugnischarak- 
ter hat. Immer wird ja der transzendentale 
Glaubensvollzug sich welthaft-kategorial 
darstellen. Die beiden Aspekte dieses Voll- 
zuges sind aber nicht einfachhin synchroni- 
siert. Das Moment des In-Erscheinung- 
Tretens dieses Aktes als Zeichen des an- 
gekommenen Heils ist so sehr variabel, daß 
es fast ganz unausdrücklich werden kann. 

H.Wulf SJ 

Walter, Eugen: Vom heilbringenden 
Glauben. München, Ars sacra (1966). 
126 S., Ln. DM 12,80. 

Das Buch spricht mit den Menschen von 
heute und zu ihnen vom Glauben. Im 
Grunde wird ein Dialog geführt. Denn die 
Glaubensschwierigkeiten des modernen 
Menschen, seine psychologischen Hemmun- 
gen zumal, werden entweder ausdrücklich 
genannt oder sind unthematisch immer an- 
wesend. 

In einem ersten Teil legt der Vf. eine 
•Synthese des biblischen Glaubensverständ- 
nisses" vor. Dabei weiß er durchaus um den 
Tatbestand, daß es schwierig ist, den bib- 
lischen Befund •einigermaßen in eine For- 
mel zu bringen". Zunächst wird zwischen 
der äußeren und der inneren Dimension 
des Glaubens unterschieden. Glaube ist 
nicht zuerst Gewißheit über eine letzte 
Sinngebung des menschlichen Daseins in 
Natur und Geschichte. Gemeint ist die Ge- 
schichte des Heils, die Gott selbst in aller 
von der Sünde herkommenden Unheils- 
geschichte eingeleitet hat. Heilsgeschichte 
und Glaube sind und bleiben einander zu- 
geordnet. In diese Geschichte eintreten 
heißt aber zugleich: •eintreten in einen 
Bund". Der in der Geschichte sich offen- 
barende Gott wollte mit dem Menschen ein 
Bundesverhältnis eingehen. Dieser Bund 
beruht auf der durchdauernden, treuen Zu- 
wendung Gottes zum Menschen und der 
persönlichen Bindung des Menschen an 
Gott. Er wird dadurch ermöglicht, daß Gott 
unter uns zu unserem Heil in einem Men- 
schen erschienen ist. Wer Jesus gläubig an- 
nimmt, hat auch den Vater angenommen 
und ist von diesem als Sohn angenommen. 

473 

Diese Heilsbotschaft wird je und je durch 
die Kirche vermittelt. 

Im zweiten Teil des Buches werden •Er- 
fahrungen in und mit dem Glauben" mit- 
geteilt. Es geht darin z. B. um die Bedin- 
gungen des Wachstums des Glaubens, um 
das Hell-Dunkle seines Vollzugs, um das 
Leben aus dem Glauben und um die Schwie- 
rigkeiten, die dem Glaubensleben gerade 
heute erwachsen. Zuletzt wird in fünf Stu- 
fen eindrucksvoll Jesu Wort: •Alles ver- 
mag, wer glaubt" (Mk 9, 23) - ausgelegt. 

Wir haben ein kluges, warmherziges, sich 
um die •Seelen" sorgendes Buch vor uns. 
Es lebt aus der Meditation der ganzen Hei- 
ligen Schrift, die immer wieder zitiert wird, 
und aus den menschlichen Begegnungen des 
Vf. Zuweilen ist es allerdings etwas weit- 
schweifig und sprengt so das jeweilige 
Thema ein wenig auf. Erschienen ist es in 
der Reihe •leben und glauben", die von 
Otto Karrer und Bernhard Häring besorgt 
wird. H.Wulf SJ 

Theologische Meditationen. Einsiedeln, 
Benziger. Je Bändchen DM 3,90. - 
10. Bd. Haag, Herbert: Er ward mir 
zum Heil (1965). 61 S. - 12. Bd. Küng, 
Hans: Christenheit als Minderheit. Die 
Kirche unter den Weltreligionen (1965). 
62 S. - 13. Bd. Balthasar, Hans Urs 
von: Zuerst Gottes Reich. Zwei Skizzen 
zur biblischen Naherwartung (1966). 
47 S. - 14. Bd. Möller, Joseph: Fragen 
wir nach Gott? (1966). 39 S. 

Die von H. Küng herausgegebene Reihe 
•Theologische Meditationen" ist einer Not 
und Notwendigkeit entsprungen, will sie 
doch •an einzelnen Punkten und Fragen 
Theologie und Meditation verbinden, in 
einem üben". Hält man das 14. Bändchen 
dieser Reihe in der Hand, dann fragt man 
sich beinahe automatisch, ob es dem Her- 
ausgeber gelungen ist, das sicher hoch ge- 
steckte und als schwierig zugegebene Ziel 
dieser Reihe durchzuhalten. 

Es wird wohl das bleibende Verdienst 
der Exegeten unserer Zeit sein, die Heils- 
aussage der Heiligen Schrift, ihren •exi- 
stentiellen" Anruf, wiederentdeckt zu ha- 
ben. Die Heilige Schrift, auch das Alte 
Testament, ist nicht eine Sammlung von 



Buchbesprechungen 474 

Wunderberichten, sondern die schriftlich, 
für spätere Generationen niedergelegte 
Glaubenserfahrung eines Volkes, das •eine 
große Not durchlitten und die Fragwürdig- 
keit der menschlichen Existenz in seinem 
eigenen Leben bedrängend erfahren hat" 
und gerade darin Gott als den Gott des 
Heils erfährt. An den Ereignissen des Bu- 
ches Exodus zeigt der Tübinger Alttesta- 
mentler Haag mit wohltuender Sachkennt- 
nis diese Erfahrung des erwählten Volkes auf 
und bezieht das so von Israel Erlebte auf un- 
ser eigenes Leben, wobei der vierte Abschnitt 
über die Zehn Gebote wohl der wertvollste 
sein dürfte. Woran es allerdings liegt, daß 
man trotzdem nur schwer den Schritt von 
der Kenntnisnahme zur Meditation voll- 
ziehen kann, ist nicht leicht zu sagen: ob die 
Anwendung in unser Leben zu allegorisie- 
rend ist (•Wer mit Jesus durch die Wüste 
des Lebens wandert, der hat teil am Reich 
Gottes") oder ob es nur das Kreuz des 
Laien ist, an der Frage nach der •Ge- 
schichtlichkeit" dieser Ereignisse immer 
wieder hängen zu bleiben? 

Küng behandelt das Verhältnis der im- 
mer kleiner werdenden Christengemeinden 
zu den Angehörigen nichtchristlicher Reli- 
gionen oder a-christlicher Weltanschauun- 
gen, und seine erste Antwort fällt ähnlich 
positiv aus wie die Karl Rahners: •Jeder 
Mensch steht unter Gottes Gnade und kann 
so gerettet werden", und: •Jede Weltreli- 
gion steht unter Gottes Gnade und kann so 
Heilsweg sein." Küng bezeichnet dann aber 
- im Anschluß an Schlette - den Weg der 
Nichtchristen sogar als den ordentlichen 
Weg zum Heil, den christlichen als den 
außerordentlichen, wobei man zu fragen 
geneigt ist, ob sich denn das, was der 
•ordentliche Weg" ist, nur nach der Zahl 
derer bemißt, die ihn gehen? Küng meint, 
daß die Frage, ob es auch außerhalb der 
Kirche Heil gäbe, ehrlicherweise nur mit 
Ja oder Nein, aber nicht mit Ja und Nein 
beantwortet werden kann, und so kann der 
Missionar auch nur wenig Trost erwarten 
für seine Aufgabe, die nicht darin besteht, 
•Seelen zu retten" oder •Kirchen zu grün- 
den"! Müßte man nicht das Ja und Nein 
gelten lassen? Man vergleiche dazu nur, 
was das Missionsdekret des Konzils (Art. 
7, 1) darüber gesagt hat. 

Das wertvollste und sicher auch schwie- 
rigste, weil inhaltlich sehr gedrängte Bänd- 

chen ist wohl das von Hans Urs von Bal- 
thasar, in dem sich der bekannte Theologe 
in zwei getrennten, aber innerlich zusam- 
mengehörenden Abschnitten mit dem einen 
Thema befaßt: •die theologische Deutung 
der sogenannten Naherwartung des Welt- 
endes im Neuen Testament". Es ist unmög- 
lich, den auf wenige Seiten begrenzten In- 
halt des Bändchens noch einmal zusammen- 
zufassen, deshalb sei nur kurz auf die In- 
haltsangabe des zweiten Teiles (der sich 
leichter liest als der erste) hingewiesen: 
Weltende außerbiblisch; Weltende biblisch; 
Fortschritt und Endziel: schon daraus kann 
die Aktualität des von Balthasar behandel- 
ten Themas ersichtlich werden. 

In einer etwas eigenwilligen Sprache be- 
handelt Joseph Möller das Problem der 
scheinbaren Glaubenslosigkeit unserer Zeit: 
•Denken die Menschen heute noch an Gott?" 
In drei an das Problem hinführenden Ab- 
schnitten wird der •fragende und denkende 
Mensch in die Mitte unseres Fragens ge- 
stellt". Im Anschluß daran zeigt der Vf., 
daß das Weltgef üge und die Welt sich nicht 
selbst irgendwie genügen kann, daß die 
menschliche Freiheit die Welt übersteigt, 
daß •der Mensch, der seine Freiheit ernst 
nimmt, der sich um wahre Entscheidung be- 
müht, im Vollzug einer solchen Freiheit 
irgendwie in ein Nichts hineingreift, daß 
uns aber in dem, was wir sooft als dunkles 
Nichts bezeichnen und was so vielen Men- 
schen als ein dunkles Nichts erscheint, die 
Freiheit Gottes entgegenleuchtet". •So muß 
die Frage... nach dem, was Freiheit eigent- 
lich ist, für uns zu einem Hören, zu einer 
inneren Bereitschaft werden, das Wort Got- 
tes entgegenzunehmen." 

Einer Theologie, die zur Meditation 
führt, wird man dankbar bescheinigen dür- 
fen, daß sie auf dem richtigen Weg ist, und 
deshalb sei hier auch dem Herausgeber wie 
den Mitarbeitern für ihre Mühe gedankt. 
Wo aktuelle theologische Probleme behan- 
delt werden, wird aber immer die Gefahr 
bestehen, daß der Leser in den Problemen 
selbst stecken bleibt, ohne zur Meditation 
zu kommen. Deshalb sei hier auch der 
Wunsch, nicht Kritik, vorgetragen, daß die 
Verfasser, wenn und insoweit möglich, 
mehr noch als bisher ihre Beiträge als 
Frucht eigener Meditation erkennen lassen. 

K.H. Weger SJ 



Buchbesprechungen 475 

Gerken, Alexander OFM: Christ und 
Kirche im Umbruch der Gegenwart. 
Düsseldorf, Patmos (1966). 127 S., Ln. 

DM 10,80. 

Der junge Franziskaner (Schüler von K. 
Rahner) sucht in sechs leicht lesbaren, wenn 
auch in abstrakter Sprache konzipierten 
Aufsätzen eine Standortbestimmung des 
Christen bzw. der Kirche der Gegenwart zu 
geben. Am wertvollsten scheint uns die 
erste Überlegung, wo er zu zeigen versucht, 
daß heute das •Denken in Form der Idee" 
abgelöst wird durch ein •Denken in Form 
der Erfahrung". Leicht zu ermessen, was 
dies für die Gotteserkenntnis unserer Zeit 
bedeutet, die eben nicht mehr über den (in 
sich gültig bleibenden) Weg der Beweise, 
sondern der Konkretheit und der Erfah- 
rung erreicht wird. Der zweite Essay gibt 
eine erhellende, wenn auch vereinfachende 
Typologie moderner Theologie und Spiri- 
tualität. (Man wird K. Rahner nicht gerecht, 
wenn man seinen Weg als Transzendental- 
theologie dem Denken Urs von Balthasars 
als dialogischer Theologie entgegensetzt.) 

Auch die anderen Aufsätze über Liebe, 
Gebet-Symbol und Zeugnis bringen wert- 
volle Einsichten. Der Versuch einer theo- 
logischen Begründung des Rätestandes 
scheint uns die Konkretheit der Mensch- 
werdung Gottes nicht radikal genug ernst 
zu nehmen. Kann man heute noch so ein- 
fachhin dem Ordensleben als erste Auf- 
gabe das Gebet (contemplatio) als Ganz- 
hingabe an Gott zuweisen und zur Arbeit 
(actio) sagen, daß sie •nur gedacht werden 
(kann) als Überquellen des Gottesverhält- 
nisses auf die Menschen und die Welt..." 
(112), mit anderen Worten, daß alles ne- 
ben dem •einen Notwendigen", dem •vol- 
len und endgültigen Vollzug der Christus- 
brautschaft", •auch das Apostolat", nur 
•Mittel zum Ziel" ist (115)? Aus dem 
Ordensdekret des Konzils (vgl. Art. 5 und 
8) kann diese, wenn auch noch so traditio- 
nelle These nicht mehr belegt werden. Aber 
es ist gut, daß solche Gedanken klar aus- 
gesprochen werden, damit im Hin und Her 
der Meinungen die rechte Mitte gefunden 
wird, zu der auch dieses Buch einen Beitrag 
bietet. /• Sudbrack SJ 

Geistliches Leben 

Eger, Josef: Geistliches Leben. Frei- 
burg, Seelsorge-Verlag (1965). 139 S., 

kart. DM/Sfr 8,70; ÖS 60,90. 

Wenn man in dem Konzert der Neuerschei- 
nungen für dieses Büchlein den rechten 
Platz finden wollte, müßte man ihm eine 
weitausholende, Altes und Neues verbin- 
dende Stimme zuweisen. Thema ist das sich 
seiner Tiefe bewußtseiende christliche Le- 
ben, das sich im Wort Gottes und im sakra- 
mental-liturgischen Leben der Kirche zu 
Hause weiß. Als spezifische Eigenart mag 
der Akzent gelten, der auf Wachstum, Reif- 
und Mündigwerden liegt. Wer genau hin- 
sieht, wird oft schärfste Kritik an überlie- 
ferten Formen der Frömmigkeit entdecken, 
die aber niemals verletzt, da sie von einer 
noch größeren Ehrfurcht vor der lebendi- 
gen Kirche getragen ist. •Geistliches" Leben 
heißt für den Vf. eben nicht irgendein 
weit- und kirchen-flüchtiger Spiritualismus, 
sondern - wie das Einleitungskapital aus- 
führt - der in •Welt-Kirche-Herz" leben- 
dige Geist Jesu Christi, der Heilige Geist. 
Ohne daß man ihm irgendeine exegetische 

Ambition nachsagen könnte, ist das Büch- 
lein bewußt schriftbezogen. An der Sprache 
merkt man, daß der Vf. eher auf dem Pre- 
digtstuhl als auf dem Professorenkatheder 
oder in der besinnlichen Klause des Ein- 
siedlers zu Hause ist: sie ist kräftig, bild- 
reich, liebt rhetorische Kontraste und volks- 
tümliche Vergleiche, ist aber immer auf- 
bauend und, obgleich dem Vf. alle Moder- 
nismen fernliegen, in die Zukunft der Kir- 
che weisend. 

/. Sudbrack SJ 

Rusche, Helga: Unter Gottes Angesicht. 
Einübung in biblische Grundhaltungen. 
Düsseldorf, Patmos (1966). 210 S., Ln. 

DM 12,80. 

Die etwa dreißig kurzen Meditationen über 
Texte und Ideen der Heiligen Schrift ver- 
binden in glücklicher Weise Spiritualität 
und Exegese. Fernab vom Haschen nach 
Originalität werden biblische Grundvoll- 
züge dem modernen Leser nahegebracht: 



Buchbesprechungen 476 

einige der - z. T. wohl schon anderswo er- 
schienenen - Titel seien genannt: •Danken 
- dem großen guten Gott", •Gesandt sein - 
gesandt bleiben", •Von der Mitfreude", 
•Die Wüste", •Vor allem die Liebe", •Die 
verborgene Hoffnung der Welt". Die Spra- 
che ist jedem verständlich und bewußt auf 
geistlichen Nachvollzug ausgerichtet, weder 
in billigen Devotionsformeln noch in exe- 
getischem Fachjargon gehalten. Vielleicht 
macht gerade die Kürze (gelegentlich nur 
zwei Seiten) der einzelnen Reflexionen das 
Büchlein zu einer Gabe für Leser unserer 
kurzatmigen Zeit. /. Sudbrack SJ 

Pfleger, Karl .-Die reichen Tage. 3. Über- 
arb, u. verm. Aufl., Münster, Regens- 
berg 1964. 386 S., Ln. DM 19,80. 

Man merkt diesen meist nur wenige Seiten 
langen geistlichen Glossen an, daß sie z. T. 
schon vor langer Zeit niedergeschrieben 
wurden. Die aktuellen Bezüge (sehr oft wird 
das Schreckgespenst des Bolschewismus her- 
beigeholt), die literarischen Anklänge und 
auch der irgendwie •jugendbewegt" wir- 
kende Stil wird manchem jüngeren Leser 
antiquiert erscheinen. Aber Pfleger über- 
schreitet gerade durch sein persönliches 
Engagement an das jeweilige Heute die 
Zeitgebundenheit und bringt die ewig glei- 
che und doch jeweils neue Botschaft des 
Evangeliums zum Leuchten. Die Vielfalt 
seiner locker um das Kirchenjahr angeord- 
neten Anregungen trifft immer in die Mitte 
des Christentums und ist - für unsere Zeit 
besonders wichtig - so optimistisch und 
froh, wie es eigentlich nur aus einem rei- 
chen, in den Wechselfällen der göttlichen 
Führung weise gewordenen Leben erwach- 
sen kann. 

/. Sudbrack SJ 

Truhlar, Karl Vladimir: Teilhard und 

Solowjew. Dichtung und religiöse Er- 
fahrung. Freiburg / München, Verlag 
Karl Alber (1966). 115 S., brosch. 
DM 11,80. 

In dieser Studie geht es nicht darum, die 
materiale Übereinstimmung oder Beein- 
flussung beider Denker zu untersuchen und 
zu bewerten, wie es beispielsweise H. U. v. 

Balthasar getan hat, sondern um den Auf- 
weis der literarischen Gattung und damit 
zugleich des bewegenden Formalobjekts 
ihrer geistlichen Schriften. Der Vf. schildert 
Teilhard und Solowjew als religiös Erfah- 
rende, die ihre Erfahrung in einer entspre- 
chenden, dichterischen Sprache niedergelegt 
haben. Anhand einer Fülle von Zitaten 
wird diese Grundintention am Beispiel des 
Weltprozesses aufgezeigt. In einem letzten 
Kapitel wird die Eigenart und das Zuein- 
ander von religiöser und dichterischer 
Sprache analysiert. 

Doch liegt der eigentliche Schwerpunkt 
der Studie, vielleicht unbeabsichtigt, in der 
Gegenüberstellung paralleler Aussagen, die 
alle um das eine Thema kreisen: •Die Auf- 
gabe des Christentums (liegt) nicht in der 
Ausschließung und Vernichtung des irdi- 
schen Lebens, sondern in der Reinigung 
und Heiligung dieses Lebens, im Hinauf- 
heben desselben zum niedersteigenden Gott. 
Und das Ziel der christlichen Aszese ist 
nicht die Schwächung des Fleisches, sondern 
die Stärkung des Geistes zur Umgestaltung 
des Fleisches" (79). Dabei läßt sich erken- 
nen, daß eine Deutung dieser Zentralaus- 
sage der jeweiligen religiösen Erfahrung 
beider Denker nicht eigentlich möglich ist, 
ohne den Filter ihrer philosophischen bzw. 
naturwissenschaftlichen Voraussetzungen 
mitzuberücksichtigen. Der Vf. spürt das am 
Schluß selbst (113); dennoch wagt er m. E. 
ein allzu globales Urteil über die mystische 
Sprache (111). Ist nicht gerade die Schöp- 
fung einer naturwissenschaftlich geprägten 
religiösen Sprache das besondere Verdienst 
Teilhards gegenüber dem von neuplatoni- 
scher Sophiologie her denkenden Solow- 
jew? In einer Untersuchung der dichteri- 
schen Sprache dürfte ferner wohl kaum der 
Hinweis fehlen, daß Solowjew der Begrün- 
der der russischen symbolistischen Schule 
war (vgl. dazu die niditeinbezogenen drei 
Bände •Briefe", hrg. v. E. L. Radioff, St. 
Petersburg 1908 ff.). 

Freilich bleibt damit das Anliegen des Ver- 
fassers völlig legitim. Möge sein Versuch, 
das umfangreiche Werk beider Philosophen 
zu bewältigen und für ein breites Publikum 
geistlich fruchtbar werden zu lassen, An- 
stoß zu weiteren Untersuchungen sein. 

G. Podskalsky SJ 



Buchbesprechungen 477 

Entscheidung und Wahl im geistlichen Leben 

Furger, Franz: Gewissen und Klugheit 
in der katholischen Moraltheologie der 
letzten Jahrzehnte. Luzern und Stutt- 
gart, Räber (1965). 188 S., brosch. DM/ 
SFr 18,80. 

In dieser Studie wird die innerkatholische 
Diskussion um das Verhältnis von Gewis- 
sen und Klugheit mit großem Geschick ver- 
folgt und dargestellt. Die Problematik ist 
vielschichtig: es geht um die Erkenntnis der 
sittlichen Wahrheit, d. h. dessen, was hier 
und jetzt als sittliches Tun gefordert ist. 
Dabei müssen objektive Norm und •sub- 
jektive" Situation so in Einklang gebracht 
werden, daß beide die jeweils entsprechen- 
de Berücksichtigung finden. Der Vf. zeigt 
nun, daß dem Gewissen das Urteil im Sitt- 
lichen zukommt, daß dieses Gewissen aber 
klug sein muß, wenn sein Urteil über das, 
was hier und jetzt zu tun ist, richtig sein 
soll. Gewissen und Klugheit wirken bei der 
Erkenntnis der sittlichen Wahrheit zusam- 
men. Durch die Klugheit kommt nun ein 
•eminent persönliches Element" in die Dis- 
kussion um die sittlich gute Entscheidung, 
•nur respektiert dieser persönliche Dyna- 
mismus diesmal die objektive, im Gesetz 
sich ausdrückende Ordnung und hält sich 
innerhalb des von diesem Erlaubten" (86). 
Was damit gemeint ist, wird deutlich, 
wenn von der •vertikalen Dynamik" von 
Klugheit und Gewissen sowie vom Primat 
der Caritas in der Moraltheologie (III. Teil) 
gesprochen wird. Da die Intentionalität 
oder gute Absicht die Form allen sittlichen 
Handelns ist, ist die Ausrichtung des Men- 
schen, der seine sittliche Wahrheit sucht, 
von höchster Bedeutung. Seine fundamen- 
tale Ausrichtung auf Gott hin ist aber die 
Liebe zu Gott, die darum auch zur tragen- 
den Bestimmung bei der sittlichen Erkennt- 
nis wird. Diese Intentionalität wird im 
konkreten Leben durch die Tugend der 
Klugheit geleitet und so gleichsam verleib- 
licht, sie wirkt aber bereits beim Urteils- 
spruch des Gewissens mit. Indem der 
Mensch der Intentionalität auf das Gute 
und auf Gott Raum gibt, wird er fähig, 
das konkret Richtige im Gewissensurteil 
zu erfassen. Das wird - zwar nicht für den 
natürlichen, sondern für den gnadenhaften 
Bereich - anhand von K. Rahners •Existen- 

tialethik" aufgewiesen, wie sie dieser vor 
allem in seinem Artikel über die Wahl und 
die Unterscheidung der Geister in den 
Exerzitien dargelegt hat (IV. Teil). In der 
Hingabe an die größere Liebe soll hier aus 
dem Wechsel von Trost und Trostlosigkeit 
der Individualwille Gottes, d. h. das, was 
Gott hier und jetzt von mir persönlich will, 
erkannt werden. Damit werden auch affek- 
tive Größen in den Bereich der Findung 
des sittlich Guten einbezogen, ohne daß die 
Ratio dabei ausgeschlossen würde. Die Ra- 
tio kontrolliert und korrigiert die Findung, 
da die Erkenntnis aus dem Trost den all- 
gemeinen Prinzipien der Sittlichkeit ent- 
sprechen muß, ja sie ist auch innerhalb der 
Trosterfahrung selbst durch die Unterschei- 
dungsregeln am Werk (155). Wegen seines 
intellektuell-affektiven Charakters wird der 
Trost von der Tugend der Klugheit getra- 
gen, •die als moralische und zugleich intel- 
lektuelle Tugend in ihrer übernatürlichen 
Form von der göttlichen Caritas geprägt 
ist" (155). 

Damit haben die Geistlichen Übungen 
des hl. Ignatius erneut ihre Aktualität be- 
wiesen, vor allem was Wahl und Geister- 
unterscheidung betrifft. Umgekehrt wirft 
die Einordnung dieses Teiles ignatianischer 
Spiritualität in einen größeren moraltheo- 
logischen Zusammenhang neues Licht auf 
Wahl und Geisterunterscheidung selbst, ja 
sogar auf den Exerzitienweg, der zur Wahl 
hinführen soll. Man könnte ihn als die Ein- 
übung in jene Intentionalität bezeichnen, 
die die Form allen sittlichen Handelns ist, 
genauer in die Bereitschaft und Hinneigung 
der Liebe, die die •Objektivität" des sub- 
jektiven, persönlichen Dynamismus garan- 
tiert, ohne die, im Verein mit der Objek- 
tivität der Norm, echte sittliche Erkenntnis 
(und damit •Wahl" im Sinne des Ignatius) 
unmöglich ist. N. Mulde SJ 

Schüller, Bruno: Gesetz und Freiheit. 

Eine moraltheologische Untersuchung. 
Düsseldorf, Patmos (1966). 196 S., Pa- 
perback DM 15,80. 

Wer glaubt, man könne moderne Theologie 
nur in poetisch-dunkler Sprache treiben, 
wird durch diese Arbeit eines besseren be- 
lehrt. Die Thematik ist weiter, als der Titel 



Buchbesprechungen 478 

vermuten läßt, und umfaßt eigentlich den 
ganzen Bereich der Grundfragen des mora- 
lischen Handelns, den klassischen Traktat 
•De principiis". Das Hauptanliegen des 
Vf. ist es, zu zeigen, daß Gnade und Gesetz 
nicht im Widerstreit liegen, sondern daß 
das göttliche Gesetz inneres Moment jeder 
gnadenhaften Zuwendung Gottes zum Men- 
schen ist; umgekehrt ist allerdings Geset- 
zesgerechtigkeit, •mit ihrer Vorordnung 
des Gesetzes vor die Gnade", der •präzise- 
ste Ausdruck für die Sünde überhaupt", 
weil der Mensch darin versucht, aus eigener 
Kraft Gottes Heil zu gewinnen. Ein ande- 
rer Schwerpunkt ist die menschliche Frei- 
heit, von der Schüller zeigt, daß sie nur 
durch den Bezug auf das unbedingte Sollen 
von Gott her möglich ist. Zwei wichtige 
Grundprinzipien sind die von K. Rahner 
abhängigen Einsichten, daß es nicht nur 
nach unten eine •leichte Sündhaftigkeit", 
sondern ebenso nach oben eine •leichte 
Moralität des sittlichen Tuns" gibt, und 
daß der Grundwille, wie ihn Rahner nennt 
- Schüller sagt: Entschiedenheit - nicht nur 
ein Zustand, sondern ein •überaktuelles 
Tun" ist. Aus solchen Grundeinsichten er- 
gibt sich manche wichtige Erkenntnis: 
menschliches Gesetz kann nicht aus eigener 
Kraft binden, sondern nur als eine Instanz, 
die göttliches Gesetz vermittelt; deshalb ist 
Gehorsam gegen Menschen nur äußerlich 
dem Gehorsam gegen Gott zu vergleichen. 
Fortdauernde •Versuchlichkeit des Gerecht- 
fertigten" ist zugleich •fortdauernde Mög- 
lichkeit, von Gott in einen existentiell tie- 
feren und umfassenderen Gehorsam geru- 
fen zu werden." Schön sind die im Schluß- 
kapitel enthaltenen Zeilen über das •trö- 
stende Gesetz". Eindeutig gegen die Tradi- 
tion wird an anderer Stelle bestritten, daß 
der Sünder in seiner Entschiedenheit gegen 
Gott noch die Möglichkeit des natürlich- 
Guten besitzt. 

Wenn allerdings Schüller bei der letzte- 
ren, meiner Meinung nach richtigen Inter- 
pretation der kirchlichen Lehräußerungen 
sich scharf gegen eine •lutherische Mißdeu- 
tung" wendet, hätte ich es lieber gehabt, 
wenn er versucht hätte, Luthers Lehre, die 
sicher nicht allzuweit von Schüllers Einsicht 
entfernt ist, durch ihre historische Bedingt- 
heit auf das eigentlich Gemeinte hin zu 
analysieren. Überhaupt scheint mir die un- 
geschichtliche Denk- und Sprechweise eine 

gewisse Schwäche des Buches zu sein. So 
wird z. B. - zwar nicht falsch, aber überaus 
einseitig - die paulinische Lehre von Ge- 
setz, Sünde und Freiheit auf eine überzeit- 
liche, im letzten scholastisch bleibende Prin- 
zipienlehre vom göttlichen Gesetz usw. hin 
interpretiert. Damit hängt zusammen, daß 
auch die Denkweise Schüllers so glashart 
ist, daß manches organisch Gewachsene 
einer größeren Klarheit geopfert wird. Mit 
Recht wird z. B. von den •evangelischen 
Räten" gezeigt, daß sie nicht neben dem 
Gebot, als dem nicht anders als unbedingt 
fordern könnenden Individualwillen Got- 
tes stehen, daß der Mensch in dieser Sicht 
nicht moralisch-frei sein kann, dem Rat zu 
folgen oder nicht zu folgen. Hätte man aber 
versucht, die •Möglichkeit der Räte" erst 
nach der •Möglichkeit einer leichten Sünde 
und eines .leichten Guten'" zu behandeln, 
hätte sich wohl gezeigt, daß auch der evan- 
gelische Rat einen anthropologischen Sitz 
im Leben hat. Die Dynamik, das ignatiani- 
sche •Magis", das sich hier (oft sehr unge- 
schickt!) ausdrückt, beruht doch wohl dar- 
auf, daß durch die Verleiblichung des 
menschlichen Wollens nur dem Heiligen 
das Gesetz Gottes in seiner allumfassenden 
Unbedingtheit begegnet, während der nor- 
male Christ hier ein •Mehr oder Weniger" 
erfährt. 

Doch es wäre falsch, der Kritik zuviel 
Raum zu geben. Dem Vf. ist es nämlich tat- 
sächlich gelungen, die Moraltheologie von 
einem mehr gesetzmäßig denkenden Unter- 
bau auf den ontologisch-personalen Boden 
zu stellen. Es wäre nur zu wünschen, daß 
der Ansatz weiter fort- und - eine beschei- 
dene Bitte im Namen der nicht-scholastisch 
vorgebildeten Leser - in einer vom lateini- 
schen Fachjargon freien Sprache vor-ge- 
führt würde. Ich bin überzeugt, allein da- 
durch würde sich manche Härte mildern. 

]. Sudbrack SJ 

Giuliani, Maurice: Priere et Action. 

Etudes de spiritualite ignatienne (Coll. 
Christus, 21. Essais). Paris, Desclee de 
Brouwer (1966). 178 S., kart. 96 FB. 

Der Vf. legt hier eine Auswahl seiner Auf- 
sätze vor, die zuerst in der von ihm be- 
gründeten und lange redigierten Zeitschrift 



Buchbesprechungen 479 

•Christus" erschienen sind. Ihr gemeinsa- 
mer Horizont sind die Geistlichen Übungen 
des hl. Ignatius von Loyola, ihre Mitte die 
•decision spirituelle", d.h. jene Entschei- 
dung, die der Mensch im Licht Gottes und 
unter dem Drängen des Heiligen Geistes 
trifft, indem er sie aus der Hand Gottes 
empfängt. In sieben Kapiteln wird der 
geistliche Weg der Exerzitien für den mo- 
dernen Christen und sein Verlangen, im 
täglichen Leben die christliche Gestalt sei- 
ner Existenz immer besser zu finden und zu 
verwirklichen, ausgemünzt. Ausgehend von 
der ehrfürchtigen Haltung vor Gott und 
dem inneren Verfügbarsein hinsichtlich alles 
Geschaffenen, in dem Verlangen, Gottes 
Willen zu erkennen (Kap. 1), führt der 
Weg zur •geistlichen Entscheidung" (3. 
Kap. und zugleich der Höhepunkt des Bu- 
ches) über die Erkenntnis der Antriebe des 
Heiligen Geistes. Diese Erkenntnis voll- 
zieht sich hauptsächlich in drei Etappen: in 
der Erfahrung der Verschiedenheit der in- 
neren Antriebe, in deren Unterscheidung 
sowie in der Bestätigung des •Gewählten" 
im Wechsel von Trost und Trostlosigkeit. 
Das bisher Gesagte wird in den folgenden 
Kapiteln (Gott finden im •Lebensstand", 
Die beständige Auseinandersetzung, Gebet 
als Übung) in das konkrete Alltagsleben 
hineingestellt und für dessen große und 
kleine Entscheidungen fruchtbar gemacht. 
Weil aber Liebe Dienst bedeutet, darum 
gipfeln die Ausführungen über das Beten 
und das Finden des Willens Gottes im 
Tun. Denn darin erweist sich das Gebet als 
Suchen Gottes und als Liebe, daß es von 
der Bereitschaft zum Tun erfüllt ist. Gebet 
führt zum Tun, damit so das Tun selbst 
mehr und mehr Gebet werde, weil Suchen 
und Erfüllen des Willens Gottes. So bilden 
die Kapitel einen kleinen Traktat über die 
christliche Entscheidung, den man vor allem 
denen empfehlen kann, die aus dem Geist 
der ignatianischen Exerzitien leben. Zu- 
gleich ist das Buch des Vf. ein neuer Be- 
weis dafür, daß die Spiritualität der Exer- 
zitien gerade dem heutigen Menschen eine 
wirksame Hilfe für das Leben aus dem 
Glauben anbietet. - In einem Anhang gibt 
das Buch noch drei weitere Aufsätze des 
Vf. (Über geistliche Führung und Gebet; 
Was erwartete Ignatius von den Exerzi- 
tien?; Gefährten Jesu), die dem besseren 
Verständnis ignatianischer Geistigkeit die- 

nen, aber mit der •geistlichen Entschei- 
dung" in keinem direkten Zusammenhang 
stehen. N. Mulde SJ 

Coathalem, Herve: Commentaire du 
livre des Exercices (Coll. Christus 
No. 18. Supplements). Paris, Desclee 
De Brouwer (1965). 365 S., kart. 195 
FB. 

Der Vf. bietet weder eine Theologie der 
Exerzitien im Sinn des großen Werkes von 
E. Przywara, noch geht es ihm um eine 
existentiale Erhellung des Exerzitienvoll- 
zugs, wie sie G. Fessard vorgelegt hat. Sein 
Anliegen gilt vielmehr der Auslegung des 
Exerzitientextes selbst. Dieser wird unter 
Zuhilfenahme der jüngsten Forschungs- 
ergebnisse Punkt für Punkt kommentiert. 
Dabei stützt sich der Vf. vor allem auf 
Veröffentlichungen aus dem französischen, 
spanischen und englischen Sprachraum. An 
deutschen Arbeiten scheint er nur einige 
wenige Studien H. Rahners zu kennen, was 
besonders für das Verständnis der Anwen- 
dung der Sinne und der Wahlzeiten zu be- 
dauern ist. 

Der Vf. sieht das Wesentliche der Exer- 
zitien in zwei komplementären Elementen: 
einer Mystik des Zieles (Dienst Gottes) und 
einer •praktischen Weisheit" des Weges, 
deren Einheit in der discreta Caritas der 
Ordenskonstitutionen ihren prägnanten 
Ausdruck gefunden habe (39 f.). Im glei- 
chen Sinn sucht er auch das Problem des 
Exerzitienziels (Vervollkommnung oder 
Wahl) zu beantworten. Eigentliches Ziel 
ist die Vervollkommnung im Dienst Got- 
tes, auf die die •praktische Weisheit" 
(Wahl) als ihr •entsprechendes Mittel" im 
Horizont der ntl. Offenbarung hingeordnet 
ist (64). Darin und in vielen anderen Punk- 
ten weiß sich der Vf. vor allem der in der 
Zeitschrift •Christus" vorgetragenen Inter- 
pretation der Exerzitien verpflichtet. 

Der Leser findet manchen Gedanken, der 
zu einem besseren Verständnis der Exer- 
zitien helfen kann. Da und dort wird sich 
aber auch Widerspruch melden, vor allem 
dann, wenn der Vf. die Fragen einer zeit- 
gemäßen Anpassung der Exerzitien be- 
rührt. M. E. trägt er dabei der modernen 
Problematik, der die Exerzitien heute ant- 
worten müssen, zuwenig Rechnung (vgl. 
z. B. die Theologie der Sünde bei Ignatius 



Buchbesprechungen 480 

und heute oder der anthropologisch-psycho- 
logische Hintergrund der •Geisterunter- 
scheidung", den man heute nicht mehr 
übersehen kann, ohne daß man jedoch den 
Exerzitienweg zu einer psychologischen 
Heilkur verderben dürfte). Da viele Fragen 
der Textexegese noch kaum eingehender 
behandelt worden sind, kann der Kommen- 
tar des öfteren über eine Paraphrasierung 
des Exerzitientextes nicht hinausgelangen. 
Das Buch bietet eine gute Einführung. Aber 
ein eigentlicher Kommentar bleibt auch für 
die Zukunft ein Desiderat. 

N. Mulde SJ 

Bökmann, Johannes: Aufgaben und 
Methoden der Moralpsychologie im ge- 
schichtlichen Ursprung aus der •Unter- 
scheidung der Geister". Köln, J. P. Ba- 
chern (1964). 264 S., Ln. DM 28,-. 

Das menschliche Verhalten ist nicht allein 
moralisch bestimmt. Es ist auch einer Reihe 
von psychologischen Determinanten, Me- 
chanismen, besser Dynamismen unterwor- 
fen, die, je nachdem, den freien Selbstvoll- 
zug ermöglichen, beeinträchtigen oder gar 
verhindern. Dieser Tatsache muß vor allem 
auch Rechnung tragen, wer als •Seelenfüh- 
rer" Rat und Weisung zu geben hat. Und 
da solche •Führung" in der zwischen- 
menschlichen Begegnung stattfindet, muß er 
in fortschreitendem Maß auch die so ent- 
stehende dialogische Interaktion zu deuten 
und zu meistern wissen. 

Der methodischen Begründung dieser 
doppelten Aufgabe gilt das Bemühen des 
Vf .s, der damit Gedanken und Anregungen 
seines Lehrers W. Schöllgen aufgreift und 
weiterführt. In einem geschichtlichen Über- 
blick spricht er vom Ursprung der Moral- 
psychologie in Seelenführung und Geistes- 
unterscheidung sowie von deren Geschick im 
Lauf der letzten Jahrhunderte. Der Einfluß 
rationalistischer, die Ganzheit des Mensch- 
lichen auflösender Tendenzen brachte Nie- 
dergang und Säkularisierung der Seelen- 
führung und zugleich das Aufkommen einer 
neuen Wissenschaft von den psychischen 
Phänomenen, der Psychiatrie. An der Em- 
pirie und vor allem an Krankheitserschei- 
nungen orientiert, erwies sie in vielen Fäl- 
len eine üblich gewordene dämonologische 
(und auch angelologische) Deutung seeli- 

scher Phänomene als unhaltbar oder zu- 
mindest zweifelhaft. Indem die Neurose als 
Nicht-Können entdeckt wurde, war auch ein 
universaler Moralismus in Frage gestellt. 
Als positives Ergebnis bietet sich heute eine 
differenzierte empirische (und auch philo- 
sophische) Anthropologie an, die auch für 
die Moralpsychologie fruchtbar gemacht 
werden muß. Zugleich erlaubt die psycho- 
therapeutische Praxis und ihre Entdeckung 
und methodische Entfaltung der zwischen- 
menschlichen Dynamik von Widerstand 
und Übertragung eine bessere Begründung 
und Bewältigung ähnlicher Phänomene, die 
auch der Tradition der Seelenführung be- 
reits geläufig waren. Damit bahnt sich eine 
Begegnung von moderner Psychotherapie 
und altehrwürdiger Seelenführung an, die 
zu gegenseitiger Bestätigung bzw. Korrek- 
tur führen kann. Diese Begegnung wird 
von der methodischen Seite her besonders 
in dem Abschnitt über die Methoden der 
Moralpsychologie, und zwar anhand des 
dynamischen Charakters der Geistesunter- 
scheidung sowie der Psychotherapie, dar- 
stellt. Sie findet im Beitrag daseins- bzw. 
existenzanalytischer Tiefenpsychologie ihren 
(vorläufigen) Höhepunkt. 

Im Mittelpunkt der Erörterungen des Vf .s 
stehen die Unterscheidungsregeln und die 
•Wahl" des Exerzitienbuches des hl. Igna- 
tius. Die Reinheit des Erlebens des Heili- 
gen und die Richtigkeit seiner Deutung fin- 
den vor allem durch die Aussagen der 
Wertphilosophie Schelers und der persona- 
len Psychotherapie eine überraschende Be- 
stätigung. Es würde zu weit führen, hier 
von den vielen interessanten Bemerkungen 
des Vf.s zu berichten, die sich im dritten 
Abschnitt seines Buches finden. Wenn man 
auch in einzelnen Punkten die Auffassung 
des Vf.s nicht teilen mag, so wird doch eine 
moderne Interpretation von Geisterunter- 
scheidung und Wahl bei Ignatius seine Ar- 
beit nicht übersehen dürfen. Um so mehr 
sind die Mängel des Buches (unnötig kom- 
plizierte, zuweilen unausgef ''te, ja fehler- 
hafte Sprache; Zitationsweise. Unübersicht- 
lichkeit in der logischen Abfolge der Ge- 
danken; ungenügende Kenntni' t ,:r Tradi- 
tion vor Ignatius; Darstellung "vr augusti- 
nischen Anthropologie alle nach W. 
Leibbrand, usw.) zu beklagen, die die be- 
fruchtende Begegnung mit der Fülle der 
Gedanken sehr erschweren.     N. Mulde SJ 




