,Gedenke, Mensch, daB3 du Staub bist...«*

Karl Rahner SJ, Miinchen

Es will mir scheinen, daf} die heutigen Kiinstler und Schriftsteller mehr
der Wahrheit als der Schonheit zugetan sind, wenn man ,Schonheit® so
versteht, wie man es frither getan hat. Sie sagen heute mehr als frither
von der unerlosten Erbidrmlichkeit unseres Daseins, davon, dafl wir
»Staub und Asche sind und zum Staube zurtickkehren®, miide, staubbedeckt
auf schmutziger Strafle dahinziehen, wohin — das weiffl man nicht so recht.
Aller Fasching scheint fast nur eine Fassade zu sein, hinter der sich eher
alles andere verbirgt als die heitere Unbeschwertheit eines Daseins, das
sich selbstverstdndlich empfindet. Ist es da eigentlich noch nétig, dafl wir
hier zusammenkommen, uns ein Aschenkreuz aufs Haupt zeichnen lassen:
Gedenke, Mensch, daf} du Staub bist, und zum Staub zuriickkehrst, noch
nétig, jetzt den Tod des Herrn zu feiern, der uns nur zu deutlich schon
in unserem Leben und in jedem Todgeweihten, in dem wir ihm nach sei-
nem eigenen Wort begegnen, gegenwartig ist? Doch, das ist ,,wiirdig und
recht, geziemend und heilsam®, wie wir in der Préfation sagen. Denn es
ist etwas anderes, ob wir uns unser Elend sagen, oder es uns von einem
anderen, von Christus im Wort der Kirche sagen lassen. Sagen wir es
nimlich nur uns selbst, dann sind wir fast unvermeidlich die Protestieren-
den, die sich selbst wehleidig Bespiegelnden, bestenfalls die Ratlosen, die
nicht wissen, was sie bei der Klage iber ihr Elend (im Sinne Pascals)
eigentlich tun.

Die einsame Klage ist etwas anderes als die Klage, die ein anderer iiber
uns sagt. Diese ist so etwas wie der wahre Trost: Das Beklagte, unser stau-
biges Elend, wird uns nicht genommen, es wird ja vom anderen selbst in
grausamer Niichternheit festgestellt: Staub, Asche, die wir selber sind.
Aber eben dieses hat der in sein Herz aufgenommen und angenommen,
der mit uns tiber uns klagt.

Solche Klage Christi und der Kirche iber uns und mit uns sagt uns zu-
nichst einmal: Du darfst klagen, die unbewiltigte Klage sagen, die durch
eigene Stiarke und fremden Trost nicht schon Gberholt ist. Solche Klage
sagt: Du darfst weinen und brauchst nicht so zu tun, als ob du mit allem
fertig wirdest in stoischer Gefafltheit und letzter Unberiihrtheit, du darfst
der Ratlose sein, der keine Synthese aus aller Widerspriichlichkeit, keine

* Ansprache zum ,Aschermittwoch der Kinstler” in der Miinchener Theatinerkirche am
8. Februar 1967.



Karl Rahner 2

Symphonie aus allen Dissonanzen seines Daseins fertig bringt. Denn du
bist nicht Gott, der das allein vermag, und du sollst nicht so tun, als ob
du es auch konntest. Wer sich aber dem namenlosen Geheimnis anver-
traut, das unser Gott ist, der dies vermag, dem ist die eigene Ratlosigkeit
nicht abgenommen, sie fallt nur in diese heilige Finsternis, in der sie fast
nur noch grausam schmerzlicher wird, und ist so, aber nur so geldst; sie
ist jetzt noch im Fallen und darum noch nicht angekommen und nicht auf-
gelost. Du darfst klagen.

Die fremde Klage Christi tritt zu unserer hinzu und sagt: Deine Klage
ist meine. Ich mufite rufen in der Finsternis des Todes: Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen, bevor ich — unbegreifliches Wunder —
sagte: Vater, in deine Hinde empfehle ich mein Leben. Sage nicht, es sei
mir leichter gefallen, zu klagen und dennoch Gottes zu sein. Ich war und
bin ein Mensch wie du. Wenn ich, dieser Mensch, der war, in dem das
Wort Gottes sich das Menschsein ganz zu eigen genommen hatte, dann
war ich gerade durch diese absolute Nahe der am meisten Ausgesetzte, der
unerbittlicher erfahren konnte, was es ist, ein Mensch zu sein, der nicht
Gott ist. Und wie weifit du, was geschieht, wenn die Allmacht der Liebe
Gottes das Elend seiner Kreatur ans eigene Herz nimmt und eindringen
143t bis in die Mitte dieses Herzens? Was weifit du, was geschieht, wenn
die Allmacht der Liebe den seligen Gott zwingt und erméchtigt, das Elend
der Kreatur als das eigene zu erleiden? Deine Klage ist meine eigene
Klage, sagt die Stimme Christi im Wort der Kirche heute.

Aber diese Klage, die mit uns klagt, fragt auch, ob wir die Anklage, die
uns trifft, aus unserer Klage herauszuhéren, anzunehmen und zuzugeste-
hen vermdgen. Nicht alles, aber vieles, was wir unseren Schmerz nennen,
miften wir unsere Schuld heifien. Die schuldlose Qual, die uns trifft, und
die qualvolle Schuld, die wir uns selbst zufiigen, lassen sich nicht trennen
und verrechnen. Wir erfahren immer den einen Schmerz, in dem uns auch
unsere Schuld anruft: die der unerldsten Gier nach Lust und die der rebel-
lischen Verzweiflung. Und darum klagen wir auch immer uns an, wenn
wir klagen. Und wenn Christus mitklagt, will er uns damit nicht entbin-
den von der Anklage, die wir gegen uns erheben miiiten und erheben, so
wir nur unsere Klage selbst recht verstehen.

Das Wort, das uns am Aschermittwoch als unsere Wahrheit, als unser
Trost und unsere Anklage zugesprochen wird, steht in der Schrift ge-
schrieben tiber dem Anfang der ganzen Menschheitsgeschichte, als Aus-
sage und Urteit dessen, was der Mensch vom Anfang her ist. Als Wort
des Anfangs. Aber gesagt von Gott. Es klingt wie eine Aussage iber
unsere Zukunft, iiber das, was vor uns liegt, iber den Abgrund des To-
des, in den unser Weg und mit ihm wir hineinstiirzen. Aber dieses Wort



»Gedenke, Mensch, daf§ du Staub bist .. .« 3

ist von Gott gesagt, und so ist es ein Wort itber unsere Herkunft, nicht im
letzten tber unsere Zukunft. Denn unsere Zukunft ist nicht das, was uns
da gesagt wird, damit wir wissen, woher wir kommen und wodurch wir
hindurchmiissen, sondern der, der uns das Wort sagt. Daff ER uns anredet,
ist der eigentlichste Sinn der Mitteilung. Er redet uns aber an, weil er mit
uns zu tun haben will. Seine Anrede ist noch nicht zu Ende. Sie ist erst am
Ende, wenn er sich selbst ganz aus-gesagt und mitgeteilt hat. Er enthiillt
uns hart den Abgrund unserer Herkunft, um uns sich selbst als den Ab-
grund unserer Zukunft zuzusagen. Er aber ist unser — so erwarten wir, hof-
fen wir wider alle Hoffnung. Die Zukunft ist anders als die Herkunf.
Sonst wire sie nicht Zukunft. Diese aber gibt es, weil es Hoffnung gibt.

All das, was so vom Sinn der Leitworte des Aschermittwochs gesagt
wurde, bleibt leeres, abstraktes Gerede, obzwar es nicht anders gesagt
werden konnte, wenn es nicht durch jeden einzelnen verwandelt wird in
ein Wort, das ihm selber gilt, das das Allgemeine verwandelt in das ein-
zelne Bestimmte, in dem je im einzelnen Leben das allgemeine, unver-
meidliche Wort erst Wirklichkeit wird. Tod bedeutet dann vielleicht nur
die phrasenlose Geduld, mit der ein grauer, staubiger Alltag bestanden
wird, bedeutet vielleicht die Bitte um Verzeihung, ihre leise Gewihrung,
bedeutet vielleicht die Geduld, mit der ein anderer ertragen, angehért, gel-
ten gelassen wird, bedeutet die unbelohnte Treue der Liebe, bedeutet die
gegen einen selbst harte Uberwindung einer Gereiztheit gegeniiber einem
»Unsympathischen®, vielleicht den Mut, seine Uberzeugung zu bekennen,
wobei man nicht einmal den Weihrauch riecht, der dem Nonkonformisten
gespendet wird, bedeutet die Treue zur eigenen Berufung, obwohl sie nicht
marktkonform ist, bedeutet ~ immer noch bleiben die Worte allgemein
und unverbindlich. Aber die eigene Tat des Herzens, und nur diese, kann
sie in verbindliche verwandeln; nur sie schafft Wirklichkeit, Ewigkeit in
der Zeit. Denn wie ist es im Grunde? All diese alltiglichen, kaum von
jemand bestrittenen Alltagsstunden eines anstindigen Menschen haben
im Grunde einen Tod in sich: das unbelohnte, ungerithmte, schweigende
Verzichten auf sich und auf die blinde Gier nach dem greifbaren Gliick,
so unbelohnt, daf man den Verzicht selbst nochmals als graue Selbstver-
standlichkeit erlebt und nicht einmal ihn kosten kann als Tat, die sich selbst
belohnt. Uberall im Leben wird gestorben. Es kommt nur darauf an, ob
es willig geschieht, ob die Passion auch unsere Tat ist, die uns die Gnade
gibt.

Gedenke, Mensch, dafl du Staub bist und zum Staub zuriickkehrst. Mit
Gottes Gnade will ich dessen gedenken und den Trost des Todes anneh-
men, der in dem ist, dessen Tod wir jetzt feiern werden.





