
Dimensionen des Friedens 

I. Der Friede zwischen Gott und Mensch* 

Heinrich Bacht SJ, Frankfurt am Main 

Jede Epoche der Geschichte hat ein Wort, das ihre Sehnsucht, ihre Hoff- 
nung und ihre Bereitschaft ausdrückt. Im Aufbruch der Neuzeit war es die 
•Humanität", in der Zeit der Aufklärung die •Vernunft", zu Beginn des 
19. Jahrhunderts die •Freiheit", später die •Wissenschaft", dann der 
•Fortschritt" ... Für die von zwei Weltkriegen heimgesuchte und unter 
der Angst vor dem drohenden dritten und wirklich totalen Krieg bangende 
Menschheit ist der •Friede" das Wort, das alle Hoffnung und Sehnsucht 

auf sich zieht. 
Aber es ist nicht diese quälende Angst allein oder zutiefst, welche die 

Menschen nach dem Frieden rufen und vom Frieden reden läßt. Die Nöte 
der Zeit haben das tiefer liegende Grundgestein der menschlichen Seele 
offengelegt. Denn der Mensch ist seinem Wesen nach auf den Frieden 
hin ausgerichtet. Ja, im Grunde ist im Ideal des •Friedens" alles enthal- 
ten, was auch die anderen Leitworte besagen - freilich muß man dann 
unter •Frieden" anderes und Tieferes verstehen, als es in der politischen 
Tagesliteratur unterstellt wird. 

Damit berühren wir aber auch schon zugleich einen kritischen Punkt: 
Wer spricht denn heute am lautesten vom Frieden? Ist es für den gläubi- 
gen Menschen nicht etwas höchst Ärgerliches, daß die Botschaft vom Frie- 
den von nicht-kirchlichen, ja antichristlichen Kreisen und Mächten mit 
Beschlag belegt erscheint - so sehr, daß die Christen oft nichts Besseres tun 
können als zu schweigen, weil sie fürchten müssen, mit einer Ideologie zu 
paktieren, die für sie unannehmbar ist. Dieses Schweigen wird dann um- 
gekehrt von •den anderen", die das Friedensprogramm zu ihrem Mono- 
pol gemacht haben, so gedeutet, als habe die Kirche kein ursprüngliches 
und wesentliches Verhältnis zum Frieden, als halte sie es mit den welt- 
lichen Mächten, denen der Krieg und der Einsatz von brutaler Gewalt ein 
geeignetes und gegebenenfalls willkommenes Mittel zur Durchsetzung 

egoistischer Ziele sind. 
Gewiß, inmitten der unaufhörlichen, mörderischen Fehden der Völker 

haben die Päpste unseres Jahrhunderts - es sei nur an Benedikt XV. und 
Pius XII. erinnert - es nicht an mahnenden Worten und tätigen Bemü- 

Es folgt ein weiterer Beitrag über die Dimensionen des Friedens unter den Menschen. 



Dimensionen des Friedens 5 

hungen um die Sicherung und Wiederherstellung des Friedens fehlen 
lassen. Aber es bedurfte erst des ganz neuen und •unkonventionellen" 
Stiles eines Johannes XXIII., des •Papstes der Güte", um die Stimme der 
Kirche in der Welt wieder hörbar zu machen. Seit seiner Enzyklika über 
den •Frieden auf Erden", seinem geistlichen Testament an alle Menschen 
guten Willens, kann die Kirche, ohne von der einen wie der anderen Seite 
mißverstanden zu werden, die Botschaft des Friedens wieder wirksam 
ausrichten. Vielleicht war es auch die Weihe des herannahenden Todes, 
die dem Papstwort ein so ungewöhnliches Echo verschafft hat, wie Karl 
Färber schon kurz nach Erscheinen der Enzyklika meinte, als er schrieb: 
•Ist in der ganzen Welt nicht auch das Empfinden dafür wach, daß Johan- 
nes XXIII. diesen Friedensruf in dem wachen Bewußtsein hinausgesandt 
hat, daß er heute oder morgen ihn vor dem ewigen Richter zu verantwor- 
ten haben wird?" 

Wir nehmen somit nur voll dankbarer Ehrfurcht das Vermächtnis die- 
ses wahrhaft großen, weil ganz seiner selbst vergessenden Papstes auf, 
wenn wir uns bemühen, die Dimensionen des Friedens zu bedenken. Frei- 
lich sei ein nüchtern mahnendes Wort an den Anfang gesetzt. Es gibt 
Worte und Themen, mit denen man tändeln und spielen kann, ohne daß 
sie sich wehren. Aber das Wort vom Frieden ist nicht von dieser Art. Es 
rührt zu viele Hoffnungen und Sehnsüchte auf, als daß man es wie leichte 
Münze verausgaben dürfte. Wer vom Frieden redet, um seinen Nächsten 
oder den lebendigen Gott selbst zu narren, der muß spüren, daß er ein 
heiliges Mysterium verletzt. Wer nicht begreifen will, daß er nur dann 
vom Frieden reden darf, wenn er gesonnen ist, sich dessen unerbittlichem 
Anspruch zu stellen; wer nicht begreifen will, daß nicht denen, die über 
den Frieden disputieren und debattieren, sondern nur denen, die ihn 
•tun", ihn in mühseliger und selbstloser Geduld verwirklichen, die Selig- 
preisung der Bergpredigt gilt; wer nicht begreifen will, daß der Friede 
ein unteilbares Gut ist, daß man also keinen wahren Frieden im politi- 
schen und sozialen Bereich erlangen oder erhalten kann, wenn man ihn 
nicht auch und zuerst im eigenen Herzen und Gewissen hat, und daß man 
keinen Frieden unter den Menschen herstellen oder bewahren kann, wenn 
man nicht auch und zuerst den Frieden mit Gott redlich sucht - der betrügt 
die Mitmenschen und sich selbst, mag er noch so wohlgesetzte Reden hal- 
ten und noch so verlockende Programme entwickeln. 

Entgegen aller ideologischen Verkürzung und Verflachung des Frie- 
densgedankens, wie sie überall dort geschieht, wo man Frieden allein oder 
auch nur in erster Linie als Realität des politisch-sozialen Bereiches gelten 
läßt, haben wir uns zunächst wieder der Vielschichtigkeit des •Friedens" 
zu vergewissern. Schon der Mensch der heidnischen Antike wußte, daß 



Heinrich Backt 6 

Friede ursprünglich das rechte Verhältnis des Menschen zur Gottheit 
meint. Die •pax deüm", der Friede mit den überirdischen Mächten, ist 
Voraussetzung und Fundament aller irdicchen Friedensbemühungen. Als 
darum Kaiser Augustus im Jahre 9 vor Christus das Ende der kriege- 
rischen Entzweiungen und den Anfang einer ungestörten Friedensherr- 
schaft ansagen und heraufführen wollte, da errichtete er die •Ära pacis" 
als die Stätte, an der das römische Volk in Opfer und Gebet den Frieden 
als himmlische Gabe erflehen sollte, zu dessen Aufrechterhaltung es sich 
durch die Aufrichtung des Altares feierlich verpflichtete. 

Aber seit der Sinn und das Gespür für die religiösen Bezüge dem Men- 
schen der Neuzeit entglitten ist, seit er sich nicht mehr als Verwalter einer 
von oben gesetzten Ordnung, sondern nur noch als Baumeister einer seiner 
freien Initiative überlassenen Welt versteht, ist ihm diese Erkenntnis ver- 
schüttet. Er vermag den Frieden nur noch als ihm gestellte Aufgabe zu 
begreifen, die er im Einsatz aller politischen, wirtschaftlichen und organi- 
satorischen Mittel und Kräfte zu realisieren hat. Dieser Zeitgeist ist viel 
zu verbreitet und ansteckend, als daß der Christ sich ihm so leicht zu ent- 
ziehen vermöchte. Es bedarf einer ausdrücklichen Reflexion und Distanz, 
um die Dinge wieder in ihren wahren Proportionen in den Blick zu be- 
kommen. 

In seiner Weihnachtsbotschaft vom Jahre 1951 hatte demgemäß Papst 
Pius XII. betont: •Der Kern des Friedensproblems gehört heute der spiri- 
tuellen Ordnung an . .. Eine solche Überzeugung zu wecken, ist vor allen 
Dingen Pflicht der Kirche. Dies ist heute ihr erster Beitrag zum Frieden". 
Es wird die Aufgabe unserer Besinnung sein, die Tragweite dieser Fest- 
stellung darzulegen. 

Beginnen wir mit einer recht schulmäßig klingenden Frage: Was ist das 
eigentlich - Friede? 

Wenn wir vom Wort ausgehen, kommen wir nicht weit. Gewiß ist es 
nicht uninteressant, sich von den Sprachkundigen sagen zu lassen, daß das 
deutsche Wort ursprünglich etwas mit Zaun und Begrenzung zu tun hat 
(unser Wort: Einfriedung erinnert noch daran), also auf jenen Zustand 
der Geborgenheit und Sicherheit hinweist, den der bedrohte Mensch hin- 
ter dem schützenden Zaun findet. Aber das ist nur eines von dem, was wir 
empfinden, wenn wir vom Frieden sprechen. Im alltäglichen Gebrauch 
meint das Wort •Friede" Umfassenderes und Reicheres. - Auch der Wort- 
gebrauch in den Sprachen der Antike, zumal im Griechischen führt nicht 
viel weiter. Denn die •Eirene", der man in Griechenland Tempel und 
Altäre errichtete, meint eigentlich nur die Beruhigung der politisch- 
sozialen Verhältnisse, näherhin die Abwesenheit von Hader und Krieg 



Dimensionen des Friedens 7 

bzw. den aus solcher Befriedung erblühenden materiellen Wohlstand. Bei 
den Römern verweist die Wurzel des Wortes •pax" (pangere) auf die ver- 
traglich geschützte Ordnung und Sicherung des Gemeinwesens. 

Erst wenn wir die biblischen Bücher aufschlagen, begegnen wir einer 
reicheren Orchestrierung des Friedensthemas, und es zeigt sich rasch, wie 
stark unser Denken und Reden - selbst dort, wo man keineswegs mehr an 
die religiöse Verbindlichkeit der Heiligen Schrift glaubt - von dorther 
geprägt ist. 

Als Jesus am Osterabend, mit den Malen als Zeichen des am Kreuz er- 
kämpften Sieges, unter die erschreckten Jünger trat, grüßte Er sie mit dem 
wiederholten Gruß: Der Friede sei mit Euch! Es war die Formel, mit der 
man damals wie heute im semitischen Bereich einander grüßt. Aber welch 
eine Bedeutungsfülle ist mit diesem Gruß im Munde des Herrn zusam- 
mengefaßt! •Friede" - das ist •Leben, Heil", ein Zustand, in dem man ohne 
Angst, ohne Behinderung, ohne Bedrückung lebt, ein Zustand des Glük- 
kes. Auch •die zeitliche Wohlfahrt und die Gesundheit" ist darin mit aus- 
gesagt, ebenso •Freundschaft, Übereinstimmung, Bund", endlich •Be- 
freiung und Sieg" (vgl. J. Comblin, Theologie des Friedens, 61). •Der 
hebräische Begriff des Friedens paßt daher vollkommen, um ein endgülti- 
ges Gut, einen absoluten Wert auszudrücken" (62). 

Von hierher verstehen wir nun allererst ein wesentliches Element des 
biblischen Redens vom Frieden, nämlich seinen theonomen Bezug: Friede 
gründet eigentlich und letztlich in Gott; er ist Inbegriff der von Gott ver- 
heißenen Güter. Gewiß kannten die Griechen und Römer den in eine 
Gottgestalt hineinprojizierten Frieden (wir sprachen oben davon). Aber 
es steht auch fest, daß diese Göttin Eirene wie ihre Schwestern Eunomia 
(Rechtsordnung) und Dike (Gerechtigkeit) niemals wirklich populär wa- 
ren; es waren akademische Symbole, keine lebendig erfahrenen Wirklich- 
keiten. Demgegenüber ist der Friede im biblisch-jüdischen Sprach- 
gebrauch ganz selbstverständlich religiöser Natur. 

Friede aus Gott 

Für die biblische Verkündigung ist aller Friede aus Gott: Er ist die Gabe 
des Herrn an die Gemeinde derer, die ihm anhangen (Ps 25, 11). Gott ist 
es, der denen, die auf Ihn vertrauen, •den Frieden schafft" (Is 26, 12). Zu 
Ihm geht daher der adventliche Ruf: •Laßt rieseln von oben, ihr Himmel, 
Gerechtigkeit. . . Die Erde tue sich auf, damit Friede erblühe" (Is 45, 8). 
Dieser von Gott als dem Herrn des Bundes erhoffte Friede wird daher als 
Inbegriff aller Heilsgüter in dem priesterlichen Segen genannt, mit dem 
Aaron die israelitische Gemeinde im Auftrag des Herrn zu segnen hat: 



Heinrich Backt 8 

•Der Herr segne dich und behüte dich! Der Herr lasse sein Angesicht 
leuchten über dir und sei dir gnädig! Der Herr erhebe sein Angesicht zu 
dir hin und gewähre dir den Frieden!" (Num 6, 24-26). Wenn Israel den 
Gottesbund hält, dann soll es den Frieden genießen; wenn es aber den 
Bund bricht, dann wird ihm Gott diesen Frieden entziehen. 

Israels Geschichte ist die Geschichte eines stets neuen Versagens gegen- 
über der Bundesforderung Gottes. Je mehr das Volk unter der Not des 
Unfriedens zu leiden hat, um so sehnsüchtiger geht seine Hoffnung auf 
den verheißenen Messias, der als Friedensfürst den ewigen und unverletz- 
lichen Bund heraufführen wird. Die von den Propheten gebrauchten Bil- 
der zeigen das messianische Reich als ein Reich vollkommenen Friedens, 
aus dem aller Hader und alles Kriegsgeschrei verbannt ist. Der Messias 
aus Jesses Stamm wird •die Gottlosen mit dem Stab seines Mundes schla- 
gen und mit dem Hauch seiner Lippen die Bösen." Selbst die natürliche 
Feindschaft zwischen Mensch und dem wilden Getier wird aufgehoben 
werden. Isaias hat uns in überkühnen Bildern dieses berauschende Zu- 
kunftsbild gezeichnet: •Dann wird der Wolf als Gast bei dem Lamme 
weilen und der Panther sich neben dem Böcklein lagern. Das Kalb, der 
junge Löwe und der Mastochse werden vereint weiden, und ein kleiner 
Knabe wird Treiber bei ihnen sein. Kuh und Bärin werden miteinander 
weiden, ihre Jungen sich zusammen lagern und der Löwe wird Stroh fres- 
sen wie das Rind. Der Säugling wird am Schlupfloch der Otter spielen und 
das eben entwöhnte Kind wird seine Hand nach dem Feuerauge des Basi- 
liskus ausstrecken. Man wird nichts Böses mehr tun und nicht unrecht han- 
deln auf meinem ganzen heiligen Berg" (Is 11, 6 ff) - weil alles Land vom 
Gottessegen erfüllt sein wird. 

Diese Visionen sind kühn - mehr noch: sie sind mißverständlich. Sie 
fassen das, was geistig verstanden sein will, in die Vorstellungen rein 
irdischer Wohlfahrt. Es kostete Jesus viel Mühe, seine Jünger aus dem 
Bannkreis dieser erdhaften Messiaserwartungen herauszulösen und ihnen 
verständlich zu machen, daß der •Weg des Friedens", auf den er die 
Seinen zu führen hatte, für den fleischlichen Sinn so ganz anders aussah. 
Aber auch für ihn bleibt der Friede die Mitte seiner Verkündigung. Wo 
immer seine Boten einkehren, da sollen sie den Menschen den Frieden 
ankündigen. Und wenn in dem Haus ein Sohn des Friedens wohnt, dann 
wird auf ihm dieser Friede auch wirklich ruhen; andernfalls wird er zu 
den Jüngern zurückkehren (Lk 10, 5). Aber nur deshalb können sie den 
Frieden vermitteln, weil Gott durch Jesu Sterben und Auferstehen den Frie- 
den gestiftet hat. Das ist das große Leitmotiv, das die Predigt des heili- 
gen Paulus durchzieht: Jesus bringt nicht nur den Frieden, er ist unser 
Friede! Er hat die trennende Scheidewand zwischen Gott und den Men- 



Dimensionen des Friedens 9 

sehen weggeräumt und so die Feindschaft hinweggenommen. Er hat Juden 
und Heiden, die vordem getrennt waren, in einem Leib durch das Kreuz 
mit Gott versöhnt. •Und da er kam, verkündigte er Frieden den ,Fernen' 
(d. i. den Heiden) und Frieden den ,Nahen' (d. i. den Juden)." Denn durch 
ihn haben wir alle in einem Geist freien Zugang zum Vater, da wir in 
Christus einer geworden sind (vgl. Eph 2, 14-19). 

An diesem Frieden, der Christus selber ist, erlangen die Getauften An- 
teil durch den Heiligen Geist, den der am Kreuz sterbende Herr in Seine 
Kirche ausgehaucht hat (nach der Deutung der Kirchenväter zu Joh 19,30: 
•er hauchte seinen Geist aus"). Der Heilige Geist sinnt •auf Leben und 
Frieden", wie Paulus sagt (Rom 8, 6). Denn er ist ja der Geist des •Gottes 
des Friedens" (Rom 15, 33). In seiner Kraft wird das •Evangelium des 
Friedens" in der Welt verkündigt. Wo er sich wirksam erweist, da erfüllt 
sich der Segenswunsch des Völkerapostels: •Der Friede Christi jauchze 
auf in euren Herzen!" (Kol 3, 15). Darum wird in den Eingangsworten 
der Paulusbriefe zusammen mit der Gnade und dem Erbarmen Gottes 
den Gläubigen der Friede im Segenswort des Apostels zugesprochen und 
mitgeteilt. Als Frucht des Geistes ist dieser Christusfriede ein Geheimnis, 
das alles Denken übersteigt und alle Sinne durchdringt. Er stiftet Ein- 
tracht und Einheit unter den Gliedern der Kirche und läßt diese Kirche 
selbst inmitten der irdischen Wirrnisse als leuchtendes Fanal des kom- 
menden Himmelsfriedens aufleuchten. 

Wo ein Mensch diesen Frieden aus Gott gefunden hat, da geschieht eine 
wunderbare Verwandlung. Der Verzagte wird aufgerichtet, der Trauernde 
wird getröstet, der Verzweifelnde mit neuer Hoffnung erfüllt. Vor allem 
zwei Segensgüter erscheinen im Neuen Testament mit dem gottgeschenk- 
ten Frieden verbunden: Es ist einmal die Freude im Heiligen Geist, die 
•Ausbruch der Hoffnung und der Lebenswiderhall der eschatologischen 
Situation des Christen ist" (Schlier zu Gal 5,22); sodann aber die frei- 
mütige Zuversicht, die parrhesia, also die Gewißheit der gnädigen Auf- 
nahme vor dem himmlischen Vater und die Gewißheit der Huld des freien 
Zutrittes zu Ihm. Im Alten Bund konnten die Menschen nur mit Furcht 
und Zittern zu Gott hinzutreten. Denn noch war das Wort endgültiger 
Versöhnung nicht gesprochen, noch war das Rätsel nicht gelöst, wie Ge- 
rechtigkeit und Erbarmung Gottes in gleicher Weise in der Erlösung der 
Menschen triumphieren könnten. Nun aber - in Christus - ist dieses Wun- 
der geschehen. In der Menschwerdung seines Sohnes hat Gott sich für 
immer dem Menschen zugesagt. Darum ist nun der Weg zum Thron der 
Gnade offen. Dort finden die durch Christus zum Frieden Erlösten Barm- 
herzigkeit und Huld zu rechtzeitiger Hilfe, wie der Hebräerbrief sagt 
(Hebr4, 16). 



Heinridi Backt 10 

Friede mit Gott 

Dies ist also das erste, was die biblische Botschaft über den Frieden zu 
sagen hat: Aller Friede gründet in Gott, stammt aus Gott, ist Gabe Gottes 
an uns. Wir blieben unvollständig, wollten wir nicht auch den anderen 
Aspekt beifügen, nämlich vom Frieden als dem Menschen gestellte Auf- 
gabe. 

Es gibt in unserer deutschen Sprache eine Redewendung, die in ihrer 
Tiefsinnigkeit bedacht sein will: wir reden davon, daß einer seinen Frie- 
den mit Gott macht. Darin liegt ein Dreifaches umschlossen. Einmal dies: 
Der Friede mit Gott ist etwas zu Machendes. Er wird uns zwar von oben 
angeboten, aber doch so, daß er zugleich in unsere Verantwortung gelegt 
wird und von unserer freien Entscheidung abhängt. Das hebt das vorher 
Gesagte nicht auf, wonach der Friede Gottes große Heilsgabe ist. Viel- 
mehr ist darin nur zum Ausdruck gebracht, daß Gott in all seinen Be- 
mühungen um uns unsere Freiheit respektiert. Er bietet uns seine Gaben 
an - aber Er zwingt sie uns nicht auf. Er behandelt uns nach dem Gesetz, 
nach dem Er uns auch geschaffen hat. 

Wir müssen uns um den Frieden mit Gott mühen, wie schon der 
Psalmist mahnt: •Halte dich fern vom Bösen und tu das Gute, suche den 
Frieden und jage ihm nach!" (Ps 33, 15). Von jeher steht der Mensch in 
Gefahr, sich einen falschen Frieden zu erträumen oder gar zusammen- 
zulügen. Bei Jeremias steht an zwei Stellen die Warnung vor den Lügen- 
propheten, die •Friede! Friede! rufen, wo doch kein Friede ist" (Jer 6,14; 
8, 11). Es ist die gleiche Warnung, die Jesus in den eindringlichen Worten 
ausspricht: •Nicht jeder, der Herr! Herr! sagt, geht ein in das Himmel- 
reich, sondern wer den Willen meines Vaters tut, der im Himmel ist" 
(Mt 7, 21). 

Das zweite Moment an der Redewendung: Seinen Frieden mit Gott 
machen, ist die Erkenntnis, daß der Friede mit Gott nichts Statisches, ein 
für allemal Gegebenes ist, sondern etwas Bewegtes und Dynamisches. Der 
Friede muß immer wieder neu gesucht und erbeten werden. Immer noch 
bleibt in unserem Herzen ein ununterworfener und unbefriedeter Rest 
zurück. Immer wieder spüren wir in uns die gegen Gott und Gottes Ord- 
nung rebellierenden Kräfte. Immer wieder neu bedürfen wir der Ver- 
söhnung. Mit Gott seinen Frieden machen, ist ja nichts anderes, als sich 
auf Gottes Seite stellen, sich in seine Gefolgschaft geben, seinen Willen 
tun. Wann wären wir aber in der Zeit unserer Pilgerschaft je so weit, daß 
kein Rest von Eigensinn und Eigensucht uns mehr von Gott trennte? Wir 
können zwar mit Charles de Foucauld beten (in einem der schönsten Ge- 
bete aus neuerer Zeit): •Gib, o Gott, daß kein Unterschied sei zwischen 



Dimensionen des Friedens 11 

meiner Existenz und der vollkommenen Erfüllung Deines heiligen Wil- 
lens!" - aber wann wären wir je am Ziel dieser Hoffnung angelangt? 
Wenn schon Paulus von sich selber sagt, daß es für ihn kein selbstsicheres 
Zurückschauen gibt, sondern nur ein Sich-nach-vorwärts-Strecken, was 
sollen wir dann sagen? Solange noch irgendein Bezirk in unserem Leben 
und Wesen nicht Gott unterworfen ist, solange uns die Erfüllung Seines 
heilig-großen Willens nicht lebensnotwendig geworden ist wie Speise 
und Trank, so lange kann der Friede Gottes sich nicht vollkommen in uns 
ausbreiten. 

Im bürgerlichen Alltag und im sozial-politischen Bereich mag man sich 
mit Teilregelungen und Kompromissen abfinden; da kann man unter Um- 
ständen sogar den Status einer mißtrauischen und prekären, d. h. auf Ab- 
ruf stehenden Koexistenz als Friedenszustand erklären. Mit Gott gibt es 
nur einen totalen und unteilbaren Frieden. Denn Er, unser Herr, ist ein 
eifernder Gott, der den Menschen ganz und ungeteilt zu eigen besitzen 
will. Und nur dort, wo ein Mensch sich ihm zu solch ungeteiltem Dienst 
darbietet, schenkt Er Seinen Frieden. 

Endlich ist noch ein drittes Moment hervorzuheben: Es heißt •seinen" 
Frieden mit Gott machen. Das will besagen, daß jeder auf seine Weise 
und auf seinen Wegen zu diesem Frieden mit Gott kommen muß. Es gibt 
keinen Einheitsfrieden nach Schema und Routine. Gewiß - es gibt das 
alle in gleicher Weise verpflichtende Sittengesetz. Aber darüber hinaus 
gibt es die besonderen Führungen und Fügungen Gottes, um die nur der- 
jenige weiß, der sie erfährt. Es gibt die Anregungen des Heiligen Geistes, 
die in der Tiefe des eigenen Herzens, fern vom Blick der anderen erfahren 
werden. Solange ein Mensch sich ihnen nicht gehorsam zeigt, wird er nicht 
zum vollen Frieden gelangen. Wo er aber in geistlicher Wachheit ganz 
Auge und Ohr für das Walten des Geistes ist, der weht, wo Er will, da 
beginnt er die Köstlichkeit des Gottesfriedens zu erfahren. 

Friede in Gott 

Wir haben vom Frieden aus Gott und mit Gott gesprochen. Es fehlt noch 
das letzte Moment: der Friede in Gott. Damit ist jene Beseligung und 
Vollendung gemeint, die erst am Ende dieser Weltzeit geschenkt wird. 
So sehr der Friede ein Gut ist, das schon hienieden denen zugesagt ist, die 
in Glaube, Liebe und Vertrauen Gott anhangen, so ist er doch nie ohne 
Bedrohung und Gefahr. Noch sind wir unterwegs. Wir wandern auf dem 
•Weg des Friedens", aber wir sind noch nicht im Land des Friedens an- 
gelangt. Gewiß hat die Christenheit immer wieder die Versuchung ge- 
spürt, sich in Zeiten äußerer Prosperität und Ungestörtheit zu sehr hie- 



August Brunner 12 

nieden anzusiedeln und die jenseitige Hoffnung zu verraten. Aber der 
Herr sorgt selbst dafür, daß diese Illusion immer wieder entlarvt wird. 
Deshalb sendet er Zeiten der Prüfung und Verfolgung über die Kirche, 
daß wir wieder innewerden, wie wenig wir hienieden eine bleibende Stätte 
haben und wie sehr wir noch Fremdlinge und friedlose Beisassen sind. 
Dann beginnt die Kirche sich wieder an die tröstende Kraft des Apostel- 
wortes zu erinnern, wonach die Leiden dieser Zeit nichts bedeuten gegen- 
über der Herrlichkeit, die an uns offenbart werden soll (Rom 8, 18). Dann 
ruft sie mit der frühen Christenheit: •Es vergehe diese Welt, es komme 
die Gnade! Komm, Herr Jesu!" (Didache). 

In seinem weitbekannten •Buch von San Michele" schildert der Ver- 
fasser, der schwedische Arzt Axel Munthe, eine Szene, mit der wir unsere 
Besinnung schließen möchten: Eines Tages legte er einem armen Drosch- 
kenkutscher auf Capri die versucherische Frage vor, was denn wohl nach 
seiner Meinung das Schönste und Erstrebenswerteste in diesem Leben sei. 
Wir ahnen, welche Antwort der Fragende erwartete. Aber sie kam nicht. 
Statt dessen kam das herrliche Wort, das selbst den Atheisten Munthe 
zutiefst erschütterte: •Das Schönste ... ist ,morire in pace con Dio' - im 
Frieden mit Gott sterben dürfen!" 

Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung 

August Brunner SJ, München 

Über jedem christlichen Leben steht das Wort desHerrn: •Wer sein Leben 
retten will, wird es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen ver- 
liert, wird es finden" (Mt 16,25 par.; Mt 10,39). Das Wort klingt sonder- 
bar, fast wie ein Widerspruch. Soll damit eine Wahrheit recht eindringlich 
gesagt werden, die der Mensch lieber überhört? Gewiß, auch das! Aber 
nicht nur das. Vielmehr spricht das Wort die Erfahrung aus, die der 
Mensch macht, wenn er Christus im Sinn des Evangeliums ernstlich nach- 
folgt: er hat in zunehmendem Maß das Gefühl, sich selbst aufgeben zu 
müssen und sich so zu verlieren. Er muß nein zu dem sagen, was er für 
sein eigentliches Selbst ansieht, sich selbst verleugnen (Mt 16,24). Aber 
gerade dieser Weg des scheinbaren Selbstverlustes, des Verzichtes auf 
greifbares Glück, nach dem sein naturhaftes Verlangen geht, ja auf das 
ihm vorschwebende Heil, ist, so lehrt der Herr, der Weg, der einzige Weg 




