Dimensionen des Friedens

I. Der Friede zwischen Gott und Mensch®*
Heinrich Bacht S, Frankfurt am Main

Jede Epoche der Geschichte hat ein Wort, das ihre Sehnsucht, ihre Hoff-
nung und ihre Bereitschaft ausdriickt. Im Aufbruch der Neuzeit war es die
,Humanitit“, in der Zeit der Aufklarung die ,Vernunft“, zu Beginn des
19. Jahrhunderts die ,Freiheit, spater die . Wissenschaft“, dann der
,Fortschritt® . .. Fiir die von zwei Weltkriegen heimgesuchte und unter
der Angst vor dem drohenden dritten und wirklich totalen Krieg bangende
Menschheit ist der ,Friede“ das Wort, das alle Hoffnung und Sehnsucht
auf sich zieht.

Aber es ist nicht diese quéilende Angst allein oder zutiefst, welche die
Menschen nach dem Frieden rufen und vom Frieden reden 1afit. Die Note
der Zeit haben das tiefer liegende Grundgestein der menschlichen Seele
offengelegt. Denn der Mensch ist seinem Wesen nach auf den Frieden
hin ausgerichtet. Ja, im Grunde ist im Ideal des ,Friedens® alles enthal-
ten, was auch die anderen Leitworte besagen — freilich mufl man dann
unter ,Frieden® anderes und Tieferes verstehen, als es in der politischen
Tagesliteratur unterstellt wird.

Damit berithren wir aber auch schon zugleich einen kritischen Punkt:
Wer spricht denn heute am lautesten vom Frieden? Ist es fiir den glaubi-
gen Menschen nicht etwas hochst Argerliches, daff die Botschaft vom Frie-
den von nicht-kirchlichen, ja antichristlichen Kreisen und Michten mit
Beschlag belegt erscheint — so sehr, dafl die Christen oft nichts Besseres tun
konnen als zu schweigen, weil sie fiirchten miissen, mit einer Ideologie zu
paktieren, die fiir sie unannehmbar ist. Dieses Schweigen wird dann um-
gekehrt von ,den anderen®, die das Friedensprogramm zu ihrem Mono-
pol gemacht haben, so gedeutet, als habe die Kirche kein urspriingliches
und wesentliches Verhaltnis zum Frieden, als halte sie es mit den welt-
lichen Michten, denen der Krieg und der Einsatz von brutaler Gewalt ein
geeignetes und gegebenenfalls willkommenes Mittel zur Durchsetzung
egoistischer Ziele sind.

GewiB}, inmitten der unaufhorlichen, morderischen Fehden der Vélker
haben die Pipste unseres Jahrhunderts — es sei nur an Benedikt XV. und
Pius XII. erinnert — es nicht an mahnenden Worten und tétigen Bemii-

* Eg folgt ein weiterer Beitrag iiber die Dimensionen des Friedens unter den Menschen.



Dimensionen des Friedens 5

hungen um die Sicherung und Wiederherstellung des Friedens fehlen
lassen. Aber es bedurfte erst des ganz neuen und ,unkonventionellen®
Stiles eines Johannes X XIII., des ,Papstes der Giite“, um die Stimme der
Kirche in der Welt wieder horbar zu machen. Seit seiner Enzyklika iiber
den ,Frieden auf Erden®, seinem geistlichen Testament an alle Menschen
guten Willens, kann die Kirche, ohne von der einen wie der anderen Seite
miflverstanden zu werden, die Botschaft des Friedens wieder wirksam
ausrichten. Vielleicht war es auch die Weihe des herannahenden Todes,
die dem Papstwort ein so ungewdhnliches Echo verschafft hat, wie Karl
Firber schon kurz nach Erscheinen der Enzyklika meinte, als er schrieb:
,Ist in der ganzen Welt nicht auch das Empfinden dafiir wach, daf Johan-
nes XXIII. diesen Friedensruf in dem wachen Bewufltsein hinausgesandt
hat, dafl er heute oder morgen ihn vor dem ewigen Richter zu verantwor-
ten haben wird?“

Wir nehmen somit nur voll dankbarer Ehrfurcht das Verméchtnis die-
ses wahrhaft groflen, weil ganz seiner selbst vergessenden Papstes auf,
wenn wir uns bemithen, die Dimensionen des Friedens zu bedenken. Frei-
lich sei ein niichtern mahnendes Wort an den Anfang gesetzt. Es gibt
Worte und Themen, mit denen man tindeln und spielen kann, ohne daf§
sie sich wehren. Aber das Wort vom Frieden ist nicht von dieser Art. Es
rithrt zu viele Hoffnungen und Sehnsiichte auf, als dafl man es wie leichte
Miinze verausgaben diirfte. Wer vom Frieden redet, um seinen Nichsten
oder den lebendigen Gott selbst zu narren, der muff spiiren, dafl er ein
heiliges Mysterium verletzt. Wer nicht begreifen will, daf er nur dann
vom Frieden reden darf, wenn er gesonnen ist, sich dessen unerbittlichem
Anspruch zu stellen; wer nicht begreifen will, dafl nicht denen, die iiber
den Frieden disputieren und debattieren, sondern nur denen, die ihn
»tun“, ihn in miihseliger und selbstloser Geduld verwirklichen, die Selig-
preisung der Bergpredigt gilt; wer nicht begreifen will, daf8 der Friede
ein unteilbares Gut ist, daf man also keinen wahren Frieden im politi-
schen und sozialen Bereich erlangen oder erhalten kann, wenn man ihn
nicht auch und zuerst im eigenen Herzen und Gewissen hat, und dafl man
keinen Frieden unter den Menschen herstellen oder bewahren kann, wenn
man nicht auch und zuerst den Frieden mit Gott redlich sucht - der betriigt
die Mitmenschen und sich selbst, mag er noch so wohlgesetzte Reden hal-
ten und noch so verlockende Programme entwickeln.

Entgegen aller ideologischen Verkiirzung und Verflachung des Frie-
densgedankens, wie sie iiberall dort geschieht, wo man Frieden allein oder
auch nur in erster Linie als Realitdt des politisch-sozialen Bereiches gelten
liflt, haben wir uns zunichst wieder der Vielschichtigkeit des ,Friedens®
zu vergewissern. Schon der Mensch der heidnischen Antike wufite, daf}



Heinrich Bacht 6

Friede urspriinglich das rechte Verhiltnis des Menschen zur Gottheit
meint. Die ,pax deim®, der Friede mit den iiberirdischen Michten, ist
Voraussetzung und Fundament aller irdicchen Friedensbemithungen. Als
darum Kaiser Augustus im Jahre 9 vor Christus das Ende der kriege-
rischen Entzweiungen und den Anfang einer ungestorten Friedensherr-
schaft ansagen und herauffithren wollte, da errichtete er die ,Ara pacis*
als die Stétte, an der das romische Volk in Opfer und Gebet den Frieden
als himmlische Gabe erflehen sollte, zu dessen Aufrechterhaltung es sich
durch die Aufrichtung des Altares feierlich verpflichtete.

Aber seit der Sinn und das Gespir fiir die religiésen Beziige dem Men-
schen der Neuzeit entglitten ist, seit er sich nicht mehr als Verwalter einer
von oben gesetzten Ordnung, sondern nur noch als Baumeister einer seiner
freien Initiative iiberlassenen Welt versteht, ist ihm diese Erkenntnis ver-
schiittet. Er vermag den Frieden nur noch als ihm gestellte Aufgabe zu
begreifen, die er im Einsatz aller politischen, wirtschaftlichen und organi-
satorischen Mittel und Krafte zu realisieren hat. Dieser Zeitgeist ist viel
zu verbreitet und ansteckend, als dafl der Christ sich ithm so leicht zu ent-
ziehen vermochte. Es bedarf einer ausdriicklichen Reflexion und Distanz,
um die Dinge wieder in ihren wahren Proportionen in den Blick zu be-
kommen.

In seiner Weihnachtsbotschaft vom Jahre 1951 hatte demgemafl Papst
Pius XII. betont: ,Der Kern des Friedensproblems gehort heute der spiri-
tuellen Ordnung an . .. Eine solche Uberzeugung zu wedken, ist vor allen
Dingen Pflicht der Kirche. Dies ist heute ihr erster Beitrag zum Frieden®.
Es wird die Aufgabe unserer Besinnung sein, die Tragweite dieser Fest-
stellung darzulegen.

Beginnen wir mit einer recht schulmifig klingenden Frage: Was ist das
eigentlich — Friede?

Wenn wir vom Wort ausgehen, kommen wir nicht weit. Gewif§ ist es
nicht uninteressant, sich von den Sprachkundigen sagen zu lassen, dafy das
deutsche Wort urspriinglich etwas mit Zaun und Begrenzung zu tun hat
(unser Wort: Einfriedung erinnert noch daran), also auf jenen Zustand
der Geborgenheit und Sicherheit hinweist, den der bedrohte Mensch hin-
ter dem schutzenden Zaun findet. Aber das ist nur eines von dem, was wir
empfinden, wenn wir vom Frieden sprechen. Im alltidglichen Gebrauch
meint das Wort ,Friede® Umfassenderes und Reicheres. — Auch der Wort-
gebrauch in den Sprachen der Antike, zumal im Griechischen fithrt nicht
viel weiter. Denn die ,Eirene“, der man in Griechenland Tempel und
Altdre errichtete, meint eigentlich nur die Beruhigung der politisch-
sozialen Verhiltnisse, naherhin die Abwesenheit von Hader und Krieg



Dimensionen des Friedens 7

bzw. den aus solcher Befriedung erbliihenden materiellen Wohlstand. Bei
den Rémern verweist die Wurzel des Wortes ,pax“ (pangere) auf die ver-
traglich geschiitzte Ordnung und Sicherung des Gemeinwesens.

Erst wenn wir die biblischen Biicher aufschlagen, begegnen wir einer
reicheren Orchestrierung des Friedensthemas, und es zeigt sich rasch, wie
stark unser Denken und Reden — selbst dort, wo man keineswegs mehr an
die religiose Verbindlichkeit der Heiligen Schrift glaubt — von dorther
gepragt ist.

Als Jesus am Osterabend, mit den Malen als Zeichen des am Kreuz er-
kampften Sieges, unter die erschreckten Junger trat, griiite Er sie mit dem
wiederholten Grufl: Der Friede sei mit Euch! Es war die Formel, mit der
man damals wie heute im semitischen Bereich einander griufit. Aber welch
eine Bedeutungsfille ist mit diesem Grufl im Munde des Herrn zusam-
mengefafit! ,Friede“ — dasist ,Leben, Heil“, ein Zustand, in dem man ohne
Angst, ohne Behinderung, ohne Bedriickung lebt, ein Zustand des Gliik-
kes. Auch ,die zeitliche Wohlfahrt und die Gesundheit® ist darin mit aus-
gesagt, ebenso ,Freundschaft, Ubereinstimmung, Bund®, endlich ,Be-
freiung und Sieg“ (vgl. J. Comblin, Theologie des Friedens, 61). ,Der
hebriische Begriff des Friedens pafit daher vollkommen, um ein endgiilti-
ges Gut, einen absoluten Wert auszudriicken® (62).

Von hierher verstehen wir nun allererst ein wesentliches Element des
biblischen Redens vom Frieden, namlich seinen theonomen Bezug: Friede
griindet eigentlich und letztlich in Gott; er ist Inbegriff der von Gott ver-
heiffenen Giiter. Gewifl kannten die Griechen und Rémer den in eine
Gottgestalt hineinprojizierten Frieden (wir sprachen oben davon). Aber
es steht auch fest, dafl diese Gottin Eirene wie ihre Schwestern Eunomia
(Rechtsordnung) und Dike (Gerechtigkeit) niemals wirklich popular wa-
ren; es waren akademische Symbole, keine lebendig erfahrenen Wirklich-
keiten. Demgegeniiber ist der Friede im biblisch-judischen Sprach-
gebrauch ganz selbstverstandlich religioser Natur.

Friede aus Gott

Fur die biblische Verkiindigung ist aller Friede aus Gott: Er ist die Gabe
des Herrn an die Gemeinde derer, die ihm anhangen (Ps 25, 11). Gott ist
es, der denen, die auf Thn vertrauen, ,den Frieden schafft“ (Is 26, 12). Zu
Ihm geht daher der adventliche Ruf: ,Laflt rieseln von oben, thr Himmel,
Gerechtigkeit . . . Die Erde tue sich auf, damit Friede erblihe® (Is 45, 8).
Dieser von Gott als dem Herrn des Bundes erhoffte Friede wird daher als
Inbegriff aller Heilsgiiter in dem priesterlichen Segen genannt, mit dem
Aaron die israelitische Gemeinde im Auftrag des Herrn zu segnen hat:



Heinrich Bacht 8

»Der Herr segne dich und behiite dich! Der Herr lasse sein Angesicht
leuchten tiber dir und sei dir gnddig! Der Herr erhebe sein Angesicht zu
dir hin und gewihre dir den Frieden!“ (Num 6, 24-26). Wenn Israel den
Gottesbund hilt, dann soll es den Frieden genieflen; wenn es aber den
Bund bricht, dann wird ihm Gott diesen Frieden entziehen.

Israels Geschichte ist die Geschichte eines stets neuen Versagens gegen-
tiber der Bundesforderung Gottes. Je mehr das Volk unter der Not des
Unfriedens zu leiden hat, um so sehnsiichtiger geht seine Hoffnung auf
den verheiflenen Messias, der als Friedensfiirst den ewigen und unverletz-
lichen Bund herauffithren wird. Die von den Propheten gebrauchten Bil-
der zeigen das messianische Reich als ein Reich vollkommenen Friedens,
aus dem aller Hader und alles Kriegsgeschrei verbannt ist. Der Messias
aus Jesses Stamm wird ,die Gottlosen mit dem Stab seines Mundes schla-
gen und mit dem Hauch seiner Lippen die Bésen. Selbst die natiirliche
Feindschaft zwischen Mensch und dem wilden Getier wird aufgehoben
werden. Isaias hat uns in tiberkithnen Bildern dieses berauschende Zu-
kunftsbild gezeichnet: ,Dann wird der Wolf als Gast bei dem Lamme
weilen und der Panther sich neben dem Bécklein lagern. Das Kalb, der
junge Lowe und der Mastochse werden vereint weiden, und ein kleiner
Knabe wird Treiber bei ihnen sein. Kuh und Birin werden miteinander
weiden, ihre Jungen sich zusammen lagern und der Léwe wird Stroh fres-
sen wie das Rind. Der Sdugling wird am Schlupfloch der Otter spielen und
das eben entwéhnte Kind wird seine Hand nach dem Feuerauge des Basi-
liskus ausstrecken. Man wird nichts Béses mehr tun und nicht unrecht han-
deln auf meinem ganzen heiligen Berg® (Is 11, 6 ff) — weil alles Land vom
Gottessegen erfillt sein wird.

Diese Visionen sind kithn —~ mehr noch: sie sind mifiverstindlich. Sie
fassen das, was geistig verstanden sein will, in die Vorstellungen rein
irdischer Wohlfahrt. Es kostete Jesus viel Mithe, seine Jinger aus dem
Bannkreis dieser erdhaften Messiaserwartungen herauszuldsen und ihnen
verstandlich zu machen, dafl der ,Weg des Friedens, auf den er die
Seinen zu fithren hatte, fiir den fleischlichen Sinn so ganz anders aussah.
Aber auch fiir ihn bleibt der Friede die Mitte seiner Verkiindigung. Wo
immer seine Boten einkehren, da sollen sie den Menschen den Frieden
ankiindigen. Und wenn in dem Haus ein Sohn des Friedens wohnt, dann
wird auf ihm dieser Friede auch wirklich ruhen; andernfalls wird er zu
den Jingern zurtickkehren (Lk 10, 5). Aber nur deshalb konnen sie den
Frieden vermitteln, weil Gott durch Jesu Sterben und Auferstehen den Frie-
den gestiftet hat. Das ist das grofle Leitmotiv, das die Predigt des heili-
gen Paulus durchzieht: Jesus bringt nicht nur den Frieden, er ist unser
Friede! Er hat die trennende Scheidewand zwischen Gott und den Men-



Dimensionen des Friedens 9

schen weggerdumt und so die Feindschaft hinweggenommen. Er hat Juden
und Heiden, die vordem getrennt waren, in einem Leib durch das Kreuz
mit Gott versohnt. ,Und da er kam, verkiindigte er Frieden den ,Fernen’
(d.i. den Heiden) und Frieden den ,Nahen‘ (d. i. den Juden).“ Denn durch
ihn haben wir alle in einem Geist freien Zugang zum Vater, da wir in
Christus einer geworden sind (vgl. Eph 2, 14-19).

An diesem Frieden, der Christus selber ist, erlangen die Getauften An-
teil durch den Heiligen Geist, den der am Kreuz sterbende Herr in Seine
Kirche ausgehaucht hat (nach der Deutung der Kirchenviter zu Joh 19, 30:
»€r hauchte seinen Geist aus“). Der Heilige Geist sinnt ,auf Leben und
Frieden®, wie Paulus sagt (Rom 8, 6). Denn er ist ja der Geist des ,Gottes
des Friedens (R6m 15, 83). In seiner Kraft wird das ,Evangelium des
Friedens” in der Welt verkiindigt. Wo er sich wirksam erweist, da erfiillt
sich der Segenswunsch des Vélkerapostels: ,Der Friede Christi jauchze
auf in euren Herzen!“ (Kol 3, 15). Darum wird in den Eingangsworten
der Paulusbriefe zusammen mit der Gnade und dem Erbarmen Gottes
den Gliubigen der Friede im Segenswort des Apostels zugesprochen und
mitgeteilt. Als Frucht des Geistes ist dieser Christusfriede ein Geheimnis,
das alles Denken iibersteigt und alle Sinne durchdringt. Er stiftet Ein-
tracht und Einheit unter den Gliedern der Kirche und lifit diese Kirche
selbst inmitten der irdischen Wirrnisse als leuchtendes Fanal des kom-
menden Himmelsfriedens aufleuchten.

Wo ein Mensch diesen Frieden aus Gott gefunden hat, da geschieht eine
wunderbare Verwandlung. Der Verzagte wird aufgerichtet, der Trauernde
wird getrostet, der Verzweifelnde mit neuer Hoffnung erfiillt. Vor allem
zwei Segensgiiter erscheinen im Neuen Testament mit dem gottgeschenk-
ten Frieden verbunden: Es ist einmal die Freude im Heiligen Geist, die
»~Ausbruch der Hoffnung und der Lebenswiderhall der eschatologischen
Situation des Christen ist“ (Schlier zu Gal 5, 22); sodann aber die frei-
miitige Zuversicht, die parrhesia, also die Gewifiheit der gnidigen Auf-
nahme vor dem himmlischen Vater und die Gewiflheit der Huld des freien
Zutrittes zu IThm. Im Alten Bund konnten die Menschen nur mit Furcht
und Zittern zu Gott hinzutreten. Denn noch war das Wort endgiiltiger
Verschnung nicht gesprochen, noch war das Ritsel nicht gelst, wie Ge-
rechtigkeit und Erbarmung Gottes in gleicher Weise in der Erlosung der
Menschen triumphieren kénnten. Nun aber — in Christus — ist dieses Wun-
der geschehen. In der Menschwerdung seines Sohnes hat Gott sich fiir
immer dem Menschen zugesagt. Darum ist nun der Weg zum Thron der
Gnade offen. Dort finden die durch Christus zum Frieden Erlosten Barm-
herzigkeit und Huld zu rechtzeitiger Hilfe, wie der Hebrierbrief sagt
(Hebr 4, 16).



Heinrich Bachi 10

Friede mit Gott

Dies ist also das erste, was die biblische Botschaft tiber den Frieden zu
sagen hat: Aller Friede griindet in Gott, stammt aus Gott, ist Gabe Gottes
an uns. Wir blieben unvollstindig, wollten wir nicht auch den anderen
Aspekt beifiigen, nimlich vom Frieden als dem Menschen gestellte Auf-
gabe.

Es gibt in unserer deutschen Sprache eine Redewendung, die in ihrer
Tiefsinnigkeit bedacht sein will: wir reden davon, dafl einer seinen Frie-
den mit Gott macht. Darin liegt ein Dreifaches umschlossen. Einmal dies:
Der Friede mit Gott ist etwas zu Machendes. Er wird uns zwar von oben
angeboten, aber doch so, daf} er zugleich in unsere Verantwortung gelegt
wird und von unserer freien Entscheidung abhangt. Das hebt das vorher
Gesagte nicht auf, wonach der Friede Gottes grofle Heilsgabe ist. Viel-
mehr ist darin nur zum Ausdruck gebracht, dal Gott in all seinen Be-
mithungen um uns unsere Freiheit respektiert. Er bietet uns seine Gaben
an — aber Er zwingt sie uns nicht auf. Er behandelt uns nach dem Gesetz,
nach dem Er uns auch geschaffen hat.

Wir miissen uns um den Frieden mit Gott mithen, wie schon der
Psalmist mahnt: ,Halte dich fern vom Bosen und tu das Gute, suche den
Frieden und jage ihm nach!“ (Ps 33, 15). Von jeher steht der Mensch in
Gefahr, sich einen falschen Frieden zu ertrdumen oder gar zusammen-
zuliigen. Bei Jeremias steht an zwei Stellen die Warnung vor den Liigen-
propheten, die ,Friede! Friede! rufen, wo doch kein Friede ist* (Jer 6, 14;
8, 11). Es ist die gleiche Warnung, die Jesus in den eindringlichen Worten
ausspricht: ,Nicht jeder, der Herr! Herr! sagt, geht ein in das Himmel-
reich, sondern wer den Willen meines Vaters tut, der im Himmel ist*
(Mt 7, 21).

Das zweite Moment an der Redewendung: Seinen Frieden mit Gott
machen, ist die Erkenntnis, daf} der Friede mit Gott nichts Statisches, ein
fir allemal Gegebenes ist, sondern etwas Bewegtes und Dynamisches. Der
Friede muf immer wieder neu gesucht und erbeten werden. Immer noch
bleibt in unserem Herzen ein ununterworfener und unbefriedeter Rest
zuriick. Immer wieder spiiren wir in uns die gegen Gott und Gottes Ord-
nung rebellierenden Krifte. Immer wieder neu bediirfen wir der Ver-
sohnung. Mit Gott seinen Frieden machen, ist ja nichts anderes, als sich
auf Gottes Seite stellen, sich in seine Gefolgschaft geben, seinen Willen
tun. Wann wiren wir aber in der Zeit unserer Pilgerschaft je so weit, dafl
kein Rest von Figensinn und Eigensucht uns mehr von Gott trennte? Wir
konnen zwar mit Charles de Foucauld beten (in einem der schonsten Ge-
bete aus neuerer Zeit): ,Gib, o Gott, dafl kein Unterschied sei zwischen



Dimensionen des Friedens 11

meiner Existenz und der vollkommenen Erfilllung Deines heiligen Wil-
lens!“ — aber wann wiren wir je am Ziel dieser Hoffnung angelangt?
Wenn schon Paulus von sich selber sagt, dafl es fr ihn kein selbstsicheres
Zuriickschauen gibt, sondern nur ein Sich-nach-vorwirts-Strecken, was
sollen wir dann sagen? Solange noch irgendein Bezirk in unserem Leben
und Wesen nicht Gott unterworfen ist, solange uns die Erfiillung Seines
heilig-groflen Willens nicht lebensnotwendig geworden ist wie Speise
und Trank, so lange kann der Friede Gottes sich nicht vollkommen in uns
ausbreiten.

Im biirgerlichen Alltag und im sozial-politischen Bereich mag man sich
mit Teilregelungen und Kompromissen abfinden; da kann man unter Um-
stinden sogar den Status einer mifitrauischen und prekaren, d. h. auf Ab-
ruf stehenden Koexistenz als Friedenszustand erklidren. Mit Gott gibt es
nur einen totalen und unteilbaren Frieden. Denn Er, unser Herr, ist ein
eifernder Gott, der den Menschen ganz und ungeteilt zu eigen besitzen
will. Und nur dort, wo ein Mensch sich ihm zu solch ungeteiltem Dienst
darbietet, schenkt Er Seinen Frieden.

Endlich ist noch ein drittes Moment hervorzuheben: Es heifit ,seinen”
Frieden mit Gott machen. Das will besagen, daf} jeder auf seine Weise
und auf seinen Wegen zu diesem Frieden mit Gott kommen mufl. Es gibt
keinen Einheitsfrieden nach Schema und Routine. Gewif} — es gibt das
alle in gleicher Weise verpflichtende Sittengesetz. Aber dariiber hinaus
gibt es die besonderen Fithrungen und Fiigungen Gottes, um die nur der-
jenige weif}, der sie erfahrt. Es gibt die Anregungen des Heiligen Geistes,
die in der Tiefe des eigenen Herzens, fern vom Blick der anderen erfahren
werden. Solange ein Mensch sich thnen nicht gehorsam zeigt, wird er nicht
zum vollen Frieden gelangen. Wo er aber in geistlicher Wachheit ganz
Auge und Ohr firr das Walten des Geistes ist, der weht, wo Er will, da
beginnt er die Kostlichkeit des Gottesfriedens zu erfahren.

Friede in Gott

Wir haben vom Frieden aus Gott und mit Gott gesprochen. Es fehlt noch
das letzte Moment: der Friede in Gott. Damit ist jene Beseligung und
Vollendung gemeint, die erst am Ende dieser Weltzeit geschenkt wird.
So sehr der Friede ein Gut ist, das schon hienieden denen zugesagt ist, die
in Glaube, Liebe und Vertrauen Gott anhangen, so ist er doch nie ohne
Bedrohung und Gefahr. Noch sind wir unterwegs. Wir wandern auf dem
»Weg des Friedens“, aber wir sind noch nicht im Land des Friedens an-
gelangt. Gewifl hat die Christenheit immer wieder die Versuchung ge-
spiirt, sich in Zeiten duflerer Prosperitdt und Ungestortheit zu sehr hie-



August Brunner 12

nieden anzusiedeln und die jenseitige Hoffnung zu verraten. Aber der
Herr sorgt selbst dafir, dafl diese Illusion immer wieder entlarvt wird.
Deshalb sendet er Zeiten der Priifung und Verfolgung iiber die Kirche,
dafl wir wieder innewerden, wie wenig wir hienieden eine bleibende Stitte
haben und wie sehr wir noch Fremdlinge und friedlose Beisassen sind.
Dann beginnt die Kirche sich wieder an die trostende Kraft des Apostel-
wortes zu erinnern, wonach die Leiden dieser Zeit nichts bedeuten gegen-
tiber der Herrlichkeit, die an uns offenbart werden soll (Rém 8, 18). Dann
ruft sie mit der frithen Christenheit: ,Es vergehe diese Welt, es komme
die Gnade! Komm, Herr Jesu!“ (Didache).

In seinem weitbekannten ,Buch von San Michele“ schildert der Ver-
fasser, der schwedische Arzt Axel Munthe, eine Szene, mit der wir unsere
Besinnung schliefen mochten: Eines Tages legte er einem armen Drosch-
kenkutscher auf Capri die versucherische Frage vor, was denn wohl nach
seiner Meinung das Schénste und Erstrebenswerteste in diesem Leben sei.
Wir ahnen, welche Antwort der Fragende erwartete. Aber sie kam nicht.
Statt dessen kam das herrliche Wort, das selbst den Atheisten Munthe
zutiefst erschiitterte: ,Das Schonste . . . ist ,morire in pace con Dio‘ — im
Frieden mit Gott sterben dirfen!“

Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung
August Brunner SJ, Miinchen

Uber jedem christlichen Leben steht das Wort des Herrn: ,, Wer sein Leben
retten will, wird es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen ver-
liert, wird es finden“ (Mt 16,25 par.; Mt 10, 39). Das Wort klingt sonder-
bar, fast wie ein Widerspruch. Soll damit eine Wahrheit recht eindringlich
gesagt werden, die der Mensch lieber iiberhort? Gewiff, auch das! Aber
nicht nur das. Vielmehr spricht das Wort die Erfahrung aus, die der
Mensch macht, wenn er Christus im Sinn des Evangeliums ernstlich nach-
folgt: er hat in zunehmendem Mafl das Gefihl, sich selbst aufgeben zu
miissen und sich so zu verlieren. Er muf nein zu dem sagen, was er fiir
sein eigentliches Selbst ansieht, sich selbst verleugnen (Mt 16,24). Aber
gerade dieser Weg des scheinbaren Selbstverlustes, des Verzichtes auf
greifbares Glick, nach dem sein naturhaftes Verlangen geht, ja auf das
ihm vorschwebende Heil, ist, so lehrt der Herr, der Weg, der einzige Weg





