August Brunner 12

nieden anzusiedeln und die jenseitige Hoffnung zu verraten. Aber der
Herr sorgt selbst dafir, dafl diese Illusion immer wieder entlarvt wird.
Deshalb sendet er Zeiten der Priifung und Verfolgung iiber die Kirche,
dafl wir wieder innewerden, wie wenig wir hienieden eine bleibende Stitte
haben und wie sehr wir noch Fremdlinge und friedlose Beisassen sind.
Dann beginnt die Kirche sich wieder an die trostende Kraft des Apostel-
wortes zu erinnern, wonach die Leiden dieser Zeit nichts bedeuten gegen-
tiber der Herrlichkeit, die an uns offenbart werden soll (Rém 8, 18). Dann
ruft sie mit der frithen Christenheit: ,Es vergehe diese Welt, es komme
die Gnade! Komm, Herr Jesu!“ (Didache).

In seinem weitbekannten ,Buch von San Michele“ schildert der Ver-
fasser, der schwedische Arzt Axel Munthe, eine Szene, mit der wir unsere
Besinnung schliefen mochten: Eines Tages legte er einem armen Drosch-
kenkutscher auf Capri die versucherische Frage vor, was denn wohl nach
seiner Meinung das Schénste und Erstrebenswerteste in diesem Leben sei.
Wir ahnen, welche Antwort der Fragende erwartete. Aber sie kam nicht.
Statt dessen kam das herrliche Wort, das selbst den Atheisten Munthe
zutiefst erschiitterte: ,Das Schonste . . . ist ,morire in pace con Dio‘ — im
Frieden mit Gott sterben dirfen!“

Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung
August Brunner SJ, Miinchen

Uber jedem christlichen Leben steht das Wort des Herrn: ,, Wer sein Leben
retten will, wird es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen ver-
liert, wird es finden“ (Mt 16,25 par.; Mt 10, 39). Das Wort klingt sonder-
bar, fast wie ein Widerspruch. Soll damit eine Wahrheit recht eindringlich
gesagt werden, die der Mensch lieber iiberhort? Gewiff, auch das! Aber
nicht nur das. Vielmehr spricht das Wort die Erfahrung aus, die der
Mensch macht, wenn er Christus im Sinn des Evangeliums ernstlich nach-
folgt: er hat in zunehmendem Mafl das Gefihl, sich selbst aufgeben zu
miissen und sich so zu verlieren. Er muf nein zu dem sagen, was er fiir
sein eigentliches Selbst ansieht, sich selbst verleugnen (Mt 16,24). Aber
gerade dieser Weg des scheinbaren Selbstverlustes, des Verzichtes auf
greifbares Glick, nach dem sein naturhaftes Verlangen geht, ja auf das
ihm vorschwebende Heil, ist, so lehrt der Herr, der Weg, der einzige Weg



Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung 13

zum wahren Selbst und damit zum wahren Heil. Denn das, was der
Mensch zunachst als sein Selbst ansieht, ist es gar nicht. Und das Heil, das
ihm sein unmittelbares Begehren als letztes Ziel vorstellt, ist Unheil und
Selbstverlust. Der Mensch ist sich, seinem wahren Sein entfremdet. Diese
Entfremdung kann aber nur dadurch aufgehoben werden, dafl er sich
seinem vermeintlichen Selbst entfremdet, sich selbst verliert, um so sein
wahres Selbst zu gewinnen. Warum ist das so?

Siinde als Entfremdung vom Ursprung

In jeder Siinde zieht der Mensch, wenn auch in verschiedener Tiefe, sein
eigenes Urteil und seinen Willen dem Willen Gottes vor. Damit lehnt er in
letzter Konsequenz Gott als Gott, als den allweisen und allguten Schopfer
seiner selbst wie auch der Welt ab. Denn ein Gott, dessen Urteil und Wille
mit Recht dem Urteil und dem Willen des Menschen weichen midte, wire
nicht Gott. So wird denn die Gemeinschaft mit Gott, wie sie der biblische
Bericht vom Paradies (Gn 1-8) darstellt, wo Gott dem Menschen vertraut
nahe ist, durch die Siinde gestort oder gar zerstort; der Mensch ist Gott ent-
fremdet. Dabei wandelt sich aber nur der Mensch; Gott bleibt der, der er
ist, der Schopfer, ohne den der Mensch nicht bestehen kann. Der Mensch
sieht nunmehr in Gott den Feind, den eigentlichen Feind seiner Lebens-
interessen; denn Gott steht dem Gliick des Menschen, wie dieser es sich
vorstellt, durch seine Gebote und Verbote im Wege; er durchkreuzt die
Pline des Menschen, der durch eigene Kraft das Heil wirken zu kénnen
meint, der durch seine Werke und seine Kultur in den Himmel aufstei-
gen (Gn 11), aus eigenem Ermessen bestimmen will, was fiir ihn gut und
was bose ist (Gn 3). In Wirklichkeit tut Gott dies nicht, wie der durch die
Einfliisterung der Schlange (Gn 3) mifitrauisch gewordene Mensch es ihm
im geheimen vorwirft. Vielmehr ist das Heil auf dem vom Menschen aus-
gedachten Weg nicht zu erreichen; besteht es doch in der Anerkennung
Gottes und in der dadurch wirksam werdenden, gnadenhaft geschenkten
Gemeinschaft mit thm, denen sich aber der Mensch freventlich versagt.
Die Unbheilsgeschichte der Menschheit, wie sie die Bibel schildert, be-
lehrt uns, dafl der Mensch durch die Ablehnung Gottes diesen nur noch
mithsam und dunkel erkennen kann (vgl. Rém 1,21 £.). Ist doch die Vor-
bedingung fiir eine personale Erkenntnis die Bereitschaft zur Anerken-
nung des anderen. Wenn das schon fiir die Erkenntnis einer menschlichen
Person gilt, um wieviel mehr fiir die Erkenntnis des absoluten Person-
seins Gottes. Da aber der Mensch verspiirt, dafl sein Dasein nicht in sich
selbst gegriindet und gesichert ist, schafft er sich immer wieder Gétter, die
gottlich sein sollen, ohne jene unbedingte Anerkennung zu fordern, die



August Brunner 14

der wahre Gott fordern muf. Sie sollen michtig genug sein, in allen Da-
seinsnéten zu helfen, und doch wieder von ihm, von seiner Verehrung und
seinen Gaben so abhingig sein, dafl er sie seinen eigenen Wiinschen ge-
fiigig machen kann. Ein in sich widerspriichliches Unternehmen. Aus dem
gleichen Zwiespalt heraus hat der Mensch so gut wie nie, nicht einmal in
den hochsten Spekulationen der griechischen Philosophie, Gott als den
wahren Schopfer, der die Welt aus nichts hervorgebracht hat und deshalb
auch nicht von ihr abhingig ist, erkannt. Die Welt galt als ewig: ,Diese
Welt, dieselbige von allen Dingen, hat weder der Gotter noch der Men-
schen einer gemacht, sondern sie war immer und ist und wird immer sein,
ein ewig lebendiges Feuer®, sagt Heraklit (Fr. 58). Aus dieser ewigen
Welt sind zuerst die Gotter hervorgegangen. Sie haben die Welt dann in
ihrer jetzigen Gestalt geformt. So west in allem, auch im Menschen, etwas,
das die Gétter nicht hervorgebracht haben. Darum kann der Mensch auch
nicht zum uneingeschrinkten Gehorsam gegen sie verpflichtet sein. So ent-
sprechen sich Verweigerung des Gott geschuldeten Gehorsams und Ver-
kennung seines wahren Wesens.

Diese Entfremdung des Menschen von Gott, dem Urquell seines Seins,
durch den alles, was ist, besteht und ohne dessen schopferischen Einflufl
der Mensch nicht einen einzigen Augenblick im Dasein bleiben konnte, ist
etwas so Unheimliches und Ungeheures, dafl nur derjenige ihre Verkehrt-
heit und ihren Wahnsinn zu erfassen imstande wire, der Gott in seiner
unendlichen Grofle und Majestit zu erkennen vermochte, wozu kein
Mensch fihig ist. Sucht der Mensch das, was fiir ihn grundlegend ist, sein
Geschopfsein, zu verleugnen und den Anspruch auf Unabhingigkeit
durchzusetzen, so befindet er sich im Zustand der Seinsunwahrheit: ,Wer
sagt: ich kenne Ihn, und doch seine Gebote nicht hilt, ist ein Ligner, und
in einem solchen ist die Wahrheit nicht* (1 Jo 2,4; vgl. Jo 8, 44). Der
Mensch ist in seinem Sein verkehrt, und er weifl dies auch dunkel, da er
seinen Seinsgrund nie ganz verleugnen kann. So ist er zwischen der Wabhr-
heit seines Seins, der Geschopflichkeit, und der Verkehrtheit seiner Ein-
stellung ohnmichtig hin und her gerissen (vgl. Rém 7). Er vermag weder
ohne Gott noch mit ihm zurechtzukommen.

Siinde als Entfremdung von sich selbst und den Menschen

Durch seine Gottentfremdung ist der Mensch mit sich selbst zerfallen und
ebenso der ganzen Schopfung, vor allem den Mitmenschen, entfremdet; er
verkennt deren eigentliche Bestimmung. Denn in seiner Entfremdung von
Gott, fiir dessen tragende und helfende Gegenwart seine Erkenntnis ver-
dunkelt ist, meint er, auch die letzte Sicherung seines Seins, die nur von



Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung 15

Gott kommen kann, selbst ibernehmen zu miissen. Dabei verspiirt er
dauernd die Ohnmacht seiner eigenen Bemithungen; er fiihlt, wie dieses
Sein nicht in seine Hand gegeben ist, wie darum die Voraussetzung all
seiner Daseinssorge selbst schon bedroht ist. So steigt aus den Tiefen des
Herzens die Angst und die quilende Sorge um sich selbst auf. Der ruhige
Blick auf Dinge und Menschen, der diese in ihrem wahren und je einmali-
gen Sein erkennen und frei geben konnte, ist geschwunden. Immer stellt
sich die Sorge dazwischen und sieht alles nur unter der Riicksicht auf den
eigenen Nutzen und Schaden.

Der so um sich selbst besorgte Mensch steht im Mittelpunkt seiner eige-
nen Welt, da wo Gott stehen sollte und allein wirksam stehen kann. Den
Mitmenschen billigt er nur soweit Daseinsberechtigung zu, als sie zur
Sicherung seines Daseins beitragen und es nicht dadurch bedrohen, daf§
sie ihm die Mittel dazu streitig machen. Da aber jeder Mensch fiir sich den
Mittelpunkt bilden und die andern zu Satelliten der eigenen Sonne herab-
setzen mochte, erscheint jeder andere von vornherein als eine mogliche
Bedrohung, als Feind, gegen den es sich zu schiitzen gilt und dem man mit
Mifitrauen begegnen mufl. Damit sind die Menschen auch untereinander
entfremdet. Der andere soll nicht sein, was er ist; und er soll sein, was er
nicht ist. Er darf nicht Person mit Freiheit und Selbstindigkeit sein, son-
dern nur ein verstandbegabtes Werkzeug, das man sich dienstbar machen
kann. Dies ist er aber nicht und will er nicht sein.

Durch eine solche Einstellung ist der Blick auf das Personsein des ande-
ren getriibt, und die zur Erkenntnis dieses Personseins erforderte An-
erkennung fallt dem Menschen unsagbar schwer. Statt eines gegenseitigen
Einverstdndnisses in Anerkennung der wahren Selbstindigkeit eines jeden
herrscht nun der Krieg aller gegen alle, der zum allgemeinen Untergang
fithren miifite, machte sich nicht doch noch still und scheinbar ohnmichtig
der Wille zur Gemeinschaft, zur Giite und Hilfsbereitschaft, der seinen
Ursprung in Gottes Liebe hat, geltend. Jeder mochte sich ~ bewuflt oder
unbewufit — in den ausschlieflichen Besitz der zum Leben nétigen oder
niitzlichen Giiter setzen; und damit andere ihn in diesem Besitz nicht
bedrohen, strebt er danach, sie der eigenen Herrschaft zu unterwerfen.
Das Eigentum erhilt durch die Selbstsucht eine AusschlieBlichkeit, die das
Herz gegen die Not des Mitmenschen verhirtet.

Weil aber jeder die eigene Ohnmacht, die Nichtigkeit und Vergeblich-
keit seiner Miihen spiirt, sucht er in der Anerkennung durch die anderen
Beruhigung und die Bestdtigung, dafl er das ist, was er sein mdchte und
woran er im stillen doch nicht glauben kann. So verlegt der Mensch sein
Sein aus sich hinaus in die Meinung der andern, in Ruhm und Ansehen
und Einfluf}, und gibt so gerade das auf, was er dadurch zu erreichen sucht,



August Brunner 16

niamlich er selbst zu sein, in sich geschlossen und dadurch groff und méch-
tig; die eigene Selbstindigkeit und Freiheit entschwindet ihm. Er maochte,
da er aus eigenem Vermdogen nicht er selbst sein kann, es durch die andern
sein: ein offener Widerspruch, der alle Beziehungen unter Menschen ver-
giftet und verfilscht. Ein Widerspruch auch dadurch, dafl die Mitmenschen,
denen man ihre Eigenstindigkeit verweigert, nun doch imstande sein
sollen, ein unabhéingiges und objektives Urteil zu fillen; sonst wire ja
deren Lob und Anerkennung ohne Wert.

Gegenseitige Anerkennung der Selbstdndigkeit und Selbstbestimmung
ist aber die Voraussetzung jeder wahren Gemeinschaft. Wo man ibhr nicht
begegnet, da verschlieft man sich vor dem andern. Durch die Entfrem-
dung von Gott und durch ihre Folge, die Selbstsucht, ist das wahre Mit-
und Fiireinander sehr schwierig geworden. Anderseits ist der Mensch als
Person wesentlich auf Gemeinschaft angewiesen, und von daher wirkt sich
seine Entfremdung als Einsamkeit aus: Im letzten bleiben ihm Gott und
die Mitmenschen fern und unbekannt; in den wesentlichen Anliegen des
Lebens fiihlt er sich verlassen und allein. So ist er hin und her gerissen
zwischen der Sehnsucht nach Gemeinschaft und der Scheu vor den Opfern,
die sie fordert.

Siinde als Verfallensein an das Unterpersonliche

Da der Mensch seit der Urschuld nicht mehr in der unmittelbaren Gegen-
wart Gottes und in der Vertrautheit mit ihm lebt, verzehrt sich seine gei-
stige Machtigkeit zum grofiten Teil in dem sténdigen Versuch, dem eige-
nen Dasein selbst den Grund zu geben. Damit ist sie von ithrer Wurzel
her fiir ihre eigentlichen Aufgaben geschwicht. So hat vor allem die Kraft
des Geistes, den Leib zu durchseelen und sich anzueignen, nachgelassen.
Das biologische Leben und das Stoffliche behaupten dem Geist gegentiber
eine gewisse Selbstindigkeit; nur mithsam gelingt es ihm, sie den eigenen
Zielen einzuordnen. Statt sie zu sich hinaufzuziehen und sie zu einer
menschlich vollkommenen Ganzheit zu vereinen, entgleiten sie ihm. Der
Mensch ist zerrissen zwischen dem Sehnen nach Geschlossenheit und Ganz-
heit seines Seins in Freiheit und Personhaftigkeit und den Strebungen
seiner unterpersonlichen Schichten. Aus der Helle des Geistigen wird er
immer wieder in das Dunkel und die Fremdheit dieser Schichten, die
ihrem Wesen nach nicht um sich selbst wissen noch tber sich verfigen,
hinabgezogen und verliert sich in ihnen. So wird er sich zum Ritsel. Er
weifl nicht mehr, wer er ist, woher er kommt und wohin er geht; er weifl
nicht mehr, wie er mit sich selbst dran ist. Statt daf} die ganze Macht des
Lebens und des Stoffes dem Geist willig diente und so eine Vollendung



Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung 17

erreichte, die tiber ihr Wesen hinausgeht, wird nun der Mensch ihrem
Geliiste und ihrem blinden Drang ausgeliefert; er wird Sklave seiner Lei-
denschaften, statt deren Kraft in den Dienst des Guten, in den Dienst der
Selbstverwirklichung zu stellen. Was zum Herrschen nicht befihigt ist,
tibt die Herrschaft aus, was hingegen herrschen sollte, ist immer in Gefahr,
gegen die bessere Einsicht halb frei, halb gezwungen das zu tun, was es
nicht billigen kann.

Die Schwiche der Geistigkeit zeigt sich auch darin, dafl die Gesetze des
biologischen Lebens, wie sie fiir Pflanzen und Tiere gelten, auch itber den
Geist Herr werden; wie sie ist der Mensch dem Tod als der duflersten
Selbstentfremdung verfallen. Der Geist, der aus sich unsterblich ist, hat
nicht mehr die Kraft, sein leibliches Leben durch stetige Erneuerung daran
teilnehmen zu lassen, bis ihn Gott von dieser Erde wegnimmt; der Leib
ist dem Verfall alles Biologischen ausgeliefert. Dieses Ende erscheint jetzt
wegen der Ferne Gottes als Sturz in den Abgrund des Nichts und der
Nichtigkeit; die Angst davor legt sich wie ein Alpdruck iiber das ganze
Leben (Hebr 2,141£.). Dafl der Mensch zu allen Zeiten den Tod als etwas
empfunden hat, das nicht sein sollte, beweisen die zahlreichen Mythen,
durch die er sich die schreckliche Tatsichlichkeit des Todes verstindlich
machen wollte. Nach ihnen hat der Tod seinen Ursprung nicht im Wesen
des Menschen, sondern in einem Irrtum, einer Nachlissigkeit oder auch in
einem Ungehorsam gegen das gottliche Gebot.

Das Ungeistige, das Naturhafte drangt sich dem Menschen so gewaltig
und gewaltsam auf, dafl es far ihn zur eigentlichen Wirklichkeit und
Michtigkeit wird, der gegeniiber das Geistige verblaft, obschon es die
machtigere Wirklichkeit ist. Der Mensch, der unabhingig von Gott sein
will, der Gott nur insoweit anerkennen méchte, als er ihm niitzlich ist, der
nach einer Selbstédndigkeit strebt, wie sie nur Gott zukommt, hat sich
selbst verloren in dem, was am weitesten vom Selbstsein entfernt ist, im
Stofflichen und Naturhaften, im Nicht-Selbst. Die Herrlichkeit, die ihm in
der Personhaftigkeit, der Freiheit, im Selbstsein (R6m 3,23) und zugleich
in der Vertrautheit mit Gott verliechen war, hat er verloren. Er hat sich
dem entfremdet, mit dem er durch eine gnadenhaft geschenkte Gemein-
schaft wirklich eins werden kénnte, ohne sich als Selbst zu verlieren. Statt
dessen sucht er mit dem zusammenzufallen, was sich selbst fremd ist.

Der schwere Weg der Umkehr

Will der Mensch aus der Verlorenheit und Zerrissenheit zu sich selbst
zuriickfinden, so muf} er die angemafite Selbstdndigkeit aufgeben. Er muf§
aufhéren, unaufhorlich um sich selbst zu kreisen; er mufl die anderen,



August Brunner 18

Menschen und Gott, als die sehen und anerkennen, die sie sind, um auf
diesem Weg zu erfahren, wer er selbst ist. Das bedeutet eine Umkehr von
der Wurzel her, von da aus, wo der Mensch nicht mehr tber sich verfiigt.
Darum kann diese Umkehr nicht von ihm ausgehen, sondern wird ihm
von Gott, von Gottes Gnade ermoglicht; er bedarf der Erlésung.

In dieser gnadenhaft bewirkten Umkehr bedingen sich Gottes- und
Nichstenliebe gegenseitig, wie ja auch die Verkennung der Geschopflich-
keit zur Entfremdung der Menschen untereinander gefiihrt hat. Die wahre
und volle Anerkennung Gottes durch den fraglosen Gehorsam gegen sei-
nen Willen ist fiir den erbsiindig verwundeten Menschen eine iiberaus
schwere Aufgabe; soll sie doch ,,aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele und
aus allen Kriften“ (Mt 22,37 par.) erfolgen. Auch der erloste Mensch ist
immer wieder versucht, die umfassende Hingabe zu umgehen, sich der
Tiuschung hinzugeben, er kénne Gott nahe kommen, ohne die Selbst-
sucht aufzugeben.

Uber unser Verhalten den Mitmenschen gegentiiber ist eine solche Tau-
schung nicht so leicht mdglich. Denn diese sind nicht unsichtbar wie Gott;
sie stehen unmittelbar vor uns mit ihrem Anspruch auf Anerkennung, auf
Hilfsbereitschaft, auf Giite und Wohlwollen. Sie lassen es erkennen, wenn
wir ihnen die Anerkennung ihrer Selbstindigkeit und Wiirde versagen.
Und wir wissen es sehr wohl, wenn wir uns als Antwort auf wirkliches
oder vermeintliches Unrecht zu Rache und Hafl hinreiflen lassen, ihnen
unsererseits die geschuldete Anerkennung vorenthalten und dabei uns
selbst durch blinde Kriifte bestimmen lassen, statt uns der Wirklichkeit
gemif selbst zu bestimmen. Darum ist die Néchstenliebe der Prifstein
der echten Gottesliebe: , Wer seinen Bruder, den er doch sieht, nicht liebt,
der kann auch Gott, den er nicht sieht, nicht lieben“ (1 Jo 4,20).

Die Hinwendung zu Gott und zum Mitmenschen und damit die Ab-
wendung von unserem falschen Selbst, also die Umkehr im Sinne der Bot-
schaft Jesu, wird zunichst als das schlimmste Ubel empfunden, das dem
Menschen zustoflen kann, als Selbstverlust, bitter wie der Gang in den
Tod (Mt 16,24 par.). In der Tat ist das falsche Selbst durch diese Hin-
wendung zum Untergang verurteilt. Das wahre Selbst erfahrt aber der
Mensch fast noch gar nicht; und ebenso ist ihm das unmittelbare Wissen
darum, dafl Gottes Liebe und Macht ihn in jedem Augenblick tragt und
hilt und seinem Selbst die wahre Anerkennung verbiirgt, seit dem Siin-
denfall verloren. So erfihrt der Mensch die selbstlose Liebe, die in Wirk-
lichkeit Selbstverwirklichung ist, zunéchst als Selbstverlust und Unter-
gang, und die Riidkkehr zu Gott als Sturz ins Nichts. Wenn er sich um der
andern willen vergifit, wer wird sich dann seiner und seiner Interessen
annehmen?



Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung 19
Wie kann der Mensch diesen schweren Weg durch die Nacht des schein-

baren Selbstverlustes gehen und auf ihm aushalten, wo er sich von allen,
auch von sich selbst, verlassen fithlt? Er vermochte in der Tat dieses
schrecklichste aller Abenteuer, in dem ihn iiberdies kein Ruhm erwartet,
nicht zu bestehen, ja es nicht einmal zu unternehmen, besifie er nicht
die feste, wenn auch heimliche und fast nicht greifbare Sicherheit, auf dem
richtigen Wege zu sein, an dessen Ende die volle Selbstverwirklichung,
das Heil steht. Wo gewinnt der Mensch diese Sicherheit?

Christus als Biirgschaft und Fiihrung

Die Gewifiheit, auf dem rechten Weg zu sein, wird dem Menschen hand-
greiflich am Beispiel dessen, der das wahre Menschsein in seiner Voll-
kommenheit schlicht und selbstverstandlich gelebt hat, an Jesus Christus.
Seit Gottes Sohn auf Erden erschienen ist, sind uns im Glauben die Augen
dafiir gedffnet, daf sich die wahre Selbstverwirklichung durch die selbst-
lose, sich aufopfernde Liebe vollzieht und nur durch sie. Christus hat diese
Liebe bis zum irdisch bitteren Ende gelebt. Jedoch erstrahlt nicht nur aus
seiner Lehre und seinen Wundern, sondern sogar aus seiner Entwiirdi-
gung und Schmach, aus seinem vollkommenen Scheitern und aus seinem
Tod als verurteilter Verbrecher eine menschliche Wiirde und Grofle wie
aus keinem andern Menschenleben. Wurde er doch von den Ereignissen,
von der Gewalt und dem Haf seiner Feinde in seiner innersten Haltung
nicht bestimmt; er antwortete nicht mit Gegengewalt und Gegenhaf, son-
dern trat allem, auch dem Schmerzhaftesten und Entwiirdigendsten aus
einer inneren Freiheit entgegen, die nur aus eigenem Grund kam und nie
blofle Reaktion, Zuriickschlagen war. Nicht als ob er unempfindlich und
unberiithrt durch all dies Schreckliche hindurchgegangen wire. Er spiirte
im Gegenteil das Unrecht und die Schmach brennender als wir. Aber er
lie sich nicht von Bitterkeit bestimmen, von Rachsucht hinreiflen. Wer er
war, bestimmte er selbst, inmitten feindlicher Michte, die auf ihn einstiirm-
ten und bei andern Menschen zu Hafl und Verbitterung gefithrt hitten.
Er sah aber die letzte Quelle solcher geistiger, tibermenschlicher Mich-
tigkeit, der wahren Selbstbehauptung im scheinbaren Selbstverlust nicht
in sich, sondern in dem, den er seinen Vater nannte, in der Gemeinschaft
mit ihm, in dessen reiner Liebe. In der selbstlosen Liebe hatte er die wahre
Machtigkeit, den eigentlichen Selbstbesitz, die volle und eigentliche Un-
abhéngigkeit von allem Fremden erschaut. Und nicht nur das. Er wufdte
sich auch von dieser Liebe getragen und in ihr geborgen. Er wuflte, daf
sein Selbstsein durch diese Liebe ewig verbiirgt und unverlierbar war. So
konnte er, und er allein sagen: ,Mein Zeugnis ist wahr, weil ich weif},



August Brunner 20

woher ich komme und wohin ich gehe“ (Jo 8,14). Diese Gewiflheit hielt
ihn auch in der duflersten Dunkelheit seines Kreuzweges aufrecht. Nicht
als eine Freude, tiber der er die Leiden nicht mehr spiirte oder leicht neh-
men konnte; davon zeigt sich nichts. Er litt nicht wie ein Triumphierender,
sondern wie ein vom Leiden bis an den Rand der Verzweiflung Gefihrter.
Aber nur bis an den Rand. Im Innersten, in seiner hochsten Geistigkeit
verspiirte er mitten im Dunkel die unsagbare und ungreifbare Gewiheit
der viterlichen Liebe, zwar nicht als Trost und Betdubung des Schmerzes,
wohl aber als Stirkung und Kraft. In dieser Gewiflheit konnte er sich bis
an den Rand des Selbstverlustes, des Nichts hinauswagen, ohne schwindlig
zu werden und ohne sich im Abgrund der Entfremdung vom Vater und
von sich selbst zu verlieren. Stirke ohne Trost, Gewilheit ohne Gefuhl,
Gegenwart ohne spirbare Hilfe, so dafl das Werk der Selbstverwirk-
lichung zugleich aus eigener Kraft und doch in der Gewiflheit der viter-
lichen Liebe vollbracht wurde. Vollkommene Selbstverwirklichung gerade
aus der Gemeinschaft mit dem Vater!

Dieses Beispiel gibt uns die Gewifiheit, dafl nur die selbstlose Liebe die
wahre Selbstverwirklichung ist; an ihm entziindet sich der Glaube. Im
Glauben erfahrt der Christ, dafl die Liebe das Hochste ist, das, was bleibt
(1 Kor 13). Auch die ewige, vollkommene Personhaftigkeit Gottes, das
wissen wir, besteht in dieser Liebe: ,Gott ist Liebe® (1 Jo 4; §,16).
Wer liebt, ist getragen von dieser Liebe, die sich in Christus geoffenbart
hat und der nichts etwas anhaben kann (Rém 8, 31-39). Die Liebe ist das
Licht, das in der dunklen Nacht des scheinbaren Selbstverlustes leuchtet,
matt oft und fast verschwindend, aber hell genug, um den Weg zu weisen;
sie ist die Kraft, die in der fast {ibermenschlichen Erprobung trigt und
aufrecht hilt, auch wenn sie nicht verspurt wird; sie ist die Verheiflung,
um die man in diesen Stunden durch den Glauben dunkel, aber zuver-
lassig weifl.

Solche Liebe ist Selbstverwirklichung, weil in ihr jedes sein Recht be-
kommt, aber auch jeder unberechtigte Anspruch unerbittlich zuriidkgewie-
sen wird. Denn Liebe ist wesentlich Anerkennung, im strengen Sinn An-
erkennung des Selbstseins der Mitmenschen in deren Einmaligkeit und
Unersetzlichkeit. Sie tritt der Wirklichkeit nicht mehr mit selbststichtigem
und vorschnellem Gliickverlangen entgegen, sondern klaren Blickes, in
heiliger Niichternheit. Als alles umfassende Kraft ist die Liebe, und sie
allein, fihig, auch die Leidenschaft in sich hineinzunehmen und sie auf das
wahre Ziel auszurichten, um es mit ganzer Seele und aus allen Kriaften zu
erstreben. Das setzt jedoch einen festen Stand voraus, um dem Ansturm
der Begierden und Leidenschaften nicht zu weichen und von ihm umge-
worfen zu werden. Diesen Stand findet der Mensch, wie das Leben der



Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung 21

Heiligen zeigt, in der Liebe Gottes, wie sie in Christus offenbar geworden
ist. Das irdische Geschehen kann uns diese Liebe nicht verbiirgen, nicht
weil diese sich verbirgt, sondern weil der Mensch fiir die gottliche Wirk-
lichkeit schwachsichtig ist. Glaubhaft wurde sie ihm erst, als sie in einem
Menschen verkdrpert erschien, wie ja das Geistige iiberhaupt uns zuerst
in der Geistigkeit anderer Menschen zugdnglich wird und das rein Gei-
stige uns verborgen bleibt. Seitdem Christus erschienen ist, strahlt die
Liebe Gottes durch die ganze Menschenwelt und wirkt auch da, wo man
um den Ursprung solcher Erkenntnis und solcher geistiger Kraft nicht
mehr weif oder nicht wissen will. Liebe ist Gemeinschaft mit Gott, Ein-
gehen auf seinen Willen, Anerkennung der eigenen Geschopflichkeit, und
damit Selbstverwirklichung. Sie ist Gottahnlichkeit, weil Gott durch die
Liebe in den drei Personen ewige und vollkommene Personhaftigkeit ist,
weil diese nichts anderes sind als Schenken und Empfangen des einen und
vollen Gottseins.

In der lebendigen, liecbenden Gemeinschaft mit Gott findet der Mensch
auch die Anerkennung, die wesentlich zum Personsein gehért. Zunéchst
scheint es allerdings, als miisse er endgiltig auf sie verzichten. Aber dieser
Verzicht bezieht sich nur auf die ungeniigende, ja falsche Anerkennung,
die der Mensch bei den andern sucht und schlie8lich doch vergebens sucht,
da jeder um die eigene Anerkennung besorgt ist und zudem der wahre
Wert des Menschen verborgen bleibt. Darum hat Christus nie etwas getan,
um bei den Menschen Ehre und Ruhm zu finden (Jo 2,24 f.; 7,18; 8,50).
Das gab ihm seine iiberlegene Freiheit allen gegentuber. Er konnte un-
beeinfluffit vom Urteil der Menschen und unverstanden von ihnen seinen
Weg gehen, weil er die wahre und umfassende Anerkennung, die kein
Mensch thm zu geben imstande war — niemand sonst konnte wissen, was
es bedeutet, Gottes Sohn zu sein —, in jedem Augenblick beim Vater, in
dessen Wohlgefallen fand. Im Urteil des Vaters wufite er sich als den,
der er wirklich war. Im Urteil Gottes wissen auch wir uns als die, die wir
sind. In der glaubenden Zustimmung zu diesem Urteil vollzieht sich zu-
gleich die volle Zustimmung zu uns selbst, will der Mensch voll und ganz
das sein, was er wirklich ist. Damit ist der Rif} geheilt, die Selbstent-
zweiung aufgehoben; der Mensch ist heil und im Heil.

Das ist also der einzige, der wahre Weg zur Ganzheit: nicht eine ein-
seitige Geistigkeit, die allzu leicht umschldgt in einseitige Sinnlichkeit,
nicht ein Sich-Ausleben, was in Wirklichkeit bedeutet, sich von dem be-
stimmen zu lassen, was wir nicht eigentlich sind und darum zu Selbstent-
fremdung und Selbstverlust fiihrt. Vielmehr das Bemiihen, alle Anlagen



Hans Waldenfels 22

und Krifte immer mehr in den Dienst des Nichsten zu stellen, die Fihig-
keit selbstloser Hingabe in der richtig aufgefafiten Arbeit — jeder an dem
ihm zugefallenen Platz — zu Gben und zu kriftigen, das Gute immer mehr
um seiner selbst willen, um Gottes willen zu tun aus der Freiheit und der
Hingabe des Herzens, und alles und jedes in seinem Wert an diesem
Mafistab zu messen. Am Anfang des christlichen Weges steht also der
Glaube an Christus, den Sohn Gottes und Erldser. In ihm, und in ihm
allein haben wir die Biirgschaft, daf dieser schwere Weg der einzig rich-
tige ist; und nur in seiner Nachfolge konnen wir den Weg selbstloser
Liebe gehen. Darum heifdt es: , Wer sein Leben um meinetwillen verliert®.
Wenn aber der Mensch im Vertrauen auf Christus und seine Gnade diesen
Weg einschldgt, dann wird die zunichst im Mittelpunkt seines Seins wie-
derhergestellte Gemeinschaft mit Gott immer wirksamer werden und all-
mahlich einen Lebensbereich nach dem andern erfassen und umwandeln.
Auf unfaflbare Weise versplirt der Mensch immer klarer, wie er mit Got-
tes Gnade zu seinem wahren Selbst zurtickfindet und dem Heil entgegen-
geht. Ja, tber seine Geschopflichkeit hinaus wird er zum Kinde Gottes,
das Gottes Liebe der Welt zu vermitteln berufen ist und in dieser Liebe
Gott dhnlich, wirklich wie Gott geworden ist.

Ostern und wir Christen heute
Hans Waldenfels SJ, Rom

Im 15. Kapitel des 1. Korintherbriefes schreibt der hl. Paulus: ,Wire
Christus nicht auferstanden, so wire hinfillig unsere Verkiindigung, hin-
fallig auch euer Glaube. Dann miifiten wir als falsche Zeugen Gottes gel-
ten“ (v. 14). Dieser Satz wird heute in der Theologie wieder zusehends
ernst genommen. Vor allem in der evangelischen Theologie ist die Beto-
nung der Auferstehung Christi als Ausgangspunkt unseres Glaubens auf-
fallend. Das Wissen um den lebendigen Christus, um die Bedeutung der
»Sache Jesu“ und des Kreuzes fiir uns beginnt mit Ostern. Nun sind die
Anerkennung der Bedeutsamkeit von Ostern und die Betonung der Ge-
schichtlichkeit der Auferstehung Christi nicht dasselbe. Letztere aber wird
heute nicht selten in Frage gestellt. Gerade diese Geringschitzung der
Tatsachenfrage der Auferstehung Christi fithrt aber dann - oft ungewollt —
zu einer eigentlichen Bedrohung des Osterglaubens selbst.





