
August Brunner 12 

nieden anzusiedeln und die jenseitige Hoffnung zu verraten. Aber der 
Herr sorgt selbst dafür, daß diese Illusion immer wieder entlarvt wird. 
Deshalb sendet er Zeiten der Prüfung und Verfolgung über die Kirche, 
daß wir wieder innewerden, wie wenig wir hienieden eine bleibende Stätte 
haben und wie sehr wir noch Fremdlinge und friedlose Beisassen sind. 
Dann beginnt die Kirche sich wieder an die tröstende Kraft des Apostel- 
wortes zu erinnern, wonach die Leiden dieser Zeit nichts bedeuten gegen- 
über der Herrlichkeit, die an uns offenbart werden soll (Rom 8, 18). Dann 
ruft sie mit der frühen Christenheit: •Es vergehe diese Welt, es komme 
die Gnade! Komm, Herr Jesu!" (Didache). 

In seinem weitbekannten •Buch von San Michele" schildert der Ver- 
fasser, der schwedische Arzt Axel Munthe, eine Szene, mit der wir unsere 
Besinnung schließen möchten: Eines Tages legte er einem armen Drosch- 
kenkutscher auf Capri die versucherische Frage vor, was denn wohl nach 
seiner Meinung das Schönste und Erstrebenswerteste in diesem Leben sei. 
Wir ahnen, welche Antwort der Fragende erwartete. Aber sie kam nicht. 
Statt dessen kam das herrliche Wort, das selbst den Atheisten Munthe 
zutiefst erschütterte: •Das Schönste ... ist ,morire in pace con Dio' - im 
Frieden mit Gott sterben dürfen!" 

Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung 

August Brunner SJ, München 

Über jedem christlichen Leben steht das Wort desHerrn: •Wer sein Leben 
retten will, wird es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen ver- 
liert, wird es finden" (Mt 16,25 par.; Mt 10,39). Das Wort klingt sonder- 
bar, fast wie ein Widerspruch. Soll damit eine Wahrheit recht eindringlich 
gesagt werden, die der Mensch lieber überhört? Gewiß, auch das! Aber 
nicht nur das. Vielmehr spricht das Wort die Erfahrung aus, die der 
Mensch macht, wenn er Christus im Sinn des Evangeliums ernstlich nach- 
folgt: er hat in zunehmendem Maß das Gefühl, sich selbst aufgeben zu 
müssen und sich so zu verlieren. Er muß nein zu dem sagen, was er für 
sein eigentliches Selbst ansieht, sich selbst verleugnen (Mt 16,24). Aber 
gerade dieser Weg des scheinbaren Selbstverlustes, des Verzichtes auf 
greifbares Glück, nach dem sein naturhaftes Verlangen geht, ja auf das 
ihm vorschwebende Heil, ist, so lehrt der Herr, der Weg, der einzige Weg 



Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung 13 

zum wahren Selbst und damit zum wahren Heil. Denn das, was der 
Mensch zunächst als sein Selbst ansieht, ist es gar nicht. Und das Heil, das 
ihm sein unmittelbares Begehren als letztes Ziel vorstellt, ist Unheil und 
Selbstverlust. Der Mensch ist sich, seinem wahren Sein entfremdet. Diese 
Entfremdung kann aber nur dadurch aufgehoben werden, daß er sich 
seinem vermeintlichen Selbst entfremdet, sich selbst verliert, um so sein 
wahres Selbst zu gewinnen. Warum ist das so? 

Sünde als Entfremdung vom Ursprung 

In jeder Sünde zieht der Mensch, wenn auch in verschiedener Tiefe, sein 
eigenes Urteil und seinen Willen dem Willen Gottes vor. Damit lehnt er in 
letzter Konsequenz Gott als Gott, als den allweisen und allguten Schöpfer 
seiner selbst wie auch der Welt ab. Denn ein Gott, dessen Urteil und Wille 
mit Recht dem Urteil und dem Willen des Menschen weichen müßte, wäre 
nicht Gott. So wird denn die Gemeinschaft mit Gott, wie sie der biblische 
Bericht vom Paradies (Gn 1-3) darstellt, wo Gott dem Menschen vertraut 
nahe ist, durch die Sünde gestört oder gar zerstört; der Mensch ist Gott ent- 
fremdet. Dabei wandelt sich aber nur der Mensch; Gott bleibt der, der er 
ist, der Schöpfer, ohne den der Mensch nicht bestehen kann. Der Mensch 
sieht nunmehr in Gott den Feind, den eigentlichen Feind seiner Lebens- 
interessen; denn Gott steht dem Glück des Menschen, wie dieser es sich 
vorstellt, durch seine Gebote und Verbote im Wege; er durchkreuzt die 
Pläne des Menschen, der durch eigene Kraft das Heil wirken zu können 
meint, der durch seine Werke und seine Kultur in den Himmel aufstei- 
gen (Gn 11), aus eigenem Ermessen bestimmen will, was für ihn gut und 
was böse ist (Gn 3). In Wirklichkeit tut Gott dies nicht, wie der durch die 
Einflüsterung der Schlange (Gn 3) mißtrauisch gewordene Mensch es ihm 
im geheimen vorwirft. Vielmehr ist das Heil auf dem vom Menschen aus- 
gedachten Weg nicht zu erreichen; besteht es doch in der Anerkennung 
Gottes und in der dadurch wirksam werdenden, gnadenhaft geschenkten 
Gemeinschaft mit ihm, denen sich aber der Mensch freventlich versagt. 

Die Unheilsgeschichte der Menschheit, wie sie die Bibel schildert, be- 
lehrt uns, daß der Mensch durch die Ablehnung Gottes diesen nur noch 
mühsam und dunkel erkennen kann (vgl. Rom 1,21 f.). Ist doch die Vor- 
bedingung für eine personale Erkenntnis die Bereitschaft zur Anerken- 
nung des anderen. Wenn das schon für die Erkenntnis einer menschlichen 
Person gilt, um wieviel mehr für die Erkenntnis des absoluten Person- 
seins Gottes. Da aber der Mensch verspürt, daß sein Dasein nicht in sich 
selbst gegründet und gesichert ist, schafft er sich immer wieder Götter, die 
göttlich sein sollen, ohne jene unbedingte Anerkennung zu fordern, die 



August Brunner 14 

der wahre Gott fordern muß. Sie sollen mächtig genug sein, in allen Da- 
seinsnöten zu helfen, und doch wieder von ihm, von seiner Verehrung und 
seinen Gaben so abhängig sein, daß er sie seinen eigenen Wünschen ge- 
fügig machen kann. Ein in sich widersprüchliches Unternehmen. Aus dem 
gleichen Zwiespalt heraus hat der Mensch so gut wie nie, nicht einmal in 
den höchsten Spekulationen der griechischen Philosophie, Gott als den 
wahren Schöpfer, der die Welt aus nichts hervorgebracht hat und deshalb 
auch nicht von ihr abhängig ist, erkannt. Die Welt galt als ewig: •Diese 
Welt, dieselbige von allen Dingen, hat weder der Götter noch der Men- 
schen einer gemacht, sondern sie war immer und ist und wird immer sein, 
ein ewig lebendiges Feuer", sagt Heraklit (Fr. 58). Aus dieser ewigen 
Welt sind zuerst die Götter hervorgegangen. Sie haben die Welt dann in 
ihrer jetzigen Gestalt geformt. So west in allem, auch im Menschen, etwas, 
das die Götter nicht hervorgebracht haben. Darum kann der Mensch auch 
nicht zum uneingeschränkten Gehorsam gegen sie verpflichtet sein. So ent- 
sprechen sich Verweigerung des Gott geschuldeten Gehorsams und Ver- 
kennung seines wahren Wesens. 

Diese Entfremdung des Menschen von Gott, dem Urquell seines Seins, 
durch den alles, was ist, besteht und ohne dessen schöpferischen Einfluß 
der Mensch nicht einen einzigen Augenblick im Dasein bleiben könnte, ist 
etwas so Unheimliches und Ungeheures, daß nur derjenige ihre Verkehrt- 
heit und ihren Wahnsinn zu erfassen imstande wäre, der Gott in seiner 
unendlichen Größe und Majestät zu erkennen vermöchte, wozu kein 
Mensch fähig ist. Sucht der Mensch das, was für ihn grundlegend ist, sein 
Geschöpfsein, zu verleugnen und den Anspruch auf Unabhängigkeit 
durchzusetzen, so befindet er sich im Zustand der Seinsunwahrheit: •Wer 
sagt: ich kenne Ihn, und doch seine Gebote nicht hält, ist ein Lügner, und 
in einem solchen ist die Wahrheit nicht" (1 Jo 2,4; vgl. Jo 8,44). Der 
Mensch ist in seinem Sein verkehrt, und er weiß dies auch dunkel, da er 
seinen Seinsgrund nie ganz verleugnen kann. So ist er zwischen der Wahr- 
heit seines Seins, der Geschöpflichkeit, und der Verkehrtheit seiner Ein- 
stellung ohnmächtig hin und her gerissen (vgl. Rom 7). Er vermag weder 
ohne Gott noch mit ihm zurechtzukommen. 

Sünde als Entfremdung von sich selbst und den Menschen 

Durch seine Gottentfremdung ist der Mensch mit sich selbst zerfallen und 
ebenso der ganzen Schöpfung, vor allem den Mitmenschen, entfremdet; er 
verkennt deren eigentliche Bestimmung. Denn in seiner Entfremdung von 
Gott, für dessen tragende und helfende Gegenwart seine Erkenntnis ver- 
dunkelt ist, meint er, auch die letzte Sicherung seines Seins, die nur von 



Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung 15 

Gott kommen kann, selbst übernehmen zu müssen. Dabei verspürt er 
dauernd die Ohnmacht seiner eigenen Bemühungen; er fühlt, wie dieses 
Sein nicht in seine Hand gegeben ist, wie darum die Voraussetzung all 
seiner Daseinssorge selbst schon bedroht ist. So steigt aus den Tiefen des 
Herzens die Angst und die quälende Sorge um sich selbst auf. Der ruhige 
Blick auf Dinge und Menschen, der diese in ihrem wahren und je einmali- 
gen Sein erkennen und frei geben könnte, ist geschwunden. Immer stellt 
sich die Sorge dazwischen und sieht alles nur unter der Rücksicht auf den 
eigenen Nutzen und Schaden. 

Der so um sich selbst besorgte Mensch steht im Mittelpunkt seiner eige- 
nen Welt, da wo Gott stehen sollte und allein wirksam stehen kann. Den 
Mitmenschen billigt er nur soweit Daseinsberechtigung zu, als sie zur 
Sicherung seines Daseins beitragen und es nicht dadurch bedrohen, daß 
sie ihm die Mittel dazu streitig machen. Da aber jeder Mensch für sich den 
Mittelpunkt bilden und die andern zu Satelliten der eigenen Sonne herab- 
setzen möchte, erscheint jeder andere von vornherein als eine mögliche 
Bedrohung, als Feind, gegen den es sich zu schützen gilt und dem man mit 
Mißtrauen begegnen muß. Damit sind die Menschen auch untereinander 
entfremdet. Der andere soll nicht sein, was er ist; und er soll sein, was er 
nicht ist. Er darf nicht Person mit Freiheit und Selbständigkeit sein, son- 
dern nur ein verstandbegabtes Werkzeug, das man sich dienstbar machen 
kann. Dies ist er aber nicht und will er nicht sein. 

Durch eine solche Einstellung ist der Blick auf das Personsein des ande- 
ren getrübt, und die zur Erkenntnis dieses Personseins erforderte An- 
erkennung fällt dem Menschen unsagbar schwer. Statt eines gegenseitigen 
Einverständnisses in Anerkennung der wahren Selbständigkeit eines jeden 
herrscht nun der Krieg aller gegen alle, der zum allgemeinen Untergang 
führen müßte, machte sich nicht doch noch still und scheinbar ohnmächtig 
der Wille zur Gemeinschaft, zur Güte und Hilfsbereitschaft, der seinen 
Ursprung in Gottes Liebe hat, geltend. Jeder möchte sich - bewußt oder 
unbewußt - in den ausschließlichen Besitz der zum Leben nötigen oder 
nützlichen Güter setzen; und damit andere ihn in diesem Besitz nicht 
bedrohen, strebt er danach, sie der eigenen Herrschaft zu unterwerfen. 
Das Eigentum erhält durch die Selbstsucht eine Ausschließlichkeit, die das 
Herz gegen die Not des Mitmenschen verhärtet. 

Weil aber jeder die eigene Ohnmacht, die Nichtigkeit und Vergeblich- 
keit seiner Mühen spürt, sucht er in der Anerkennung durch die anderen 
Beruhigung und die Bestätigung, daß er das ist, was er sein möchte und 
woran er im stillen doch nicht glauben kann. So verlegt der Mensch sein 
Sein aus sich hinaus in die Meinung der andern, in Ruhm und Ansehen 
und Einfluß, und gibt so gerade das auf, was er dadurch zu erreichen sucht, 



August Brunner 16 

nämlich er selbst zu sein, in sich geschlossen und dadurch groß und mäch- 
tig; die eigene Selbständigkeit und Freiheit entschwindet ihm. Er möchte, 
da er aus eigenem Vermögen nicht er selbst sein kann, es durch die andern 
sein: ein offener Widerspruch, der alle Beziehungen unter Menschen ver- 
giftet und verfälscht. Ein Widerspruch auch dadurch, daß die Mitmenschen, 
denen man ihre Eigenständigkeit verweigert, nun doch imstande sein 
sollen, ein unabhängiges und objektives Urteil zu fällen; sonst wäre ja 
deren Lob und Anerkennung ohne Wert. 

Gegenseitige Anerkennung der Selbständigkeit und Selbstbestimmung 
ist aber die Voraussetzung jeder wahren Gemeinschaft. Wo man ihr nicht 
begegnet, da verschließt man sich vor dem andern. Durch die Entfrem- 
dung von Gott und durch ihre Folge, die Selbstsucht, ist das wahre Mit- 
und Füreinander sehr schwierig geworden. Anderseits ist der Mensch als 
Person wesentlich auf Gemeinschaft angewiesen, und von daher wirkt sich 
seine Entfremdung als Einsamkeit aus: Im letzten bleiben ihm Gott und 
die Mitmenschen fern und unbekannt; in den wesentlichen Anliegen des 
Lebens fühlt er sich verlassen und allein. So ist er hin und her gerissen 
zwischen der Sehnsucht nach Gemeinschaft und der Scheu vor den Opfern, 
die sie fordert. 

Sünde als Verfallensein an das Unterpersönliche 

Da der Mensch seit der Urschuld nicht mehr in der unmittelbaren Gegen- 
wart Gottes und in der Vertrautheit mit ihm lebt, verzehrt sich seine gei- 
stige Mächtigkeit zum größten Teil in dem ständigen Versuch, dem eige- 
nen Dasein selbst den Grund zu geben. Damit ist sie von ihrer Wurzel 
her für ihre eigentlichen Aufgaben geschwächt. So hat vor allem die Kraft 
des Geistes, den Leib zu durchseelen und sich anzueignen, nachgelassen. 
Das biologische Leben und das Stoffliche behaupten dem Geist gegenüber 
eine gewisse Selbständigkeit; nur mühsam gelingt es ihm, sie den eigenen 
Zielen einzuordnen. Statt sie zu sich hinaufzuziehen und sie zu einer 
menschlich vollkommenen Ganzheit zu vereinen, entgleiten sie ihm. Der 
Mensch ist zerrissen zwischen dem Sehnen nach Geschlossenheit und Ganz- 
heit seines Seins in Freiheit und Personhaftigkeit und den Strebungen 
seiner unterpersönlichen Schichten. Aus der Helle des Geistigen wird er 
immer wieder in das Dunkel und die Fremdheit dieser Schichten, die 
ihrem Wesen nach nicht um sich selbst wissen noch über sich verfügen, 
hinabgezogen und verliert sich in ihnen. So wird er sich zum Rätsel. Er 
weiß nicht mehr, wer er ist, woher er kommt und wohin er geht; er weiß 
nicht mehr, wie er mit sich selbst dran ist. Statt daß die ganze Macht des 
Lebens und des Stoffes dem Geist willig diente und so eine Vollendung 



Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklidiung 17 

erreichte, die über ihr Wesen hinausgeht, wird nun der Mensch ihrem 
Gelüste und ihrem blinden Drang ausgeliefert; er wird Sklave seiner Lei- 
denschaften, statt deren Kraft in den Dienst des Guten, in den Dienst der 
Selbstverwirklichung zu stellen. Was zum Herrschen nicht befähigt ist, 
übt die Herrschaft aus, was hingegen herrschen sollte, ist immer in Gefahr, 
gegen die bessere Einsicht halb frei, halb gezwungen das zu tun, was es 
nicht billigen kann. 

Die Schwäche der Geistigkeit zeigt sich auch darin, daß die Gesetze des 
biologischen Lebens, wie sie für Pflanzen und Tiere gelten, auch über den 
Geist Herr werden; wie sie ist der Mensch dem Tod als der äußersten 
Selbstentfremdung verfallen. Der Geist, der aus sich unsterblich ist, hat 
nicht mehr die Kraft, sein leibliches Leben durch stetige Erneuerung daran 
teilnehmen zu lassen, bis ihn Gott von dieser Erde wegnimmt; der Leib 
ist dem Verfall alles Biologischen ausgeliefert. Dieses Ende erscheint jetzt 
wegen der Ferne Gottes als Sturz in den Abgrund des Nichts und der 
Nichtigkeit; die Angst davor legt sich wie ein Alpdruck über das ganze 
Leben (Hebr 2,14 f.). Daß der Mensch zu allen Zeiten den Tod als etwas 
empfunden hat, das nicht sein sollte, beweisen die zahlreichen Mythen, 
durch die er sich die schreckliche Tatsächlichkeit des Todes verständlich 
machen wollte. Nach ihnen hat der Tod seinen Ursprung nicht im Wesen 
des Menschen, sondern in einem Irrtum, einer Nachlässigkeit oder auch in 
einem Ungehorsam gegen das göttliche Gebot. 

Das Ungeistige, das Naturhafte drängt sich dem Menschen so gewaltig 
und gewaltsam auf, daß es für ihn zur eigentlichen Wirklichkeit und 
Mächtigkeit wird, der gegenüber das Geistige verblaßt, obschon es die 
mächtigere Wirklichkeit ist. Der Mensch, der unabhängig von Gott sein 
will, der Gott nur insoweit anerkennen möchte, als er ihm nützlich ist, der 
nach einer Selbständigkeit strebt, wie sie nur Gott zukommt, hat sich 
selbst verloren in dem, was am weitesten vom Selbstsein entfernt ist, im 
Stofflichen und Naturhaften, im Nicht-Selbst. Die Herrlichkeit, die ihm in 
der Personhaftigkeit, der Freiheit, im Selbstsein (Rom 3,23) und zugleich 
in der Vertrautheit mit Gott verliehen war, hat er verloren. Er hat sich 
dem entfremdet, mit dem er durch eine gnadenhaft geschenkte Gemein- 
schaft wirklich eins werden könnte, ohne sich als Selbst zu verlieren. Statt 
dessen sucht er mit dem zusammenzufallen, was sich selbst fremd ist. 

Der schwere Weg der Umkehr 

Will der Mensch aus der Verlorenheit und Zerrissenheit zu sich selbst 
zurückfinden, so muß er die angemaßte Selbständigkeit aufgeben. Er muß 
aufhören, unaufhörlich um sich selbst zu kreisen; er muß die anderen, 



August Brunner 18 

Menschen und Gott, als die sehen und anerkennen, die sie sind, um auf 
diesem Weg zu erfahren, wer er selbst ist. Das bedeutet eine Umkehr von 
der Wurzel her, von da aus, wo der Mensch nicht mehr über sich verfügt. 
Darum kann diese Umkehr nicht von ihm ausgehen, sondern wird ihm 
von Gott, von Gottes Gnade ermöglicht; er bedarf der Erlösung. 

In dieser gnadenhaft bewirkten Umkehr bedingen sich Gottes- und 
Nächstenliebe gegenseitig, wie ja auch die Verkennung der Geschöpf lich- 
keit zur Entfremdung der Menschen untereinander geführt hat. Die wahre 
und volle Anerkennung Gottes durch den fraglosen Gehorsam gegen sei- 
nen Willen ist für den erbsündig verwundeten Menschen eine überaus 
schwere Aufgabe; soll sie doch •aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele und 
aus allen Kräften" (Mt 22,37 par.) erfolgen. Auch der erlöste Mensch ist 
immer wieder versucht, die umfassende Hingabe zu umgehen, sich der 
Täuschung hinzugeben, er könne Gott nahe kommen, ohne die Selbst- 
sucht aufzugeben. 

Über unser Verhalten den Mitmenschen gegenüber ist eine solche Täu- 
schung nicht so leicht möglich. Denn diese sind nicht unsichtbar wie Gott; 
sie stehen unmittelbar vor uns mit ihrem Anspruch auf Anerkennung, auf 
Hilfsbereitschaft, auf Güte und Wohlwollen. Sie lassen es erkennen, wenn 
wir ihnen die Anerkennung ihrer Selbständigkeit und Würde versagen. 
Und wir wissen es sehr wohl, wenn wir uns als Antwort auf wirkliches 
oder vermeintliches Unrecht zu Rache und Haß hinreißen lassen, ihnen 
unsererseits die geschuldete Anerkennung vorenthalten und dabei uns 
selbst durch blinde Kräfte bestimmen lassen, statt uns der Wirklichkeit 
gemäß selbst zu bestimmen. Darum ist die Nächstenliebe der Prüfstein 
der echten Gottesliebe: •Wer seinen Bruder, den er doch sieht, nicht liebt, 
der kann auch Gott, den er nicht sieht, nicht lieben" (1 Jo 4,20). 

Die Hinwendung zu Gott und zum Mitmenschen und damit die Ab- 
wendung von unserem falschen Selbst, also die Umkehr im Sinne der Bot- 
schaft Jesu, wird zunächst als das schlimmste Übel empfunden, das dem 
Menschen zustoßen kann, als Selbstverlust, bitter wie der Gang in den 
Tod (Mt 16,24 par.). In der Tat ist das falsche Selbst durch diese Hin- 
wendung zum Untergang verurteilt. Das wahre Selbst erfährt aber der 
Mensch fast noch gar nicht; und ebenso ist ihm das unmittelbare Wissen 
darum, daß Gottes Liebe und Macht ihn in jedem Augenblick trägt und 
hält und seinem Selbst die wahre Anerkennung verbürgt, seit dem Sün- 
denfall verloren. So erfährt der Mensch die selbstlose Liebe, die in Wirk- 
lichkeit Selbstverwirklichung ist, zunächst als Selbstverlust und Unter- 
gang, und die Rückkehr zu Gott als Sturz ins Nichts. Wenn er sich um der 
andern willen vergißt, wer wird sich dann seiner und seiner Interessen 

annehmen? 



Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung 19 

Wie kann der Mensch diesen schweren Weg durch die Nacht des schein- 
baren Selbstverlustes gehen und auf ihm aushalten, wo er sich von allen, 
auch von sich selbst, verlassen fühlt? Er vermöchte in der Tat dieses 
schrecklichste aller Abenteuer, in dem ihn überdies kein Ruhm erwartet, 
nicht zu bestehen, ja es nicht einmal zu unternehmen, besäße er nicht 
die feste, wenn auch heimliche und fast nicht greifbare Sicherheit, auf dem 
richtigen Wege zu sein, an dessen Ende die volle Selbstverwirklichung, 
das Heil steht. Wo gewinnt der Mensch diese Sicherheit? 

Christus als Bürgschaft und Führung 

Die Gewißheit, auf dem rechten Weg zu sein, wird dem Menschen hand- 
greiflich am Beispiel dessen, der das wahre Menschsein in seiner Voll- 
kommenheit schlicht und selbstverständlich gelebt hat, an Jesus Christus. 
Seit Gottes Sohn auf Erden erschienen ist, sind uns im Glauben die Augen 
dafür geöffnet, daß sich die wahre Selbstverwirklichung durch die selbst- 
lose, sich aufopfernde Liebe vollzieht und nur durch sie. Christus hat diese 
Liebe bis zum irdisch bitteren Ende gelebt. Jedoch erstrahlt nicht nur aus 
seiner Lehre und seinen Wundern, sondern sogar aus seiner Entwürdi- 
gung und Schmach, aus seinem vollkommenen Scheitern und aus seinem 
Tod als verurteilter Verbrecher eine menschliche Würde und Größe wie 
aus keinem andern Menschenleben. Wurde er doch von den Ereignissen, 
von der Gewalt und dem Haß seiner Feinde in seiner innersten Haltung 
nicht bestimmt; er antwortete nicht mit Gegengewalt und Gegenhaß, son- 
dern trat allem, auch dem Schmerzhaftesten und Entwürdigendsten aus 
einer inneren Freiheit entgegen, die nur aus eigenem Grund kam und nie 
bloße Reaktion, Zurückschlagen war. Nicht als ob er unempfindlich und 
unberührt durch all dies Schreckliche hindurchgegangen wäre. Er spürte 
im Gegenteil das Unrecht und die Schmach brennender als wir. Aber er 
ließ sich nicht von Bitterkeit bestimmen, von Rachsucht hinreißen. Wer er 
war, bestimmte er selbst, inmitten feindlicher Mächte, die auf ihn einstürm- 
ten und bei andern Menschen zu Haß und Verbitterung geführt hätten. 

Er sah aber die letzte Quelle solcher geistiger, übermenschlicher Mäch- 
tigkeit, der wahren Selbstbehauptung im scheinbaren Selbstverlust nicht 
in sich, sondern in dem, den er seinen Vater nannte, in der Gemeinschaft 
mit ihm, in dessen reiner Liebe. In der selbstlosen Liebe hatte er die wahre 
Mächtigkeit, den eigentlichen Selbstbesitz, die volle und eigentliche Un- 
abhängigkeit von allem Fremden erschaut. Und nicht nur das. Er wußte 
sich auch von dieser Liebe getragen und in ihr geborgen. Er wußte, daß 
sein Selbstsein durch diese Liebe ewig verbürgt und unverlierbar war. So 
konnte er, und er allein sagen: •Mein Zeugnis ist wahr, weil ich weiß, 



August Brunner 20 

woher ich komme und wohin ich gehe" (Jo 8,14). Diese Gewißheit hielt 
ihn auch in der äußersten Dunkelheit seines Kreuzweges aufrecht. Nicht 
als eine Freude, über der er die Leiden nicht mehr spürte oder leicht neh- 
men konnte; davon zeigt sich nichts. Er litt nicht wie ein Triumphierender, 
sondern wie ein vom Leiden bis an den Rand der Verzweiflung Geführter. 
Aber nur bis an den Rand. Im Innersten, in seiner höchsten Geistigkeit 
verspürte er mitten im Dunkel die unsagbare und ungreifbare Gewißheit 
der väterlichen Liebe, zwar nicht als Trost und Betäubung des Schmerzes, 
wohl aber als Stärkung und Kraft. In dieser Gewißheit konnte er sich bis 
an den Rand des Selbstverlustes, des Nichts hinauswagen, ohne schwindlig 
zu werden und ohne sich im Abgrund der Entfremdung vom Vater und 
von sich selbst zu verlieren. Stärke ohne Trost, Gewißheit ohne Gefühl, 
Gegenwart ohne spürbare Hilfe, so daß das Werk der Selbstverwirk- 
lichung zugleich aus eigener Kraft und doch in der Gewißheit der väter- 
lichen Liebe vollbracht wurde. Vollkommene Selbstverwirklichung gerade 
aus der Gemeinschaft mit dem Vater! 

Dieses Beispiel gibt uns die Gewißheit, daß nur die selbstlose Liebe die 
wahre Selbstverwirklichung ist; an ihm entzündet sich der Glaube. Im 
Glauben erfährt der Christ, daß die Liebe das Höchste ist, das, was bleibt 
(1 Kor 13). Auch die ewige, vollkommene Personhaftigkeit Gottes, das 
wissen wir, besteht in dieser Liebe: •Gott ist Liebe" (1 Jo 4; 8,16). 
Wer liebt, ist getragen von dieser Liebe, die sich in Christus geoffenbart 
hat und der nichts etwas anhaben kann (Rom 8, 31-39). Die Liebe ist das 
Licht, das in der dunklen Nacht des scheinbaren Selbstverlustes leuchtet, 
matt oft und fast verschwindend, aber hell genug, um den Weg zu weisen; 
sie ist die Kraft, die in der fast übermenschlichen Erprobung trägt und 
aufrecht hält, auch wenn sie nicht verspürt wird; sie ist die Verheißung, 
um die man in diesen Stunden durch den Glauben dunkel, aber zuver- 
lässig weiß. 

Solche Liebe ist Selbstverwirklichung, weil in ihr jedes sein Recht be- 
kommt, aber auch jeder unberechtigte Anspruch unerbittlich zurückgewie- 
sen wird. Denn Liebe ist wesentlich Anerkennung, im strengen Sinn An- 
erkennung des Selbstseins der Mitmenschen in deren Einmaligkeit und 
Unersetzlichkeit. Sie tritt der Wirklichkeit nicht mehr mit selbstsüchtigem 
und vorschnellem Glückverlangen entgegen, sondern klaren Blickes, in 
heiliger Nüchternheit. Als alles umfassende Kraft ist die Liebe, und sie 
allein, fähig, auch die Leidenschaft in sich hineinzunehmen und sie auf das 
wahre Ziel auszurichten, um es mit ganzer Seele und aus allen Kräften zu 
erstreben. Das setzt jedoch einen festen Stand voraus, um dem Ansturm 
der Begierden und Leidenschaften nicht zu weichen und von ihm umge- 
worfen zu werden. Diesen Stand findet der Mensch, wie das Leben der 



Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung 21 

Heiligen zeigt, in der Liebe Gottes, wie sie in Christus offenbar geworden 
ist. Das irdische Geschehen kann uns diese Liebe nicht verbürgen, nicht 
weil diese sich verbirgt, sondern weil der Mensch für die göttliche Wirk- 
lichkeit schwachsichtig ist. Glaubhaft wurde sie ihm erst, als sie in einem 
Menschen verkörpert erschien, wie ja das Geistige überhaupt uns zuerst 
in der Geistigkeit anderer Menschen zugänglich wird und das rein Gei- 
stige uns verborgen bleibt. Seitdem Christus erschienen ist, strahlt die 
Liebe Gottes durch die ganze Menschenwelt und wirkt auch da, wo man 
um den Ursprung solcher Erkenntnis und solcher geistiger Kraft nicht 
mehr weiß oder nicht wissen will. Liebe ist Gemeinschaft mit Gott, Ein- 
gehen auf seinen Willen, Anerkennung der eigenen Geschöpflichkeit, und 
damit Selbstverwirklichung. Sie ist Gottähnlichkeit, weil Gott durch die 
Liebe in den drei Personen ewige und vollkommene Personhaftigkeit ist, 
weil diese nichts anderes sind als Schenken und Empfangen des einen und 
vollen Gottseins. 

In der lebendigen, liebenden Gemeinschaft mit Gott findet der Mensch 
auch die Anerkennung, die wesentlich zum Personsein gehört. Zunächst 
scheint es allerdings, als müsse er endgültig auf sie verzichten. Aber dieser 
Verzicht bezieht sich nur auf die ungenügende, ja falsche Anerkennung, 
die der Mensch bei den andern sucht und schließlich doch vergebens sucht, 
da jeder um die eigene Anerkennung besorgt ist und zudem der wahre 
Wert des Menschen verborgen bleibt. Darum hat Christus nie etwas getan, 
um bei den Menschen Ehre und Ruhm zu finden (Jo 2,24 f.; 7,18; 8,50). 
Das gab ihm seine überlegene Freiheit allen gegenüber. Er konnte un- 
beeinflußt vom Urteil der Menschen und unverstanden von ihnen seinen 
Weg gehen, weil er die wahre und umfassende Anerkennung, die kein 
Mensch ihm zu geben imstande war - niemand sonst konnte wissen, was 
es bedeutet, Gottes Sohn zu sein -, in jedem Augenblick beim Vater, in 
dessen Wohlgefallen fand. Im Urteil des Vaters wußte er sich als den, 
der er wirklich war. Im Urteil Gottes wissen auch wir uns als die, die wir 
sind. In der glaubenden Zustimmung zu diesem Urteil vollzieht sich zu- 
gleich die volle Zustimmung zu uns selbst, will der Mensch voll und ganz 
das sein, was er wirklich ist. Damit ist der Riß geheilt, die Selbstent- 
zweiung aufgehoben; der Mensch ist heil und im Heil. 

Das ist also der einzige, der wahre Weg zur Ganzheit: nicht eine ein- 
seitige Geistigkeit, die allzu leicht umschlägt in einseitige Sinnlichkeit, 
nicht ein Sich-Ausleben, was in Wirklichkeit bedeutet, sich von dem be- 
stimmen zu lassen, was wir nicht eigentlich sind und darum zu Selbstent- 
fremdung und Selbstverlust führt. Vielmehr das Bemühen, alle Anlagen 



Hans Waldenfels 22 

und Kräfte immer mehr in den Dienst des Nächsten zu stellen, die Fähig- 
keit selbstloser Hingabe in der richtig aufgefaßten Arbeit - jeder an dem 
ihm zugefallenen Platz - zu üben und zu kräftigen, das Gute immer mehr 
um seiner selbst willen, um Gottes willen zu tun aus der Freiheit und der 
Hingabe des Herzens, und alles und jedes in seinem Wert an diesem 
Maßstab zu messen. Am Anfang des christlichen Weges steht also der 
Glaube an Christus, den Sohn Gottes und Erlöser. In ihm, und in ihm 
allein haben wir die Bürgschaft, daß dieser schwere Weg der einzig rich- 
tige ist; und nur in seiner Nachfolge können wir den Weg selbstloser 
Liebe gehen. Darum heißt es: •Wer sein Leben um meinetwillen verliert". 
Wenn aber der Mensch im Vertrauen auf Christus und seine Gnade diesen 
Weg einschlägt, dann wird die zunächst im Mittelpunkt seines Seins wie- 
derhergestellte Gemeinschaft mit Gott immer wirksamer werden und all- 
mählich einen Lebensbereich nach dem andern erfassen und umwandeln. 
Auf unfaßbare Weise verspürt der Mensch immer klarer, wie er mit Got- 
tes Gnade zu seinem wahren Selbst zurückfindet und dem Heil entgegen- 
geht. Ja, über seine Geschöpflichkeit hinaus wird er zum Kinde Gottes, 
das Gottes Liebe der Welt zu vermitteln berufen ist und in dieser Liebe 
Gott ähnlich, wirklich wie Gott geworden ist. 

Ostern und wir Christen heute 

Hans Waldenfels SJ, Rom 

Im 15. Kapitel des 1. Korintherbriefes schreibt der hl. Paulus: •Wäre 
Christus nicht auferstanden, so wäre hinfällig unsere Verkündigung, hin- 
fällig auch euer Glaube. Dann müßten wir als falsche Zeugen Gottes gel- 
ten" (v. 14). Dieser Satz wird heute in der Theologie wieder zusehends 
ernst genommen. Vor allem in der evangelischen Theologie ist die Beto- 
nung der Auferstehung Christi als Ausgangspunkt unseres Glaubens auf- 
fallend. Das Wissen um den lebendigen Christus, um die Bedeutung der 
•Sache Jesu" und des Kreuzes für uns beginnt mit Ostern. Nun sind die 
Anerkennung der Bedeutsamkeit von Ostern und die Betonung der Ge- 
schichtlichkeit der Auferstehung Christi nicht dasselbe. Letztere aber wird 
heute nicht selten in Frage gestellt. Gerade diese Geringschätzung der 
Tatsachenfrage der Auferstehung Christi führt aber dann - oft ungewollt - 
zu einer eigentlichen Bedrohung des Osterglaubens selbst. 




