
Hans Waldenfels 22 

und Kräfte immer mehr in den Dienst des Nächsten zu stellen, die Fähig- 
keit selbstloser Hingabe in der richtig aufgefaßten Arbeit - jeder an dem 
ihm zugefallenen Platz - zu üben und zu kräftigen, das Gute immer mehr 
um seiner selbst willen, um Gottes willen zu tun aus der Freiheit und der 
Hingabe des Herzens, und alles und jedes in seinem Wert an diesem 
Maßstab zu messen. Am Anfang des christlichen Weges steht also der 
Glaube an Christus, den Sohn Gottes und Erlöser. In ihm, und in ihm 
allein haben wir die Bürgschaft, daß dieser schwere Weg der einzig rich- 
tige ist; und nur in seiner Nachfolge können wir den Weg selbstloser 
Liebe gehen. Darum heißt es: •Wer sein Leben um meinetwillen verliert". 
Wenn aber der Mensch im Vertrauen auf Christus und seine Gnade diesen 
Weg einschlägt, dann wird die zunächst im Mittelpunkt seines Seins wie- 
derhergestellte Gemeinschaft mit Gott immer wirksamer werden und all- 
mählich einen Lebensbereich nach dem andern erfassen und umwandeln. 
Auf unfaßbare Weise verspürt der Mensch immer klarer, wie er mit Got- 
tes Gnade zu seinem wahren Selbst zurückfindet und dem Heil entgegen- 
geht. Ja, über seine Geschöpflichkeit hinaus wird er zum Kinde Gottes, 
das Gottes Liebe der Welt zu vermitteln berufen ist und in dieser Liebe 
Gott ähnlich, wirklich wie Gott geworden ist. 

Ostern und wir Christen heute 

Hans Waldenfels SJ, Rom 

Im 15. Kapitel des 1. Korintherbriefes schreibt der hl. Paulus: •Wäre 
Christus nicht auferstanden, so wäre hinfällig unsere Verkündigung, hin- 
fällig auch euer Glaube. Dann müßten wir als falsche Zeugen Gottes gel- 
ten" (v. 14). Dieser Satz wird heute in der Theologie wieder zusehends 
ernst genommen. Vor allem in der evangelischen Theologie ist die Beto- 
nung der Auferstehung Christi als Ausgangspunkt unseres Glaubens auf- 
fallend. Das Wissen um den lebendigen Christus, um die Bedeutung der 
•Sache Jesu" und des Kreuzes für uns beginnt mit Ostern. Nun sind die 
Anerkennung der Bedeutsamkeit von Ostern und die Betonung der Ge- 
schichtlichkeit der Auferstehung Christi nicht dasselbe. Letztere aber wird 
heute nicht selten in Frage gestellt. Gerade diese Geringschätzung der 
Tatsachenfrage der Auferstehung Christi führt aber dann - oft ungewollt - 
zu einer eigentlichen Bedrohung des Osterglaubens selbst. 



Ostern und wir Christen heute 23 

Wie weit das geht, zeigen folgende Sätze HL R. Schlettes aus einem 
Vortrag des Süddeutschen Rundfunks am Ostermontag 1966: •Ich bin der 
Ansicht, daß es aus methodischen Gründen völlig unmöglich ist, über das, 
was nach dem Tode Jesu war und zum Auferstehungsglauben führte, 
historisch sichere Aussagen zu machen. Ich meine auch, es besteht wenig 
Aussicht, daß diese Unklarheit je beseitigt wird"1. 

Unklarheit und Unsicherheit 

Was ist der Grund für diese Ansicht? Während ein Großteil der Christen 
noch immer, ihrem von den Vorvätern überkommenen Glauben entspre- 
chend, das Lied •Das Grab ist leer" zu Ostern freudig singt, gibt es heute 
•gläubige Christen, die sich lange und intensiv mit der Heiligen Schrift 
befaßt haben und aufgrund dieses Studiums zu der Meinung gekommen 
sind, wir hätten gar nicht den wahren Auferstehungsglauben, wenn wir 
ihn so auffassen ..., wie es im allgemeinen geschieht" (117). Es ist vor 
allem die neuere Exegese, die es demjenigen, der um sie weiß, schwer- 
macht, den Osterglauben im alten Stil zu bekennen. 

•Wir wissen, daß uns nur Ostergeschichten vorliegen, nicht etwa Proto- 
kolle und Stenogramme; daß die älteren Überlieferungszeugen das leere 
Grab nicht erwähnen; daß sich Widersprüche ergäben, nähmen wir die 
Osterberichte wörtlich; und wir müssen sogar annehmen, daß in der älte- 
sten Jesusverkündigung, wie sie aus der vorsynoptischen Quelle Q ermit- 
telt werden kann, von Ostern gar nicht die Rede war. Andererseits aber 
wissen wir auch, daß unsere Quellen keine historischen Quellen sind, son- 
dern Glaubensdokumente; daß sie vieles übergehen, was den modernen, 
historisch fragenden Menschen brennend interessieren würde; daß die 
damaligen Menschen ein lebendigeres Verhältnis zu ihrem Gott als dem 
die Geschichte führenden, die Ereignisse schickenden und durch sie spre- 
chenden Gott hatten; und wir müssen davon ausgehen, daß es in der Ur- 
gemeinde Vorkommnisse und Erfahrungen gab, die uns nicht nur historisch 
nicht bekannt sind, sondern auch aufgrund unseres Weltgefühls nicht nach- 
empfindbar wären" (119 f). 

•Was ist nun aber mit Ostern? Sprechen wir ganz deutlich: Die Exege- 
ten wissen es nicht, niemand weiß es. Wie schon gesagt, gestatten uns die 
Berichte kein historisch gesichertes, unveränderliches Urteil darüber, wel- 
che ,Ereignisse' sich nach dem Tod Jesu abspielten .. ."2. 

Wie müssen wir uns dann Ostern vorstellen? Schlette denkt es sich so: 

1 Abgedruckt in: H. R. Schlette, Kirche unterwegs (theologia publica 3). Olten-Frei- 
burg 1966, 116-122. 120. Die im Text folgenden Seitenangaben beziehen sich hierauf. 
2 Ders., Epiphanie als Geschichte. München 1966, 67. 



Hans Waldenfels 24 

•Nach Jesu Tod, so müssen wir uns die Entwicklung im Anschluß an 
neuere exegetische Einsichten denken, ist der Weg der Gemeinde Jesu 
nicht überall derselbe. Viele Erfahrungen stellten sich ein: aus Gesprä- 
chen; in den Gedanken einzelner; bei den Mählern, zu denen man doch 
wieder zusammenkommt, obwohl Jesus nicht mehr dabei ist - und doch 
dabei ist! Die Anhänger Jesu verstehen jetzt immer mehr, was sie an ihm 
hatten, wie bedeutend und einmalig dieser Jesus war, wie neu und alles 
Traditionelle sprengend die Ansichten, die er ihnen vorgetragen und zu- 
gerufen hatte, und sie gewinnen die Überzeugung, die ,Sache Jesu' auf- 
greifen und ihr treu bleiben zu müssen. Immer undenkbarer erscheint es 
ihnen, daß dieser Jesus tot und vergangen sein soll wie Abraham, David 
und Jeremias; wenn sie von ihm sprechen, wenn sie zusammensitzen und 
essen und trinken, so glauben sie, er sei bei ihnen. Jahwe, der ihn geschickt 
hat, läßt ihn auch jetzt noch in ihrer Mitte lebendig sein. 

Es mag ... sein, daß in diese Grundstimmung hinein Zeichen und Ge- 
schehnisse fielen, die als Fingerzeige Gottes gedeutet wurden, besondere 
einmalige und unwiederbringliche Zeichen, die wir nicht rationalistisch 
bestreiten wollen.. .; aber - und das sollte gezeigt werden - auch ohne 
solche Zeichen ist nachvollziehbar, daß eine Atmosphäre entstand, in der 
die Erfahrung reifte: Es ist nicht aus mit Jesus und seiner Sache .. ."3. 

Nun ist es zweifellos verdienstvoll, Schwierigkeiten ans Licht zu heben, 
die sich heute zugegebenermaßen auch im Kirchenvolk mehren. Sollte man 
aber dann nicht erwarten dürfen, daß gleichzeitig wenigstens der Versuch 
gemacht würde, die gegen den traditionellen Osterglauben vorgebrachten 
Gründe kritisch zu prüfen und, falls diese Gründe so schwerwiegend sein 
sollten, daß man meint, ihnen nachgeben zu müssen, eine erste Hilfe der 
Glaubensnot der Mitchristen zu leisten? Bei aller Sympathie für •die An- 
sichten derjenigen, die sich in intensiven exegetischen Studien zu erfor- 
schen bemühen, was im Sinne des Neuen Testamentes Osterglaube heißt" 
(121), darf man doch wohl ebensoviel Mitverantwortung für all die er- 
warten, die hier so überstürzt zu •modernen Christen" erzogen werden. 

Die •kritischen Exegeten" 

Es ist immer mißlich, wenn im Fachjargon oder in der Verallgemeinerung 
gesprochen wird. Wir sind alle nicht ganz frei davon; man sollte es aber 
wenigstens merken. Wer sind denn •die Exegeten", von denen hier die 

3 Ebd., 70 f. Eine ähnliche Darstellung vgl. in: Kirche unterwegs, 117 f. Dort sagt Schlette 
aber dann ausdrücklich: •Wir sind heute exegetisch-wissenschaftlich in einer Situation, 
in der wir weder für den traditionellen noch für den skizzierten modernen Osterglauben 
Partei ergreifen können" (119). 



Ostern und wir Christen heute 25 

Rede ist? Einen, von dem Schlette •gelernt zu haben hofft"4, hat er im 
Vorwort zur •Epiphanie als Geschichte" genannt, W. Marxsen. Von 
denen, die im Namenregister desselben Büchleins aufgereiht werden, 
käme als Exeget U. Wilckens in Frage; von den sonst Aufgeführten 
haben sich in den letzten Jahren zur Auferstehungsfrage geäußert: auf 
evangelischer Seite W. Pannenberg und J. Moltmann, katholischerseits 
K. Rahner. Die These Schlettes aber kann sich auf keinen der anderen 
drei, sondern einzig auf Marxsen stützen. Die Frage ist hier: Warum wird 
ein Exeget so ernst genommen, während es viele andere gibt, die sich zu- 
mindest ebenso kritisch mit den Osterberichten auseinandergesetzt haben 
und doch zu einem etwas anderen Ergebnis gekommen sind? Denn - das 
sei hier im voraus betont - bei aller Kritik im einzelnen gibt es genug 
Dinge, die auch von nahezu allen sogenannten •kritischen Exegeten" 
bejaht werden. 

Im Raum der deutschsprachigen Theologie ist wohl W. Marxsen in der 
Neuinterpretation des Osterereignisses am weitesten gegangen. Im An- 
schluß an dessen entscheidende Veröffentlichung •Die Auferstehung als 
historisches und als theologisches Problem" (1964) ist der Rat der Evange- 
lischen Kirche der Union an seinen Theologischen Ausschuß herangetreten 
mit der Bitte, die Frage aufzugreifen. Drei Vorträge, die U. Wilckens, 
G. Delling und H. G. Geyer im Anschluß an die These W. Marxsens ge- 
halten haben, sind inzwischen veröffentlicht worden5. Dabei hat H. G. 
Geyer einen Überblick über die Diskussion in der gegenwärtigen evange- 
lischen Theologie versucht, in denen sich drei Haupttypen abzuzeichnen 
beginnen. Diese seien hier kurz skizziert6. 

4 Ebd., 12. Die Bemerkung: •Ich habe auf wissenschaftliche Perfektion verzichtet und 
nicht alles genannt und zitiert, was zum Thema gehört und meine Ansicht stützen kann" 
(11 f), klingt m. E. ziemlich rhetorisch. Wenn man gewiß auch nicht zuerst den Mann und 
dann die Sache prüfen soll, so geht es doch nicht an, daß in einer so schwierigen und 
für den existentiellen Glaubensvollzug zentralen Frage wie der Auferstehung Christi auf 
eine wirklich saubere Darstellung der heutigen theologischen Diskussion verzichtet wird. 
Der interessierte, aber zugleich theologisch ungeschulte Leser ist bei beiden Stellung- 
nahmen Schlettes nicht in der Lage, sich ein persönliches Urteil zu bilden und wird daher 
über eine vordergründige, spontane Ablehnung oder aber eine unsichere, verschwommene 
Zustimmung gefühlsmäßiger Art nicht hinauskommen. 
5 Die Schrift: W. Marxsen / U. Wilckens / G. Delling / H. G. Geyer, Die Bedeutung der 
Auferstehungsbotschafl, 3. Aufl. 1966, enthält auch den genannten Aufsatz von W. Marx- 
sen. Vgl. auch W. Marxsen, Das Neue Testament ah Buch der Kirche. 1966, 96-110. 
6 Eine Stellungnahme zur zeitgenössischen Auferstehungstheologie aus der Sicht W. Pan- 
nenbergs findet sich in dessen Werk: Grundzüge der Christologie. 2. Aufl. 1966, 106-112. 
Die dort zu lesende Darlegung der Auferstehung Christi als Grund seiner Einheit mit 
Gott (§ 3, 47-112) bietet zugleich die ausführlichste Darstellung der heute im evange- 
lischen Raum vorfindbaren Sichtweisen der Auferstehung Christi. Leider konnte eine 
Auseinandersetzung mit Marxsen dabei noch nicht stattfinden, da dessen Aufsatz 1964 
wohl erst nach Veröffentlichung der •Grundzüge" erschien. Das neue Buch von W. Kün- 



Hans Waldenfels 26 

Drei Typen der Auferstehungstheologie 

a) Der erste Typ wird nach Geyer von K. Barth und R. Bultmann reprä- 
sentiert. Für beide bilden Kreuz und Auferstehung Christi einen einzigen 
Sinnzusammenhang. Während nun aber K. Barth in der •Kirchlichen 
Dogmatik" ausdrücklich feststellt, daß es sich bei der Auferweckung Chri- 
sti um •eine, dem Kreuzesgeschehen gegenüber selbständige neue Tat 
Gottes"7 handelt, gilt für Bultmann: 

•Der Auferstehungsglaube ist nichts anderes als der Glaube an das 
Kreuz als Heilsereignis." 

•Das Osterereignis, sofern es als historisches Ereignis neben dem Glau- 
ben genannt werden kann, ist ja nichts anderes als die Entstehung des 
Glaubens an den Auferstandenen, in dem die Verkündigung ihren Ur- 
sprung hat"8. 

Verdeutlichend wiederholt Bultmann, was er meint, wenn er zwanzig 
Jahre später schreibt: 

•Mehrfach und meist als Kritik wird gesagt, daß nach meiner Inter- 
pretation des Kerygmas Jesus ins Kerygma auferstanden sei. Ich akzep- 
tiere diesen Satz. Er ist völlig richtig, vorausgesetzt, daß er richtig verstan- 
den wird. Er setzt voraus, daß das Kerygma selbst eschatologisches Gesche- 
hen ist; und er besagt, daß Jesus im Kerygma wirklich gegenwärtig ist, 
daß es sein Wort ist, das den Hörer im Kerygma trifft. Ist das der Fall, so 
werden alle Spekulationen über die Seinsweise des Auferstandenen, alle 
Erzählungen vom leeren Grab und alle Osterlegenden, welche Momente 
an historischen Fakten sie auch enthalten mögen, gleichgültig. An den im 
Kerygma präsenten Christus glauben, ist der Sinn des Osterglaubens"9. 

ncth, Entscheidung heute. Jesu Auferstehung - Brennpunkt der theologischen Diskussion. 
Hamburg 1966, konnte ich leider noch nicht einsehen. - Verwiesen sei sodann ausdrück- 
lich auf die in Taschenbuchform zugänglichen Darstellungen des Ostergeschehens bei 
G. Bornkamm, Jesus von Nazareth. Urbanbücher 19, 165-170; G. Ebeling, Das Wesen 
des christlichen Glaubens. Siebenstern-Taschenbuch 8, 53-66; ferner J. Moltmann, Theo- 
logie der Hoffnung. 5. Aufl. 1965, 125-209, vor allem 150-184; P. M. v. Buren, Reden 
von Gott in der Sprache der Welt. 1965, 119-126. An bedeutenderen Werken über die 
Auferstehung Christi wären evangelischerseits noch zu nennen: W. Künneth, Theologie 
der Auferstehung (1933), 4. Aufl. 1951; H. v. Campenhausen, Der Ablauf der Oster- 
ereignisse und das leere Grab (1952), 2. Aufl. 1958; K. H. Rengstorf, Die Auferstehung 
Jesu (1952), 4. Aufl. 1960; H. Graß, Oster geschehen und Osterberichte (1956), 3. Aufl. 
1964; G. Koch, Die Auferstehung Jesu Christi, 1959; H. W. Bartsch, Das Auferstehungs- 
zeugnis, sein historisches und theologisches Problem, 1965. 
7 K. Barth, Kirchliche Dogmatik, Bd. IVIl, 1935, 373; vgl. ebd., 340: Sie •ist das große 
Gottesurteil, der Vollzug und die Proklamation der göttlichen Entscheidung über das 
Kreuzesgeschehen". 
8 R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie; zitiert nach H. W. Bartsch (hrsg.), 
Kerygma und Mythos, Bd. I, 4. Aufl. 1960, 46. 
9 R. Bultmann, Das Verhältnis der urchristlichen Christusbotschaft zum historischen Jesus. 
1960; zitiert nach W. Marxsen, a. a. O., 13. 



Ostern und wir Christen heute 27 

Der Grund, warum Barth hingegen mit Recht auf der konkreten Gegen- 
ständlichkeit des Osterglaubens insistiert, liegt in seiner Unterscheidung von 
Begründung und Entstehung des Osterglaubens, die Bultmann umgeht: 

•Die Texte reden nicht primär von der Entstehung des Osterglaubens 
als solchem, sondern von dessen Begründung durch den den Jüngern nach 
seinem Tod (nicht außer-, sondern innerweltlich) als Lebendiger begeg- 
nenden und mit ihnen redenden Jesus Christus selbst, der sie durch diese 
Tat seines Lebens von seinem Lebendigsein und damit von seinem Tod 
als von dem von Gott gewollten Heilsgeschehen unwidersprechlich über- 
zeugt hat. Dieses Konkrete war nach den Texten das Ereignis der vierzig 
Tage und die Tat Gottes in diesem Ereignis. Dieses Konkrete in seiner 
Äußerlichkeit, in seiner Gegenständlichkeit, das als solches nicht in ihrem 
Glauben, sondern im Konflikt mit ihrem Unglauben geschah, das ihren 
Unglauben überwand und beseitigte, ihren Glauben erst schuf!"10 

b) Als Vertreter des zweiten Typs nennt Geyer vor allem W. Marxsen. 
Dieser kommt - nicht nur aufgrund seiner Exegese, wie Geyer deutlich 
sagt - zu dem Endergebnis: 

•Nicht die Auferstehung ist das entscheidende Datum . . ., sondern Jesus 
war das ,Datum', sein Reden und Tun. Jesus wurde in seinem irdischen 
Wirken als Antezipation des Eschatons erfahren, als Ereignis Gottes. 
Jesus wurde als der erfahren, der in den Glauben hineinstellte . . . Diese 
- an ihn gebundene - Ereignung Gottes, die mit seinem Tode eigentlich 
vorbei war, wurde durch das Widerfahrnis des Sehens neu ausgelöst... 

So muß also daran festgehalten werden, daß die Auferweckung Jesu 
nicht das christliche Zentraldatum ist. .." (37)11. 

Marxsen geht davon aus, daß den Ausgangspunkt der historischen 
Analyse des Osterkerygmas die Christophanien bilden. Das Ergebnis die- 
ser Analyse ist: 

•Wir können mit großer Sicherheit sagen, daß Zeugen ein Sehen des 
Gekreuzigten widerfuhr. Noch genauer müssen wir formulieren: Zeugen 
behaupten nach dem Tode Jesu, ihn gesehen zu haben - und eben dieses 
Sehen drücken sie unterschiedlich, zum Teil schon mit anfänglichen Inter- 
pretationen dieses Sehens, aus. 

Aufgrund dieses Widerfahrnisses des Sehens aber, das Zeugen behaup- 
teten, kamen sie dann durch reflektierende Interpretation zu der Aussage: 
Jesus ist von Gott auferweckt worden bzw. er ist auferstanden. - Natür- 
lich waren sie dann auch der Meinung, hier von einem wirklich geschehe- 
nen Ereignis zu reden" (23). 

10 K. Barth, a. a. O., 376. 
11 Die folgenden Zitate im Text beziehen sich auf den Aufsatz von W. Marxsen, a. a. O., 
9-39. 



Hans Waidenfels 28 

Es ist also diese •reflektierende Interpretation", die zum •Interpreta- 
ment": •Jesus ist auferstanden" führt. Diese Rede von der Auferstehung 
aber ist beheimatet im apokalyptischen Traditionsgut der Zeit Jesu12. 

Weil aber an die Christuserscheinungen nicht nur die Erklärung •Jesus 
ist auferstanden" anknüpft, sondern auch die Sendung der Kirche hier 
ihren Ursprung hat, verbindet sich, mit dem •Widerfahrnis des Sehens" 
ein doppelter Verstehenszusammenhang: eine Reflexion (Auferstehung) 
und eine Funktion (Sendung). Auf diese Funktion aber kommt es Marx- 
sen an. Ihr Inhalt ist •zunächst und vorläufig": •Die ,Sache Jesu' geht 
weiter" (29). Eigentlich aber geht es um •die Weiter-Ereignung des 
Jesuskerygmas" (30). Damit ist Marxsen auf anderem Wege bei Bult- 
manns •Auferstehung ins Kerygma" angelangt; er überholt diesen aber 
insofern, als er das reflexive Interpretament •Auferstehung" in den Dienst 
des funktionalen Interpretamentes stellt und dann schließlich als zeit- 
bedingtes Leitmotiv beiseite schiebt. •So ist also die Frage nach der Auf- 
erstehung Jesu zuletzt keine Frage nach dem Ereignis nach Karfreitag, 
sondern es ist die Frage nach dem irdischen Jesus und (unlösbar damit 
verbunden!) die Frage, wie seine Sache später erfahrene Wirklichkeit 
wurde und heute erfahrbare Wirklichkeit werden kann" (39)13. 

c) Für die dritte Position steht vor allem W. Pannenberg. Bei ihm ist 
die Auferstehung Christi absolut zentral und notwendig, weil •die Ein- 
heit Jesu mit Gott noch nicht durch den in seinem vorösterlichen Auftre- 
ten implizierten Anspruch begründet (ist), sondern erst durch seine Auf- 
erstehung von den Toten"14. Wichtig ist für ihn, daß auch die Erwartung 
Jesu sich auf die nahe bevorstehende allgemeine Totenaufweckung rich- 
tete; denn seine Botschaft hat wesentlichen Anteil am apokalyptischen 
Denken seiner Zeit. Dieser Horizont der Apokalyptik ist nach Pannen- 
berg aber auch ganz allgemein für den Auferstehungsglauben unumgäng- 
lich notwendig. Den Einwand, ob nicht ein anderer Denkhorizont die Be- 

12 Darin stimmt er zunächst mit W. Pannenberg überein; vgl. auch U. Wilckens, a. a. O., 
54 f; dazu G. Delling, ebd., 72; H. G. Geyer, ebd., 112-114; auch J. Moltmann, a. a. O., 
173-179. 
13 Das Gekünstelte der Konstruktion Marxsens erhellt schon daraus, daß man •Funktion" 
ja auch gebrauchen kann, wie U. Wilckens es tut. Dieser sieht die •Funktion" der Erschei- 
nungen darin, •die Erkenntnis der Auferweckung zu vermitteln" (A. a. O., 56). •Darum 
muß ich gegen Marxsen an der These festhalten: Worum es geht, ist das Ereignis der 
Auferstehung Jesu selbst, als deren Wirkung beurteilt werden muß, was nach Marxsen 
direkt der eigentliche Sinn der urchristlichen Rede von der Auferstehung selbst ist: das 
Weitergehen der ,Sache' Jesu. Denn es geht in der Osterverkündigung auf Grund der 
ersten Erscheinungen des Auferstandenen nicht einfach darum, daß Jesus wieder da sei, - 
sondern darum, daß Jesus durch Gott selbst bestätigt worden sei, - nicht also: ,Er kommt 
auch noch heute', sondern: ,Gott hat ihn auferweckt und also endgültig ins Recht gesetzt'" 
(Ebd., 58). 
14 W. Pannenberg, a. a. 0., 47. 



Ostern und wir Christen heute 29 

deutung des Auferstehungsglaubens dann zuschanden machen könnte, 
weist er ab, indem er auf die Kontinuität unseres Denkens mit dem dama- 
ligen Hoffen hinweist. Zumindest scheint ihm soviel klar zu sein, •daß 
die Erwartung einer Auferstehung der Toten von Voraussetzungen heu- 
tigen Denkens her keineswegs als sinnlos erscheinen muß, sondern viel- 
mehr als philosophisch sachgemäßer Ausdruck der menschlichen Bestim- 
mung zu begründen ist"15. 

Man müßte nun im einzelnen prüfen, was an den kurz skizzierten Typen 
annehmbar ist, was nicht. Darauf kommt es aber in diesem Zusammen- 
hang nicht an. Auf manches einzelne kommen wir später zurück. Wich- 
tig dürfte zunächst dieses sein: 

(1) Es gibt nach dem Gesagten eine Mehrzahl von Meinungen hinsicht- 
lich der Auslegung der neutestamentlichen Texte über die Auferstehung, 
im Bereich der evangelischen Theologie noch viel mehr als im katholi- 
schen16. Schon das sollte vor voreiligen Urteilen über das Denken •der 
kritischen Exegeten" bewahren. Es fragt sich allerdings: Wenn es so viele 
Meinungen gibt, kann man dann überhaupt noch etwas Bestimmtes über 
Inhalt und Begründung des Osterglaubens aussagen? Darauf kommen wir 
sogleich zurück. 

15 Ebd., 84. - Eine eigenständige Position nimmt J. Moltmann ein. Er stellt an das Oster- 
kerygma die dreifache Frage: •Was kann ich historisch wissen? Was soll ich tun? Was 
darf ich hoffen?" (vgl. a. a. 0., 151). Die Betonung liegt bei ihm vom Ansatz des Buches 
her auf der dritten Frage. Bei der Behandlung der ersten Frage wird man dafür den 
Eindruck nicht los, daß er sosehr vom •neuzeitlichen, historischen Zugang zur Geschichte" 
(164), vom •heute allgemeinverbindlichen und die Allgemeinheit verbindenden Wirk- 
lichkeitsverständnis" (ebd.) gefangen ist, daß er die Frage nach der historischen Aussage 
der Osterberichte praktisch gar nicht mehr stellt; denn •eine exklusiv historisch gestellte 
Frage nach der Auferstehung verfremdet ... die Texte der Osterberichte" (165). Man 
fragt sich dann nur, warum gerade den •geschichtlich" (im Sinne von Geschichtlichkeit) 
denkenden Theologen so sehr daran liegt, ihr Verständnis von Geschichte und Geschicht- 
lichkeit als allgemeingültig hinzustellen, obwohl doch sonst so entschieden auf dem Plura- 
lismus des Denkens und der Weltanschauungen bestanden wird. Ist nicht diese neue Form 
eines Idealismus und Konzeptualismus, die von Abstrakta wie •Geschichtlichkeit" und 
•allgemeingültigem Wirklichkeitsverständnis" lebt, im Grunde eine wirkliche Gefahr für 
ein Ernstnehmen der Geschichte? Denn es läßt sich heute ja fast behaupten: Je geschicht- 
licher (im Sinne von Geschichtlichkeit) jemand denkt, um so weniger bekümmert ihn 
wirklich die Geschichte. 
16 Man vgl. etwa K. Rahner, Dogmatische Fragen zur Osterfrömmigkeit, in Schriften IV, 
157-172; ders., Ostererfahrung, in: Schriften VII, 157-165; ders., Art. Auferstehung 
Christi IV, in LThK 1, 1038-1041; A. Kolping, Art. Auferstehung Jesu II, in: HThG 
1, 137-145; A. Vögtle, in: W. Joest u. a., Was heißt Auslegung der Heiligen Schrift? 
1966, 61-75, und E. Gutwenger, Zur Geschichtlichkeit der Auferstehung Jesu, in: ZKTh 
88 (1966), 257-282, auch P. Benoit, Passion et Resurrection du Seigneur, Paris 1966, 263 
bis 387. Auf J. Kremer, Das älteste Zeugnis von der Auferstehung Christi. Stuttgarter 
Bibelstudien 17, 1966, wurde ich erst nach Abschluß des Aufsatzes von P. M. Zerwick SJ 
aufmerksam gemacht. Das Buch bestätigt aber im wesentlichen unsere Darstellung. K. setzt 
sich ausdrücklich mit Bultmann (96-114) und Marxsen (115-131) auseinander. 



Hans Waldenfels 30 

(2) Auch was von Exegeten vorgetragen wird, ist nicht alles reine Ex- 
egese. W. Marxsen muß sich von seinen Kollegen den Vorwurf gefallen 
lassen: Wenn er behauptet, •der Inhalt der durch die Erscheinungen Jesu 
nach seiner Kreuzigung inaugurierten Verkündigung (sei) weder die 
Ostererfahrung, d. h. das ,Widerfahrnis des Sehens' selber noch eine in 
ihr allererst manifestierte Wahrheit", dann ist •er schon mit dem näch- 
sten Schritt zu Thesen genötigt, die sich exegetisch vermutlich nur sehr 
schwer verifizieren lassen"17. 

Wenn dem aber so ist, dann wäre es an der Zeit, gerade auch die Ex- 
egeten nach ihren eingestandenen und uneingestandenen Aprioris und 
ihrem philosophischen oder hermeneutischen Vorverständnis zu befragen. 

Die Ostererfahrungen der ersten Zeugen 

Was kann man über die Osterereignisse tatsächlich wissen?18. Im ganzen 
läßt sich das neutestamentliche Stellenmaterial zu drei Textkomplexen 
ordnen. Den ersten bilden die Ostergeschichten in den Schlußkapiteln der 
vier Evangelien, den zweiten die Verkündigungs- und Bekenntnisfor- 
meln, also etwa die urchristliche Katechese der Apostelgeschichte; schließ- 
lich läßt sich als eigener Komplex schon wegen des hohen Alters - etwa 
20 bis 25 Jahre nach Jesu Tod - und wegen seiner überragenden Bedeu- 
tung 1 Kor 15,3-819 ansprechen. 

In den Texten selbst finden wir sodann einmal solche, die zusammen 
mit der Verkündigung bestimmte Tatsachen, wie die Erscheinungen, fest- 
stellend erwähnen, aber nicht erzählen; das ist z. B. in 1 Kor 15 der Fall. 
Und es gibt andere Texte, zu denen vor allem die Evangelienperikopen 
und auch die Schilderung des Bekehrungserlebnisses des Paulus in der 
Apostelgeschichte gehören, die eindeutig erzählenden Charakter haben. 
Nun sind die Evangelienberichte gewiß keine Berichterstattung im Sinne 
moderner Geschichtsschreibung. Sie sind im Anschluß an die Verkündi- 

17 Vgl. H. G. Geyer, a. a. 0., 108; ebenso J. Kremer, 121: •Was Marxsen vorträgt, sind 
interessante Spekulationen, die aber im Text kein ausreichendes Fundament haben. Man 
kann solche Spekulationen allenfalls als Arbeitshypothesen in Erwägung ziehen. Als 
solche unbewiesenen Hypothesen müßten sie aber dann auch gekennzeichnet werden. Vor 
allem dürfen sie nicht, ehe sie durch gründliche Untersuchungen bestätigt wurden, als 
Grundlage exegetischer und theologischer Aussagen gewertet werden." 
18 Im folgenden knüpfen wir - z. T. auch in wörtlichen Formulierungen - an die Dar- 
stellungen von G. Ebeling, U. Wilckens, G. Bornkamm, auch an R. Marl6, Art. Auf- 
erstehung Jesu I, in: HThG 1, 130-137, und J. Schmitt, Art. Auferstehung Christi 
I und II, in LThK 1, 1028-1035, sowie A. Descamps. La Structure des Recits evangeli- 
ques de la Resurrection, in: Biblica 40 (1959), 726-741, an. 
19 Vgl. dazu J. Kremer, a. a. O. Die Arbeit ist vor allem eine bibeltheologische Studie 
zur Aussage und Bedeutung von 1 Kor 15, 1-11 (mit reichen Literaturangaben). 



Ostern und wir Christen heute 31 

gung niedergeschriebene, vom Glauben geprägte Darstellungen, die zu- 
dem, dem Geschichtsverständnis der damaligen Zeit entsprechend, auch 
von legendenhaften Zügen und midraschartigen Ausschmückungen nicht 
frei sind. Unsere Hilflosigkeit diesen Texten gegenüber rührt nicht selten 
daher, daß wir •der Denk- und Sprechweise der Menschen der Bibel stärk- 
stem entfremdet" und •viel zu wenig vertraut (sind) mit dem einzigarti- 
gen Geschichtsbewußtsein, das nun einmal die urkirchliche Jesusüberlie- 
ferung, also auch die im Dienst der nachösterlichen Christusverkündigung 
geschriebene Jesusbücher bestimmte"20. Stattdessen setzen wir dann heute 
fälschlicherweise unser heutiges Geschichtsbewußtsein als allgemeingültige 
Norm ein. 

Die Analyse der Texte führt aber dahin, daß sich zwei Typen von Er- 
zählungen herausschälen: Grabes- und Erscheinungsgeschichten. Wäh- 
rend früher die Erzählung vom leeren Grab im Vordergrund stand, weil 
es sich dabei um eine handfeste, nicht durch psychologische Erklärung 
fortzudisputierende Tatsache handelte, hat heute die Behandlung der 
Erscheinungen den Vorzug. 

a) Das leere Grab 

Ein Grund für die geringere Bewertung der Grabeserzählungen, der aber 
keineswegs allgemein vertreten wird, ist der, daß diese Erzählungen als 
ganze als Legende angesehen werden. Solche Interpretation läßt sich 
schwerlich rechtfertigen. Denn wenn es auch zeitgenössische Erklärungen 
gab, die den Christen abträglich sein sollten (vgl. Mt 27,62-66; 28,11-15), 
so gibt es nicht das geringste Anzeichen dafür, daß die Tatsache des leeren 
Grabes von den Zeitgenossen der Apostel je geleugnet worden wäre. 

Ein anderer Grund, die Erscheinungen Jesu höher zu werten und für 
bedeutsamer zu erachten als das leere Grab, ist stichhaltiger: Vieles deutet 
darauf hin, daß Grabesberichte und Erscheinungsberichte ursprünglich 
unabhängig voneinander bestanden und sich erst auf einer relativ späten 
Stufe vermischt und verbunden haben. Die bekannte Stelle in 1 Kor 15 
spricht nicht vom leeren Grab. Auch in den Petruspredigten wird das 
leere Grab im Grund nicht als Argument herangezogen21.  Ja, wenn 

20 A. Vögtle, a. a. O., 83. 
21 Daran kann man mit A. Kolping, a.a.O., 141, u. a. gegen E. Gutwenger, a.a.O., 
259-263, festhalten; denn der Dreiklang •gestorben, begraben, auferstanden" spricht nur 
dann vom leeren Grab, wenn das •auferstanden" des urchristlichen Kerygmas so und 
nur so von vornherein zu verstehen ist. Um das zu beweisen, muß E. Gutwenger aber 
die schwierige Arbeit auf sich nehmen, die Autorschaft des Apostels Johannes für das 
Johannesevangelium sicherzustellen. Dabei muß er sich nicht nur mit evangelischen 
Autoren, sondern auch mit R. Schnackenburg auseinandersetzen (268), ohne dessen Argu- 
mente überzeugend widerlegen zu können. Ohne deshalb E. Gutwengers Ansicht hier 
bestreiten zu wollen, werden wir im folgenden doch auch nicht positiv diese in allem als 



Hans Waidenfels 32 

A. Vögtle recht hat - und es spricht vieles dafür -, hätte das urkirchliche 
Kerygma gar dafür gesorgt, daß das leere Grab allein nicht zum Beweis 
der Auferstehung Christi gemacht würde22. 

Der ursprüngliche Sachverhalt scheint bei Markus, dem ältesten Evan- 
gelium, greifbar zu sein. Frauen gehen am Ostermorgen zum Grab, finden 
es leer und fliehen •eilig aus der Gruft; denn ein Zittern und Erschauern 
hatte sie erfaßt" (Mk 16,8). Die Engelverse 5-7 bleiben dabei zunächst 
außer acht; sie dürften später hinzugefügt sein23. Der Grund für die Ein- 
fügung ist aber ganz offensichtlich dieser: Wollte man das Erlebnis der 
Frauen katechetisch auswerten und war man zugleich der Ansicht, daß 
nicht die reine Tatsache des leeren Grabes allein die Überzeugung von 
der Auferstehung wecken konnte, dann mußte den Frauen die Auferste- 
hungsbotschaft anderweitig zuteil werden. Dazu sagt nun Vögtle: •Im Be- 
reich der biblischen Vorstellungs- und Darstellungswelt bot sich für eine 
den Christophanien vorgreifende Verkündigung der Auferstehung Jesu 
als gegebene Möglichkeit nur ein Engel, ein Bote Gottes an"24. Bedenkt 
man sodann, daß die Art und Weise, wie der Engel sich seiner Aufgabe 
entledigt, sehr weitgehend der außerevangelischen Osterverkündigung 
entspricht - Christus war tot; er ist auferweckt; geht und kündet! -, dann 
kommt man von selbst in die Nähe der Christuserscheinungen. Voraus- 
gesetzt aber, daß der Engel Aussageform der gottgeschenkten Offen- 
barung der Auferstehung des Herrn ist, wird es auch gleichgültig, ob ein- 
mal von einem Engel (Mk; Mt), ein anderes Mal von zweien (Lk) die Rede 

gesichert zugrundelegen. - Mit der Möglichkeit einer impliziten Aussage über das leere 
Grab rechnet J. Kremer für 1 Kor 15 (a. a. 0., 37-39. 85). 
22 A. a. O., 64. 
23 So A. Vögtle, a.a.O., 64; auch E. Gutwenger, a.a.O., 271-275; sehr klar 272: •die 
Auferstehungsengel sind in einer historischen Untersuchung zu streichen". Die Begrün- 
dung für die spätere Einfügung der bzw. des Engels ist aber die gleiche, die Vögtle gibt: 
•Da man heilsgeschichtliche Erkenntnisse von Gott herleitete, bediente man sich in Dar- 
stellungen gerne eines himmlischen Boten, der die Erkenntnisse vermittelte. In unserem 
Fall ist es die Auferweckung Jesu durch Gott, die der Mensch erfahren soll. Darum ist es 
derselbe Gott, der dieselbe Tatsache entweder durch das Medium des leeren Grabes oder 
eines himmlischen Boten andeutet. Ausschlaggebend für die Urchristen war, daß das 
Wissen um die Auferstehung Jesu letztlich von Gott stammt" (Ebd.). Gerade in diesem 
Zusammenhang ist allerdings das •entweder-oder" unverständlich, da ja gerade die 
Engel es sind, die deutlich machen sollen, daß das leere Grab Zeichen der Auferstehung 
und nichts anderes ist; das aber deutet das leere Grab allein eben noch nicht an. So auch 
J. Kremer, a. a. 0., 134. - Daß der •Markus-Schluß" Mk 16, 8 höchstwahrscheinlich den 
Abschluß einer Passionsgeschichte bildete, die wohl nicht mit dem Tod und Begräbnis 
schloß, sondern mit der Jerusalemer Form der Auferstehungserfahrung, wird von Gut- 
wenger wie von U. Wilckens, a. a. 0., 59 ff, u. a. angenommen. 
24 A. a. O., 64; später nochmals (66): •Nach gut begründeter Auslegung verstand also die 
Überlieferung selbst diese Engelerscheinung nicht als ein von den Frauen wahrgenom- 
menes Phänomen, sondern als biblisches Stilelement, das im Dienst der urkirchlichen 
Osterpredigt steht". 



Ostern und wir Christen heute 33 

ist, ob sie im Grab oder vor ihm waren, ob sie dieses genau gesagt haben 
oder jenes. Entscheidend ist die Sinnrichtung der heutigen biblischen Er- 
zählung: Die Auferstehung Christi ist ein vom Vater bewirktes Geschehen. 
Sollten die Frauen Zeugen der Auferstehung Christi sein, so mußte ihnen 
diese Einsicht geschenkt werden. 

b) Die Erscheinungen Jesu 

Sieht man aber erst einmal die doppelte Komponente, die den Osterglau- 
ben konstituiert: die Auf erweckung des Herrn und das Geschenk des An- 
sichtigwerdens dieser Wirklichkeit, dann wird auch klar, daß für den 
Glaubenden die Begegnung mit dem auferstandenen Herrn selbst das 
Bedeutsamere sein mußte und den Vorzug verdiente vor der Tatsache des 
- für sich allein genommen - vielfältig erklärbaren leeren Grabes. 

Auch hier ist es nun nicht nötig, jede einzelne Erscheinung genau zu 
analysieren. Es ist nicht einmal wichtig zu wissen, ob die Erscheinungen 
nur oder wenigstens zumeist in Galiläa stattgefunden haben (wie viele 
heute annehmen), oder ob es auch, vielleicht sogar zur selben Zeit, in 
Judäa Erscheinungen des Herrn gegeben hat25. Die Geschichtlichkeit der 
Einzelerscheinungen Christi, die Petrus, Jakobus und Paulus hatten, wie 
auch die Tatsächlichkeit der Gemeinschaftserscheinungen vor den Aposteln 
und der großen Gruppe von fünfhundert Brüdern, •von denen die meisten 
noch leben, während einige entschlafen sind" (1 Kor 15,6), bezweifelt 
heute praktisch niemand. Der Erklärungsversuch, die Erscheinungen als 
subjektive Halluzinationen oder ähnliches abzutun, der zur Zeit der alten 
liberalen Bibelkritik nach D. F. Strauß beliebt war, wird heute, soweit 
man sehen kann, nicht mehr ernst genommen26 - es sei denn, man ist der 

25 So sagt z. B. G. Bornkamm, a. a. 0., 167: •Aber auch mit Erscheinungen in und um 
Jerusalem haben wir zu rechnen". Immerhin nimmt auch er an, daß die ersten Erschei- 
nungen wohl in Galiläa stattgefunden haben. Sonst wäre schwerlich einzusehen, wieso in 
Jerusalem das älteste Zeugnis ganz offensichtlich nur vom leeren Grab weiß und von 
Frauen oder einer Frau (Maria Magdalena, so Jo 20, 1), die das Grab leer fanden. 
26 Vgl. W. Pannenberg, a.a.O., 85-97, vor allem 93-95; H. Graß, a.a.O., 235 ff; W. 
Bulst, in: LThK 1, 1037 f; A. Kolping, a. a. O., 141-143; J. Kremer, a. a. 0., 57-63; auch 
J. Moltmann, a.a.O., 173-184. Bei G. Bornkamm heißt es (168): •...sicher haben die 
Erscheinungen des Auferstandenen und das Wort seiner Zeugen diesen Glauben aller- 
erst begründet." P. v. Buren, a. a. 0., 125, sieht es so: •Zu sagen, das Ostergeheimnis sei 
,nur ein subjektives Erlebnis' gewesen, heißt die Sprache des neutestamentlichen Zeug- 
nisses vergewaltigen. Par definition ist jedes Erlebnis subjektiv... Das Ostererlebnis 
des Petrus und der andern war tatsächlich ihr eigenes .subjektives' Erlebnis. Es war 
aber ein für sie ganz neuartiges Erlebnis über Jesus und seine Freiheit. Ihre Erinnerung 
an Jesus mag sie noch immer beschäftigt haben. Aber an Ostern stellten sie fest, daß sie 
anfingen, an seiner Freiheit teilzuhaben, was vorher nicht der Fall gewesen war. Wir 
könnten sagen, daß die Freiheit Jesu an Ostern anfing ansteckend zu werden. Ich ge- 
brauche den Ausdruck vorsichtig. Sein Nachteil ist sein biologischer Beigeschmack, aber 



Hans Waidenfels 34 

Meinung, die Abwertung der •Auferstehung Christi" zu einem reinen 
Interpretament müsse in der Verlängerung der alten liberalen Bibelkritik 
angesetzt werden27. 

Im Grunde geht es bei allen Erscheinungen letztlich um die Einübung in 
den Osterglauben. In der Grundstruktur stimmen nämlich die Erschei- 
nungsberichte vielfältig überein. Immer läuft die Erfahrung des in seinem 
Tode lebenden und sieghaften Herrn zunächst einmal den Erwartungen der 
Jünger zuwider. Die Jünger waren trotz der vorhergehenden Gemein- 
schaft mit dem Herrn und trotz der apokalyptischen Erwartungen auf diese 
Begegnungen nicht gefaßt. Sie werden - ohne Vorbereitung - ergriffen. 
Diese Ergriffenheit aber ist so stark, daß sie sich übersetzt in Verkündi- 
gung. Immer steht am Ende das Laufen-Irgendwohin, das Weitersagen- 
Wollen, das Nicht-allein-bleiben-Können, die grenzenlose Freude und 
das Wissen um die Gemeinschaft und die Anteilnahme an einem größeren, 
reicheren Leben, für das es sich erneut lohnt, die Schiffe hinter sich zu ver- 
brennen und nachzufolgen in die Ungewißheit, •bis der Herr kommt" 
(1 Kor 11,28). Denn zugleich ist auch die Gewißheit da, daß all das, was 
sie selbst erfahren haben, radikal offenbar werden wird vor aller Welt. 

Hier aber wird erst recht deutlich, daß die Begegnungen mit dem 
Herrn Glauben fordernde, personale Vorgänge sind. Es muß auffallen, 
daß nirgends in der Heiligen Schrift die Rede ist von Erscheinungen, die 
gleichsam neutral als solche zugänglich sind. Immer sind es gläubige Men- 
schen, die von ihnen berichten. Das gilt auch von Paulus. Denn auch er 
hatte sich - wenn auch zunächst unter negativem Vorzeichen - auf Christus 
eingelassen; es war ein Ausschlagen gegen den Stachel (vgl. Apg 26,14). 

wir gebrauchen ihn ja auch etwa in Aussagen wie: ,Er hat ein ansteckendes Lächeln.' 
... Wir meinen es also in diesem bildlichen Sinne, wenn wir sagen, Jesu Freiheit von 
sich selber und seine Freiheit, für andere dazusein, seien an Ostern ansteckend gewor- 
den . . .". Hier kommen wir also wieder in die Nähe von Marxsen und Schlette, wie über- 
haupt die •Gott-ist-tot"-Welle, die von den USA auch in absehbarer Zeit zu uns her- 
überdringen dürfte, uns die Auferstehung Christi ganz neu als Problem stellen wird. 
Man wird aber schon jetzt der Tatsache gewahr, daß die alten hausbackenen apologe- 
tischen Argumente gegen die subjektive Visionstheorie u. ä. an die eigentlichen Fragen 
von heute bereits nicht mehr heranreichen. 
27 Daß die Gefahr einer totalen Aufhebung des christlichen Glaubens in dieser Rich- 
tung besteht, wird von U. Wilckens sehr klar zum Ausdruck gebracht: •Die Frage einer 
für uns überzeugenden Interpretation der Osterzeugnisse stellt sich auf der gesamten 
Ebene: Aber damit ist nicht zugleich das Urteil impliziert, daß wir jedenfalls mit ver- 
gangenen Aussagen, ihren Vorstellungen und Neigungen, als solchen nichts mehr zu tun 
hätten. Es gilt vielmehr exegetischerseits viel gründlicher einzusehen, daß die Frage der 
Vermittlung zum Beispiel der Überlieferung des zeitgenössischen Judentums, mit der 
die urchristliche Überlieferung so innig verfilzt ist, nicht eine von vornherein als aus- 
sichtslos zu beurteilende Sache ist. Sollte jedoch deren Vermittlung uns heute tatsächlich 
unvollziehbar sein, so würde damit wohl zugegeben werden, daß uns das Urchristen- 
tum - insgesamt - das heißt mitsamt seiner ,Sache'! - nicht mehr zugänglich wäre!" 

(a. a. O., 62 f). 



Ostern und wir Christen heute 35 

Dabei ist der Unterschied zwischen ihm und den Emmausj ungern oder 
auch Maria Magdalena viel geringer, als er auf den ersten Blick zu sein 
scheint. Auch diese sehen schließlich wie die Apostel am See Genesareth 
im Herrn zunächst einen Fremdling. Ja, Thomas will nicht einmal auf das 
Wort seiner Mitapostel hin glauben. Er muß dann in seiner eigenen Chri- 
stusbegegnung erfahren, daß selig ist, wer nicht sieht und doch glaubt. 

Gerade Paulus aber, der uns in 1 Kor 15 die Tatsächlichkeit der Oster- 
erscheinungen so klar berichtet, hat uns auch die Grundzüge der Erschei- 
nung Jesu geschildert28. Die Erscheinung hatte eine eindeutige Beziehung 
zum Menschen Jesus, dem am Kreuz Gestorbenen. Es war aber nicht eine 
Erscheinung einer irdisch-leibhaften Person, sondern die Erscheinung 
einer Herrlichkeitsgestalt. Es war sodann eine Erscheinung von der Höhe 
her, vom Himmel her; man bedenke nur, daß für die ältesten Zeugnisse 
des Neuen Testamentes Auferweckung und Erhöhung in den Himmel zu- 
sammengehören. Ferner glaubt Pannenberg aus den letzten beiden Zügen 
schließen zu dürfen, daß es sich um ein Lichtphänomen handelte. Man 
denke hier auch daran, wie bedeutsam das Sehen und •Sich-Zeigen", das 
•Sich-sehen-Lassen" in der Beschreibung der Erscheinung des Herrn ist28. 
Endlich ist die Christophanie des Paulus offensichtlich mit einer Audition, 
einem Hören verbunden. Es handelt sich hier also um eine volle personale, 
erkennende Begegnung. 

Vergleicht man diese Züge, die aus der Paulusvision erhoben sind, mit 
den anderen Erscheinungsberichten, so zeigen sich sofort die Parallelen. 
Alle Zeugen haben Jesus von Nazareth gesehen. Sie haben ihn erkannt als 
den Auferstandenen, nicht in der Leibesgestalt, in der er unter ihnen vor 
seinem Tode gelebt hatte, und sie fühlen sich von ihm auf den Weg 
geschickt. 

Ist die Auferstehung Christi ein historisches Ereignis? 

Wir fassen unter dieser zugespitzten Frage unsere bisherige Darstellung 
zusammen. Daß die Antwort nicht so einfach ist, erhellt aus Folgendem: 
Der katholische Theologe A. Kolping verneint die Frage, der evangelische 
Theologe W. Pannenberg bejaht sie. Doch zeigt sich hier sofort, daß die 
Unterschiede in einem nicht mehr eindeutigen Gebrauch von Grundbegrif- 
fen wie •historisch" begründet sind. 

28 Wir folgen hier W. Pannenberg, a. a. 0., 88-90. Sehr schön wird dieser Sachverhalt 
auf dem Gemälde der Bekehrung Pauli von Michelangelo wiedergegeben, das sich in 
der Capeila Paolina des Vatikans befindet. 
29 Vgl. dazu W. Michaelis, Art. •öodco", in: ThW 5, 315-374; A. Kolping, a. a. O., 142 f; 
J. Kremer, a. a. 0., 54-57; M. Marxsen, a. a. O., 20 f; G. Delling, ebd. 68 f. 71-75. 



Hans Waldenfels 36 

So schreibt A. Kolping: 
•Am Beginn des Laufes der Osterbotschaft durch die Menschheit begeg- 

net uns keine Schilderung des Auferstehungsvorganges. Später hat man 
diesen .Mangel' durch Ersatz hinwegzuschaffen versucht ... Was der 
christliche Glaube mit ,Erhöhung', ,Aufnahme', Verklärung', ,glorreicher 
Auferstehung' ... meint, ist eine Realität, deren Existenz und Wesen mit 
den Mitteln des naturgegebenen Verstandes nicht zu erkennen und zu 
durchschauen ist ... Darum erkennt der Mensch derartiges nur, wenn es 
ihm von Gott geoffenbart wird ... Wenn man nach dem gewöhnlichen 
Sprachgebrauch unter ,historisch' eine Tatsache versteht, die zeithaft in 
einer (wenigstens grundsätzlich) dem gewöhnlichen Erkennen' zugäng- 
lichen Weise verläuft, dann läßt sich bei der Auferstehung Christi nicht 
von einer historischen Tatsache sprechen. Nichtsdestoweniger ist sie aber 
eine Tatsache, jedoch eine solche, deren Kundmachung nur aufgrund gött- 
licher Offenbarung im strikten Sinne (,vom Himmel her': Apg 9,3; 22,6; 
26,13.19) geschehen kann"30. 

Dasselbe meint im Grunde genommen auch W. Pannenberg, wenn er 
zunächst einmal feststellt: 

•Die Rede von der Totenauf erweckung ist nicht vergleichbar dem Reden 
von einem beliebigen, jederzeit durch Sinneserfahrung zu identifizieren- 
den Sachverhalt. Es handelt sich vielmehr um eine metaphorische Rede . . . 
Die gemeinte Wirklichkeit und die Weise, wie von ihr geredet wird, sind 
wesentlich verschieden. Die gemeinte Wirklichkeit entzieht sich für den 
Menschen, der diesseits des Todes lebt, der Erfahrung. So kann von ihr 
nur gleichnisweise, im Bilde diesseitiger Vorgänge gesprochen werden. 
Wer sich dieser Struktur des Redens von der Auferstehung der Toten be- 
wußt geworden ist, kann nicht mehr wähnen, das so Ausgesagte in der 
Weise zu kennen, wie man einen physikalisch erforschten Vorgang 

kennt"31. 
Das vorausgesetzt, sagt er aber dann: 
•Weil es sich bei dem Leben des Auferstandenen um die Wirklichkeit 

einer neuen Schöpfung handelt, darum ist der Auferstandene tatsächlich 
nicht als Gegenstand unter anderen in dieser Welt wahrnehmbar; darum 
war er nur durch die außerordentliche Erfahrungsweise der Vision und 
nur in einer symbolischen Sprache zu erfahren und zu bezeichnen. Aber 
in dieser Weise hat er sich nun doch in dieser unserer Wirklichkeit kund- 
getan, zu einer ganz bestimmten Zeit, in einer begrenzten Zahl von Ereig- 
nissen, gegenüber näher bezeichneten Menschen. Mithin sind diese Ereig- 

30 A. a. O., 140 f; vgl. J. Kremer, a. a. O., 133-136. 
31 A. a. O., 70; so auch J. Kremer, a. a. O., 39-47. 86: •Die Rede von der , Auf erweckung' 
bzw. ,Auferstehung'... ist eine metaphorische Ausdrucksweise ...". 



Ostern und wir Christen heute 37 

nisse auch als historische Ereignisse, als zu einer bestimmten damaligen 
Zeit tatsächlich geschehene Begebenheiten, zu behaupten oder zu bestrei- 
ten. Wenn wir auf den Begriff eines historischen Ereignisses hier verzich- 
ten würden, dann ließe sich überhaupt nicht mehr behaupten, daß die 
Auferweckung Jesu bzw. die Erscheinungen des auferweckten Jesus in 
dieser unserer Welt zu bestimmter Zeit wirklich geschehen sind. Es gibt 
keinen Rechtsgrund, die Auferweckung Jesu als ein wirklich geschehenes 
Ereignis zu behaupten, wenn sie nicht historisch als solches zu behaupten 
ist"32. 

Vor allem aber in diesem kommen sich Kolping und Pannenberg sehr 
nahe: Beide sehen das Erscheinen des Herrn letztlich in einem Durch- 
bruch oder Einbruch der Wirklichkeit des auferstandenen Herrn begrün- 
det, den wir bislang als Wunder zu bezeichnen pflegten. Pannenberg 
spricht denn auch der Naturwissenschaft das Recht ab, zu beurteilen, •ob 
ein noch so ungewöhnliches Ereignis geschehen ist oder nicht", zumal diese 
sich außerstande erklären muß, von der allgemeinen Geltung von Natur- 
gesetzen aus •über die Möglichkeit oder Unmöglichkeit eines Einzel- 
geschehens definitiv zu urteilen, so sicher sie wenigstens im Prinzip das 
Maß für die Wahrscheinlichkeit seines Eintretens anzugeben vermag"33. 
Bedenkt man aber, daß auch historisches Forschen schon von einem Vor- 
verständnis der Sache ausgeht, dann kann es sehr wohl sein, daß aufgrund 
eines auf dogmatische34 Weise verengten Wirklichkeitsbegriffes •die 
Toten nicht auferstehen" können; ein solches Urteil überschreitet aber die 
Kompetenz des Historikers. 

So müssen wir daran festhalten: 
Die Auferstehung Jesu selbst ist eine dieser Welt letztlich inkommen- 

surable Wirklichkeit und kann sich nicht mehr in jener Form mitteilen, in 
der wir es von anderen sogenannten •geschichtlichen Tatsachen" gewohnt 
sind. Die Erscheinungen Christi aber wie auch das leere Grab sind Gege- 
benheiten im Raum unserer Menschengeschichte gewesen. Menschen haben 
sie erfahren und davon Zeugnis gegeben. 

Nun hat es bereits im Bereich der ersten Zeugen eine doppelte An- 
näherung an die Wirklichkeit der Auferstehung des Herrn gegeben. Sie 
haben selbst Umgang mit dem Herrn gehabt und von den Erfahrungen 
anderer mit dem Herrn gehört. Eigenerfahrung und Fremderfahrung 
gehen von Anfang an Hand in Hand. 

Die Heilige Schrift berichtet, wie die Emmausjünger zurückkehren und 

82 Ebd., 96. 
35 Ebd., 96; zum Folgenden vgl. 107; s. auch J. Kremer, a. a. 0., 107-111. 
84 •Dogmatisch" ist hier im seit Kant auch abfällig gemeinten Sinne gebraucht. In diesem 
Sinne ist das Wort auf viele Ansichten anwendbar. 



Hans Waldenfels 38 

erzählen, was ihnen zu einer bestimmten Zeit, auf einem bestimmten 
Wege widerfahren sei. Die Frauen berichten vom leeren Grab und der 
Erklärung, die ihnen zuteil geworden ist. Doch da, wo das Herz nicht 
erschlossen ist, wo der Geist Christi die Jünger noch nicht in alles einge- 
führt hat, was Christus ihnen hatte sagen wollen (vgl. Jo 14,26; 16,13), 
lassen die Erzählungen anderer kalt, wirken sie unglaubwürdig, stoßen 
sie tatsächlich auf Unglauben. Was die Frauen berichten, wird von den 
Jüngern mit Skepsis entgegengenommen. Die Erlebnisse der Frauen sind 
auch den Emmausjüngern bekannt, aber Anlaß und Motiv zum Glauben 
sind sie ihnen nicht geworden. Das auffallendste Beispiel ist Thomas: 
•Wenn ich nicht an seinen Händen das Mal der Nägel sehe und nicht mei- 
nen Finger in das Mal der Nägel und meine Hand in seine Seite legen 
kann, so werde ich nicht glauben" (Jo 20,25). 

Dieses Beispiel wie vor allem der Bericht vom leeren Grab zeigen, daß 
es erst dann zum Auferstehungszeugnis kommt, wenn das Licht des Glau- 
bens, das Sehen dessen, was wirklich geschehen ist, von oben geschenkt 
wird. Wer sehen will, was Gott an Jesus von Nazareth gewirkt hat, muß 
eben dort stehen und von dorther sehen, von wo Gott selbst die Dinge 
sieht. Er muß mit Gottes Augen sehen - oder anders gesagt: mit dem 
Heiligen Geist erfüllt sein: dieser aber kann dem Menschen nur geschenkt 
werden. 

Osterzeugnis und Glaubenswilligkeit 

Die Bezeugung der Auferstehung Christi ist die Bezeugung der Annahme 
des Todes Christi durch den Vater. In der Auferstehung Christi erhält 
seine Botschaft daher ihre eigentliche Glaubwürdigkeit. Diese Glaubwür- 
digkeit konnte der •Sache Jesu" weder sein menschlich schmachvoller Tod 
noch der Einfall der Jünger in ihrem reflektierenden Nachsinnen verlei- 
hen. Dazu bedurfte es der neuen Tat Gottes, die die Jünger in den Stand 
versetzte, die neue und endgültige Situation Jesu zu erkennen. 

In dieser unmittelbaren Erfahrung der Auferstehung Christi besteht 
die Einzigartigkeit der ersten Zeugen und Zeugnisse. Sie hatten Jesus in 
seinem menschlichen Leben gekannt und durften nun erfahren, daß der- 
selbe Jesus von Gott in seine Vollendung und Herrlichkeit überführt wor- 
den war. Zwar können auch wir Christus heute noch als den Lebenden in 
mannigfacher Weise erfahren. Doch die Doppelseitigkeit der Erfahrung 
der ersten Jünger, die Erfahrung Jesu vor und nach seinem Tod, geht uns 
ab. Wir können daher auch nur auf Grund des Zeugnisses der ersten 
Zeugen bekennen, daß derselbe Jesus, der in Knechtsgestalt unter uns 
gelebt hat, nun von Gott so hoch erhoben ist (vgl. Phil 2). Fällt dieses erste 



Ostern mid wir Christen heute 39 

Zeugnis in sich zusammen, so verliert unser Glaube seine Begründung. Ge- 
rade deshalb ist die ständige Prüfung der ersten Texte so verständlich, und 
auch die Skepsis, die uns befallen mag, wenn Menschen Dinge berichten, 
die unser Begreifen und unser Erwarten so weit übersteigen. 

Doch ist die Prüfung der Quellen nicht das Letzte. Ja, sie selbst führt 
noch nicht einmal zur Begegnung mit dem auferstandenen Herrn. Sie 
kann sogar Flucht sein, Zeichen unseres Unglaubens, wie bei Thomas, dem 
Apostel, vielleicht auch ein Verlangen nach menschlicher Sicherheit, wie 
bei dem Bemühen der jahrhundertealten Apologetik, aus dem leeren Grab 
allein schon die Auferstehung Christi zu •beweisen". Schließlich sucht der 
menschliche Verstand zu allen Zeiten •vernünftig" zu sein und sich ab- 
zusichern gegen Eventualitäten, die besser nicht stattfänden. 

Aber weder das leere Grab früherer Verkündigung noch das Quellen- 
studium heute macht selig und erzeugt den Glauben, sondern nur die 
persönliche Begegnung mit dem Herrn und seiner Botschaft. Hier aber 
lautet die Frage einzig: Wollen wir ihm noch begegnen? 

Diese Frage der Glaubenswilligkeit gilt es in unserer Zeit eigens zu 
stellen. Denn tatsächlich handelt es sich ja um zwei verschiedene Fragen, 
einmal um die Frage nach der Historizität: •Was sagen uns die Texte der 
Heiligen Schrift; was meinen sie?", sodann die nach der Glaubensbereit- 
schaft: •Bin ich bereit, den Anspruch, der mir aus den Texten entgegen- 
klingt, anzunehmen oder nicht?" Die erste muß man studieren, und wir 
sahen, daß bei aller Diskussion sich mehr aussagen läßt, als manche 
Exegeten meinen, die zweite Frage appelliert an unsere innere Bereit- 
schaft. 

Gerade darin aber kommen uns noch einmal die Texte der Heiligen 
Schrift entgegen. Dem Apostel Thomas wird gesagt: •Selig, die nicht sehen 
und doch glauben" (Jo 20,19). Der Neugierde des Petrus wird Einhalt 
geboten: •Wenn ich will, daß er bleibe, bis ich komme - was kümmert es 
dich? Du folge mir nach!" (Jo 21,22). Auch Maria Magdalena wird 
irgendwie abgewiesen: •Halte mich nicht fest! .. . Geh aber zu meinen 
Brüdern und künde ihnen!" (Jo 20,17). Deutlich aber sagt der folgende 
Satz, wie das Wissenwollen sich in der Gemeinschaft des Herrn selbst 
aufhebt: •Keiner von den Jüngern wagte ihn zu fragen: ,Wer bist du?' - 
wußten sie doch, daß es der Herr war" (Jo 21,12). 

Vorausgesetzt, daß der Herr wirklich lebt - aber noch einmal: es geht 
hier nicht um ein Leben in der Erinnerung der Nachwelt, in seiner •Sache", 
in seiner •Botschaft" u. ä., wie es auch bei anderen Großen der Geschichte 
möglich ist, sondern um ein Leben, das realer Anfang unserer eigenen 
nie endenden Zukunft, unseres ewigen Lebens, der neuen Schöpfung ist -, 
können für die österliche Begegnung mit dem Herrn dann auch die viel- 



Hans Waldenfels 40 

fältigen Erfahrungen unseres Lebens Zugang werden. Nur darf man 
dabei nicht vergessen, daß sie alle ohne das anfängliche Zeugnis der ersten 
Zeugen und ohne die neuen Augen, die der Herr einem jeden schenkt, der 
ihn darum bittet, nichtssagend sind und darum letztlich von diesen ab- 
hängen. 

Das Sich-Einlassen mit dem Herrn aber ist ein Abenteuer, das seine 
eigentliche Sicherheit im Sich-Loslassen findet. Das ist bereits bei zwischen- 
menschlichen Begegnungen so. Es gibt kein Erzwingen von Vertrauen, 
keinen einforderbaren Anspruch unsererseits, daß ein anderer sich mit- 
teilt. Immer ist Begegnung Geschenk. Wie sollte das nicht der Fall sein, 
wo der Herr sich uns mitteilen will? 

Wo aber das Sich-Loslösen vom kleinen eigenen Ich mit all seinen Sor- 
gen um Sicherungen beginnt; wo wir lernen, von uns wegzusehen auf die 
Dinge, die uns umgeben, auf die Menschen, die uns begegnen, da ändern 
sich gleichsam im Vollzug des Von-sich-Wegsehens unsere Augen. Wir 
erkennen dann, daß es ein Sehen aus anderer Sicht gibt, ein Sehen, das 
wir erbitten, aber nicht erzwingen können, ein Sehen aber, um das es sich 
zu bitten lohnt. Kommen wir nicht dann eben doch an eine Stelle, wo wir 
spüren, daß es nicht so sehr an unserem Studieren, sondern an unserem 
Bitten mangelt, und wo wir dann im Beginn dieses ersten Bittens plötzlich 
innewerden, daß schon diese erste Hinwendung Geschenk ist, Beginn einer 
Begegnung, von der wir noch nicht wissen, wo sie endet, weil jede Begeg- 
nung ein Abenteuer ist? 

Wege zur österlichen Christusbegegnung 

Abschließend sei ein wenig verdeutlicht, wie auf Grund von Ostern und 
auf Grund der neuen Augen tatsächlich viele Erfahrungen vom leben- 
digen Herrn und seinem Sieg über den Tod zu sprechen beginnen. Wo 
uns die Augen geöffnet sind, lesen wir die Heilige Schrift als österliche 
Menschen. Wir erkennen dann, daß die Blindheit, die Niedergeschlagen- 
heit, der Unglaube und die Verzagtheit der Jünger von damals unsere 
Situation heute ist; daß auch wir so und so oft den Anruf, der an uns 
ergeht, nicht hören. Und sollten wir wirklich immer noch nicht sehen und 
nicht hören, dann müßten wir uns doch fragen, ob nicht auch uns Christus 
begegnet und zu uns in einem Fremden neben uns (Lk 24,15-18), im 
Geringsten seiner Brüder (Mt 25,31-46), in den alltäglichen Begegnun- 
gen unseres Lebens, in der Not des Nächsten, dem wir an unserer Straße 
von Jerusalem nach Jericho begegnen (Lk 10,30-37), spricht. Bei solcher 
Besinnung im Glauben könnten wir vielleicht beglückt innewerden, daß 
wir - vielleicht nicht immer, aber doch oft genug; wenn nicht oft, so doch 



Ostern und wir Christen heute 41 

ab und zu - auf solche Situationen, Angebote und Anrufe eingegangen 
sind. Ist aber nicht jedes Eingehen auf einen anderen um des anderen 
willen der Anfang eines Sich-Sterbens, eigentlicher Beginn der Ab-tötung 
der Selbstsucht? 

Wenn wir verstehen lernen, daß dieses Sich-Sterben um der Brüder 
willen der tiefste Sinnanspruch des Lebens Christi ist und daß die Oster- 
botschaft von der Auferweckung Christi durch den Vater nichts anderes 
ist als die Kunde davon, daß der Tod Christi für uns angenommen ist in 
seiner Auferstehung für uns (vgl. Rom 4, 25), dann dämmert es uns viel- 
leicht, daß mehr Auferstehungsglaube und Zeugnis vom Auferstehungs- 
glauben um uns lebt, als unsere schwachen Augen zu erblicken vermögen. 
Gerade die Haltung zum Sterben und zum Tod kann aber dann sehr wohl 
- bewußt oder unbewußt - zum Zeugnis für das Leben, für die Gemein- 
schaft mit dem auferstandenen Herrn werden. 

Man denke etwa an das Grab Rupert Mayers in der Unterkirche des 
Münchener Bürgersaals. Wenn man selbst oft dieses Grab besucht hat und 
die nie abreißende Schar von Besuchern beobachtet, spürt man, daß hier 
eine lebenspendende Stätte ist. Ungezählte erfahren an ihr - vielleicht 
ohne sich viele Gedanken darüber zu machen - den Zugang zu einem 
reicheren Leben. Wenn aber ein Grab zur Stätte des Lebens für uns wird, 
weil wir Zurückgebliebenen das Gefühl haben, hier mehr erbitten zu dür- 
fen als /wrbitten zu müssen, dann geschieht das letztlich auf Grund der 
Glaubenskraft jenes heiligen Menschen, der in seiner eigenen Todes- 
annahme zum Zeugen des im Tode lebenden Christus geworden ist. Dann 
erfahren wir, daß Heil geschehen ist auf Grund der Teilnahme jenes 
Menschen am Sterben und Auferstehen Christi. 

Oder wenn wir das Pauluswort erfüllen: •So oft ihr dieses Brot esset 
und den Kelch trinket, verkündet ihr damit den Tod des Herrn, bis er 
kommt" (1 Kor 11,26), dann erleben wir im sakramentalen Mitvollzug 
Zeugnis und Bezeugung von Tod und Auferstehung des Herrn35. Wir 
feiern den Tod des Herrn. Ist eine solche Feier sinnvoll, wenn wir uns 
nicht zugleich der Tatsache bewußt sind, daß dieser Tod im Leben des 
Herrn überwunden ist? Denn auch das müssen wir ja beachten: Der Herr 
hat nicht nur sein eigenes Sterben überwunden, sondern den Tod selbst: 
•,Verschlungen ist der Tod im Sieg!' ,Wo ist, Tod, dein Sieg? Wo ist, 
Tod, dein Stachel?' Der ,Stachel' des Todes ist die Sünde, und die Kraft 
der Sünde liegt im Gesetz. Gott aber sei Dank, der uns den ,Sieg' verleiht 
durch unseren Herrn Jesus Christus!" (1 Kor 15,55-57). 

85 Vgl. dazu auch meinen früheren Aufsatz in dieser Zeitschrift: •Eingedenk des Leidens, 
der Auferstehung und Himmelfahrt". Unterwegs zu einer Spiritualität des Pasdiamyste- 
riums, 38 (1965) 85-102. 



Hans Waidenfels 42 

Wenn uns so aber bewußt wird, daß jedes Auferstehungszeugnis 
unseres Lebens letztlich durch das Sterben hindurch muß, weil auch die 
Auferstehung Christi nur auf Grund seines Todes möglich war, dann 
kann auch jedes bewußt gesetzte Nein um des größeren Lebens willen, 
jede Form von zeugenhaft-mannhaft gesetzter Ab-tötung um des Himmel- 
reiches willen für andere zum Zeugnis des Osterglaubens und zur eigent- 
lichen österlichen Erfahrung werden. Hier würde dann das Wort der Ver- 
kündigung von Ostern durch die kündende Tat überholt. Daß es sich hier 
nicht um eine rein negative Askese handelt, haben wir zuvor bereits ge- 
sagt. Das Sich-selbst-Sterben als Einübung des letztgültigen, einmaligen 
und unausbleiblichen Sterbens nimmt, wenn es recht vollzogen wird, fast 
immer die Form der selbstvergessenen Hingabe an den Mitmenschen an. 
Es geht also hier wahrlich nicht um asketische Akrobatik, sondern um das 
Sich-Sterben für die und zugunsten der anderen und damit um ein Ein- 
gehen in die Stellvertreterfunktion Christi selbst. 

Ob also Menschen die Sinndeutung ihres Lebens aus der Verkündigung 
der Botschaft von Jesus aus Nazareth, seinem Tod und seiner Auferste- 
hung unmittelbar empfangen oder ob sie aus der Not ihres angefochtenen 
Lebens, das sterben muß und doch nicht sterben will, zurückkehren in die 
Nähe seines Gedächtnismahles - hier wie dort machen sie im Glauben die 
Erfahrung von Ostern. Ob sie das Leben als von Ihm geführt empfinden 
und sich dessen freuen oder ob sie in der Dunkelheit ihres Lebens zusam- 
menzubrechen drohen und dann doch gleichsam am Abgrund aufgehalten 
werden, - beides wird nur möglich kraft eines Ja zu jener letztgültigen 
Sinnfülle unseres menschlichen und menschheitlichen Lebens, die uns ge- 
schenkt ist in der Annahme der Menschheit durch Gott in der Auferwek- 
kung des am Kreuz gestorbenen Gottmenschen Jesus von Nazareth. Ob 
wir diese Welt in ihren Abgründen schmerzlich durchleiden, so sehr, daß 
schon der einzelne Tag mit seiner Last uns zu viel zu werden droht, oder 
ob wir mutig und voll Hoffnung gleichsam gegen alle Hoffnung uns auf 
eine ständig unsichere und bedrohte Zukunft einlassen, an deren Horizont 
einzig der Glaube uns den Morgenschimmer des Sieges Christi zu sehen 
lehrt - beides wird nur möglich, weil das Abenteuer Christus eben doch 
das einzig sinnvolle Abenteuer dieser Weltenzeit bleibt. Wirklich, •zu 
wem wollen wir gehen?" (Jo 6,68). 

Somit gibt es auch für uns Ereignisse, an denen sich unser Glaube immer 
neu entzünden kann: die Erfahrung von Gräbern, die Erfahrung des täg- 
lichen Sterbens und Sich-Sterbens von Mitmenschen, die Erfahrung des 
Wortes der Verkündigung vom Sterben und Auferstehen Christi, die 
Erfahrung des österlichen Glaubenszeugnisses anderer Menschen und 
auch die alltägliche Begegnung mit Menschen überhaupt. Gerade an dieser 



Armut und Ehelosigkeit - Besitz und Ehe 43 

lernen wir, wie uns alles geschenkt werden muß. Denn die Dinge um uns 
sagen uns nichts, wenn wir sie nicht so sehen, daß wir uns selbst dabei ver- 
lieren, um uns wiederzufinden mit den Augen des Herrn (vgl. Eph 1,18). 
Kommt aber das Licht des Glaubens hinzu, das uns der Herr unverdient 
schenkt, dann werden in diesem Licht alle vorgenannten Erfahrungen zu 
österlichen Glaubenserfahrungen, die uns ergreifen und weitertreiben, 
selbst wieder Zeugnis zu geben von dem, was wir gehört und gesehen 
haben. 

Als Glaubende leben wir so immer aus der persönlichen Begegnung mit 
dem Herrn, wie die Emmausjünger, die einander bezeugten: •Brannte 
nicht unser Herz?" (Lk 24,32) und sich dann auf den Weg machten und 
umkehrten; oder wie Maria Magdalena, die der Herr ansprach und beim 
Namen rief, der er aber dann sagen mußte: •Halte mich nicht fest! ... 
Geh zu meinen Brüdern und künde ihnen" (Jo 20,17), und auch sie ging 
hin und verkündete: •Ich habe den Herrn gesehen" (v. 18). 

Armut und Ehelosigkeit • Besitz und Ehe 

der Jünger nach dem Lukasevangelium 

Alois Stöger, Rom 

Wer die Begründung der •evangelischen Räte" im Evangelium sucht, wird 
gewöhnlich für die Ehelosigkeit auf Mt 19,12 und 1 Kor 7, für die Armut 
auf die Perikope vom •reichen Jüngling" verwiesen (Mk 10,17-20 par.). 
Für den Rat des •vollkommenen Gehorsams" findet sich keine ausdrück- 
liche Schriftstelle1. Er ist eine Anwendung von Grundgedanken des Evan- 
geliums, die sich vor allem in Worten ausdrücken, die ein brüderliches 
Dienen und •Letzter-von-allen-sein" in der Jüngergemeinschaft fordern. 
Matthäus hat in seinem Evangelium eine Komposition geschaffen, in der 
die Räte der Ehelosigkeit und der Armut zusammengefaßt werden (19,1• 
20,16)2, wenn man nicht auch noch, wofür Gründe vorhanden sind, 20, 

1 R. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes, München 1954, 26 f; 
ders., LThK2 3, 1245 f. 
2 P. Gächter, Das Matthäusevangelium, Innsbruck 1964, 612-638; vgl. 638: •Mit der frei- 
willigen Ehelosigkeit, Armut und Gefolgschaft Jesu beleuchtet Jesus einen neuen, dem 
Geist des Himmelreichs entsprechenden Lebensstand. Nur daß es sich hier nicht mehr um 




