Armut und Ehelosigkeit — Besitz und Ehe 43

lernen wir, wie uns alles geschenkt werden mufl. Denn die Dinge um uns
sagen uns nichts, wenn wir sie nicht so sehen, dafl wir uns selbst dabei ver-
lieren, um uns wiederzufinden mit den Augen des Herrn (vgl. Eph 1,18).
Kommt aber das Licht des Glaubens hinzu, das uns der Herr unverdient
schenkt, dann werden in diesem Licht alle vorgenannten Erfahrungen zu
osterlichen Glaubenserfahrungen, die uns ergreifen und weitertreiben,
selbst wieder Zeugnis zu geben von dem, was wir gehort und gesehen
haben.

Als Glaubende leben wir so immer aus der personlichen Begegnung mit
dem Herrn, wie die Emmausjinger, die einander bezeugten: ,Brannte
nicht unser Herz?“ (Lk 24,32) und sich dann auf den Weg machten und
umkehrten; oder wie Maria Magdalena, die der Herr ansprach und beim
Namen rief, der er aber dann sagen mufite: ,Halte mich nicht fest! . ..
Geh zu meinen Briidern und kiinde ihnen® (Jo 20,17), und auch sie ging
hin und verkindete: ,Ich habe den Herrn gesehen (v. 18).

Armut und Ehelosigkeit — Besitz und Ehe
der Jiinger nach dem Lukasevangelium

Alois Stoger, Rom

Wer die Begriindung der ,evangelischen Rite“ im Evangelium sucht, wird
gewd6hnlich fiir die Ehelosigkeit auf Mt 19,12 und 1 Kor 7, fiir die Armut
auf die Perikope vom ,reichen Jingling® verwiesen (Mk 10,17-20 par.).
Fir den Rat des ,vollkommenen Gehorsams® findet sich keine ausdruck-
liche Schriftstelle!. Er ist eine Anwendung von Grundgedanken des Evan-
geliums, die sich vor allem in Worten ausdriiken, die ein briiderliches
Dienen und ,Letzter-von-allen-sein“ in der Jingergemeinschaft fordern.
Matthdus hat in seinem Evangelium eine Komposition geschaffen, in der
die Rite der Ehelosigkeit und der Armut zusammengefafit werden (19, 1-
20,16)%, wenn man nicht auch noch, wofiir Griinde vorhanden sind, 20,

1 R. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes, Miinchen 1954, 26 f;
ders., LThK? 3, 1245 f.

2 P. Gachter, Das Matthiusevangelium, Innsbrudk 1964, 612-638; vgl. 638: ,Mit der frei-
willigen Ehelosigkeit, Armut und Gefolgschaft Jesu beleuchtet Jesus einen neuen, dem
Geist des Himmelreichs entsprechenden Lebensstand. Nur daf es sich hier nicht mehr um



Alois Stoger 44

17-28 (briiderliches Dienen) einbeziehen will®. Uber die Armen bei Lukas
ist viel geschrieben worden®. Schrieb Lukas auch {iber den Verzicht auf die
Ehe, iiber den ,Rat der freiwilligen Ehelosigkeit“? Es ist aufgefallen, dafl
er den Bedingungen der Jingerschaft Jesu hinzugefiigt hat, man misse
»seine Frau und sein eigenes Leben hassen® (14, 26; vgl. 18,29)3. Das lasse
vermuten, Lukas habe das Gleiche andeuten wollen, was Matthius , Ver-
schnittensein um des Himmelreiches willen“ nennt, doch scheine er in
erster Linie nicht an geschlechtliche Enthaltsamkeit, sondern an den Ver-
zicht auf irdische Giiter zu denken®. Prifen wir das einmal. Was sagt
Lukas iiber den Verzicht auf Besitz und Familie (Ehe, Frau)?

1. Radikaler Verzicht
1. Nachfolge Jesu im ,Reisebericht®

Der ,Reisebericht“ des Lukasevangeliums (Lk 9, 51-19,27)7 ist vom Evan-
gelisten selbst in drei Teile gegliedert. Der Beginn jedes dieser Teile erin-
nert an die Wandersituation und an das Ziel der Reise: , Es geschah aber,
als sich die Tage seiner Hinaufnahme erfillten, richtete er sein Antlitz fest
darauf, zu wandern nach Jerusalem® (9, 51). ,Und er durchwanderte Stadt
fiir Stadt und Dorf fiir Dorf und lehrte und machte die Wanderung nach
Jerusalem® (13,22). ,Und es geschah, wihrend er nach Jerusalem wan-
derte und mitten durch Samaria und Galilda hindurchzog ... (17,11).

Das Ziel dieser Wanderung ist Jerusalem. Auf diese Stadt hat Jesus
sein Antlitz gerichtet. Seine feste und unabénderliche Absicht macht kund,
den Willen Gottes zu erfiillen, nach Jerusalem zu gehen und diese Stadt
zur Entscheidung zu rufen®. Dort sollten sich die Tage seiner ,Hinauf-
nahme*“ erfiillen; Jerusalem sollte die Stitte seines Todes sein, aber auch
seiner Aufnahme in den Himmel und seiner Verherrlichung®.

Forderungen handelt, sondern im eigentlichen und vollen Sinn um Réte zur Vollkommen-
heit. Keine andere Beschreibung erschépft den Inhalt von Mt 19.¢

3 A.Stoger, Kleiner Kommentar 1/2. Das Evangelium nach Matthdus (13-28), Stuttgart
0.J., 15-19.

¢ Vgl. H. J. Degenhardt, Lukas, Evangelist der Armen, Stuttgart 1965.

5 A.Robert — A. Feuillet, Einleitung in die Heilige Schrift 11, Wien 1964, 228; R. Schnak-
kenburg, in: LThK? 8, 1245.

8 A.Robert — A. Feuillet, a. a. 0. 228.

7 Vgl. J. Schmid, im RNT (Regensburger Neues Testament) 33 (1955) 174 ff; H. Conzel-
mann, Die Mitte der Zeit 31960, 53-66; W. Grundmann, Das Evangelium nach Lukas
21961, 197-200; J. Blinzler, in: LThK?® 3, 1152 {.

8 Die hebrdische Wendung: ,Er hat sein Antlitz auf Jerusalem gerichtet® (vgl. Jer 12, 10;
Ez 14, 8) unterstreicht den heilsgeschichtlichen Abschnitt, der mit der Wanderung Jesu
nach Jerusalem beginnt; das Mafl der Geschichte, die fiir diesen Abschnitt bestimmt ist,
wird voll; TWB V1, 777, 8-14 (Lohse); VII, 655, 32-38 (Harder).

? In der spitjiidischen Literatur bezeichnet ,Hinaufnahme® (&véhnuyns) den Tod (Ps



Armut und Ehelosigkeit — Besitz und Ehe 45

Am Beginn jedes dieser drei Abschnitte wird von der Nachfolge Jesu,
von der Jiingerschaft gesprochen. Am Beginn der Wanderung (9, 51-13,21)
reisen Jinger (gemeint sind die Apostel, 9,54) mit ihm. Drei (jungen)
Minnern wird gezeigt, was der Anschlul an Jesus von ihnen fordert
(9, 57-62). Der Herr bestellt Siebzig (Zweiundsiebzig) und sendet sie paar-
weise vor sich her in jede Stadt und (jeden) Ort, wohin er selbst kommen
wollte (10,1). Ihre Zahl weist auf die gesamte Vélkerwelt hin (Gen 10).
Der Weg nach Jerusalem eréffnet den Weg des Evangeliums in die Welt.
Wenn Jesus ,hinaufgenommen® ist in Jerusalem, werden die Jiinger seine
Zeugen bis an das Ende der Welt sein (Lk 24,47; Apg 1,8).

Jesus geht nach Jerusalem. Was bedeutet diese Stadt fiir ihn? Dies zeigt
der zweite Teil des Reiseberichtes (18,22-17,10). Jerusalem ist die Stadt,
in der seine Verherrlichung beginnt (13,22-30). Die Frage, ob es nur
wenige sind, die gerettet werden, wird mit dem Aufruf Jesu beantwortet,
sich im Kampf zu mithen, durch die enge Tiir zum Festmahl einzutreten
(18,24). Das Festmahl, durch welches das Gottesreich dargestellt wird,
findet im Hause statt, in dem Jesus ,Herr“ ist (13,26). Menschen vom Auf-
gang und vom Untergang, von Siid und Nord kommen und liegen im Reich
Gottes zu Tisch (13, 29). Die grofien Verheiflungen Gottes gehen in Erfiil-
lung. Jerusalem ist aber auch die Stadt, in der Jesus nach dem Willen
Gottes und dem Plan der Heilsgeschichte der Tod erwartet (138,31-35);
denn diese Stadt bereitet Jesus den Tod. Was heifit Nachfolge Jesu auf
diesem Weg, der nach Jerusalem, der Stadt der Verherrlichung und des
Todes Jesu, fithrt? Mithen im Kampf (13,24), Annahme des einladenden
Rufes (14,15-24), Entsagung und Verzicht (14,25-35).

Das letzte Stiick des Reiseweges fithrt nahe an Jerusalem heran (17,11 bis
19,27). Es eroffnet sich der Ausblick auf die Enderwartung. Das Gottes-
reich ist bereits erschienen, der Menschensohn wird kommen (17,20-37).
Ehe die Endverherrlichung kommt, mufl Jesus durch Leiden und Tod
gehen: ,Siehe wir gehen hinauf nach Jerusalem, und alles wird vollendet
werden, was durch die Propheten fiir den Menschensohn geschrieben ist®
(18,31-34). In der Nahe dieser Stadt, welche die Gedanken zur Endver-
herrlichung fihrt, wird die Frage brennend: Wer gelangt ins Gottesreich?
Wer darf den Menschensohn in seinem Kommen nicht als Richter, sondern
als Retter begriflen? Was verlangt Nachfolge Jesu auf diesem Weg zum
Endziel? Grundlegende Einlaflbedingung ist Armut. Wem die eschatolo-
gischen Ereignisse zum Heil sein sollen, mufl sein wie der Zollner im
Tempel, nicht wie der selbstgerechte Pharisaer (18,9-14), muf§ die Gesin-

Sal 4, 18); das Verbum ,hinaufnehmen® wird fiir die Himmelfahrt gebraucht (Mk 16, 19;
Apg 1, 2.11. 22; 1 Tim 3, 16); TWB IV, 8 f (Delling). Tod und Aufnahme in den Him-
mel sind eng verbunden (Lk 24, 26).



Alois Stéger 46

nung des Kindes haben (18,15-17), darf nicht auf eigene Leistung pochen,
sondern muf} alles von Gott erwarten. Wer ins Reich Gottes eingehen will,
darf nicht wie der Reiche am Besitz hangen, sondern mufl bereit sein,
Besitz und Familie dranzugeben (18, 18-30).

Der Wanderweg Jesu nach Jerusalem ist auch der Wanderweg seiner
Jinger, der Wanderweg seiner Kirche zum eschatologischen Reich, dem
Himmel. Gottesreich bezeichnet bei Lukas gewohnlich nicht die sich auf
Erden verwirklichende Gottesherrschaft (wie in der Regel bei Mt), sondern
das eschatologische Reich, den Himmel*.  ,Der Reisebericht ist durch eine
didaktisch-paranetische Tendenz gezeichnet“!!. Er will zeigen, wie nach
dem Willen Jesu zu leben und zu handeln sei. Seine ort- und zeitlose all-
gemeine Rahmung weist auf diese grundsatzlich-bleibende Bedeutung.

2. Verzicht auf Besitz und Familie (Frau)

Was gehort zu den wesentlichen Zigen des Jiingers, der Jesus auf seinem
Weg nach Jerusalem, wo ihn Tod und Verherrlichung erwarten, folgt?
Am Anfang des Reiseberichtes gibt eine Komposition von drei Begegnun-
gen mit Jesus Antwort auf diese Frage. Das Stichwort dieser Komposition
ist ,nachfolgen® (dnolovdeiv); dreimal kehrt es wieder und gibt ihr das
Geprige. Wer sich an Jesus als seinen Meister anschliefit und hinter ihm
hergeht, ,wohin immer er zieht“ (9,57), folgt dem ,Menschensohn® (9, 58),
dem ,Herrn* (9,59), dem Propheten (9,62 erinnert an Elias!). In diesen
drei Titeln klingt der Sinn dieser Reise an, die beginnt, und das Schicksal
Jesu und damit auch seiner Jinger, die ihm folgen. Fiir den Menschen-
sohn ist sie Todesreise, fiir den Herrn Weg zur ,Hinaufnahme® in die
Herrlichkeit, fiir den Propheten Weg des lehrenden Wirkens. Der Men-
schensohn wandert, lebt auf dem Weg, ist ruhe- und heimatlos. Was von
keinem Tier erwartet wird, nicht einmal vom ruhelosen Vogel und vom
Fuchs, der selbst in der Nacht rastlos herumschleicht, das wird vom Jiinger
Jesu verlangt; der Verzicht auf die Heimat und den Ort der Ruhe und auf
die Menschen, welche Heimat bereiten. Jesus ist der Herr, der die Gottes-
herrschaft ausruft und bringt, der die Totenerweckung verkiindet und die
Toten erweckt. Was kann mit dieser Botschaft und diesem Werk ver-
glichen werden? Was konnte es iiberragen? Vor welchem Anliegen diirfte
es zuriickgestellt werden? Was das Gesetz nicht einmal den Priestern und
Leviten, die im Dienst Gottes stehen, verwehrt, die Pietétspflicht gegen
den toten Vater zu erfiillen (vgl. Lev 21,11; Num 6,6f), das verwehrt

10 A. Robert ~ A. Feuillet I] 218.
11 7, Schneider, Zur Analyse des Lukanischen Reiseberichtes, in: Synoptische Studien,
Alfred Wikenhauser dargebracht, Minchen 1953, 219.



Armut und Ehelosigkeit ~ Besitz und Ehe 47

Jesus diesem Jiinger, den er in seine Nachfolge ruft. Ihm ist die Verkiin-
digung des Gottesreiches aufgetragen, die Verkiindigung des ewigen
Lebens. Jesus ist Prophet, ,michtig in Tat und Wort* (Lk 24,19); er
gleicht Elias (Lk 7,11-17), tberragt ihn (Lk 9,30 ff). Elias hat seinem
Junger Elisdus nicht versagt, dafl er heimgehe und von Vater und Mutter
Abschied nehme (1 Ko6n 19,20), ehe er seinem Meister folgt. Jesus aber
gestattet dieses ,selbstverstindliche” Verlangen des menschlichen Her-
zens nicht. Der Anschluff an Jesus hebt alle anderen Lebensbindungen auf.
Er verlangt nicht bloff dufleren Dienst, sondern greift an das Herz des
Menschen, an das Innerste seiner Personlichkeit. Jesus verlangt als Men-
schensohn, Herr und letzter Prophet Ganzhingabe von denen, die ihm
folgen wollen.

Die Reise geht nach Jerusalem, in die Stadt der Hinaufnahme Jesu in
den Himmel, in die Stadt seines Todes am Kreuz. Was verlangt dies vom
Junger, der ihm folgt? Er geht dem groflen Mahl entgegen, welches Bild
der eschatologischen Gottesherrschaft ist (Lk 14,15-24). Zum Mahl geht
nur ein, wer den letzten und entscheidenden Einladungsruf angenommen
hat. Nach dem Gleichnis nehmen die Geladenen nicht an. Der eine hat
einen Acker gekauft und will ihn ansehen, der andere hat fiinf Paar
Ochsen erworben und will sie erproben, der dritte hat ein Weib genom-
men. Im parallelen Gleichnis des Matthius (22, 1-10) ist von dem, der die
Frau genommen hat und deswegen der Einladung nicht folgt, keine Rede.
Es ist zu vermuten, dafl Lukas diese Eintragung vorgenommen hat, weil
er auch 18,19 dhnlich mit Mk 10,29 verfuhr. Besitz, ,Betrieb* und Neh-
men einer Frau (Ehe) sind die Hindernisse fir die Annahme des ein-
ladenden Rufes ins Gottesreich. Der Jinger folgt Jesus in die Stadt des
‘Todes; im Reisebericht ist er Lehrer, der dem Tod entgegengeht. Wer ihm
auf diesem Weg nachfolgt, mufl bereit sein, auf die rechtliche und liebende
Geborgenheit der Familie (Grofifamilie) zu verzichten, selbst das Leben
dranzugeben, den schmachvollsten Tod des Kreuzes und damit die gesell-
schaftliche Achtung auf sich zu nehmen (Lk 14, 26 f). Lukas formuliert die
erste Bedingung zur Nachfolge anders als Matthaus. Dieser schreibt: , Wer
Vater oder Mutter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert* (Mt 10,37
in der Aussendungsrede). Nach Lukas wird vom Jiinger verlangt, daf§
er , Vater und Mutter und die Frau und die Kinder und die Briider und
die Schwestern und sogar sein eigenes Leben hasse“ (14, 26). Lukas hat die
ursprungliche Fassung in der Formel bewahrt: ,Vater und Mutter. ..
hassen“ (vgl. Dt 21,15-17), Matthdus gibt das aramaische Urwort Jesu
frei, aber richtig wieder. Ebenso sind auch die Worte: ,Er kann nicht mein
Jinger sein“ gegeniiber der Matthdusformel: , Jesu wiirdig sein® primér;
denn sie sind konkreter und klingen noch nicht nach christlicher Termino-



Alois Stoger 48

logie. ,Die Frau und die Kinder® und ,die Briider und die Schwestern®
hat Lukas in die urspriingliche Fassung eingefiigt. Das verrit die Ver-
wischung des Parallelismus bei Matthdus und die Setzung des Artikels'.
Diese ,pedantische Erganzung der Verwandtenliste® (R. Bultmann) malt
die Groffamilie, stellt aber damit auch den Verzicht auf diese und auf die
Frau heraus.

Das letzte Stiick des Reiseweges, wo die Endvollendung in Sicht tritt,
stellt die Frage nach der Bedingung, unter der das Gottesreich erlangt
werden kann. Petrus spricht im Namen der Apostel, sie hétten das Eigen-
tum (so Lk) verlassen und seien Jesus nachgefolgt. Darauf hort er die Ver-
heiung Jesu: , Wahrlich, ich sage euch, niemanden gibt es, der Haus oder
Frau oder Briider oder Eltern oder Kinder um des Reiches Gottes willen
verlassen hat, der nicht empfingt das Vielfache in dieser Weltzeit und im
kommenden Aon ewiges Leben® (Lk 18,29). Das Wort hat Lukas aus
Markus iibernommen (vgl. Mk 10,29), aber ,Briider und Schwestern®
(Mk) durch Briider (Geschwister?), SMutter oder Vater durch Eltern
ersetzt, ,Acker® gestrichen, eingeftigt aber: ,Frau®, schliefllich statt: um
meinetwillen und um des Evangeliums willen® geschrieben: ,um des Rei-
ches Gottes willen®. Die Bedingungen zum Einlaf ins Gottesreich und fiir
die Nachfolge Jesu sind gleich; denn Jesus und sein Werk lassen sich nicht
voneinander trennen. Die neue Ordnung und die neue Welt, die mit der
Basileia Gottes beginnt, ist aufs engste mit Jesus selbst verkniipft. ,Um
Jesu willen“ hat die gleiche Bedeutung wie ,um des Gottesreiches wil-
len“3, Um dessentwillen, dem der Jiinger nachfolgt, verlafit er alles und
{ibergibt sich der neuen alles absorbierenden Lebensverbindung mit dem
Meister. Lukas hebt aus dem, was der Jiinger aufgibt, ganz besonders die
Frau heraus. Besitz und Frau sind es, welche die Nachfolge Jesu und das
Eingehen ins Gottesreich verhindern. Gewif8 kennt Lukas kein so eindeu-
tiges Wort iiber die Ehelosigkeit, wie es Matthdus hat (19, 11f), aber seine
Redaktionsarbeit an den besprochenen Logien, die er in den Reisebericht
aufgenommen hat, lassen seine Intention klar erkennen.

3. Die Motive der Entsagung

In jedem der drei Logien am Anfang des Reiseberichtes geht es um das
,Nachfolgen®. Der Jiinger, dem versagt wird, seinen Vater zu begraben,
erhalt auf Grund der Nachfolge den Auftrag: ,Du aber geh hin und ver-
kiinde das Reich Gottes“ (Lk 9,60). Er soll nicht mehr den Toten dienen,

12 R Bultmann, Die Gesdhichte der synoptischen Tradition, Géttingen 21931, 172 f; E. Klo-
stermann, Das Lukasevangelium, Tiibingen 1929, 153; TWB 1V, 694, 10-15 (Michel).

13 Vgl Mt 19, 29 mit Mk 10, 29 und Lk 18, 29; R. Schnackenburg, Gottes Herrschaft und
Reich, Freiburg/Br. 1959, 75; E. Neuhiusler, Anspruch und Antwort Gottes, Diisseldorf
1962, 186 f, 199.



Armut und Ehelosigkeit — Besitz und Ehe 49

sondern der Erweckung zum Leben. Der Auftrag zum Verkiinden wird
mit dem Wort diuGyyehhe — ,verkiinde tiberall®, von Ort zu Ort (vgl. R6m
9,17), gegeben. Von Jesus wird im Reisebericht gesagt, er sei von Stadt zu
Stadt und von Dorf zu Dorf lehrend gewandert (Siemopetvero Lk 13,22).
Wie Jesus sollen auch die Jiinger rastlos wandernd, die Botschaft vom
Reich Gottes, die ewiges Leben verkiindet und bringt, durch das ganze
Land hindurchtragen. Der Jiinger, der von den Seinen nicht Abschied
nehmen darf (&motGEaodar), soll durch den Verzicht fiir das Reich Gottes
Ltauglich®, ,tichtig®, ,geschickt” werden (e¥idevog Lk 9,62). Wie der Pflii-
ger nicht fiir seine Arbeit tauglich ist, wenn er zuriickschaut und dadurch
die Furchen krumm zieht, so ist auch der Jinger Jesu nicht tauglich fiir die
Missionsarbeit in der Nachfolge Jesu, wenn er sich nicht génzlich von dem
trennt, was er verlassen muff, um seinen Dienst zu erfiillen. Die beiden
Kernworte des Logion: ,, Abschiednehmen®, ,tauglich“ - finden sich auch
am Schlufl der Perikope von der Entschlossenheit zur Jingerschaft (Lk
14,25-35). Der Junger Jesu mufl ,von allem Abschied nehmen® (14, 33);
nur so bewahrt er sich die Kraft seines Berufes. Ein Jiinger aber, dem diese
Kraft verloren gegangen ist, kann nicht aufs neue diesen wesentlichen
Besitz erlangen; er ist wie Salz, das keine wiirzende Kraft mehr hat, zu
nichts mehr ,tauglich® (14, 34 f)!4. Das Motiv der Entsagung ist die Nach-
folge Jesu in der Missionsarbeit, die Freiheit fiir das apostolische Wirken.
Auch das erste Logion der Komposition scheint von Lukas in dieser Rich-
tung verstanden worden zu sein. Die Heimatlosigkeit und Rastlosigkeit
des Menschensohnes ist in der Rastlosigkeit seiner Missionsarbeit begriin-
det. Sein Wandern von Ort zu Ort gestattet ihm keine bleibende Stitte
und keine Ruhe. Der Jinger Jesu, der zur Nachfolge und Missionsarbeit
mit thm berufen ist, muf} bereit sein, auf Heimat, Haus und Rast zu ver-
zichten. Die drei Berufungen am Anfang des Reiseberichtes sind aufs
engste mit der missionierenden, unentwegt den Willen Gottes erfiillenden
und driangenden Tétigkeit Jesu verbunden. Die Nachfolge Jesu ist mit
seiner missionarischen Arbeit verquickt. Die Berufung des Petrus und der
ersten Jiinger zeigt diese drei nebeneinander: ,Du wirst Menschen fischen®,
»sie verlieflen alles®, ,sie folgten thm nach“ (Lk 5,10f). Jesus ruft in seine
Jiingernachfolge und gibt an seiner messianischen Funktion Anteil. Nach-
folge bindet nicht allein an die Person Jesu, sondern auch an das Gottes-
werk, das durch ihn ausgefithrt wird. Der Verzicht, den die Jiinger leisten,
ist nicht aszetische Leistung, sondern durch die Hingabe an Jesus und sein
Werk bedingt. Jesu Tage sind erfiillt und gehen zu Ende, sein Antlitz ist

14 R. Schnackenburg, ,Ikhr seid das Salz der Erde, das Licht der Welt“, in: Mélanges
E. Tisserant 1 265-2817.



Alois Stoger 50

bestindig und unentwegt auf Jerusalem gerichtet, wo er ein von Gott
bestimmtes Ziel erreicht; er erfiillt den Willen Gottes, ohne zuriick, ohne
,nach rechts oder links“ zu schauen. Lebt der Junger in anderer Situation?

Nun zum zweiten Teil des Reiseberichtes! Was hindert die zum grofien
Abendmahl Geladenen, dafl sie der entscheidenden Einladung folgen?
Annahme oder Ablehnung des einladenden Rufes steht in der Mitte des
Gleichnisses. Der Pharisder, der den seligpreist, der ,Brot ifit im Reich
Gottes“ (14, 15), ist liberzeugt, dafl seine Gesetzesgerechtigkeit ihm den
Eingang ins Reich verschafft. Entscheidend ist aber die Annahme der Ein-
ladung, die durch Jesus ergeht. Wer seiner Einladung nicht folgt, darf das
Mabhl nicht verkosten. Die Armen: die Blinden, Kriippel und Lahmen, die
als aus der Kultgemeinde Israels ausgeschlossen gelten, und die Wege-
lagerer auflerhalb der Stadt, in denen Lukas allegorisierend die Heiden
siecht, nehmen den Einladungsruf an und gehen zum Mabhl ein. Sie miissen
»genotigt werden, weil sie die Einladung unglaublich finden; sie wissen
sich als unwiirdig, arm und untauglich. Gerade deswegen sind sie bereit.
Die Erstgeladenen lehnen ab — wegen des Besitzes, des Betriebes und des
Nehmens der Frau. Sie sind durch dies alles ,okkupiert®. Diese drei las-
sen in ihnen keinen Raum mehr fir die Annahme der Einladung. Ver-
zicht auf Besitz und Familie geben Raum und Freiheit, dem einladenden
Ruf Jesu zu folgen. Hinter Jesus wandern ,viele Scharen® mit nach Jeru-
salem (14,25). Sie folgen Jesus nach, gehen hinter ihm her — sind also
Jiinger. Sie haben den einladenden Ruf Jesu gehért und befolgt. Geniigt
dies? Jesus wandert nach Jerusalem, wo ihn zunichst der schmachvolle
Kreuzestod erwartet. Dort wird er alles verlieren und in der Schmach des
Kreuzes enden. Verstehen die Volksscharen, was das fir die Jinger Jesu
heifit? Der Jinger mufl sich fir den Hinrichtungsgang seines Meisters
bereit halten, fiir die Trennung von seinem Leben, von der Gemeinschaft,
in der er bisher stand, von allem, was menschliche Existenz ausmacht. Das
Stichwort dieser Perikope von der entschiedenen Jingernachfolge (14,
25-35) heifit: ,(Sonst) kann er nicht mein Jinger sein“ (14,26.27.33).
Das Motiv des Verzichtes auf Besitz und Frau (Familie) ist das Jinger-
Sein dessen, der dem Kreuzestod entgegengeht, um zur ,Hinaufnahme*
zu gelangen.

Knapp am Ziel der Reise wird die Frage nach der Einlaffbedingung ins
Gottesreich gestellt (vgl. 18,24 1); sie ist identisch mit der Frage: ,Was
tuend, werde ich das ewige Leben erben?“ (18,18). Die Frage kann auch
lauten: ,Wer kann gerettet werden?“ (18,26). Das Wort Jesu verheifit:
Vielfaches in dieser Zeit und im kommenden Aon ewiges Leben (18, 30).
Das Reich Gottes ragt in diese Zeit herein; die Jinger, die um dieses
Reiches willen alles verlassen, auf Besitz und Familie verzichten, empfan-



Armut und Ehelosigkeit — Besitz und Ehe 51

gen eine neue Gemeinschaft und Familie. So betrachtet auch Jesus die
Junger, die das Wort Gottes horen und tun, als Mutter und Briider (Lk
8,21). Neues Leben, neue Gemeinschaft des Gottesreiches, Rettung sind
die Motive des Verzichtes auf Besitz und Familie.

Alle diese Worte tiber den Verzicht auf Besitz und Frau erhalten da-
durch eigenen Klang, dafl sie auf der Wanderung nach Jerusalem gespro-
chen sind. Diese Wanderung ist von unermiidlicher Missionsarbeit aus-
gefiillt. Jesus 1Bt Herodes sagen: ,Siehe, ich treibe Dimonen aus und
vollbringe Heilungen heute und morgen, und am dritten Tag werde ich
vollendet. Doch muf ich heute und morgen und am kommenden Tag
wandern, weil es nicht angeht, dafl ein Prophet umkomme aufierhalb Jeru-
salems“ (Lk 13,32ff). Hinter diesem Wandern und Wirken steht das
»>MuB“ des gottlichen Heilswillens, der in Jesus seine Vollendung findet.
Auf dieser Missionsreise ist Jesus Typus der wandernden Apostel, von
denen es heifit: ,Sie legten Zeugnis ab und sprachen das Wort des
Herrn ... und in vielen Dorfern der Samariter verkiindeten sie das Evan-
gelium® (Apg 8,25). Wandern ist ein Lieblingswort der lukanischen
Schriften®®. Jesu Wanderung nach Jerusalem ist zugleich Todesreise.
Durch den Tod hindurch wandert er seiner ,Hinaufnahme® in den Him-
mel entgegen. Die Apostel waren nach der Himmelfahrt ,schauend zum
Himmel, wéhrend er dahinwanderte® (Apg 1, 10). Durch viele Drangsale
miissen auch die Jinger in das Reich Gottes eingehen (Apg 14,22; Lk
22,28-30). Paulus sagt in seiner Abschiedsrede vor den ephesinischen
Altesten in Milet: ,,Und siehe, jetzt wandere ich gefesselt im Geist nach
Jerusalem, ohne zu wissen, was mir dort begegnen wird, aufler dafl der
Heilige Geist mir von Stadt zu Stadt bezeugt, dafl Fesseln und Drangsale
auf mich warten. Aber ich achte mein Leben nicht der Rede wert, wenn ich
nur meinen Lauf und den Dienst vollende, den ich vom Herrn Jesus
empfangen habe, das Evangelium von der Gnade Gottes zu bezeugen*®
(Apg 20,22ff). Die Kirche, fiir die Lukas sein Evangelium schreibt, ist
missionierende und verfolgte Kirche. In der Mission ist sie verfolgt und
verfolgt missioniert sie (vgl. Lk 21,13). Missionsarbeit und Verfolgung
verlangen Freiheit von allen Hindernissen, die der Ganzhingabe auf
diesem Weg entgegenstehen. Paulus motiviert den Rat zum ehelosen
Leben (1 Kor 7,1.8.26) mit dem nahestehenden eschatologischen Ereignis
(1 Kor 7,28) und mit dem ungeteilten Dasein fir den Herrn (Jesus) (1 Kor
7,821f). Dieses letzte Motiv entfaltet, was Lukas schreibt: ,Sonst kann er
nicht mein Jinger sein.“ Das eschatologische Motiv: ,wegen der herein-
stehenden Drangsal“ — Paulus meint, daf§ die endzeitlichen groflen Drang-

15 Im NT 150mal, davon in den lk Schriften 88mal.



Alois Stéger 52

sale schon hereinbrechen — zieht Lukas nicht in Betracht; die Naherwartung
ist bei ihm aufgegeben (vgl. etwa Lk 21,8 { mit Mk 13,7). In der Zeit der
Kirche (nach der Himmelfahrt Jesu bis zur Ankunft des Menschensohnes)
erhilt die Nachfolge Jesu einen neuen Charakter — man geht nicht mehr
hinter dem irdischen Jesus nach — die Wanderung nach Jerusalem wird
zur Wanderung durch die Welt bis zur ,Hinaufnahme® in den Himmel;
es bleiben Missionsarbeit und Verfolgung, und es bleibt die Notwendig-
keit der Ganzhingabe an das Werk Jesu und damit auch der Rat zur
Armut und zur Ehelosigkeit.

II. Jiingerschaft mit Besitz und Ehe

Die Worte iiber die harten Bedingungen fur die Nachfolge Jesu, fir das
gehorsame Horen seiner Einladung, fiir das Eingehen in das Reich Gottes
sind so gehalten, daf} sie fur alle zu gelten scheinen. Die radikalsten Worte
(14,25-35) sind an die ,vielen Scharen“ gerichtet, die hinter Jesus mitwan-
dern. Das Gleichnis vom groflen Abendmahl richtet sich an einen der
Giste aus dem Kreis der geladenen Schriftgelehrten und Pharisder (14, 3.
15). Was am Anfang des Reiseberichtes zu den dreien gesagt ist, die nach-
folgen wollen, aktualisiert und spezifiziert nur, was allgemein verlangt
wird. Wie denkt Lukas in dieser Frage? Fiir wen sind diese radikalen
Bedingungen gesprochen?

1. Zusammensetzung der lukanischen Kirche

Im zweiten Teil des Reiseberichtes sind durch das Stichwort ,Mahl“ (Brot-
essen, Friihmahl, Abendmabhl, grofes Abendmahl) die Geschichte der Hei-
lung des Wassersiichtigen am Sabbat (14, 1-6), zwei Mahlspriiche (14, 7-11.
12-14) und die Parabel vom groflen Abendmahl (14, 15-24) zu einer Kom-
positionseinheit zusammengefafit. Lk hat ihr die literarische Form des
»Symposion® gegeben. Ihr ,Sitz im Leben® ist nicht unwahrscheinlich das
eucharistische Mahl am Herrentag. Es 16st das jiidische Sabbatmahl ab
und nimmt das Mahl des Gottesreiches vorweg.

Dem ,,Symposion® folgen drei Kompositionen: Worte iiber die radikale
Jiinger-Nachfolge (14,25-35), drei Gleichnisse tiber die Freude Gottes
am bekehrten Siinder (15, 1-35), Gleichnisse und Spriiche iiber Reich und
Arm (16,1-17,10). Diese drei Kompositionen scheinen auch sachlich mit
dem Symposion verbunden zu sein; denn in der Feier des Herrenmahls
wurde die Zusammensetzung der Gemeinde sichtbar und erlebt, traten ihre
Probleme zu Tage und wurde um ihre Lsung gerungen. Paulus hat uns



Armut und Ehelosigkeit — Besitz und Ehe 53

dariber in 1 Kor ein Dokument hinterlassen, von wie vielen Problemen die
urchristliche Gemeinde bedridngt war, wie sie gerade beim Gottesdienst
aktuell wurden und wie man sie zu 16sen versuchte. Fiir unsere Frage-
stellung kann Lk 15 ausgeklammert werden.

In den Gemeinden gibt es Méanner und Frauen, die freiwillig um des
Herrn willen und um ,ihm heilig zu sein mit Leib und Seele“ auf die Ehe
verzichten (1 Kor 7,25-38). Da gibt es Arme und Reiche. Paulus klagt
iber Mifistinde beim Herrenmahl in Korinth, jeder nehme sein eigenes
Mahl vorweg und der eine hungere und der andere sei betrunken: ,Ver-
spottet ihr die Versammlung Gottes und schamt ihr euch derer, die nichts
haben?“ (1 Kor 11,21f). Besonders der Jakobusbrief fithrt Klage iiber
asoziales Verhalten, das sich selbst in den Gemeindeversammlungen zeigt
(Jak 2,1-18). Wie weit es da um freiwillige, aus religiosem Grund ge-
wihlte Armut geht, wird nicht klar. Das Bild, das Lukas in der Apostel-
geschichte von der Urkirche in Jerusalem entwirft, hat in die Gemeinden
nicht vergeblich hineingeleuchtet (Apg 2,42-47; 4, 32-37).

2. Uberlegter Entschlufl (Lk 14,28-32)

In die Komposition von der radikalen Jiingerschaft hat Lukas ein Doppel-
gleichnis eingebaut®. Was die beiden Gleichnisse vom Turmbau und vom
Kriegfithren beleuchten wollen, ist die Notwendigkeit der klugen Uber-
legung, ehe ein grofer, folgenschwerer Entschlufl gefafit wird: ,Zuerst
hinsetzen und rechnen . . . mit sich zu Rat gehen* (14,28.381), ob die Krifte
und Mittel zur erfolgreichen Durchfithrung des Unternehmens auch aus-
reichen. Was soll das Ergebnis dieser Uberlegung sein? Sieht man auf
Vers 33, dann ist man versucht zu sagen: Keiner darf sich mit augenblick-
licher Begeisterung begniigen, um die Nachfolge Jesu anzutreten, sondern
mufl bereit sein, alles dran zu geben. Dieser Vers liest sich wie die Aus-
legung des Gleichnisses: ,So kann also jeder von euch, der nicht von
allem, was er hat, Abschied nimmt, nicht mein Jiinger sein“. Das Gleichnis
vom kriegfithrenden Konig legt aber noch einen weiteren Gedanken nahe.
Wenn der Kénig durch seine Uberlegung zur Uberzeugung kommt, daf§
er mit seinem Heeresaufgebot nur unterliegen kann, dann ist es bes-
ser, sich bedingungslos zu unterwerfen, als den Krieg zu unternehmen
und zu unterliegen. In der Frage nach der Jiingerschaft bedeutet dies:
~Nachfolge Jesu ist ein so grofles Unternehmen, dafl nicht jeder die
Krifte dafiir besitzt; darum mufl ein jeder sich priifen, und wer sich
dieser Aufgabe nicht gewachsen fiihlt, davon fernbleiben. Denn ein

18 Es scheint, dafl Lk es aus einer Sonderitberlieferung entnommen und mit 14, 26 f ver-
bunden hat; vgl. W. Grundmann, Das Evangelium nadi Lukas, Berlin 21961, 301.



Alois Stoger 54

Versagen, wie es dem Leichtfertigen und Unentschlossenen droht, bedeu-
tet zugleich den Verlust des Heils“!?. Im Gleichnis vom Turmbau fehlt
zwar die Aussage: Kommt der Bauherr bei seiner Uberlegung zum Ergeb-
nis, dafl die Mittel nicht ausreichen, dann wird er von vornherein auf den
Bau verzichten, aber sie ist nahegelegt. Vers 33 ist mit dieser Auslegung
nicht unvereinbar; denn er verlangt vom Jiinger vélligen Verzicht, ohne
ausdriicklich zu sagen, es sei besser, nicht anzufangen, als auf halbem Weg
stecken zu bleiben®. Die Konsequenz dieser Auslegung ist es, sich der
schweren Aufgabe der Nachfolge Jesu nicht zu unterziehen, wenn die
Uberlegung die Krifte als nicht hinreichend beurteilt. Kann aber Jesus
wirklich gemeint haben: Lieber nicht erst anfangen, als nachher umfallen,
wo doch die Nachfolge Jesu fiir den Eintritt ins Gottesreich bedingungslos
notwendig ist? Darum ist anzunehmen, dal es nach dem Evangelium eine
zweifache Form der Nachfolge gibt, ,eine, zu der alle verpflichtet sind, die
den Ruf Jesu vernehmen, und eine besondere, die im persénlichen An-
schluf an ihn besteht und die grofiten Opfer verlangt, denen nicht jeder
gewachsen ist“??. Diese besondere Nachfolge wird hinter dem Doppel-
gleichnis stehen. Offenbar gab es in den Gemeinden Enthusiasten, die den
kithnen Entschlufl gefafit hatten, auf Besitz und Familie zu verzichten,
aber ihm spater nicht gewachsen waren. Es ist besser, eine grofle Sache
nicht anzufangen, als ein Fiasko zu erleben und dabei das Heil aufs Spiel
zu setzen. Auch Paulus warnt vor uniiberlegtem Handeln im Entschluf}
zur Ehelosigkeit: ,Besser ist es zu heiraten als zu brennen“ (1 Kor 7,9).
Der ,Eunuchenspruch“ (Mt 19,12), der konstatiert, daf} es solche gibt, die
um des Himmelreiches willen auf die Ehe fiir immer verzichten, wird von
Rahmenspriichen umschlossen, welche die Ehelosigkeit als ein von Gott
geschenktes Charisma erkliren und auffordern, es zu ergreifen, wenn dies
sein kann. Nicht alle haben also dieses Charisma und nicht alle sind taug-
lich fiir das ehelose Leben?®. In den Gemeinden, die das Lukasevangelium
vor Augen hat, gibt es Christen, die auf Ehe und Besitz verzichten. Offen-
bar hielten nicht alle in diesem Stand durch. Weil der Entschlufl zu sol-
chem Leben schwer durchzuhalten ist, darum bedarf es ernster Selbst-
priifung, ehe er gefaflt wird. Nicht jeder Christ ist zu solchem Leben
gehalten, es handelt sich um einen ,Rat®.

17 J. Schmid, Das Evangelium nach Lukas (RNT 8) Regensburg 31955, 248.

18 Ubrigens ist V. 88 sehr eng mit den Nachfolgespriichen der Verse 25-27 zu verbinden.
»Dafl er nicht dort, sondern erst nach dem Gleichnis gebracht wird, bedeutet einen Kunst-
griff; Gleichnis und Spruchgruppe sollen so eng wie méglich miteinander verklammert
werden“ (H. Kahlefeld, Gleichnisse und Lehrstiicke im Evangelium, Frankfurt/Main
1963, 144).

19 T, Schmid a. a. O. 248; J. Blinzler, Selbstpriifung als Voraussetzung der Nachfolge: Lk
14, 28-32, in: Bibel und Liturgie 37 (1963/64) 294.

20 J.Blinzler, Eisin eunouchoi. Zur Auslegung von Mt 19,12, in: ZNW 48 (1957) 254-270.



Armut und Ehelosigkeit — Besitz und Ehe 55

3. Reich und Arm (16,1-17,4)

In den Gemeinden finden sich Reiche und Arme. Aus diesem Zusammen-
sein ergeben sich seelsorgliche Probleme. Lukas nimmt zu ihnen in einer
Komposition Stellung, die folgenden Aufbau zeigt:

Worte an die ,, Jiinger® : Das Gleichnis vom klugen Verwalter (16, 1-13),

Worte an die Phariséier: Spriche (16,14-18), das Lehrstiick vom Reichen

und Armen (16, 19-31),

Worte an die ,, Jiinger”: Verantwortung und Verzeihen (17,1-4).

Die Auskiinfte der Kommentare iiber die Komposition der Logien und
Gleichnisse, die Lukas zusammengestellt hat, wollen nicht befriedigen.
Darum darf wohl versucht werden, einen neuen Weg zu gehen, der auf
dem bisher Festgestellten weiterbaut.

Das Gleichnis vom klugen Verwalter (1-8), das die Komposition er-
o6ffnet, gibt fiir drei ,Anwendungen® Anlaf}, die Lukas den Gemeinden
vorlegt, indem er sich iiberlieferter Worte des Herrn bedient. Urspriing-
lich beabsichtigt das Gleichnis wohl nur den allgemeinen eschatologischen
Anruf, klug zu sein und sich noch in letzter Stunde zu besinnen®’. Die erste
parinetische Nutzanwendung (V. 9), die sich auch wegen merkwiirdiger
Ahnlichkeit des Gegenstandes und der Ausdricke nahelegte, hat den ur-
spriinglichen Sinn eingeengt und verdeckt, so dafl aus dem Gleichnis nur
mehr die zeitlose Aufforderung zum Almosengeben herausgehort wird. Der
von Lukas herangezogene Spruch, der wohl zu einer anderen lehrmifligen
Komposition iiber den Reichtum gehorte, bezeichnet den Reichtum als
,Mammon der Ungerechtigkeit*, weil er verspricht, dafl der Mensch auf
ihn trauen und bauen und durch ihn sein Leben sichern kann (Lk 12,19);
tatsachlich aber kann er nicht halten, was er verspricht, und betriigt dar-
um, da er selbst dem Vergehen preisgegeben ist und die vor dem Ver-
gehen nicht retten kann, die sich auf ihn verlassen®. Die christliche Klug-
heit empfiehlt, den ,triigerischen Mammon® fir Almosen zu verwenden.
Gott vergilt dies mit den himmlischen Wohnungen. Die zweite Anwen-
dung verlangt Treue in der Verwaltung des irdischen Besitzes, der nicht
Eigentum, sondern von Gott anvertrautes Gut ist (16,10-12). Auch gegen
geringwertigen irdischen Besitz gibt es fiir den Glaubenden eine Pflicht
der Treue. Die Bewihrung in solcher Treue am Kleinen ist Voraussetzung
fiir die Teilnahme am Ewigen (Grofien), das zugleich das eigenste, den
Jiingern in Wahrheit zugehdrende Vermogen ist (Hauck). Die letzte An-

2t R. Schnadckenburg, Gottes Herrschafl und Reich, 187.

22 Mammon der Ungerechtigkeit“ kann heiflen der unredlich erworbene Gewinn oder der
Jtriigerisch-vergingliche Besitz* (vgl. Mk 4, 19), was sich Lk 16, 9 besser einfligt. Vgl.
TWB I, 157 (Schrenk); IV, 392 (Haudk).



Alois Stoger 56

wendung warnt vor der Gefahr, die durch den Besitz droht. Koexistenz
des Dienstes am Besitz mit dem Dienst Gottes ist unmoglich (16, 13). Jeder
dieser beiden Dienste beansprucht den Menschen ganz. Lukas stellt Logien
zusammen, die den Besitz scharfstens ablehnen und ihn mit rechter Ver-
waltung gelten lassen®. Ein Ausgleich wird scheinbar absichtlich nicht
verfolgt. Wer Vermogen hat, muff stindig um die Gefahr wissen, die aus
ihm auflauert, die verantwortliche Pflicht kennen, die es auferlegt, und
sich durch Wohltun stindig von ihm 16sen. Paulus begriindet die , Indiffe-
renz“ gegen die irdischen Giiter mit der Naherwartung: ,Das aber sage ich,
Briider: Die Zeit ist kurz (zusammengezogen); es bleibt also, dafl die wel-
che Frauen haben, so seien, als hitten sie keine, und die Weinenden, wie
weinten sie nicht, und die sich Freuenden, wie wenn sie sich nicht freuten,
und die Kaufenden, wie wenn sie es nicht behielten, und die, welche von der
Welt Gebrauch machen, wie wenn sie von ihr keinen Gebrauch machten;
denn die Gestalt dieser Welt vergeht” (1 Kor 7,29-31). Lukas ,entwer-
tet“ den Reichtum, aber nicht mehr durch die Naherwartung wie Paulus,
sondern durch ethische und religiose Erwagungen, durch Gedanken an die
Vergeltung und an das Gericht (vgl. oben). Nicht von allen Christen wird
der vollige Verzicht auf Besitz verlangt: aber auch diese miissen eine
innere Losung vom Besitz vollziehen, wenn nicht der Mammon, sondern
Gott sie beherrschen soll.

Die Spruchkomposition, die an die ,geldgierigen“®* Pharisier gerichtet
ist (16,14-18), schliefit mit der Neuinterpretation des alttestamentlichen
Ehegesetzes. Der Zusammenhang zwischen den einzelnen Logien ist nicht
ganz durchsichtig. Was veranlafit Lukas, in einer Redekomposition, die
an die ,geldgierigen Pharisder® gerichtet ist, iiber die Unaufloslichkeit
der Ehe zu sprechen? Eine historische Erinnerung, dafl bei der von den
Pharisidern getibten und durch ihre Scheidungspraxis ermoglichten ,,suk-
zessiven Polygamie® die Geldfrage grofie Bedeutung gehabt habe?? Die
Komposition hat erst Lukas geschaffen®. Was war seine Absicht dabei?

Die Pharisder halten den Reichtum nicht fiir ein Hindernis der Frém-
migkeit und Gerechtigkeit. Sie sehen in ihm die Anerkennung ihrer Ge-

2 Scharf polemisch sind: Lk 6, 24 f; 8, 14; 12, 15. 21. 33 {; 14, 33; 18, 25; gemifigter
aber: 16, 9; 18, 24. TWB VI, 906, 28 { (Bammel).

2t Lk 20, 47; Mt 23, 14; Mk 12, 40.

% Vgl. W. Grundmann 324.

2 Vgl. etwa J. Schmid 261-263; E. Klostermann 164-167: ,Die Kompilation der ersten
5 Verse (i. e. 14-18) bildet eine etwas schwerfallig erbaute Briicke von dem ersten Gleich-
nis (16, 1-8) zum zweiten (19-31). ... DafB nun nicht sofort die Erzidhlung V. 19 ff folgt,
sondern erst die folgenden drei unter sich nicht gerade mit Notwendigkeit verbundenen
Spriiche (16-18), muB} seinen Grund haben. Zwar nicht in seinem geschichtlichen Zusam-
menhang (Zahn), sondern in einer Absicht des Lk (kaum schon seiner Quelle).*



Armut und Ehelosigkeit — Besitz und Ehe 57

setzesgerechtigkeit durch Gott. In der Armut finden sie den Fluch Gottes.
,2Armut ist Armut an Tora“?”. Darum verhohnen sie Christus mit seinen
Warnungen vor dem Besitz. Das Wort Jesu bestreitet, dafl sie das Gesetz
halten (V. 15). Sie halten es nur duflerlich und dies, um von den Men-
schen anerkannt zu werden. Solche Gesetzespraxis ist von Gott verabscheut
wie ein Gotze; denn er verlangt ein nach dem Willen Gottes gewandeltes
Herz (vgl. Mt 5,22; 5,28). Wahre Gerechtigkeit handelt nicht um der
Menschen willen, sondern wegen des Vaters, der im Himmel ist (Mt 6,
1.2-4.5-6.16-18). Selbst wenn sie das Gesetz so erfiillten, wiren sie dann
gerecht? Die Zeit des Gesetzes hat aufgehort. Jesus wird die Frohbotschaft
vom Reich Gottes verkiindet. Der Zeit der Verheiflung ist die Zeit der Er-
fiillung gefolgt (vgl. Mt 5,17). Radikale Anstrengung ist erfordert. , Jeder
dringt sich hinein“ (in das Reich Gottes) (V. 16). Mit Jesus ist das Reich
Gottes gegenwirtig. Seine Gegenwart bedeutet nicht Abschaffung des
Gesetzes, sondern Radikalisierung (V. 17). ,Dem Grundsatzwort folgt das
Anwendungswort® (W. Grundmann). Die Radikalisierung des Gesetzes
zeigt sich in der Unauflgslichkeit der Ehe, die Jesus verkiindet (Mt 5,32 -
eine der Antithesen; Mt 19, 3-9). Die Verkiindigung Jesu iiber den Besitz
und seine Verkiindigung iiber die Ehe werden in Beziehung gesetzt. Die
alttestamentliche Verkiindigung ist in beiden Féllen durch die Verkiindi-
gung des Evangeliums vom Reich Gottes Uiberboten worden. In dieser
Verkiindigung haben vélliger Verzicht auf Ehe und Besitz — Ehelosigkeit
und Armut ihren Raum. Aus ihr ist auch verstandlich, daf} die Jiinger, die
nicht bis zu diesem Radikalismus gehen, doch gedriangt werden, zu iiber-
bieten, was das alttestamentliche Gesetz verlangte. Wie die von Jesus
verkiindete Verwaltung des Besitzes diesen der Herrschaft Gottes unter-
stellt, so auch die Ehe durch die Unaufléslichkeit. Wie der Besitzende
durch Almosen und die rechte Auffassung des Vermogens als ,Mammon
der Ungerechtigkeit“ der Geldgier und ihrer Herrschaft entrissen wird,
so auch der Verheiratete der Absorption durch Ehe und Familie, wenn das
Gesetz der Unaufldslichkeit an Gott bindet. Nicht nur totaler Verzicht auf
Besitz und Ehe, sondern auch die von Gottes Willen getragene Verwal-
tung des Besitzes und Unaufl6slichkeit der Ehe sind Zeichen der angebro-
chenen Gottesherrschaft. Die alte Kirche sieht die freiwillige Ehelosigkeit
auf dem Hintergrund der Erneuerung der Ehe; Matthius verbindet in
einer Komposition die Neuinterpretation des Ehegesetzes und den Rat des
chelosen Lebens (19,2-12). Unter denselben Gedanken steht auch die
Komposition des Lukas, die zu behandeln war.

Das Lehrstiick vom armen Lazarus und vom reichen Prasser (16, 19-31)

¥ TWB VI, 901, 20 ff (Bammel).



Alois Stéger 58

widerlegt das pharisdische Urteil iiber Armut und Reichtum - es ist an die
Phariséder gerichtet — und illustriert die Seligpreisungen und Wehrufe am
Anfang der Feldrede (6, 20f. 24f). Die anschlieBende an die Jiinger gerich-
tete Wortkomposition spricht vom Argernis und vom Verzeihen (17, 1-4).
Sie fiigt sich gut in den redaktionellen Rahmen. Das Zusammensein von
Reichen und Armen brachte Schwierigkeiten. Die Armen nahmen Anstof}
an dem erbarmungslosen und hochmiitigen Treiben der Reichen (vgl. Jak
2,5; 1 Kor 11, 20ff). Darum bedarf es der Mahnung: Nehmt euch vor der
religiésen und sittlichen Gefadhrdung anderer in acht. Wer Anlafl zu Klage
iber unrechte Behandlung und Beleidigung hat, muf sich miihen, den
Bruder zum Rechten zu bringen und stets zum Verzeihen bereit sein. Nur
so kénnen die Spannungen zwischen Armen und Reichen in der Gemeinde
iiberwunden werden.

4. Gottes Charisma (17, 5-10)

Ein neuer Gedankengang beginnt®. Die Worte Jesu sind durch eine Bitte
der ,Apostel“ eingeleitet (V. 5). Sie erfassen, dafl die Worte, die Jesus
iiber Reich und Arm gesprochen hat, tibermenschlich viel verlangen. Nur
durch die Gnade Gottes ist es moglich, gerettet zu werden. Um diese zu
erlangen, bedarf es des Gottvertrauens. Die Apostel wenden sich zum
Herrn mit der Bitte: ,Mehre uns den Glauben®.

Im Gleichnis vom ,unniitzen Ackerknecht® (7-10) wird die Konse-
quenz aus dieser Erkenntnis gezogen, daf} alles Geschenk Gottes ist. Selbst
wenn der Jiinger alles, was Gott von ihm verlangt, getan hat, darf ihm
nie aus dem BewuBtsein schwinden, dafl er nur als ,nichtsnutziger®, arm-
seliger Knecht seine Plicht getan hat.

Was Lukas in seiner Komposition ausspricht, findet sich auch bei Mat-
thius, wo er tiber die Gefahren des Reichtums und das Verlassen aller
Habe spricht (19, 16-20, 16). Dort erschrecken die Jinger sehr und sagen:
Wer kann dann gerettet werden? Jesus blickt sie an und sagt: ,Bei Men-
schen ist dies unméglich, bei Gott aber ist alles moglich“ (19, 25f). Dieses
Unmégliche vollzieht Gott als Antwort auf das Gottvertrauen (Lk 7,6).
Bei Matthius spricht darauf Petrus zum Herrn: ,Siehe, wir haben alles
verlassen und sind dir nachgefolgt; was wird uns also sein?“ Petrus rech-
net mit Lohn fiir seine Leistung! (Mt 19,27). Die Zwdlf erhalten eine
grofie Verheiflung (19, 28f), aber die Frage: Was wird uns also sein? er-
fahrt eine Korrektur: ,Viele aber, welche Erste sind, werden Letzte sein

28 Den Ubergang hat Lk geschaffen; denn er spricht von den ,Aposteln® und dem
~Herrn*.



Armut und Ehelosigkeit — Besitz und Ehe 59

und viele Letzte Erste“ (19, 30; vgl. 20,16); Matthius beleuchtet dieses
Sprichwort durch das Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg (20, 1-15).
Er wiederholt das Sprichwort, es etwas variierend®. Was gesagt werden
sollte, ist dies: Ins Himmelreich fithrt nicht der Rechtsanspruch des Men-
schen, sondern einzig die gottliche, in Jesus sich auswirkende Giite. Nie-
mand soll sich auf Erden als heiliger und vollkommener halten denn
andere; Gottes Endurteil kann aus Ersten Letzte und aus Letzten Erste
machen. Matthdus wollte mit seinem Gleichnis von den Arbeitern im
Weinberg nichts anderes sagen, als was Lukas mit seinem Gleichnis von
dem unniitzen Knecht bieten wollte. Das Wissen darum, daf alles unver-
diente Gnade Gottes ist, ist die Grundlage des Zusammenlebens in der
Gemeinde. Wer den Radikalismus der ,evangelischen Rite® lebt, hat
keinen Grund, sich iiber die zu erheben, die in Besitz und Ehe leben; denn
auch er lebt als solcher Jinger nur durch das Geschenk Gottes.

2 Die Verbindung des Sprichwortes mit der Parabel ist ein schwieriges exegetisches Pro-
blem; vgl. die Kommentare.





