
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Sammlung und Gebet 

Das Thema stellt sich von der Unrast unserer Zeit her, die ein geistliches und 
überhaupt ein humanes Leben erschwert, wenn nicht gar unmöglich zu machen 
scheint. Viele Menschen können sich nicht mehr sammeln; sie huschen von einem 
Eindruck zum andern, von einem Tun zum andern, sie sind dauernd in Bewegung. 
Das Gebet fällt daher in wachsendem Maß schwer. Das Vorstellungsvermögen ist 
gestört. Man weiß, daß viele die Meditation, die sie - angeregt durch einen Prie- 
ster, eine Gemeinschaft, oder auch durch eine persönliche Begegnung mit Gott, 
mit dem Wort Gottes - als regelmäßige Übung in ihr Leben hineingenommen 
hatten, bald wieder aufgeben. Die Vielfalt der Verpflichtungen, die schnelle 
Ermüdung, die nicht verarbeiteten Schwierigkeiten und Fehlschläge führen dazu. 
Selbst dort, wo die Meditation zur festen Lebensordnung gehört - im Priester- 
und Ordensleben, in den Säkularinstituten - haben die Kraft und der Wille dazu 
bedrohlich nachgelassen. •Früher haben wir besser betrachten können", hört man 
ältere Menschen öfter sagen. Die jüngere Generation hat sogar eine ausgespro- 
chene Skepsis gegen das betrachtende Gebet. Erst recht ist vielen das institutio- 
nalisierte kontemplative Leben in den sogenannten beschaulichen Orden frag- 
würdig geworden. Beruht es nicht, so sagen sie, in den meisten Fällen (von den 
wenigen Berufenen, den von Gott Gezeichneten also einmal abgesehen) auf einer 
frommen Einbildung, auf einem Kreisen um sich selbst; haftet ihm nicht etwas 
Künstliches, Unreales an, begegnet man Gott nicht viel wirklicher, oder sogar 
allein in der täglichen Pflichterfüllung, in der selbstlosen, lauteren, geduldigen, 
gütigen, verzeihenden Begegnung mit den Mitmenschen, in der tätigen Nächsten- 
liebe, in der Gemeinschaft, der man sich willig einfügt und die man mitträgt? Ist 
hier auch zweifelsohne etwas Richtiges gesehen, so übersieht man doch, daß ein 
wesentlicher Grund für die heutige Skepsis gegen die Kontemplation und gegen 
das private, verweilende Gebet überhaupt in der mangelnden Fähigkeit, sich zu 
sammeln, liegt. Denn die Sammlung gehört zu den unersetzlichen Voraussetzun- 
gen für jede personale Begegnung. Wenn das schon für die Begegnung mit den 
Mitmenschen gilt, um so mehr für die Begegnung mit Gott, mit Christus, die uns 
nicht sichtbar gegenüberstehen. Die Wirklichkeitserfahrung solcher Begegnung 
ist um so überzeugender, je gesammelter der Mensch in die Begegnung eintritt. 
Die Erschwerung der Sammlung heute ist also ein echtes geistliches und humanes 
Problem. Wie kann man ihm beikommen? 

Dazu bedarf es zunächst einmal einer Besinnung auf das, was mit Sammlung 
- das Wort gehört zum Urbestand des christlichen Sprachgebrauchs - eigentlich 
gemeint ist. Meist versteht man das Wort rein psychologisch, vom unmittelbaren 
Bewußtsein her, als ein Freisein von zerstreuenden, ablenkenden Gedanken, 
Strebungen und Affekten, als ein ungeteiltes, interessiertes Hingerichtetsein auf 
etwas, das die ganze Aufmerksamkeit fesselt, auf einen Gedanken oder ein Tun, 



Einübung und Weisung 75 

eine Sache oder eine Person. Um aber das Wesen der Sammlung zu erfassen, 
muß man in ihre personale Tiefenschicht vordringen. Sammlung ist eine Einkehr 
des Menschen in sich selbst, eine Heimholung des personalen Ich aus der Vielheit 
und Zerstreuung, der Unrast und Verstrickung in die Einheit des Seelengrundes 
und in das Schweigen des Herzens. Der ge-sammelte Mensch hat seine geistig- 
seelischen Kräfte in der Mitte der Person ver-sammelt, ist bei sich, nicht weil er 
sich zu genügen glaubt, in sich verliebt ist, sondern um der personalen Begeg- 
nung mit dem Nicht-Ich, der Um- und Mitwelt, dem anderen willen; er ist 
gleichsam in schweigender Erwartung, schauend, horchend, hingegeben. Samm- 
lung geschieht also auf etwas Gegenständliches, ein Gegenüber hin, um mit ihm 
in einen erkennenden und liebenden Austausch zu treten. Sie unterscheidet sich 
darin sowohl von der a-personalen Versenkung wie von der angespannten Kon- 
zentration. Sie ist ein Verhalten und ein Zustand, in dem sich der Mensch 
zugleich hat und sich läßt, ganz bei sich und ganz auf das andere oder den ande- 
ren hin geöffnet ist. 

Von hierher läßt sich eine wichtige Erkenntnis gewinnen: Das Entscheidende 
der Sammlung ist nicht die ungeteilte Aufmerksamkeit im Raum des unmittel- 
baren, dem inneren Blick offenliegenden Bewußtseins, sondern das Bei-sich- 
selbst-sein-auf-Begegnung-hin in der Tiefe des Herzens, in der Personmitte. Es 
kann also durchaus sein, daß einem Menschen viele Dinge durch den Kopf gehen, 
schnell wechselnde Gefühlsregungen seine Seele durchziehen, daß er abgespannt, 
fahrig und unansprechbar ist, so daß er kaum einen vernünftigen Gedanken 
zuwege bringt, und er dennoch in einer tieferen Schicht, im Grund seiner Seele 
gesammelt bleibt, weil sein Geist und sein Herz - ohne daß ihm dies ausdrücklich 
bewußt zu werden braucht - bei dem verweilen, was sein Leben entscheidend 
bestimmt, ein Stück von ihm selbst geworden ist: eine in Jahren gewachsene 
Liebe etwa, ein schweres Schicksal, das durchgetragen wurde und an dem er 
gereift ist. Irgendwie ist es natürlich bei jedem Menschen so, daß er im Unter- 
bewußtsein bei dem ist, was ihm am meisten am Herzen liegt und ihn gefühls- 
mäßig am stärksten beansprucht - die vielen mechanischen Berufe unserer Zeit 
fördern geradezu eine solche Schwerpunktverlagerung des Bewußtseins -, aber 
damit ist er noch nicht gesammelt; er ist vielleicht gar nicht bei sich, sondern hat 
sich im Gegenteil verloren, wird vom Begehren, von der Sorge oder der Trauer 
verfügt. Zur Sammlung gehört die Gelöstheit, das Zur-Ruhe-gekommen-sein, 
das Einssein mit sich und seinem Schicksal. Nur so ist der Mensch für den inneren 
Anruf und für die Begegnung bereit. 

Der Weg dahin ist weit und schwer. Denn der durch die Sünde getroffene und 
desintegrierte Mensch lebt in der •Zerstreuung" - wie auch die •Zerstreuung" 
der ganzen Menschheit, der Verlust ihrer Einheit, eine Folge der Sünde ist (Gen 
11, 1-9) -, er besitzt sich nicht mehr, er hat sich an die Vielheit der irdischen 
Güter verloren und wird von ihnen gefangen gehalten. Von sich aus hat er nicht 
die Kraft, aus dieser •Zerstreuung" zu sich selbst heimzufinden, jene alles sam- 
melnde und bergende Mitte wiederherzustellen, in der er bei sich selbst ist und 
sich in allen Dimensionen seines Seins, in allem Tun und allen Widerfahrnissen 
des Lebens hat. Das ist ihm nur möglich in der Gnade Christi - auch wo das nicht 



Einübung und Weisung 76 

bewußt wird -, der nicht nur die Einheit des Menschengeschlechtes wiederher- 
gestellt hat (Jo 17, 21 if; Eph 2, 14 ff), sondern es auch dem einzelnen ermög- 
licht, mit sich selbst eins, in allem er selbst zu sein. In dieser Gnade erkennt der 
Glaubende, daß er seine eigentliche Mitte nur in Gott, und weil Gott ihm in 
Christus begegnet, nur in Christus haben kann. Um sich selbst zu haben, muß er 
sich an Gott, an Christus verlieren, in ihnen und aus ihnen leben, wie Paulus 
sagt: •Es lebt nicht mehr (mein) Ich, Christus lebt in mir" (Gal 2, 20). •Die 
Existenz des Getauften ist nicht mehr durch sein ego, d. h. den bisherigen natür- 
lichen' Menschen (vielleicht müßte man besser sagen: den begehrlichen' Men- 
schen) begründet, sondern durch das in ihm neu geschaffene Leben, Christus" 
(H. Schlier, Der Brief an die Galater, Göttingen 121962, z. St.). Das entscheidende 
Paradoxon christlicher Anthropologie: Der Mensch ist um so mehr bei sich, er 
selbst, in seinen Grund hinein gesammelt, je mehr er von sich absieht, sich ver- 
liert, auf den in Christus sich ihm zeigenden und schenkenden Gott schaut, auf 
ihn sich fallen läßt. Wer das tut, täglich einübt, indem er sich immer wieder aus 
dem selbstmächtigen Ergreifen der geschöpflichen Welt zurückholt, seinem selbst- 
süchtigen Begehren stirbt, der erfährt eine innerste Verwandlung; der Schwer- 
punkt seines Lebens verlagert sich von jenem Ich weg, das nur um sich selbst 
kreist, in Gott hinein. Solche Wandlung geschieht nicht ein für allemal, sondern 
muß in ständig neuer Übung erhalten und vertieft werden. 

Der so gewandelte Mensch lebt wesenhaft in der Sammlung. Er ist gesammelt, 
auch wenn er vom unmittelbaren Erleben her alles andere als gesammelt ist. 
Mitten in den Zerstreuungen des Alltags, im Hin-und-Her-gezogen-werden 
durch die vielen Verpflichtungen und Eindrücke, in der Ermüdung, in der 
schmerzlichen Erfahrung der eigenen Unzulänglichkeit, in der inneren Leere und 
im Versagen, weiß er sich auf einmal und unerwartet in der Tiefe des Herzens 
mit Gott und darum auch mit sich selbst eins, und eben das gibt ihm die Kraft, 
sich immer wieder von neuem dem Vielen zuzuwenden, sich insbesondere den 
Menschen auszusetzen, ihnen nicht auszuweichen, selbstlos zu sein, geduldig, 
gütig und verzeihend. Der in der Tiefe gesammelte Mensch ist hellhörig für den 
Anruf Gottes, nicht zuletzt auch dort, wo dieser Ruf ein richtendes Wort ist. In 
dem Maß das der Fall ist, wird auch das Gebet ein Ort echter Begegnung mit Gott 
sein, selbst dort, wo der Beter meint, gar nicht mehr recht beten zu können, weil er 
immer abgelenkt wird und sich nicht sammeln kann. Die Gebetserfahrung des 
heutigen Menschen, der sich mit dem Gebet und der Meditation so schwer tut, hat 
sogar ihre besonderen Chancen, dem wirklichen Gott zu begegnen und seinen 
Ruf zu vernehmen. Von dieser Erfahrung her wird der gläubige Christ mit Recht 
gegen vieles, was ihm früher, in der psychologisch erlebten Sammlung, als hohe 
Gebetsgnade erschien, mißtrauisch. Er weiß, daß er mancher Täuschung erlegen 
ist. Sein Gebet wird wahrhaftiger, auch wenn es oft sehr trocken sein sollte. 

Jeder hat seinen eigenen Weg, um zur wesenhaften Sammlung und damit auch 
zum wesenhaften Gebet zu kommen. Jeder muß seine persönlichen Erfahrungen 
dabei machen. Nur so wird er in der heutigen Glaubensnot um die Wirklichkeit 
Gottes und darin um das Geheimnis seines eigenen Lebens wissen. 

Friedrich Wulf SJ 




