EINUBUNG UND WEISUNG

Sammlung und Gebet

Das Thema stellt sich von der Unrast unserer Zeit her, die ein geistliches und
iberhaupt ein humanes Leben erschwert, wenn nicht gar unmaéglich zu machen
scheint. Viele Menschen kénnen sich nicht mehr sammeln; sie huschen von einem
Eindruck zum andern, von einem Tun zum andern, sie sind dauernd in Bewegung.
Das Gebet fallt daher in wachsendem Maf schwer. Das Vorstellungsvermaégen ist
gestort. Man weif}, daf viele die Meditation, die sie — angeregt durch einen Prie-
ster, eine Gemeinschaft, oder auch durch eine persénliche Begegnung mit Gott,
mit dem Wort Gottes — als regelmiaflige Ubung in ibr Leben hineingenommen
hatten, bald wieder aufgeben. Die Vielfalt der Verpflichtungen, die schnelle
Ermiidung, die nicht verarbeiteten Schwierigkeiten und Fehlschlige fihren dazu.
Selbst dort, wo die Meditation zur festen Lebensordnung gehort — im Priester-
und Ordensleben, in den Sakularinstituten — haben die Kraft und der Wille dazu
bedrohlich nachgelassen. ,Friither haben wir besser betrachten kénnen®, hért man
altere Menschen ofter sagen. Die jiingere Generation hat sogar eine ausgespro-
chene Skepsis gegen das betrachtende Gebet. Erst recht ist vielen das institutio-
nalisierte kontemplative Leben in den sogenannten beschaulichen Orden frag-
wirdig geworden. Beruht es nicht, so sagen sie, in den meisten Fillen (von den
wenigen Berufenen, den von Gott Gezeichneten also einmal abgesehen) auf einer
frommen FEinbildung, auf einem Kreisen um sich selbst; haftet ihm nicht etwas
Kinstliches, Unreales an, begegnet man Gott nicht viel wirklicher, oder sogar
allein in der tiglichen Pflichterfullung, in der selbstlosen, lauteren, geduldigen,
giitigen, verzeihenden Begegnung mit den Mitmenschen, in der tatigen Nachsten-
liebe, in der Gemeinschaft, der man sich willig einfiigt und die man mittragt? Ist
hier auch zweifelsohne etwas Richtiges gesehen, so iibersieht man doch, daf} ein
wesentlicher Grund fiir die heutige Skepsis gegen die Kontemplation und gegen
das private, verweilende Gebet itberhaupt in der mangelnden Fahigkeit, sich zu
sammeln, liegt. Denn die Sammlung gehort zu den unersetzlichen Voraussetzun-
gen fir jede personale Begegnung. Wenn das schon fiir die Begegnung mit den
Mitmenschen gilt, um so mehr fiir die Begegnung mit Gott, mit Christus, die uns
nicht sichtbar gegeniiberstehen. Die Wirklichkeitserfahrung solcher Begegnung
ist um so iiberzeugender, je gesammelter der Mensch in die Begegnung eintritt.
Die Erschwerung der Sammlung heute ist also ein echtes geistliches und humanes
Problem. Wie kann man ihm beikommen?

Dazu bedarf es zunichst einmal einer Besinnung auf das, was mit Sammlung
— das Wort gehért zum Urbestand des christlichen Sprachgebrauchs — eigentlich
gemeint ist. Meist versteht man das Wort rein psychologisch, vom unmittelbaren
Bewufitsein her, als ein Freisein von zerstrenenden, ablenkenden Gedanken,
Strebungen und Affekten, als ein ungeteiltes, interessiertes Hingerichtetsein auf
etwas, das die ganze Aufmerksambkeit fesselt, auf einen Gedanken oder ein Tun,



Einiibung und Weisung 75

eine Sache oder cine Person. Um aber das Wesen der Sammlung zu erfassen,
muf} man in ihre personale Tiefenschicht vordringen. Sammlung ist eine Einkehr
des Menschen in sich selbst, eine Heimholung des personalen Ich aus der Vielheit
und Zerstreuung, der Unrast und Verstrickung in die Einheit des Seelengrundes
und in das Schweigen des Herzens. Der ge-sammelte Mensch hat seine geistig-
seelischen Krifte in der Mitte der Person ver-sammelt, ist bei sich, nicht weil er
sich zu geniigen glaubt, in sich verliebt ist, sondern um der personalen Begeg-
nung mit dem Nicht-Ich, der Um- und Mitwelt, dem anderen willen; er ist
gleichsam in schweigender Erwartung, schauend, horchend, hingegeben. Samm-
lung geschieht also auf etwas Gegenstindliches, ein Gegeniiber hin, um mit ihm
in einen erkennenden und liebenden Austausch zu treten. Sie unterscheidet sich
darin sowohl von der a-personalen Versenkung wie von der angespannten Kon-
zentration. Sie ist ein Verhalten und ein Zustand, in dem sich der Mensch
zugleich hat und sich 148t, ganz bei sich und ganz auf das andere oder den ande-
ren hin gedffnet ist.

Von hierher 1aft sich eine wichtige Erkenntnis gewinnen: Das Entscheidende
der Sammlung ist nicht die ungeteilte Aufmerksamkeit im Raum des unmittel-
baren, dem inneren Blick offenliegenden Bewufitseins, sondern das Bei-sich-
selbst-sein-auf-Begegnung-hin in der Tiefe des Herzens, in der Personmitte. Es
kann also durchaus sein, dafl einem Menschen viele Dinge durch den Kopf gehen,
schnell wechselnde Gefithlsregungen seine Seele durchziehen, dafl er abgespannt,
fahrig und unansprechbar ist, so daff er kaum einen verniinftigen Gedanken
zuwege bringt, und er dennoch in einer tieferen Schicht, im Grund seiner Seele
gesammelt bleibt, weil sein Geist und sein Herz — ohne daf} ihm dies ausdriicklich
bewuflt zu werden braucht — bei dem verweilen, was sein Leben entscheidend
bestimmt, ein Stiick von ihm selbst geworden ist: eine in Jahren gewachsene
Liebe etwa, ein schweres Schicksal, das durchgetragen wurde und an dem er
gereift ist. Irgendwie ist es natiirlich bei jedem Menschen so, dafl er im Unter-
bewufitsein bei dem ist, was ihm am meisten am Herzen liegt und ihn gefihls-
méaflig am stirksten beansprucht — die vielen mechanischen Berufe unserer Zeit
fordern geradezu eine solche Schwerpunktverlagerung des Bewufitseins —, aber
damit ist er noch nicht gesammelt; er ist vielleicht gar nicht bei sich, sondern hat
sich im Gegenteil verloren, wird vom Begehren, von der Sorge oder der Trauer
verfiigt. Zur Sammlung gehdrt die Gelostheit, das Zur-Ruhe-gekommen-sein,
das Einssein mit sich und seinem Schicksal. Nur so ist der Mensch fiir den inneren
Anruf und fiir die Begegnung bereit.

Der Weg dahin ist weit und schwer. Denn der durch die Siinde getroffene und
desintegrierte Mensch lebt in der ,Zerstreuung® — wie auch die ,Zerstreuung®
der ganzen Menschheit, der Verlust ibrer Einheit, eine Folge der Siinde ist (Gen
11,1-9) —, er besitzt sich nicht mehr, er hat sich an die Vielheit der irdischen
Giiter verloren und wird von ihnen gefangen gehalten. Von sich aus hat er nicht
die Kraft, aus dieser ,Zerstreuung® zu sich selbst heimzufinden, jene alles sam-
melnde und bergende Mitte wiederherzustellen, in der er bei sich selbst ist und
sich in allen Dimensionen seines Seins, in allem Tun und allen Widerfahrnissen
des Lebens hat. Das ist ihm nur méglich in der Gnade Christi — auch wo das nicht



Einiibung und Weisung 76

bewufit wird —, der nicht nur die Einheit des Menschengeschlechtes wiederher-
gestellt hat (Jo 17, 21 ff; Eph 2, 14 ff), sondern es auch dem einzelnen ermég-
licht, mit sich selbst eins, in allem er selbst zu sein. In dieser Gnade erkennt der
Glaubende, dafl er seine eigentliche Mitte nur in Gott, und weil Gott ihm in
Christus begegnet, nur in Christus haben kann. Um sich selbst zu haben, muf} er
sich an Gott, an Christus verlieren, in ihnen und aus ihnen leben, wie Paulus
sagt: ,Es lebt nicht mehr (mein) Ich, Christus lebt in mir® (Gal 2, 20). ,Die
Existenz des Getauften ist nicht mehr durch sein ego, d. h. den bisherigen ,natiir-
lichen* Menschen (vielleicht miiite man besser sagen: den ,begehrlichen’ Men-
schen) begriindet, sondern durch das in ihm neu geschaffene Leben, Christus®
(H. Schlier, Der Brief an die Galater, Géttingen 121962, z. St.). Das entscheidende
Paradoxon dhristlicher Anthropologie: Der Mensch ist um so mehr bei sich, er
selbst, in seinen Grund hinein gesammelt, je mehr er von sich absieht, sich ver-
liert, auf den in Christus sich ihm zeigenden und schenkenden Gott schaut, auf
ihn sich fallen 1afit. Wer das tut, taglich einiibt, indem er sich immer wieder aus
dem selbstmichtigen Ergreifen der geschopflichen Welt zuriickholt, seinem selbst-
siichtigen Begehren stirbt, der erfahrt eine innerste Verwandlung; der Schwer-
punkt seines Lebens verlagert sich von jenem Ich weg, das nur um sich selbst
kreist, in Gott hinein. Solche Wandlung geschieht nicht ein fiir allemal, sondern
muf in stindig neuer Ubung erhalten und vertieft werden.

Der so gewandelte Mensch lebt wesenhaft in der Sammlung. Er ist gesammelt,
auch wenn er vom unmittelbaren Erleben her alles andere als gesammelt ist.
Mitten in den Zerstreuungen des Alltags, im Hin-und-Her-gezogen-werden
durch die vielen Verpflichtungen und Eindriicke, in der Ermiidung, in der
schmerzlichen Erfahrung der eigenen Unzulinglichkeit, in der inneren Leere und
im Versagen, weif} er sich auf einmal und unerwartet in der Tiefe des Herzens
mit Gott und darum auch mit sich selbst eins, und eben das gibt ihm die Kraft,
sich immer wieder von neuem dem Vielen zuzuwenden, sich insbesondere den
Menschen auszusetzen, ihnen nicht auszuweichen, selbstlos zu sein, geduldig,
giitig und verzeihend. Der in der Tiefe gesammelte Mensch ist hellhérig fiir den
Anruf Gottes, nicht zuletzt auch dort, wo dieser Ruf ein richtendes Wort ist. In
dem Maf das der Fall ist, wird auch das Gebet ein Ort echter Begegnung mit Gott
sein, selbst dort, wo der Beter meint, gar nicht mehr recht beten zu kénnen, weil er
immer abgelenkt wird und sich nicht sammeln kann. Die Gebetserfahrung des
heutigen Menschen, der sich mit dem Gebet und der Meditation so schwer tut, hat
sogar ihre besonderen Chancen, dem wirklichen Gott zu begegnen und seinen
Ruf zu vernehmen. Von dieser Erfahrung her wird der gliubige Christ mit Recht
gegen vieles, was ihm friher, in der psychologisch erlebten Sammlung, als hohe
Gebetsgnade erschien, mifitrauisch. Er weif}, dafl er mancher Tiuschung erlegen
ist. Sein Gebet wird wahrhaftiger, auch wenn es oft sehr trocken sein sollte.

Jeder hat seinen eigenen Weg, um zur wesenhaften Sammlung und damit auch
zum wesenhaften Gebet zu kommen. Jeder mufl seine personlichen Erfahrungen
dabei machen. Nur so wird er in der heutigen Glaubensnot um die Wirklichkeit
Gottes und darin um das Geheimnis seines eigenen Lebens wissen.

Friedrich Wulf S]





