Eucharistische Wandlung 93

Christus-Erdenlebens, und es kann ihr auch ebenso viel Begliickung wie
den iibrigen Christusfesten entnommen werden. Wer sich klar macht, was
die Welt, was die Menschheit nicht nur der Auferstehung des Herrn, son-
dern was sie seiner ,Auffahrt zum ,Himmel“ verdankt, der kann sich
daran nur freuen, und er wird wiinschen, dafl mdglichst vielen Menschen
die entsprechenden und zureichenden Gedanken ziindend dargelegt wiir-
den, damit auch sie zu der Freude gelangen, die dem Geist des Himmel-
fahrtfestes gemafl ist.

Eucharistische Wandlung

Otto Semmelroth S, Frankfurt am Main

Die Feier der heiligen Eucharistie steht nicht zuletzt deshalb so in der
Mitte des kirchlichen Glaubens und Lebens, weil ihrer zeichenhaften Aus-
sage ein Realismus innewohnt, an dem alles tibrige kirchliche Handeln teil
hat. Der Realismus, mit dem das Heilsereignis, dessen gedacht wird, wirk-
lich und wirksam gegenwartiggesetzt wird, ist darin begriindet, daf der
Erléser in den verwandelten Gestalten ,wahrhaft, wirklich und wesent-
lich“ gegenwartig ist, und das nicht ohne seine Geschichte und deren Hohe-
punkt, das Opfer am Kreuz. Daher erklirt es sich, daf} die Kirche am
Geheimnis der eucharistischen Wandlung nicht tasten 148t und daff Ver-
suche, mit Hilfe neuzeitlichen Denkens dieses Geheimnis erginzend und
vielleicht vertiefend zu erkldren, leicht dem Verdacht anheimfallen, den
Realismus der eucharistischen Gegenwart des Herrn aufzulésen.

Es soll im folgenden keine vollstindige Darstellung der neueren, vor
allem im holldndischen Raum angestellten Versuche, die eucharistische
Wandlung etwa mit Hilfe der Begriffe Transsignifikation und Transfina-
lisation zu deuten, gegeben werden. Das Anliegen, das dahinter steht,
sollte aber gesehen und nicht durch vorschnelle Verketzerung seiner Be-
deutung beraubt werden.

I. Giiltigkeit und Grenze begrifflicher Aussagen

1. Das Konzil von Trient hatte gegeniiber den reformatorischen Deutungs-
versuchen der eucharistischen Wandlung das Anliegen, die dort isolierten



Otto Semmelroth 94

Momente in das Ganze zu integrieren, indem es die Aussagen der Refor-
mation nicht leugnete, aber aus ihrem ,nur“ befreite. Brot und Wein wer-
den nicht nur als Zeichen fiir die Gegenwart des Herrn bestimmt, ohne
dafl dadurch mit Brot und Wein selbst etwas geschihe. Die Elemente wer-
den nicht nur vom Menschen in Kraft seines Glaubens anders betrachtet als
vorher. Es wird nicht nur beim gldubigen Essen und Trinken des Abend-
mahls die Gnadenkraft des Herrn im Glaubenden wirksam. Das alles ist
zwar auch wahr. Aber es ist nicht das Ganze, was die eucharistische Wand-
lung ausmacht. Bei den Deutungen, die das Konzil von Trient als unzu-
langlich erklart hat, kénnte alles, was sich dndert, auflerhalb des euchari-
stischen Brotes und Weines liegen: Man konnte das Wesen der >Wand-
lung« darin sehen, dafl die Bedeutung Christi fir uns durch die Zeichen
symbolisch verkiindet wiirde, oder im glaubenden Verhalten des Men-
schen, der angesichts der eucharistischen Zeichen sich der Gegenwart des
Herrn aufschlief8t, oder im Wirken des Herrn selbst, der beim Essen und
Trinken der eucharistischen Zeichen seine Gnade am Glaubenden wirk-
sam werden 148t. Alles das geschihe angesichts der Zeichen, aber doch an
ihnen vorbei; von ihnen angezeigt und veranlafit, aber doch nicht in ihnen.

Demgegeniiber hat das Konzil von Trient das Wandlungsgeschehen bei
der Eucharistie im Sinne der uralten Glaubenstradition in Brot und Wein
selbst hineinverlegt. Und es hat dabei die Hilfe der philosophischen Vor-
stellungen der Scholastik mit einiger Vorsicht in Anspruch genommen.
»Durch die Konsekration von Brot und Wein geschieht eine Verwandlung
der ganzen Substanz des Brotes in die Substanz des Leibes Christi unseres
Herrn, und der ganzen Substanz des Weines in die Substanz seines Blu-
tes“ (DS 1642).

Bemerkenswert ist eine dreifache Vorsicht und Zurickhaltung des Kon-
zils bei der Benutzung der scholastischen Begrifflichkeit. Zunachst will das
Konzil mit der Anwendung des Begriffes >Substanz< nicht vortauschen,
man konne mit Hilfe menschlichen Philosophierens das eucharistische Ge-
schehen aufhéren lassen, Geheimnis zu sein. Diese Gefahr, die manche in
den neueren Deutungsversuchen zu wittern meinten, wohnt der Anwen-
dung scholastischer Begriffe nicht weniger inne als cben diesen modernen
Versuchen. Dafl das Konzil diese Ambition nicht hatte, zeigt sich beson-
ders deutlich daran, dafl das Ereignis der eucharistischen Wandlung gar
nicht in seiner objektiv, seinsmaflig vollstindigen Wirklichkeit genannt
wird. Rein objektiv wird ja durch die eucharistische Wandlung der ganze
lebendige Herr gegenwartig, da ,Leib und Seele Christi des Herrn, der
schon von den Toten auferstanden ist und nicht mehr sterben wird, mit-
einander verbunden sind, und seine Gottheit wegen deren wunderbarer
hypostatischer Vereinigung mit Leib und Seele® (DS 1640). An der weiter



Eucharistische Wandlung 95

oben genannten Stelle wird jedoch gesagt, die Substanz des Brotes werde
in die Substanz des Leibes und die Substanz des Weines in die des Blutes
Christi verwandelt. Ein deutlicher Hinweis darauf, daf§ hier nicht in philo-
sophischer Genauigkeit erschopfend erklart werden soll, was ontologisch
geschieht, und dafl vor allem durch die Anwendung des philosophischen
Substanzbegriffes nicht die Zeichenhaftigkeit der Gegenwart des Herrn
aufgehoben werden soll.

Ein zweiter Ausdruck der Vorsicht zeigt sich darin, dafl der Begriff
»Substanz« nicht vom Begriff »Akzidens« erginzt wird. Was bei der eucha-
ristischen Wandlung unverwandelt bleibt, wihrend die Substanz verwan-
delt wird, ist bewufit nicht mit dem Begriff bezeichnet worden, den die
scholastische Philosophie hier anwenden wiirde, sondern mit dem Wort
>Spezies¢, Erscheinungsbild (DS 1640, 1641, 1652). Das scholastische Be-
griffsmodell wird also nur analog angewendet und nicht als adiquate
Deutung angesehen.

Und drittens fiihrt das Konzil von Trient auch den Begriff >Transsub-
stantiation¢, dem ja gerade die neueren Versuche die Begriffe Transsigni-
fikation und Transfinalisation an die Seite stellen wollen, in vorsichtiger
Weise ein: ,Diese Verwandlung wird passend und im eigentlichen Sinne
von der katholischen Kirche Transsubstantiation genannt® (DS 1642),
oder: ,Diese Verwandlung nennt die katholische Kirche sehr treffend
(aptissime) Transsubstantiation® (DS 1652). Auch diese Ausdrucksweise
macht deutlich, dafl der Begriff das Geheimnis nicht ausdeutet, man daher
auch nicht darauf verzichten soll, andere Begriffe oder Beschreibungen zu
suchen, die das, was dieser Begriff offen 14t oder auch als Mifideutung
nahelegt, ergdnzen und ins Licht heben.

2. Angesichts neuerer Versuche, die wirkliche Gegenwart des Herrn in
den verwandelten eucharistischen Gestalten zu erkliren, hat Paul VI.
unter dem 3. September 1965 seine Enzyklika ,Mysterium Fidei* ver-
offentlicht. In ihr wird in ziemlich scharfer Form der Begriff >Transsub-
stantiation« als auch heute noch gultige Aussageform fiir das Geheimnis
der eucharistischen Wandlung bezeichnet. So wie man nicht dulden diirfe,
»dafl die dogmatischen Formeln, die von den Okumenischen Konzilien fiir
die Geheimnisse der heiligsten Dreifaltigkeit und der Menschwerdung
gebraucht wurden, fiir die Menschen unserer Zeit als nicht mehr geeignet
gehalten werden und vermessen durch andere ersetzt werden miifiten®, so
konne man ,in gleicher Weise nicht dulden, daf§ jeder auf eigene Faust
die Formeln antasten kann, mit denen das Konzil von Trient das eucha-
ristische Geheimnis zu glauben vorgelegt hat. Diese und andere Formeln,
deren sich die Kirche bedient, um die Dogmen des Glaubens vorzulegen,
driicken Begriffsinhalte aus, die nicht an eine bestimmte Kulturform, nicht



Otto Semmelroth 96

an eine bestimmte Phase wissenschaftlichen Fortschritts noch an diese oder
jene theologische Schule gebunden sind; sie stellen vielmehr das dar, was
der menschliche Geist iiber die Wirklichkeit in der universalen und not-
wendigen Erfahrung ausmacht und mit geeigneten und bestimmten Wor-
ten bezeichnet, die der Umgangssprache oder der gehobenen Sprache ent-
nommen sind. Deswegen sind diese Formeln den Menschen aller Zeiten
und Orte angepafit“. Was mit diesen Worten gesagt wird, hatte Pius XII.
in seiner Enzyklika ,Humani generis“ vom Jahre 1950 noch schirfer aus-
gesprochen: ,Es fehlt nicht an solchen, die dafiir eintreten, dafl die Lehre
von der Transsubstantiation, weil sie sich auf einen veralteten philosophi-
schen Substanzbegriff stiitze, so gedndert werden misse, dafl die wirkliche
Gegenwart Christi in der heiligsten Eucharistie anf einen gewissen Sym-
bolismus reduziert werde, nach dem die konsekrierten Gestalten nur wirk-
same Zeichen einer geistlichen Gegenwart Christi und seiner engsten Ver-
bindung mit seinen glidubigen Gliedern im mystischen Leib seien* (DS
3891).

Der katholische Theologe kann also den Begriff >Transsubstantiation:
und die darin enthaltene Aussage von der Verwandlung der ganzen Sub-
stanz des Brotes und Weines in die Substanz des Leibes und Blntes Christi
nicht ignorieren oder aufgeben. Dieser Begriff mufl orientierender Aus-
gangspunkt auch fir die Aussageweise bleiben, die wir heute iiber das
eucharistische Wandlungsgeheimnis zu machen versuchen.

Was aber bedeuten diese lehramtlichen Mahnungen? Fir den, der
ernst nimmt, dafl die dogmatischen Begriffsbildungen ,das darstellen, was
der menschliche Geist iiber die Wirklichkeit in der universalen und not-
wendigen Erfahrung ausmacht und mit geeigneten und bestimmten Wor-
ten bezeichnet, die der Umgangssprache oder der gehobenen Sprache ent-
nommen sind“, wie es in der Enzyklika ,Mysterium Fidei“ heif}t, bleiben
die alten Begriffe durchaus weiter giltige Aussagen und Hilfen zum Ver-
stindnis des eucharistischen Sakramentes. Aber sie sind das doch nur fiir
den, der sich nicht scheut, den einigermaflen mihsamen Weg der Uber-
setzung zu gehen. Man sollte den Hinweis der Enzyklika auf ,die Um-
gangssprache oder die gehobene Sprache®, der diese Begriffe entnommen
sind, beachten. Sprache ist eine Wirklichkeit der Geschichte, in der die
Menschen leben. Daher mufl der Mensch von heute von seiner heutigen
Umgangssprache her zunéchst einmal in die Geschichte zuriick fragen, was
man damals mit diesem Begriff gemeint hat. Und in einem zweiten Schritt
mufl er dann fragen, was der damals so gemeinte Begriff von der geheim-
nisvollen Wirklichkeit, die gemeint ist, in analoger Weise einféngt.

Nicht aber kann mit den genannten Sitzen der beiden Enzykliken ge-
meint sein, dafl der heutige Mensch ohne diese geistige Ubersetzungsmiihe,



Eucharistische Wandlung 97

einfach von seiner heutigen Art zu sprechen her, den Begriff der Trans-
substantiation wie den der Substanz unmittelbar richtig verstehen kénnte.
Wenn der Mensch in seiner heutigen Umgangs- oder auch gehobenen
Sprache von Substanz sprechen hort, denkt er kaum an jene metaphysische
Wirklichkeit, die von denen gemeint war, die diesen Begriff geprigt haben
und von der Substanz die Akzidentien unterschieden. Der Mensch von
heute, auch der wissenschaftlich, das heifit aber naturwissenschaftlich Ge-
bildete, begreift mit Substanz das, was man sehen und greifen, zusammen-
setzen oder zerbrechen, modellieren und gestalten kann. Es ist also eigent-
lich sehr viel mehr gerade das, was die Alten nicht meinten, wenn sie die
Substanz von den Akzidentien unterschieden. Vom heutigen naturwissen-
schaftlichen Denken her hiefle eine Verwandlung der Substanz, dafl das
gewandelt wird, was nach dem katholischen Eucharistieglauben in Wirk-
lichkeit eben nicht gewandelt wird, das ndmlich, was in Erscheinung tritt
und greifbar ist. Wiirde man also ohne bewufites Riickfragen nach dem
Verstandnis, das die Philosophie der Vorzeit mit dem Begriff Substanz
und daher auch dem der Transsubstantiation verband, die eucharistische
Wandlung deuten, so kdime man geradezu zu einer Irrlehre.

Die dogmatische Formel von einst behilt gewif} ihre Bedeutung, wie
etwa die Sprache eines anderen Volkes als des eigenen ihre Bedeutung
hat und behalt. Aber wie diese Sprache bedarf auch die frither geprigte
Formel der Ubersetzung und Erklarung, im einen Fall der Ubersetzung
aus der Sprache des anderen Volkes in die eigene, im anderen Fall der
Ubersetzung aus dem Denken einer fritheren Zeit oder einer bestimmten
Philosophie in das Denken unserer Zeit. Warum sollte es nicht Beschrei-
bungen oder Begriffe geben, die das, was in der Eucharistie geschieht und
was die alte dogmatische Formel gemeint und zwar korrekt, aber doch
nicht erschopfend ausgesagt hat, fiir uns Heutige deutlicher, weil ergin-
zend sagen? Eben dies legt doch wohl die Enzyklika ,Mysterium Fidei®
nahe, wenn sie sagt: ,,Diese Formeln kénnen klarer und tiefer erklirt wer-
den, nie aber in in einem anderen Sinn, als in dem sie gebraucht wurden,
so dafl mit dem Fortschritt des Glaubensverstindnisses die Glaubenswahr-
heit unberiihrt bleibt“. Es wiirde dadurch ernstgenommen, daff die Auf-
nahme der Wahrheit, die uns Gott geoffenbart hat, in der Geschichte ge-
schieht, und dafl zu dieser Geschichte auch das Einfangen der immer glei-
chen Wahrheit in menschliche Vorstellungshilfen und Begriffe gehort, die
in ihrem Wechsel einander ergdnzen konnen, ohne den Sinn in sein Gegen-
teil zu verkehren.

3. Diese Hinweise auf Sachverhalte aus dem Bereich der theologischen
Erkenntnislehre scheinen auf den ersten Blick nicht von allzu grofier Be-
deutung fir das religiose Leben zu sein. Dennoch gehéren sie zu unseren



Otto Semmelroth 98

Uberlegungen, die der religiosen Auswertung des eucharistischen Wand-
lungsgeheimnisses dienen wollen. Es geht nicht so sehr um die Frage nach
ciner besseren Begrifflichkeit. Es soll vielmehr im Bemiihen um die rich-
tige Vorstellung der Sache der Appell horbar werden, der im Geheimnis
liegt. In einem nur vom Begriff der Transsubstantiation bestimmten Ver-
stindnis des eucharistischen Geheimnisses liegt eine Gefahr, die gesehen
werden muf}: dafl ndmlich das Geheimnis der Eucharistie seine Fruchtbar-
keit fiir den glaubenden Menschen verliert; dafl es seiner Beziehung auf
den Menschen entfremdet und in seiner vom Glauben losgelésten ,,Objek-
tivitat“ steril wird. Um dieser Gefahr zu begegnen, mufl zunichst einmal
eine iibermafige Angst, dem Geheimnis der Transsubstantiation fragend
und suchend zu begegnen, gebannt werden. Die in letzter Zeit 6fter ge-
auflerte Angst ist verstdndlich. Denn die vom Lehramt der Kirche voll-
zogene dogmatische Definition scheint doch zu bedeuten, dafl man die
Wahrheit besitzt. Wie sollte man also noch suchen diirfen? Man mufl aber
zwei Miflverstindnisse vermeiden. Einerseits heifit das Suchen im Bereich
des Glaubens nicht, dafl man noch nichts vom Gesuchten besitze. Der Besitz
aber, dessen man sich im Griff der dogmatischen Formel erfreut, heifit
anderseits nicht, dafl nicht mehr gesucht werden miifite, um das Eingefan-
gene wirklich geistig zu empfangen. Im Suchen nach dem, was die dogma-
tische Formel wiedergibt und doch zugleich auch verhullt, vollzieht sich die
religiose, meditative Aneignung des Glaubens. Es ist darum kein Verstof
gegen den von der Kirche verkiindeten Glauben, an dogmatische Aus-
drucksformen suchend heranzugehen.

I1. Transsignifikation und Transfinalisation

1. Die theologischen Versuche, die seit einiger Zeit die eucharistische
Wandlung nicht ihres Geheimnisses berauben, aber doch dem Verstandnis
des heutigen Menschen erschliefen méchten, stehen weithin im Zeichen
der Begriffe »Transsignifikation< und >Transfinalisation«. Diese Wortbil-
dungen lassen eine doppelte Absicht ihrer Erfinder als moglich erscheinen.
Eskann sein, daf} der eine oder andere von ihnen nahelegen will, die neuen
Begriffe sollten an die Stelle des alten, ihrer Meinung nach heute nicht
mehr verstindlichen Begriffs treten. Es konnte aber auch das Gegenteil
gemeint sein. Kann nicht gerade durch die Ahnlichkeit der Wortbil-
dung eine innere Verwandtschaft und erginzende Zusammengehorigkeit
der neueren Begriffe mit dem, was Transsubstantiation sagen soll, aus-
gedriickt sein? Die erstgenannte Deutung wiirde, vor allem wenn sie mit
der Anderung der angewandten Begriffe auch den Inhalt des Dogmas
indern wollte, auf den kategorischen Widerstand nicht nur der Enzyklika



Eucharistische Wandlung 99

»Humani generis“ Pius’ XII., sondern auch der Enzyklika ,Mysterium
Fidei“ Pauls VI. stoBen, in der es heif}t: ,Es ist nicht erlaubt, iiber das
Geheimnis der Transsubstantiation zu sprechen, ohne die wunderbare
Verwandlung der ganzen Substanz des Brotes in den Leib und der ganzen
Substanz des Weines in das Blut Christi zu erwihnen, von der das Konzil
von Trient spricht, so dafl sie sich nur, wie sie sagen, auf die Transsignifi-
kation oder Transfinalisation beschrianken.“ Ein Verstindnis von Trans-
signifikation und Transfinalisation in einem Sinne, den das in der Enzy-
klika angewandte Wortchen ,nur“ andeutet, wiirde dem Realismus der
eucharistischen Wandlung nicht gerecht.

Die Aufgabe, vor der wir stehen, wenn wir das Geheimnis der Trans-
substantiation sachlich richtig und zugleich in seiner religiés bewegenden
Tiefe deuten und dazu den Dienst der genannten Begriffe Transsignifika-
tion und Transfinalisation heranziehen wollen — was in der Enzyklika
»Mysterium Fidei“ ausdriicklich gebilligt wird —, 148t sich in die Doppel-
frage fassen: Lafit der Begriff Transsubstantiation, der unzweideutig an-
zeigt, daf} durch die eucharistische Wandlung mit Brot und Wein zuinnerst,
»ontologisch® — dieses Wort wendet die Enzyklika ,Mysterium Fidei“
ausdriicklich an —, etwas geschehen ist, auch hinreichend den Appell, den
das hier gemeinte Geheimnis an den glaubenden Menschen richtet, spii-
ren? Und weisen umgekehrt die Begriffe Transsignifikation und Trans-
finalisation, die diesen Appell deutlich werden lassen, auch hinreichend
darauf hin, daff durch die eucharistische Wandlung das Sein dessen, was
vorher Brot und Wein war, so anders geworden ist, daft das Konzil von
Trient von der Anderung der ganzen Substanz sprechen konnte?

2. Nur dann kénnen wir uns von den Begriffen > Transsignifikation« und
>Transfinalisation« eine Hilfe versprechen, wenn sie nicht an die Stelle des
Begriffes >Transsubstantiation« treten, sondern diesen Begriff deutend
erginzen. Das kann nicht in einem blofien Nebeneinander geschehen, wenn
nicht die Gefahr entstehen soll, daf} beide Begrifflichkeiten im Sinne des
Entweder-Oder aufgefafit werden. Denn das wiirde keinen ergéinzenden
Dienst der einen Aussage an der anderen bedeuten.

Beide Aussagen wirden nicht einmal dann hinreichend miteinander
verbunden, wenn mit der verschiedenen Begrifflichkeit nur zwei Gesichts-
punkte der gleichen Sache bezeichnet wiirden. Der wahre Dienst der Be-
griffe Transsignifikation und Transfinalisation am Transsubstantiations-
begriff kann nur im inneren Zueinandergehéren liegen, so daf der innere
Sinn des einen Begriffes durch die Ergénzung der anderen sichtbar ge-
macht wird. Diese innere Verbindung muf§ nach zwei Richtungen hin be-
fragt werden: gewissermaflen nach vorn, insofern das, was Transsubstan-
tiation bedeutet, durch die Begriffe Transfinalisation und Transsignifika-



Otto Semmelroth 100

tion entfaltet wird, aber auch nach riickwirts, insofern vielleicht doch das,
was Transsignifikation und Transfinalisation sagt, die Transsubstantiation
verwirklicht.

a) Daf durch das Geschehnis der Transsubstantiation etwas geschieht,
was korrekterweise mit Transsignifikation und Transfinalisation bezeich-
net werden kann, hat die Enzyklika ,Mysterium Fidei“ selbst bestatigt.
Gemeint ist damit dies: Wenn durch die Wandlungsworte des Priesters
die ganze Substanz des Brotes in die Substanz des Leibes und die ganze
Substanz des Weines in die Substanz des Blutes Christi verwandelt wer-
den, so wird dieses Geschehen durch den Begriff Transsubstantiation zu-
nachst nur als ein ontologischer Sachverhalt gekennzeichnet. Es wird ge-
sagt, dafl hier etwas in seinem Sein verdndert worden ist. Dafl dies aber
nun nicht um des objektiven Seins willen geschieht, sondern mit Bezug auf
den Menschen, um dessen Einbeziehung in den Heilsbereich willen dieses
ganze Geheimnis ja doch gestiftet worden ist, bedarf einer eigenen Aus-
sage, die im Begriff Transsubstantiation noch nicht ausdriicklich gemacht
ist. Gewil sind Brot und Wein dadurch, daf} sie in der Transsubstantiation
in jhrem objektiven Sein etwas anderes geworden sind, als was sie vorher
waren, auch in ein real anderes Verhaltnis zum Menschen getreten als vor-
her. Aber ausgesprochen ist durch den Begriff Transsubstantiation die Neu-
heit dieses Verhiltnisses noch nicht, sondern nur das Andersgewordensein
der Sache selbst. Und da man dieses Andersgewordensein nicht sehen
kann — was man in den eucharistischen Gaben sehen kann, ist ja gerade
nicht anders geworden —, ist es sinnvoll, dafl man das Andersgeworden-
sein der Beziehung der verwandelten Wirklichkeit auf den Menschen mit
eigenen begrifflichen Aussagen deutlich macht.

Das aber leisten die beiden Begriffe Transsignifikation und Transfinali-
sation. Sie bekunden, dafl die Transsubstantiation der eucharistischen Ga-
ben nicht um ihrer selbst, sondern um des Menschen und um seines Heils
willen geschehen ist. Die verwandelten Gaben haben fiir den Menschen
eine neue Bedeutung und einen neuen Zweck. Welcher Zweck das ist, wird
allerdings auch durch diese beiden Begriffe noch nicht ausdriicklich gesagt.
Aber sie machen doch immerhin darauf aufmerksam, daff die unsichtbar
verwandelte Sache einen neuen Zweck hat, den man nun erfragen muf}, um
sich im eigenen Verhalten danach zu richten.

Diese erginzende Funktion der beiden neueren Begriffe gegeniiber dem
alten Begriff der Transsubstantiation wird in der Enzyklika ,Mysterium
Fidei“ mit folgenden Worten ausgesagt: ,Nach der Transsubstantiation
haben die Gestalten von Brot und Wein ohne Zweifel eine neue Bedeu-
tung und einen neuen Zwed, da sie nicht weiter gewdhnliches Brot und
gewdhnlicher Trank sind, sondern Zeichen einer heiligen Sache und Zei-



Eucharistische Wandlung 101

chen geistlicher Speise. Aber sie bekommen deshalb eine neue Bedeutung
und einen neuen Zweck, weil sie eine neue Wirklichkeit oder Realitit ent-
halten, die wir mit Recht ontologisch nennen.“

b) Wir sollten aber auch fragen, ob die neueren Begriffe nicht auch den
Begriff der Transsubstantiation gewissermaflen nach riickwarts ergénzen.
Kann man den Satz der Enzyklika ,Mysterium Fidei“: ,Die Gestalten
bekommen deshalb eine neue Bedeutung und einen neuen Zwedk, weil sie
eine neue Wirklichkeit oder Realitit enthalten, nicht auch umkehren und
sagen: Dadurch, dafl die Gaben aufgrund des priesterlichen, im Namen
und in der Vollmacht Christi gesprochenen Wandlungswortes einen neuen
Sinn und einen neuen Zwedck fir den Menschen bekommen haben, sind sie
in ihrer ganzen Substanz zu einer neuen Realitat geworden? Kann nicht,
wenigstens im Bereich des allmachtig gottlichen Wirkens, eine neue Be-
stimmung, die einer Sache fiir den Menschen gegeben wird, deren ganze
Substanz metaphysisch dndern, selbst wenn sie in dem Bereich, den die
Erfahrungswissenschaft zu beobachten hat, die >Substanz< bleibt, die sie
vorher war? In der eucharistischen Wandlung ein Geschehen nicht der
physischen, sondern der metaphysischen Ordnung zu sehen, ist vom Dogma
der Kirche her nicht verwehrt. Dem widerspricht auch die Aussage der
Enzyklika ,Mysterium Fidei“ nicht, daf} in den verwandelten Gaben ,der
ganze und vollstindige Christus in seiner physischen Realitit auch korper-
lich gegenwirtig ist, wenn auch nicht auf die Weise, in der sonst korper-
liche Gegenstinde sich an ihrem Ort befinden®. Da nun einmal die ,physi-
sche Realitdt® des verklarten Christus nicht nach der Daseinsweise dies-
seitiger Korper bestimmt werden kann, ist die Weise seiner Anwesenheit
»nicht auf die Weise, in der sonst korperliche Gegenstinde sich an ihrem
Ort befinden®, zu erklaren. Wie sie aber positiv bestimmt werden kann,
ist nicht leicht zu sagen.

Auch im natiirlichen Bereich kérperlicher Gegenwart von Personen kann
man mit Recht eine rein lokale von der personalen Gegenwart unterschei-
den, wobei durchaus beides miteinander verbunden sein kann. Zwei Men-
schen kénnen einander rein lokal gegenwirtig sein, ohne auch personale
Gegenwart zu verwirklichen, wenn sie etwa rein tatsdchlich zugleich in
einem Raum sind, ohne in bewufiter, personlicher Verbindung miteinan-
der zu stehen. Umgekehrt konnen zwei liebende Menschen rein lokal
weit voneinander getrennt und doch personal einander so nahe sein, daf§
man von echter Gegenwart sprechen kann. Personale Gegenwart kann
selbstverstidndlich auch mit lokaler Gegenwart verbunden sein; ja, die
personale Gegenwart wird immer auch zu lokaler Objektivierung dringen,
wenigstens im stellvertretenden Zeichen. Im Fall der eucharistischen Ge-
genwart des Herrn wird die personale Gegenwart — auf die es eigentlich



Otto Semmelroth 102

ankommt — durch die Begriffe Transsignifikation und Transfinalisation
ausgedriickt. Der Gottmensch hat den Gestalten von Brot und Wein durch
die Wandlungsworte seines Priesters die Bedeutung von Gaben seiner
Liebe, Zeichen seiner liebenden Anwesenheit bei den Menschen gegeben.
Er hat sich mit den Gaben so identifiziert, dal er darin personal gegen-
wirtig ist. Das hat im Fall der Eucharistie aufgrund der gottmenschlichen
Moglichkeiten Christi die Wirkung, daf er zugleich auch lokal und kérper-
lich gegenwirtig wird, allerdings ,nicht auf die Weise, in der sonst kor-
perliche Gegenstinde sich an ihrem Ort befinden“, wohl aber so, dafl
metaphysisch die Substanz des Brotes und Weines aufgehort hat, das zu
sein, was sie vorher als Mittel natiirlicher, alltiglicher Nahrung war. Die
Enzyklika ,Mysterium Fidei“ sagt, Christus beginne ,kraft der Wand-
lungsworte sakramental gegenwirtig zu sein als geistliche Speise der
Glaubigen®. ,Sakramentale“ Gegenwart heifit Gegenwart unter Zeichen,
also aufgrund von Transsignifikation; die Gegenwart ,als geistliche Speise
der Gliubigen® heifit Gegenwart unter einem neuen Zwecdk, also aufgrund
von Transfinalisation. Wiirde man Zweck und Zeichen und die darin lie-
gende Beziehung auf den Menschen im Sinne eines dufierlichen Akzidens
von der Substanz des Brotes und Weines unterscheiden, so geschdhe keine
Transsubstantiation. Aber das sakramentale Zeichen, in dem der Herr
gegenwirtig ist, darf man sich nicht nach Art eines Gehéuses vorstellen,
in dem der Herr weilt, ohne es selbst innerlich, in seinem Wesen, seiner
Substanz zu verindern. Die Gegenwart des Herrn im sakramentalen Zei-
chen darf man nicht als ,bloflen Symbolismus“ herabwerten, es sei denn,
man verstehe das Symbol in jenem Realismus, wie er dem Sakrament
eigen ist, das ,die Gnade enthilt, die es bezeichnet® (DS 1606). Es handelt
sich auch nicht um eine blof} subjektive, sondern um objektive Wandlung
in den Gaben selbst. Und diese Gaben horen nie mehr auf, das zu sein,
was sie durch die Wandlung geworden sind, selbst wenn kein Mensch
mehr daran denken sollte. Das Verwandeltsein zur Gabe Christi fiir und
an die Menschen, die neue Bedeutung und der neue Zwedk, den die Gaben
dadurch empfangen haben, bestimmen, konstituieren ein neues Sein dieser
Gaben. Es geschieht echte Transsubstantiation.

II1. Die Eucharistie als Anruf an den Glaubenden

In einem letzten Abschnitt sei der Anruf herausgearbeitet, den die eucha-
ristische Wandlung an den Glaubenden ergehen 1afit, wie sie im vorhin
Dargelegten erscheint. In zweifacher, auf den ersten Blick gegensitzlicher
Weise miissen wir diesen appellierenden Charakter der Eucharistie be-
trachten. Einmal mufl das eucharistische Geheimnis in der rechten Weise
dynamisiert, von einer falschen statischen Betrachtung befreit werden, die



Eucharistische Wandlung 103

es nicht hinreichend wirksam werden 148t. Gleichzeitig aber muf} eine der
Eucharistie eigene Statik zur Geltung gebracht werden, die der eucharisti-
schen Gegenwart des Herrn im Unterschied zu anderen Weisen realer
Gegenwart Christi im Leben der Kirche eigen ist.

1. Der dynamische Charakter der verwandelten eucharistischen Gabe
zeigt sich in zweifacher Hinsicht. Zunichst einmal ist sie Gabe des Herrn,
der sich mit ihr identifiziert hat, nicht nur, um bei uns zu sein, sondern um
auf uns zuzukommen, sich uns zu geben zur Lebenseinheit mit ihm, nach-
dem wir auf den Anruf dieses Auf-uns-zu-Kommens geantwortet haben.
Zweitens bezieht er uns ein in die dynamische Wirklichkeit, von der die
Gegenwart des Herrn in den gewandelten Gestalten nicht getrennt wer-
den darf, sein Opfer ndmlich, das die Eucharistiefeier im Realgedichtnis
gegenwartig setzt.

a) Bei aller Ehrfurcht vor der Lehre von der Transsubstantiation kann
man doch nicht die ihr innewohnende Gefahr ibersehen, die Gegenwart
des Herrn zwar kraftvoll herauszustellen, aber sie dann doch der dynami-
schen Eigenart zu berauben, die Gegenwart im biblisch heilsgeschichtlichen
Verstindnis hat. Gegenwart kennzeichnet die Heilsgeschichte Gottes mit
seinem Volk. So ist er seinem Volk mehr gegenwirtig als anderen Vol-
kern, obwohl er doch allgegenwairtig ist. Wieso ist aber Gott mehr bei sei-
nem Volk gegenwirtig, wenn er in der Wolke oder Feuersiule vor ihm
herzieht oder iiber der Bundeslade in der Schechina thront? Die heils-
geschichtliche Gegenwart Gottes ist mehr als Gottes Allgegenwart. Fiir
das Heil des Menschen ist die objektive, rein tatsichliche Anwesenheit
Gottes nicht von Bedeutung, wenn sie nicht die Gestalt des gegenseitigen
Sich-hingebens und Fiireinander-wirkens von Gott und Menschen gewinnt.

Das gilt auch firr die Anwesenheit des Gottmenschen, der durch seinen
Heiligen Geist unsichtbar in seiner Kirche gegenwirtig ist und dessen
Gegenwart vor allem im eucharistischen Sakrament zeichenhaft sichtbar
gemacht wird. Das Mittelalter hat die Lehre von der durch die Transsub-
stantiation gewirkten Gegenwart Christi in den Gestalten des Sakramen-
tes theologisch perfekt herausgearbeitet. Die religiose Praxis des Mittel-
alters zeigt aber auch, dafl mit der begrifflich klaren Darstellung der ob-
jektiven Gegenwart des Herrn in den heiligen Gestalten noch nicht das
Gespiir fiir den eigentlichen Sinn dieser Gegenwart gesichert ist. Sonst
hétte ja wohl das vierte Laterankonzil im Jahre 1215 nicht das Gebot er-
lassen mussen, wenigstens einmal im Jahre das zu erfiilllen, worauf die
sakramentalen Zeichen hinweisen: die Speise zu essen, in der sich der
Herr darbietet. Die Einfilhrung des Fronleichnamsfestes bezeugt ganz
sicher den Glauben an die reale Gegenwart des Herrn in den eucharisti-



Otto Semmelroth 104

schen Gestalten, und dennoch wird man nicht leugnen konnen, dafl der
Sinn dieser Gegenwart durch eine einseitige Anbetungsfrommigkeit, die
in sich durchaus wertvoll und lobenswert ist, sehr leicht verdeckt zu wer-
den droht; ist sie doch der Gefahr nicht entgangen, den im Sakrament
gegenwiartigen Herrn nur ,auszusetzen®, statt ihn auch als Speise auf-
zunehmen.

Das heifit also: Es wird zwar die reale Gegenwart Christi, dessen Sub-
stanz in der eucharistischen Wandlung an die Stelle der Substanz von
Brot und Wein getreten ist, vollkommen bejaht. Aber die dridngende
Dynamik dieser Gegenwart auf den Menschen hin wird — wenigstens in
dem Sinne, der der Gestalt des sakramentalen Zeichens, das ja doch
Speise ist, entspricht — kaum empfunden. Natirlich ist auch in der An-
betung des sakramental gegenwértigen Herrn, im Einhertragen des Aller-
heiligsten durch die Fluren und Straflen eine bedeutungsvolle Bezogenheit
des so gegenwirtigen Herrn auf den Menschen ausgedriickt. Aber man
miifite dabei zugleich den Appell des Zeichens der Speise horen und befol-
gen und im Zeichen des sakramentalen Essens den im Zeichen gegenwar-
tigen Herrn gnadenhaft aufnehmen.

Hier nun ist durch die Begriffe der Transsignifikation und Transfinali-
sation ein Hinweis auf eine echte Ergdnzung gegeben. Es wird gezeigt,
dafl es dem Sinn dieses Sakramentes nicht gentigt, an eine objektive Ge-
genwart des Herrn im verwandelten Brot und Wein zu glauben und die-
sen Glauben in der Gestalt der Anbetung auszudriicken. Der Glaube an
den unter diesen Zeichen gegenwirtigen Herrn darf das Bewufitsein des
Glaubenden nicht aus dem Hindréngen zur Mahlbegegnung entlassen.
Selbst wenn die Besuchung des im Tabernakel gegenwirtigen Herrn auch
dann sehr sinnvoll bleibt, wenn die sakramentale Speise hier und jetzt
nicht gegessen werden kann; selbst wenn eine eucharistische Anbetungs-
andacht ihren Sinn nicht deshalb verliert, weil man in ihr die eucharisti-
sche Speise nicht auch zum Essen gereicht bekommt: Die drangende Finali-
tit des sakramentalen Zeichens bleibt dennoch auch in diesen Ubungen
eucharistischer Frommigkeit bestehen.

b) Das gilt erst recht und vor allem fiir die Mitfeier jener Litargie, in der
die eucharistische Speise bereitet wird, der heiligen Messe. Gewifl werden
wir uns vor einem falschen Perfektionismus hiiten miissen, der nur die
Teilnahme an der Messe gelten lassen mochte, in der auch das Mahl in der
eucharistischen Kommunion genossen wird. Aber es mufl dem Mitfeiern-
den, der, aus welchem Grund auch immer, die heilige Kommunion nicht
empfingt, bewuflt sein, daBl in diesem Fall die Mitfeier eben nicht zu ihrer
vollen Gestalt kommt. Und wenn er jene ,geistliche Kommunion® voll-
zieht, wie sie moglich ist, ohne dafl die geistliche Teilnahme im leibhafti-



Eucharistische Wandlung 105

gen Essen zum vollen Ausdruck kommt, so muf} die geistliche Teilnahme
an der heiligen Messe eben doch auch auf das Mahl der heiligen Kommu-
nion ausgerichtet sein. Geistliche Teilnahme an der heiligen Messe muf,
wenn sie ohne sakramentale Kommunion geschieht, das EFingestidndnis
einbegreifen, dafl man eigentlich die Kommunion empfangen miifite, es
aber leider hier und jetzt nicht kann; sie muff sich also gedringt fiihlen,
bei nichstmoglicher Gelegenheit doch auch wieder in der Vollgestalt teil-
zunehmen, also nicht nur bei der Anrichtung des Mahles und beim Essen
der anderen zuzuschauen, sondern auch selbst beim Mahl, das ja doch auch
fiir mich angerichtet ist, mitzuessen.

Wohin, in welche Richtung dringt nun diese auf die Kommunion aus-
gerichtete Dynamik? Das zu bedenken, ist wichtig, damit die geistig-per-
sonale Teilnahme, die ja in der sakramentalen Mitfeier ihren von Christus
gesetzten Ausdruck findet, in der sinnentsprechenden Weise geschieht, die
personale Dynamik in die vom sakramentalen Zeichen gewiesene Richtung
geht. Um das zu sehen, mufl man bedenken, dafl das Mahl, das in der
Kommunion genossen wird, in der eucharistischen Wandlung angerichtet
wird, daf} also der Akt, in dem ,der Herr kraft der Wandlungsworte be-
ginnt, sakramental gegenwirtig zu werden als geistliche Speise der Glau-
bigen“, eben der Augenblick ist, in dem ,der Herr sich unblutig im Mef}-
opfer opfert, in dem er das Kreuzopfer vergegenwirtigt*. So die Enzy-
klika ,Mysterium Fidei“. Die dringende Einladung der eucharistischen
Speise geht also dahin, im Essen der Speise, in der Christus mit seinem
Opfer gegenwirtig ist, einzugehen in das Opfer des Herrn. Die Dynamik
der sakramentalen Zeichen richtet sich also nach unten, auf die Menschen
zu, insofern der im Opfer gegenwirtige Herr nach den Menschen greift,
wenn er sich ihnen in der Gestalt der Speise reichen ldfit. Sie geht aber
zugleich nach oben zu Gott hin, insofern sie die kommunizierenden Men-
schen einbezieht in das Opfer Christi, das als Hingabe an den Vater nach
oben steigt. Und die Gnade des Sakramentes besteht darin, dafl die Teil-
nahme am Opfer Christi bis in die Vollendung hineinreicht, die der Opfer-
tod Christi in Auferstehung und Himmelfahrt erfahren hat. Wer sakra-
mental in den Opfertod Christi eingeht, geht ebenso in Auferstehung und
Himmelfahrt des Herrn ein, wenn auch vorldufig noch in der Verhillung,
die dem diesseitigen Dasein eigen ist.

2. Diese doppelte Dynamik der eucharistischen Wandlung steht nun
nicht im Gegensatz zu einer Statik, die ihr wiederum eine eigene Bedeu-
tung im Leben der Kirche gibt. Man muf} die Gegenwart des Herrn in der
Eucharistie vergleichen mit anderen Weisen seiner Gegenwart im Leben
und Wirken der Kirche, die ja selbst das ursakramentale Grundzeichen
der Heilsgegenwart des Herrn ist. Dafl es Gegenwart Christi auch aufler-



Otto Semmelroth 106

halb der Eucharistie gibt, haben sowohl die Enzyklika ,Mediator Dei
Pius” XII. wie die Konstitution des Konzils iiber die heilige Liturgie wie
auch mit einer gewissen Besonderheit die Enzyklika ,Mysterium Fidei®
Pauls VI. bezeugt. Diese drei Dokumente zihlen verschiedene Weisen der
Gegenwart Christi in seiner Kirche und ihrem Handeln auf: , Wir wissen
alle wohl, dafl es nicht nur eine einzige Weise gibt, unter der Christus
seiner Kirche gegenwirtig ist, betont Paul VI. in ,Mysterium Fidei“.
Der Herr ist gegenwirtig im Beten der Kirche, in ihren Werken der Barm-
herzigkeit, auf ihrer Pilgerfahrt zum ewigen Leben, in der Predigt, in der
Leitung der Seelen, in der Feier des Meflopfers und in den Sakramenten.
Und die Besonderheit der Gegenwart Christi in den verwandelten Gaben
der Eucharistie im Unterschied zu den anderen Gegenwartsweisen wird
nicht darin gesehen, daf} etwa nur diese ,real® sei. Vielmehr wird betont,
daf} die reale Gegenwart des Herrn in den eucharistischen Gaben ,nicht
ausschliefilich gemeint ist, als ob die anderen nicht real wiren®.

Das Besondere der eucharistischen Gegenwart wird vielmehr durch das
Wort ,substantiell“ gekennzeichnet. Sehen wir einmal davon ab, was mit
dem Wort substantiell sonst noch gemeint sein mag — es ist nicht ganz
leicht, dafiir eine hinreichende Erklirung zu geben —, jedenfalls ist hier
die eucharistische Gegenwart Christi von den {ibrigen realen Gegenwarts-
weisen des Herrn im Handeln der Kirche dadurch unterschieden, dafl es
dort um ein aktuell-dynamisches Anwesendsein im Handeln der Kirche
geht, wihrend in den eucharistischen Gaben zugleich einbleibendes Gegen-
wartig-sein vorliegt. Und das hat seine besondere Bedeutung, namlich die
der Einladung, die unter dem Zeichen des Bleibenden an den Menschen
ergeht. In den iiber den reinen Augenblick der Wandlung oder der Kom-
munion oder der Opferfeier hinaus dauernden Zeichen der Speise ist die
Einladung des in ihnen gegenwirtigen Herrn dauernd gegenwirtig, immer
wieder in die aktive Teilnahme am Gedéchtnismahl seines Opfers und dem
darin prdsent werdenden Opfer selbst einzutreten. Die Kirche ist also
geradezu als die Gemeinschaft der Eingeladenen gekennzeichnet.

Wiirde man diesen Einladungscharakter nicht beachten; wiirde man die
eucharistische Anbetungsfrommigkeit nicht mit dem Bewufitsein dieses
Eingeladenseins durch die angebetete Speise verbinden, so wirde sie ge-
radezu zur Versuchung werden. Der Herr ist ja nicht irgendwie gegen-
wartig, sondern im Zeichen der Speise; und die eucharistische Wandlung
ist nicht deshalb geschehen, damit man den Herrn zur Anbetung gegen-
wartig habe, sondern ist Bereitung der Opferspeise, durch deren Genuf}
man in vollkommener Weise in das Opfer des Herrn eingehen soll, dessen
Realgedéchtnis in der Eucharistiefeier begangen wird.





