
Eucharistische Wandlung 93 

Christus-Erdenlebens, und es kann ihr auch ebenso viel Beglückung wie 
den übrigen Christusfesten entnommen werden. Wer sich klar macht, was 
die Welt, was die Menschheit nicht nur der Auferstehung des Herrn, son- 
dern was sie seiner •Auffahrt" zum •Himmel" verdankt, der kann sich 
daran nur freuen, und er wird wünschen, daß möglichst vielen Menschen 
die entsprechenden und zureichenden Gedanken zündend dargelegt wür- 
den, damit auch sie zu der Freude gelangen, die dem Geist des Himmel- 
fahrtfestes gemäß ist. 

Eucharistische Wandlung 

Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main 

Die Feier der heiligen Eucharistie steht nicht zuletzt deshalb so in der 
Mitte des kirchlichen Glaubens und Lebens, weil ihrer zeichenhaften Aus- 
sage ein Realismus innewohnt, an dem alles übrige kirchliche Handeln teil 
hat. Der Realismus, mit dem das Heilsereignis, dessen gedacht wird, wirk- 
lich und wirksam gegenwärtiggesetzt wird, ist darin begründet, daß der 
Erlöser in den verwandelten Gestalten •wahrhaft, wirklich und wesent- 
lich" gegenwärtig ist, und das nicht ohne seine Geschichte und deren Höhe- 
punkt, das Opfer am Kreuz. Daher erklärt es sich, daß die Kirche am 
Geheimnis der eucharistischen Wandlung nicht tasten läßt und daß Ver- 
suche, mit Hilfe neuzeitlichen Denkens dieses Geheimnis ergänzend und 
vielleicht vertiefend zu erklären, leicht dem Verdacht anheimfallen, den 
Realismus der eucharistischen Gegenwart des Herrn aufzulösen. 

Es soll im folgenden keine vollständige Darstellung der neueren, vor 
allem im holländischen Raum angestellten Versuche, die eucharistische 
Wandlung etwa mit Hilfe der Begriffe Transsignifikation und Transfina- 
lisation zu deuten, gegeben werden. Das Anliegen, das dahinter steht, 
sollte aber gesehen und nicht durch vorschnelle Verketzerung seiner Be- 
deutung beraubt werden. 

I. Gültigkeit und Grenze begrifflicher Aussagen 

1. Das Konzil von Trient hatte gegenüber den reformatorischen Deutungs- 
versuchen der eucharistischen Wandlung das Anliegen, die dort isolierten 



Otto Semmelroth 94 

Momente in das Ganze zu integrieren, indem es die Aussagen der Refor- 
mation nicht leugnete, aber aus ihrem •nur" befreite. Brot und Wein wer- 
den nicht nur als Zeichen für die Gegenwart des Herrn bestimmt, ohne 
daß dadurch mit Brot und Wein selbst etwas geschähe. Die Elemente wer- 
den nicht nur vom Menschen in Kraft seines Glaubens anders betrachtet als 
vorher. Es wird nicht nur beim gläubigen Essen und Trinken des Abend- 
mahls die Gnadenkraft des Herrn im Glaubenden wirksam. Das alles ist 
zwar auch wahr. Aber es ist nicht das Ganze, was die eucharistische Wand- 
lung ausmacht. Bei den Deutungen, die das Konzil von Trient als unzu- 
länglich erklärt hat, könnte alles, was sich ändert, außerhalb des euchari- 
stischen Brotes und Weines liegen: Man könnte das Wesen der >Wand- 
lung< darin sehen, daß die Bedeutung Christi für uns durch die Zeichen 
symbolisch verkündet würde, oder im glaubenden Verhalten des Men- 
schen, der angesichts der eucharistischen Zeichen sich der Gegenwart des 
Herrn aufschließt, oder im Wirken des Herrn selbst, der beim Essen und 
Trinken der eucharistischen Zeichen seine Gnade am Glaubenden wirk- 
sam werden läßt. Alles das geschähe angesichts der Zeichen, aber doch an 
ihnen vorbei; von ihnen angezeigt und veranlaßt, aber doch nicht in ihnen. 

Demgegenüber hat das Konzil von Trient das Wandlungsgeschehen bei 
der Eucharistie im Sinne der uralten Glaubenstradition in Brot und Wein 
selbst hineinverlegt. Und es hat dabei die Hilfe der philosophischen Vor- 
stellungen der Scholastik mit einiger Vorsicht in Anspruch genommen. 
•Durch die Konsekration von Brot und Wein geschieht eine Verwandlung 
der ganzen Substanz des Brotes in die Substanz des Leibes Christi unseres 
Herrn, und der ganzen Substanz des Weines in die Substanz seines Blu- 
tes" (DS 1642). 

Bemerkenswert ist eine dreifache Vorsicht und Zurückhaltung des Kon- 
zils bei der Benutzung der scholastischen Begrifflichkeit. Zunächst will das 
Konzil mit der Anwendung des Begriffes >Substanz< nicht vortäuschen, 
man könne mit Hilfe menschlichen Philosophierens das eucharistische Ge- 
schehen aufhören lassen, Geheimnis zu sein. Diese Gefahr, die manche in 
den neueren Deutungsversuchen zu wittern meinten, wohnt der Anwen- 
dung scholastischer Begriffe nicht weniger inne als eben diesen modernen 
Versuchen. Daß das Konzil diese Ambition nicht hatte, zeigt sich beson- 
ders deutlich daran, daß das Ereignis der eucharistischen Wandlung gar 
nicht in seiner objektiv, seinsmäßig vollständigen Wirklichkeit genannt 
wird. Rein objektiv wird ja durch die eucharistische Wandlung der ganze 
lebendige Herr gegenwärtig, da •Leib und Seele Christi des Herrn, der 
schon von den Toten auferstanden ist und nicht mehr sterben wird, mit- 
einander verbunden sind, und seine Gottheit wegen deren wunderbarer 
hypostatischer Vereinigung mit Leib und Seele" (DS 1640). An der weiter 



Eucharistische Wandlung 95 

oben genannten Stelle wird jedoch gesagt, die Substanz des Brotes werde 
in die Substanz des Leibes und die Substanz des Weines in die des Blutes 
Christi verwandelt. Ein deutlicher Hinweis darauf, daß hier nicht in philo- 
sophischer Genauigkeit erschöpfend erklärt werden soll, was ontologisch 
geschieht, und daß vor allem durch die Anwendung des philosophischen 
Substanzbegriffes nicht die Zeichenhaftigkeit der Gegenwart des Herrn 
aufgehoben werden soll. 

Ein zweiter Ausdruck der Vorsicht zeigt sich darin, daß der Begriff 
>Substanz< nicht vom Begriff >Akzidens< ergänzt wird. Was bei der eucha- 
ristischen Wandlung unverwandelt bleibt, während die Substanz verwan- 
delt wird, ist bewußt nicht mit dem Begriff bezeichnet worden, den die 
scholastische Philosophie hier anwenden würde, sondern mit dem Wort 
>Spezies<, Erscheinungsbild (DS 1640, 1641, 1652). Das scholastische Be- 
griffsmodell wird also nur analog angewendet und nicht als adäquate 
Deutung angesehen. 

Und drittens führt das Konzil von Trient auch den Begriff >Transsub- 
stantiation<, dem ja gerade die neueren Versuche die Begriffe Transsigni- 
fikation und Transfinalisation an die Seite stellen wollen, in vorsichtiger 
Weise ein: •Diese Verwandlung wird passend und im eigentlichen Sinne 
von der katholischen Kirche Transsubstantiation genannt" (DS 1642), 
oder: •Diese Verwandlung nennt die katholische Kirche sehr treffend 
(aptissime) Transsubstantiation" (DS 1652). Auch diese Ausdrucksweise 
macht deutlich, daß der Begriff das Geheimnis nicht ausdeutet, man daher 
auch nicht darauf verzichten soll, andere Begriffe oder Beschreibungen zu 
suchen, die das, was dieser Begriff offen läßt oder auch als Mißdeutung 
nahelegt, ergänzen und ins Licht heben. 

2. Angesichts neuerer Versuche, die wirkliche Gegenwart des Herrn in 
den verwandelten eucharistischen Gestalten zu erklären, hat Paul VI. 
unter dem 3. September 1965 seine Enzyklika •Mysterium Fidei" ver- 
öffentlicht. In ihr wird in ziemlich scharfer Form der Begriff >Transsub- 
stantiation< als auch heute noch gültige Aussageform für das Geheimnis 
der eucharistischen Wandlung bezeichnet. So wie man nicht dulden dürfe, 
•daß die dogmatischen Formeln, die von den ökumenischen Konzilien für 
die Geheimnisse der heiligsten Dreifaltigkeit und der Menschwerdung 
gebraucht wurden, für die Menschen unserer Zeit als nicht mehr geeignet 
gehalten werden und vermessen durch andere ersetzt werden müßten", so 
könne man •in gleicher Weise nicht dulden, daß jeder auf eigene Faust 
die Formeln antasten kann, mit denen das Konzil von Trient das eucha- 
ristische Geheimnis zu glauben vorgelegt hat. Diese und andere Formeln, 
deren sich die Kirche bedient, um die Dogmen des Glaubens vorzulegen, 
drücken Begriffsinhalte aus, die nicht an eine bestimmte Kulturform, nicht 



Otto Semmelroth 96 

an eine bestimmte Phase wissenschaftlichen Fortschritts noch an diese oder 
jene theologische Schule gebunden sind; sie stellen vielmehr das dar, was 
der menschliche Geist über die Wirklichkeit in der universalen und not- 
wendigen Erfahrung ausmacht und mit geeigneten und bestimmten Wor- 
ten bezeichnet, die der Umgangssprache oder der gehobenen Sprache ent- 
nommen sind. Deswegen sind diese Formeln den Menschen aller Zeiten 
und Orte angepaßt". Was mit diesen Worten gesagt wird, hatte Pius XII. 
in seiner Enzyklika •Humani generis" vom Jahre 1950 noch schärfer aus- 
gesprochen: •Es fehlt nicht an solchen, die dafür eintreten, daß die Lehre 
von der Transsubstantiation, weil sie sich auf einen veralteten philosophi- 
schen Substanzbegriff stütze, so geändert werden müsse, daß die wirkliche 
Gegenwart Christi in der heiligsten Eucharistie auf einen gewissen Sym- 
bolismus reduziert werde, nach dem die konsekrierten Gestalten nur wirk- 
same Zeichen einer geistlichen Gegenwart Christi und seiner engsten Ver- 
bindung mit seinen gläubigen Gliedern im mystischen Leib seien" (DS 
3891). 

Der katholische Theologe kann also den Begriff >Transsubstantiation< 
und die darin enthaltene Aussage von der Verwandlung der ganzen Sub- 
stanz des Brotes und Weines in die Substanz des Leibes und Blutes Christi 
nicht ignorieren oder aufgeben. Dieser Begriff muß orientierender Aus- 
gangspunkt auch für die Aussageweise bleiben, die wir heute über das 
eucharistische Wandlungsgeheimnis zu machen versuchen. 

Was aber bedeuten diese lehramtlichen Mahnungen? Für den, der 
ernst nimmt, daß die dogmatischen Begriffsbildungen •das darstellen, was 
der menschliche Geist über die Wirklichkeit in der universalen und not- 
wendigen Erfahrung ausmacht und mit geeigneten und bestimmten Wor- 
ten bezeichnet, die der Umgangssprache oder der gehobenen Sprache ent- 
nommen sind", wie es in der Enzyklika •Mysterium Fidei" heißt, bleiben 
die alten Begriffe durchaus weiter gültige Aussagen und Hilfen zum Ver- 
ständnis des eucharistischen Sakramentes. Aber sie sind das doch nur für 
den, der sich nicht scheut, den einigermaßen mühsamen Weg der Über- 
setzung zu gehen. Man sollte den Hinweis der Enzyklika auf •die Um- 
gangssprache oder die gehobene Sprache", der diese Begriffe entnommen 
sind, beachten. Sprache ist eine Wirklichkeit der Geschichte, in der die 
Menschen leben. Daher muß der Mensch von heute von seiner heutigen 
Umgangssprache her zunächst einmal in die Geschichte zurück fragen, was 
man damals mit diesem Begriff gemeint hat. Und in einem zweiten Schritt 
muß er dann fragen, was der damals so gemeinte Begriff von der geheim- 
nisvollen Wirklichkeit, die gemeint ist, in analoger Weise einfängt. 

Nicht aber kann mit den genannten Sätzen der beiden Enzykliken ge- 
meint sein, daß der heutige Mensch ohne diese geistige Übersetzungsmühe, 



Eucharistische Wandlung 97 

einfach von seiner heutigen Art zu sprechen her, den Begriff der Trans- 
substantiation wie den der Substanz unmittelbar richtig verstehen könnte. 
Wenn der Mensch in seiner heutigen Umgangs- oder auch gehobenen 
Sprache von Substanz sprechen hört, denkt er kaum an jene metaphysische 
Wirklichkeit, die von denen gemeint war, die diesen Begriff geprägt haben 
und von der Substanz die Akzidentien unterschieden. Der Mensch von 
heute, auch der wissenschaftlich, das heißt aber naturwissenschaftlich Ge- 
bildete, begreift mit Substanz das, was man sehen und greifen, zusammen- 
setzen oder zerbrechen, modellieren und gestalten kann. Es ist also eigent- 
lich sehr viel mehr gerade das, was die Alten nicht meinten, wenn sie die 
Substanz von den Akzidentien unterschieden. Vom heutigen naturwissen- 
schaftlichen Denken her hieße eine Verwandlung der Substanz, daß das 
gewandelt wird, was nach dem katholischen Eucharistieglauben in Wirk- 
lichkeit eben nicht gewandelt wird, das nämlich, was in Erscheinung tritt 
und greifbar ist. Würde man also ohne bewußtes Rückfragen nach dem 
Verständnis, das die Philosophie der Vorzeit mit dem Begriff Substanz 
und daher auch dem der Transsubstantiation verband, die eucharistische 
Wandlung deuten, so käme man geradezu zu einer Irrlehre. 

Die dogmatische Formel von einst behält gewiß ihre Bedeutung, wie 
etwa die Sprache eines anderen Volkes als des eigenen ihre Bedeutung 
hat und behält. Aber wie diese Sprache bedarf auch die früher geprägte 
Formel der Übersetzung und Erklärung, im einen Fall der Übersetzung 
aus der Sprache des anderen Volkes in die eigene, im anderen Fall der 
Übersetzung aus dem Denken einer früheren Zeit oder einer bestimmten 
Philosophie in das Denken unserer Zeit. Warum sollte es nicht Beschrei- 
bungen oder Begriffe geben, die das, was in der Eucharistie geschieht und 
was die alte dogmatische Formel gemeint und zwar korrekt, aber doch 
nicht erschöpfend ausgesagt hat, für uns Heutige deutlicher, weil ergän- 
zend sagen? Eben dies legt doch wohl die Enzyklika •Mysterium Fidei" 
nahe, wenn sie sagt: •Diese Formeln können klarer und tiefer erklärt wer- 
den, nie aber in in einem anderen Sinn, als in dem sie gebraucht wurden, 
so daß mit dem Fortschritt des Glaubensverständnisses die Glaubenswahr- 
heit unberührt bleibt". Es würde dadurch ernstgenommen, daß die Auf- 
nahme der Wahrheit, die uns Gott geoffenbart hat, in der Geschichte ge- 
schieht, und daß zu dieser Geschichte auch das Einfangen der immer glei- 
chen Wahrheit in menschliche Vorstellungshilfen und Begriffe gehört, die 
in ihrem Wechsel einander ergänzen können, ohne den Sinn in sein Gegen- 
teil zu verkehren. 

3. Diese Hinweise auf Sachverhalte aus dem Bereich der theologischen 
Erkenntnislehre scheinen auf den ersten Blick nicht von allzu großer Be- 
deutung für das religiöse Leben zu sein. Dennoch gehören sie zu unseren 



Otto Semmelroth 98 

Überlegungen, die der religiösen Auswertung des eucharistischen Wand- 
lungsgeheimnisses dienen wollen. Es geht nicht so sehr um die Frage nach 
einer besseren Begrifflichkeit. Es soll vielmehr im Bemühen um die rich- 
tige Vorstellung der Sache der Appell hörbar werden, der im Geheimnis 
liegt. In einem nur vom Begriff der Transsubstantiation bestimmten Ver- 
ständnis des eucharistischen Geheimnisses liegt eine Gefahr, die gesehen 
werden muß: daß nämlich das Geheimnis der Eucharistie seine Fruchtbar- 
keit für den glaubenden Menschen verliert; daß es seiner Beziehung auf 
den Menschen entfremdet und in seiner vom Glauben losgelösten •Objek- 
tivität" steril wird. Um dieser Gefahr zu begegnen, muß zunächst einmal 
eine übermäßige Angst, dem Geheimnis der Transsubstantiation fragend 
und suchend zu begegnen, gebannt werden. Die in letzter Zeit öfter ge- 
äußerte Angst ist verständlich. Denn die vom Lehramt der Kirche voll- 
zogene dogmatische Definition scheint doch zu bedeuten, daß man die 
Wahrheit besitzt. Wie sollte man also noch suchen dürfen? Man muß aber 
zwei Mißverständnisse vermeiden. Einerseits heißt das Suchen im Bereich 
des Glaubens nicht, daß man noch nichts vom Gesuchten besitze. Der Besitz 
aber, dessen man sich im Griff der dogmatischen Formel erfreut, heißt 
anderseits nicht, daß nicht mehr gesucht werden müßte, um das Eingefan- 
gene wirklich geistig zu empfangen. Im Suchen nach dem, was die dogma- 
tische Formel wiedergibt und doch zugleich auch verhüllt, vollzieht sich die 
religiöse, meditative Aneignung des Glaubens. Es ist darum kein Verstoß 
gegen den von der Kirche verkündeten Glauben, an dogmatische Aus- 
drucksformen suchend heranzugehen. 

II. Transsignifikation und Transfinalisation 

1. Die theologischen Versuche, die seit einiger Zeit die eucharistische 
Wandlung nicht ihres Geheimnisses berauben, aber doch dem Verständnis 
des heutigen Menschen erschließen möchten, stehen weithin im Zeichen 
der Begriffe >Transsignifikation< und >Transfinalisation<. Diese Wortbil- 
dungen lassen eine doppelte Absicht ihrer Erfinder als möglich erscheinen. 
Es kann sein, daß der eine oder andere von ihnen nahelegen will, die neuen 
Begriffe sollten an die Stelle des alten, ihrer Meinung nach heute nicht 
mehr verständlichen Begriffs treten. Es könnte aber auch das Gegenteil 
gemeint sein. Kann nicht gerade durch die Ähnlichkeit der Wortbil- 
dung eine innere Verwandtschaft und ergänzende Zusammengehörigkeit 
der neueren Begriffe mit dem, was Transsubstantiation sagen soll, aus- 
gedrückt sein? Die erstgenannte Deutung würde, vor allem wenn sie mit 
der Änderung der angewandten Begriffe auch den Inhalt des Dogmas 
ändern wollte, auf den kategorischen Widerstand nicht nur der Enzyklika 



Eucharistische Wandlung 99 

•Humani generis" Pius' XII., sondern auch der Enzyklika •Mysterium 
Fidei" Pauls VI. stoßen, in der es heißt: •Es ist nicht erlaubt, über das 
Geheimnis der Transsubstantiation zu sprechen, ohne die wunderbare 
Verwandlung der ganzen Substanz des Brotes in den Leib und der ganzen 
Substanz des Weines in das Blut Christi zu erwähnen, von der das Konzil 
von Trient spricht, so daß sie sich nur, wie sie sagen, auf die Transsignifi- 
kation oder Transfinalisation beschränken." Ein Verständnis von Trans- 
signifikation und Transfinalisation in einem Sinne, den das in der Enzy- 
klika angewandte Wörtchen •nur" andeutet, würde dem Realismus der 
eucharistischen Wandlung nicht gerecht. 

Die Aufgabe, vor der wir stehen, wenn wir das Geheimnis der Trans- 
substantiation sachlich richtig und zugleich in seiner religiös bewegenden 
Tiefe deuten und dazu den Dienst der genannten Begriffe Transsignifika- 
tion und Transfinalisation heranziehen wollen - was in der Enzyklika 
•Mysterium Fidei" ausdrücklich gebilligt wird -, läßt sich in die Doppel- 
frage fassen: Läßt der Begriff Transsubstantiation, der unzweideutig an- 
zeigt, daß durch die eucharistische Wandlung mit Brot und Wein zuinnerst, 
•ontologisch" - dieses Wort wendet die Enzyklika •Mysterium Fidei" 
ausdrücklich an -, etwas geschehen ist, auch hinreichend den Appell, den 
das hier gemeinte Geheimnis an den glaubenden Menschen richtet, spü- 
ren? Und weisen umgekehrt die Begriffe Transsignifikation und Trans- 
finalisation, die diesen Appell deutlich werden lassen, auch hinreichend 
darauf hin, daß durch die eucharistische Wandlung das Sein dessen, was 
vorher Brot und Wein war, so anders geworden ist, daß das Konzil von 
Trient von der Änderung der ganzen Substanz sprechen konnte? 

2. Nur dann können wir uns von den Begriffen >Transsignifikation< und 
>Transfinalisation< eine Hilfe versprechen, wenn sie nicht an die Stelle des 
Begriffes >Transsubstantiation< treten, sondern diesen Begriff deutend 
ergänzen. Das kann nicht in einem bloßen Nebeneinander geschehen, wenn 
nicht die Gefahr entstehen soll, daß beide Begrifflichkeiten im Sinne des 
Entweder-Oder aufgefaßt werden. Denn das würde keinen ergänzenden 
Dienst der einen Aussage an der anderen bedeuten. 

Beide Aussagen würden nicht einmal dann hinreichend miteinander 
verbunden, wenn mit der verschiedenen Begrifflichkeit nur zwei Gesichts- 
punkte der gleichen Sache bezeichnet würden. Der wahre Dienst der Be- 
griffe Transsignifikation und Transfinalisation am Transsubstantiations- 
begriff kann nur im inneren Zueinandergehören liegen, so daß der innere 
Sinn des einen Begriffes durch die Ergänzung der anderen sichtbar ge- 
macht wird. Diese innere Verbindung muß nach zwei Richtungen hin be- 
fragt werden: gewissermaßen nach vorn, insofern das, was Transsubstan- 
tiation bedeutet, durch die Begriffe Transfinalisation und Transsignifika- 



Otto Semmelroth 100 

tion entfaltet wird, aber auch nach rückwärts, insofern vielleicht doch das, 
was Transsignifikation und Transfinalisation sagt, die Transsubstantiation 
verwirklicht. 

a) Daß durch das Geschehnis der Transsubstantiation etwas geschieht, 
was korrekterweise mit Transsignifikation und Transfinalisation bezeich- 
net werden kann, hat die Enzyklika •Mysterium Fidei" selbst bestätigt. 
Gemeint ist damit dies: Wenn durch die Wandlungsworte des Priesters 
die ganze Substanz des Brotes in die Substanz des Leibes und die ganze 
Substanz des Weines in die Substanz des Blutes Christi verwandelt wer- 
den, so wird dieses Geschehen durch den Begriff Transsubstantiation zu- 
nächst nur als ein ontologischer Sachverhalt gekennzeichnet. Es wird ge- 
sagt, daß hier etwas in seinem Sein verändert worden ist. Daß dies aber 
nun nicht um des objektiven Seins willen geschieht, sondern mit Bezug auf 
den Menschen, um dessen Einbeziehung in den Heilsbereich willen dieses 
ganze Geheimnis ja doch gestiftet worden ist, bedarf einer eigenen Aus- 
sage, die im Begriff Transsubstantiation noch nicht ausdrücklich gemacht 
ist. Gewiß sind Brot und Wein dadurch, daß sie in der Transsubstantiation 
in ihrem objektiven Sein etwas anderes geworden sind, als was sie vorher 
waren, auch in ein real anderes Verhältnis zum Menschen getreten als vor- 
her. Aber ausgesprochen ist durch den Begriff Transsubstantiation die Neu- 
heit dieses Verhältnisses noch nicht, sondern nur das Andersgewordensein 
der Sache selbst. Und da man dieses Andersgewordensein nicht sehen 
kann - was man in den eucharistischen Gaben sehen kann, ist ja gerade 
nicht anders geworden -, ist es sinnvoll, daß man das Andersgeworden- 
sein der Beziehung der verwandelten Wirklichkeit auf den Menschen mit 
eigenen begrifflichen Aussagen deutlich macht. 

Das aber leisten die beiden Begriffe Transsignifikation und Transfinali- 
sation. Sie bekunden, daß die Transsubstantiation der eucharistischen Ga- 
ben nicht um ihrer selbst, sondern um des Menschen und um seines Heils 
willen geschehen ist. Die verwandelten Gaben haben für den Menschen 
eine neue Bedeutung und einen neuen Zweck. Welcher Zweck das ist, wird 
allerdings auch durch diese beiden Begriffe noch nicht ausdrücklich gesagt. 
Aber sie machen doch immerhin darauf aufmerksam, daß die unsichtbar 
verwandelte Sache einen neuen Zweck hat, den man nun erfragen muß, um 
sich im eigenen Verhalten danach zu richten. 

Diese ergänzende Funktion der beiden neueren Begriffe gegenüber dem 
alten Begriff der Transsubstantiation wird in der Enzyklika •Mysterium 
Fidei" mit folgenden Worten ausgesagt: •Nach der Transsubstantiation 
haben die Gestalten von Brot und Wein ohne Zweifel eine neue Bedeu- 
tung und einen neuen Zweck, da sie nicht weiter gewöhnliches Brot und 
gewöhnlicher Trank sind, sondern Zeichen einer heiligen Sache und Zei- 



Eucharistische Wandlung 101 

chen geistlicher Speise. Aber sie bekommen deshalb eine neue Bedeutung 
und einen neuen Zweck, weil sie eine neue Wirklichkeit oder Realität ent- 
halten, die wir mit Recht ontologisch nennen." 

b) Wir sollten aber auch fragen, ob die neueren Begriffe nicht auch den 
Begriff der Transsubstantiation gewissermaßen nach rückwärts ergänzen. 
Kann man den Satz der Enzyklika •Mysterium Fidei": •Die Gestalten 
bekommen deshalb eine neue Bedeutung und einen neuen Zweck, weil sie 
eine neue Wirklichkeit oder Realität enthalten", nicht auch umkehren und 
sagen: Dadurch, daß die Gaben aufgrund des priesterlichen, im Namen 
und in der Vollmacht Christi gesprochenen Wandlungswortes einen neuen 
Sinn und einen neuen Zweck für den Menschen bekommen haben, sind sie 
in ihrer ganzen Substanz zu einer neuen Realität geworden? Kann nicht, 
wenigstens im Bereich des allmächtig göttlichen Wirkens, eine neue Be- 
stimmung, die einer Sache für den Menschen gegeben wird, deren ganze 
Substanz metaphysisch ändern, selbst wenn sie in dem Bereich, den die 
Erfahrungswissenschaft zu beobachten hat, die >Substanz< bleibt, die sie 
vorher war? In der eucharistischen Wandlung ein Geschehen nicht der 
physischen, sondern der metaphysischen Ordnung zu sehen, ist vom Dogma 
der Kirche her nicht verwehrt. Dem widerspricht auch die Aussage der 
Enzyklika •Mysterium Fidei" nicht, daß in den verwandelten Gaben •der 
ganze und vollständige Christus in seiner physischen Realität auch körper- 
lich gegenwärtig ist, wenn auch nicht auf die Weise, in der sonst körper- 
liche Gegenstände sich an ihrem Ort befinden". Da nun einmal die •physi- 
sche Realität" des verklärten Christus nicht nach der Daseinsweise dies- 
seitiger Körper bestimmt werden kann, ist die Weise seiner Anwesenheit 
•nicht auf die Weise, in der sonst körperliche Gegenstände sich an ihrem 
Ort befinden", zu erklären. Wie sie aber positiv bestimmt werden kann, 
ist nicht leicht zu sagen. 

Auch im natürlichen Bereich körperlicher Gegenwart von Personen kann 
man mit Recht eine rein lokale von der personalen Gegenwart unterschei- 
den, wobei durchaus beides miteinander verbunden sein kann. Zwei Men- 
schen können einander rein lokal gegenwärtig sein, ohne auch personale 
Gegenwart zu verwirklichen, wenn sie etwa rein tatsächlich zugleich in 
einem Raum sind, ohne in bewußter, persönlicher Verbindung miteinan- 
der zu stehen. Umgekehrt können zwei liebende Menschen rein lokal 
weit voneinander getrennt und doch personal einander so nahe sein, daß 
man von echter Gegenwart sprechen kann. Personale Gegenwart kann 
selbstverständlich auch mit lokaler Gegenwart verbunden sein; ja, die 
personale Gegenwart wird immer auch zu lokaler Objektivierung drängen, 
wenigstens im stellvertretenden Zeichen. Im Fall der eucharistischen Ge- 
genwart des Herrn wird die personale Gegenwart - auf die es eigentlich 



Otto Semmelroth 102 

ankommt - durch die Begriffe Transsignifikation und Transfinalisation 
ausgedrückt. Der Gottmensch hat den Gestalten von Brot und Wein durch 
die Wandlungsworte seines Priesters die Bedeutung von Gaben seiner 
Liebe, Zeichen seiner liebenden Anwesenheit bei den Menschen gegeben. 
Er hat sich mit den Gaben so identifiziert, daß er darin personal gegen- 
wärtig ist. Das hat im Fall der Eucharistie aufgrund der gottmenschlichen 
Möglichkeiten Christi die Wirkung, daß er zugleich auch lokal und körper- 
lich gegenwärtig wird, allerdings •nicht auf die Weise, in der sonst kör- 
perliche Gegenstände sich an ihrem Ort befinden", wohl aber so, daß 
metaphysisch die Substanz des Brotes und Weines aufgehört hat, das zu 
sein, was sie vorher als Mittel natürlicher, alltäglicher Nahrung war. Die 
Enzyklika •Mysterium Fidei" sagt, Christus beginne •kraft der Wand- 
lungsworte sakramental gegenwärtig zu sein als geistliche Speise der 
Gläubigen". •Sakramentale" Gegenwart heißt Gegenwart unter Zeichen, 
also aufgrund von Transsignifikation; die Gegenwart •als geistliche Speise 
der Gläubigen" heißt Gegenwart unter einem neuen Zweck, also aufgrund 
von Transfinalisation. Würde man Zweck und Zeichen und die darin lie- 
gende Beziehung auf den Menschen im Sinne eines äußerlichen Akzidens 
von der Substanz des Brotes und Weines unterscheiden, so geschähe keine 
Transsubstantiation. Aber das sakramentale Zeichen, in dem der Herr 
gegenwärtig ist, darf man sich nicht nach Art eines Gehäuses vorstellen, 
in dem der Herr weilt, ohne es selbst innerlich, in seinem Wesen, seiner 
Substanz zu verändern. Die Gegenwart des Herrn im sakramentalen Zei- 
chen darf man nicht als •bloßen Symbolismus" herabwerten, es sei denn, 
man verstehe das Symbol in jenem Realismus, wie er dem Sakrament 
eigen ist, das •die Gnade enthält, die es bezeichnet" (DS 1606). Es handelt 
sich auch nicht um eine bloß subjektive, sondern um objektive Wandlung 
in den Gaben selbst. Und diese Gaben hören nie mehr auf, das zu sein, 
was sie durch die Wandlung geworden sind, selbst wenn kein Mensch 
mehr daran denken sollte. Das Verwandeltsein zur Gabe Christi für und 
an die Menschen, die neue Bedeutung und der neue Zweck, den die Gaben 
dadurch empfangen haben, bestimmen, konstituieren ein neues Sein dieser 
Gaben. Es geschieht echte Transsubstantiation. 

III. Die Eucharistie als Anruf an den Glaubenden 

In einem letzten Abschnitt sei der Anruf herausgearbeitet, den die eucha- 
ristische Wandlung an den Glaubenden ergehen läßt, wie sie im vorhin 
Dargelegten erscheint. In zweifacher, auf den ersten Blick gegensätzlicher 
Weise müssen wir diesen appellierenden Charakter der Eucharistie be- 
trachten. Einmal muß das eucharistische Geheimnis in der rechten Weise 
dynamisiert, von einer falschen statischen Betrachtung befreit werden, die 



Eucharistische Wandlung 103 

es nicht hinreichend wirksam werden läßt. Gleichzeitig aber muß eine der 
Eucharistie eigene Statik zur Geltung gebracht werden, die der eucharisti- 
schen Gegenwart des Herrn im Unterschied zu anderen Weisen realer 
Gegenwart Christi im Leben der Kirche eigen ist. 

1. Der dynamische Charakter der verwandelten eucharistischen Gabe 
zeigt sich in zweifacher Hinsicht. Zunächst einmal ist sie Gabe des Herrn, 
der sich mit ihr identifiziert hat, nicht nur, um bei uns zu sein, sondern um 
auf uns zuzukommen, sich uns zu geben zur Lebenseinheit mit ihm, nach- 
dem wir auf den Anruf dieses Auf-uns-zu-Kommens geantwortet haben. 
Zweitens bezieht er uns ein in die dynamische Wirklichkeit, von der die 
Gegenwart des Herrn in den gewandelten Gestalten nicht getrennt wer- 
den darf, sein Opfer nämlich, das die Eucharistiefeier im Realgedächtnis 
gegenwärtig setzt. 

a) Bei aller Ehrfurcht vor der Lehre von der Transsubstantiation kann 
man doch nicht die ihr innewohnende Gefahr übersehen, die Gegenwart 
des Herrn zwar kraftvoll herauszustellen, aber sie dann doch der dynami- 
schen Eigenart zu berauben, die Gegenwart im biblisch heilsgeschichtlichen 
Verständnis hat. Gegenwart kennzeichnet die Heilsgeschichte Gottes mit 
seinem Volk. So ist er seinem Volk mehr gegenwärtig als anderen Völ- 
kern, obwohl er doch allgegenwärtig ist. Wieso ist aber Gott mehr bei sei- 
nem Volk gegenwärtig, wenn er in der Wolke oder Feuersäule vor ihm 
herzieht oder über der Bundeslade in der Schechina thront? Die heils- 
geschichtliche Gegenwart Gottes ist mehr als Gottes Allgegenwart. Für 
das Heil des Menschen ist die objektive, rein tatsächliche Anwesenheit 
Gottes nicht von Bedeutung, wenn sie nicht die Gestalt des gegenseitigen 
Sich-hingebens und Füreinander-wirkens von Gott und Menschen gewinnt. 

Das gilt auch für die Anwesenheit des Gottmenschen, der durch seinen 
Heiligen Geist unsichtbar in seiner Kirche gegenwärtig ist und dessen 
Gegenwart vor allem im eucharistischen Sakrament zeichenhaft sichtbar 
gemacht wird. Das Mittelalter hat die Lehre von der durch die Transsub- 
stantiation gewirkten Gegenwart Christi in den Gestalten des Sakramen- 
tes theologisch perfekt herausgearbeitet. Die religiöse Praxis des Mittel- 
alters zeigt aber auch, daß mit der begrifflich klaren Darstellung der ob- 
jektiven Gegenwart des Herrn in den heiligen Gestalten noch nicht das 
Gespür für den eigentlichen Sinn dieser Gegenwart gesichert ist. Sonst 
hätte ja wohl das vierte Laterankonzil im Jahre 1215 nicht das Gebot er- 
lassen müssen, wenigstens einmal im Jahre das zu erfüllen, worauf die 
sakramentalen Zeichen hinweisen: die Speise zu essen, in der sich der 
Herr darbietet. Die Einführung des Fronleichnamsfestes bezeugt ganz 
sicher den Glauben an die reale Gegenwart des Herrn in den eucharisti- 



Otto Semmelroth 104 

sehen Gestalten, und dennoch wird man nicht leugnen können, daß der 
Sinn dieser Gegenwart durch eine einseitige Anbetungsfrömmigkeit, die 
in sich durchaus wertvoll und lobenswert ist, sehr leicht verdeckt zu wer- 
den droht; ist sie doch der Gefahr nicht entgangen, den im Sakrament 
gegenwärtigen Herrn nur •auszusetzen", statt ihn auch als Speise auf- 
zunehmen. 

Das heißt also: Es wird zwar die reale Gegenwart Christi, dessen Sub- 
stanz in der eucharistischen Wandlung an die Stelle der Substanz von 
Brot und Wein getreten ist, vollkommen bejaht. Aber die drängende 
Dynamik dieser Gegenwart auf den Menschen hin wird - wenigstens in 
dem Sinne, der der Gestalt des sakramentalen Zeichens, das ja doch 
Speise ist, entspricht - kaum empfunden. Natürlich ist auch in der An- 
betung des sakramental gegenwärtigen Herrn, im Einhertragen des Alier- 
heiligsten durch die Fluren und Straßen eine bedeutungsvolle Bezogenheit 
des so gegenwärtigen Herrn auf den Menschen ausgedrückt. Aber man 
müßte dabei zugleich den Appell des Zeichens der Speise hören und befol- 
gen und im Zeichen des sakramentalen Essens den im Zeichen gegenwär- 
tigen Herrn gnadenhaft aufnehmen. 

Hier nun ist durch die Begriffe der Transsignifikation und Transfmali- 
sation ein Hinweis auf eine echte Ergänzung gegeben. Es wird gezeigt, 
daß es dem Sinn dieses Sakramentes nicht genügt, an eine objektive Ge- 
genwart des Herrn im verwandelten Brot und Wein zu glauben und die- 
sen Glauben in der Gestalt der Anbetung auszudrücken. Der Glaube an 
den unter diesen Zeichen gegenwärtigen Herrn darf das Bewußtsein des 
Glaubenden nicht aus dem Hindrängen zur Mahlbegegnung entlassen. 
Selbst wenn die Besuchung des im Tabernakel gegenwärtigen Herrn auch 
dann sehr sinnvoll bleibt, wenn die sakramentale Speise hier und jetzt 
nicht gegessen werden kann; selbst wenn eine eucharistische Anbetungs- 
andacht ihren Sinn nicht deshalb verliert, weil man in ihr die eucharisti- 
sche Speise nicht auch zum Essen gereicht bekommt: Die drängende Finali- 
tät des sakramentalen Zeichens bleibt dennoch auch in diesen Übungen 
eucharistischer Frömmigkeit bestehen. 

b) Das gilt erst recht und vor allem für die Mitfeier jener Liturgie, in der 
die eucharistische Speise bereitet wird, der heiligen Messe. Gewiß werden 
wir uns vor einem falschen Perfektionismus hüten müssen, der nur die 
Teilnahme an der Messe gelten lassen möchte, in der auch das Mahl in der 
eucharistischen Kommunion genossen wird. Aber es muß dem Mitfeiern- 
den, der, aus welchem Grund auch immer, die heilige Kommunion nicht 
empfängt, bewußt sein, daß in diesem Fall die Mitfeier eben nicht zu ihrer 
vollen Gestalt kommt. Und wenn er jene •geistliche Kommunion" voll- 
zieht, wie sie möglich ist, ohne daß die geistliche Teilnahme im leibhafti- 



Eudiaristische Wandlung 105 

gen Essen zum vollen Ausdruck kommt, so muß die geistliche Teilnahme 
an der heiligen Messe eben doch auch auf das Mahl der heiligen Kommu- 
nion ausgerichtet sein. Geistliche Teilnahme an der heiligen Messe muß, 
wenn sie ohne sakramentale Kommunion geschieht, das Eingeständnis 
einbegreifen, daß man eigentlich die Kommunion empfangen müßte, es 
aber leider hier und jetzt nicht kann; sie muß sich also gedrängt fühlen, 
bei nächstmöglicher Gelegenheit doch auch wieder in der Vollgestalt teil- 
zunehmen, also nicht nur bei der Anrichtung des Mahles und beim Essen 
der anderen zuzuschauen, sondern auch selbst beim Mahl, das ja doch auch 
für mich angerichtet ist, mitzuessen. 

Wohin, in welche Richtung drängt nun diese auf die Kommunion aus- 
gerichtete Dynamik? Das zu bedenken, ist wichtig, damit die geistig-per- 
sonale Teilnahme, die ja in der sakramentalen Mitfeier ihren von Christus 
gesetzten Ausdruck findet, in der sinnentsprechenden Weise geschieht, die 
personale Dynamik in die vom sakramentalen Zeichen gewiesene Richtung 
geht. Um das zu sehen, muß man bedenken, daß das Mahl, das in der 
Kommunion genossen wird, in der eucharistischen Wandlung angerichtet 
wird, daß also der Akt, in dem •der Herr kraft der Wandlungsworte be- 
ginnt, sakramental gegenwärtig zu werden als geistliche Speise der Gläu- 
bigen", eben der Augenblick ist, in dem •der Herr sich unblutig im Meß- 
opfer opfert, in dem er das Kreuzopfer vergegenwärtigt". So die Enzy- 
klika •Mysterium Fidei". Die drängende Einladung der eucharistischen 
Speise geht also dahin, im Essen der Speise, in der Christus mit seinem 
Opfer gegenwärtig ist, einzugehen in das Opfer des Herrn. Die Dynamik 
der sakramentalen Zeichen richtet sich also nach unten, auf die Menschen 
zu, insofern der im Opfer gegenwärtige Herr nach den Menschen greift, 
wenn er sich ihnen in der Gestalt der Speise reichen läßt. Sie geht aber 
zugleich nach oben zu Gott hin, insofern sie die kommunizierenden Men- 
schen einbezieht in das Opfer Christi, das als Hingabe an den Vater nach 
oben steigt. Und die Gnade des Sakramentes besteht darin, daß die Teil- 
nahme am Opfer Christi bis in die Vollendung hineinreicht, die der Opfer- 
tod Christi in Auferstehung und Himmelfahrt erfahren hat. Wer sakra- 
mental in den Opfertod Christi eingeht, geht ebenso in Auferstehung und 
Himmelfahrt des Herrn ein, wenn auch vorläufig noch in der Verhüllung, 
die dem diesseitigen Dasein eigen ist. 

2. Diese doppelte Dynamik der eucharistischen Wandlung steht nun 
nicht im Gegensatz zu einer Statik, die ihr wiederum eine eigene Bedeu- 
tung im Leben der Kirche gibt. Man muß die Gegenwart des Herrn in der 
Eucharistie vergleichen mit anderen Weisen seiner Gegenwart im Leben 
und Wirken der Kirche, die ja selbst das ursakramentale Grundzeichen 
der Heilsgegenwart des Herrn ist. Daß es Gegenwart Christi auch außer- 



Otto Semmelroth 106 

halb der Eucharistie gibt, haben sowohl die Enzyklika •Mediator Dei" 
Pius' XII. wie die Konstitution des Konzils über die heilige Liturgie wie 
auch mit einer gewissen Besonderheit die Enzyklika •Mysterium Fidei" 
Pauls VI. bezeugt. Diese drei Dokumente zählen verschiedene Weisen der 
Gegenwart Christi in seiner Kirche und ihrem Handeln auf: •Wir wissen 
alle wohl, daß es nicht nur eine einzige Weise gibt, unter der Christus 
seiner Kirche gegenwärtig ist", betont Paul VI. in •Mysterium Fidei". 
Der Herr ist gegenwärtig im Beten der Kirche, in ihren Werken der Barm- 
herzigkeit, auf ihrer Pilgerfahrt zum ewigen Leben, in der Predigt, in der 
Leitung der Seelen, in der Feier des Meßopfers und in den Sakramenten. 
Und die Besonderheit der Gegenwart Christi in den verwandelten Gaben 
der Eucharistie im Unterschied zu den anderen Gegenwartsweisen wird 
nicht darin gesehen, daß etwa nur diese •real" sei. Vielmehr wird betont, 
daß die reale Gegenwart des Herrn in den eucharistischen Gaben •nicht 
ausschließlich gemeint ist, als ob die anderen nicht real wären". 

Das Besondere der eucharistischen Gegenwart wird vielmehr durch das 
Wort •substantiell" gekennzeichnet. Sehen wir einmal davon ab, was mit 
dem Wort substantiell sonst noch gemeint sein mag - es ist nicht ganz 
leicht, dafür eine hinreichende Erklärung zu geben -, jedenfalls ist hier 
die eucharistische Gegenwart Christi von den übrigen realen Gegenwarts- 
weisen des Herrn im Handeln der Kirche dadurch unterschieden, daß es 
dort um ein aktuell-dynamisches Anwesendsein im Handeln der Kirche 
geht, während in den eucharistischen Gaben zugleich ein bleibendes Gegen- 
wärtig-sein vorliegt. Und das hat seine besondere Bedeutung, nämlich die 
der Einladung, die unter dem Zeichen des Bleibenden an den Menschen 
ergeht. In den über den reinen Augenblick der Wandlung oder der Kom- 
munion oder der Opferfeier hinaus dauernden Zeichen der Speise ist die 
Einladung des in ihnen gegenwärtigen Herrn dauernd gegenwärtig, immer 
wieder in die aktive Teilnahme am Gedächtnismahl seines Opfers und dem 
darin präsent werdenden Opfer selbst einzutreten. Die Kirche ist also 
geradezu als die Gemeinschaft der Eingeladenen gekennzeichnet. 

Würde man diesen Einladungscharakter nicht beachten; würde man die 
eucharistische Anbetungsfrömmigkeit nicht mit dem Bewußtsein dieses 
Eingeladenseins durch die angebetete Speise verbinden, so würde sie ge- 
radezu zur Versuchung werden. Der Herr ist ja nicht irgendwie gegen- 
wärtig, sondern im Zeichen der Speise; und die eucharistische Wandlung 
ist nicht deshalb geschehen, damit man den Herrn zur Anbetung gegen- 
wärtig habe, sondern ist Bereitung der Opferspeise, durch deren Genuß 
man in vollkommener Weise in das Opfer des Herrn eingehen soll, dessen 
Realgedächtnis in der Eucharistiefeier begangen wird. 




