
LITERATURBERICHT 

Christliche und buddhistische Meditation 

Bei einigen längeren Aufenthalten in Frankreich konnte ich ein sich ständig aus- 
breitendes Interesse an den okkulten Wissenschaften feststellen. In Marseille, in 
Paris gibt es Buchhandlungen, die auf die schwarze Kunst spezialisiert sind; vor 
kurzem erst kam eine neue Monatschrift heraus, in der man auf einem hohen 
Niveau Sex und Magie miteinander zu verbinden sucht. Bei dieser •schwarzen 
Welle" handelt es sich nicht um irgendwelche Grosdienliteratur; die Bücher und 
Zeitschriften, die Zirkel und Vorträge treten vielmehr mit dem Anspruch der 
Wissenschaftlichkeit auf, einer Wissenschaftlichkeit, die wiederum nicht in küh- 
lem Abstand über das Phänomen der Zauberei oder des Aberglaubens nachsinnt, 
sondern zu den okkulten Praktiken selbst hinführen will. Studenten und Wissen- 
schaftler, mit denen ich sprechen konnte, bestätigten diese Tendenz, und oft genug 
wurde die Vermutung laut, ob nicht eine innere Verbindung dieser •schwarzen 
Welle" mit dem Interesse an Yoga- und Zen-Methoden, an Buddhismus und 
östlicher Weisheit bestehe, das vor etwa 10 bis 20 Jahren in Frankreich einen 

Höhepunkt erreicht hatte. 
Wie es auch um diese Verbindung stehen mag, ein Blick in die Geistesgeschichte 

des christlichen Abendlandes zeigt sehr deutlich, daß fast überall dort, wo man 
im christlichen Gebetsleben Ähnlichkeiten zur ostasiatischen Meditation entdeckt, 
sich auch ein langsam, fast unmerklich abfallender Weg zum Okkultismus auftut. 
Damit ist noch nicht das Geringste gegen Zen oder Yoga gesagt; oftmals ist die 
Grenze zwischen dem Guten-Richtigen und dem Abzulehnenden keine unüber- 
steigbare Mauer, sondern ein kontinuierliches Gefälle der Wegstrecke. Ignatius 
von Loyola z. B. stand gerade wegen seiner Lehre vom Beten unter dem Ver- 
dacht, ein Alumbrado zu sein, also einer von der Sekte, bei denen man solche 
Geheimwissenschaften vermutete; die Verwandtschaft der •deutschen Mystik" zu 
diesen Kreisen ist bei aller grundsätzlichen Verschiedenheit nicht zu leugnen. 
Die Visionen der hl. Hildegard konnte C. G. Jung ebenso leicht für seine psycho- 
logischen Forschungen auswerten wie die Zauberbücher der Kabbala. Oder, um 
uns näherstehende Beispiele zu nennen, bei dem großen Seelenführer, dem 
Jesuiten Surin, zeigt sich, wie eng Dämonie, Krankheit und christliche Mystik 
nebeneinanderstehen können, und die sogenannten •protestantischen Mystiker", 
die Walter Nigg in seinem schönen Buch von der •Heimlichen Weisheit" 
beschrieb, gehören fast ausschließlich Kreisen an, in denen Magie und auch Zau- 
berei lebendig waren. 

Mit diesen •Nachtseiten" einer •Gottes"-Verehrung, mit den okkulten Wissen- 
schaften, sind wir natürlich weit von dem entfernt, was wir unter •östlicher 
Meditation" zu verstehen haben, doch der innere Zusammenhang soll uns die 
Augen für das Unterscheidend-Christliche schärfen; vielleicht kann uns auch 
innerhalb des Christlichen manches deutlich werden, was Karl Rahner als •die 



Literaturbericht 145 

offene Flanke zum Paganismus" bezeichnet, und was mehr als nur äußere Ähn- 
lichkeiten mit diesen •Nachtseiten" hat. 

I. Neuerscheinungen 

1. Wer sich in der Geschichte der christlichen Spiritualität auskennt, den muß es 
seltsam berühren, daß eigentlich alles, was wir von den östlichen Meistern des 
Gebetes lesen können, auch irgendwo innerhalb des Christentums zu finden ist. 
Die Frage nach Abhängigkeit oder Seelenverwandtschaft wird sich dabei nicht 
eindeutig beantworten lassen; aber ein Vergleich der •Spiritualitäten" legt sich 
nahe. 

So hat auch der Japaner Shizuteru Ueda eine alte wissenschaftliche Tradition 
aufgenommen, als er mit dem Thema •Die Gottesgeburt in der Seele und der 
Durchbruch zur Gottheit"1 •die mystische Anthropologie Meister Eckharts" mit 
•der Mystik des Zen-Buddhismus" verglich. Für Ueda lehrt Eckhart eine •the- 
istisch gefärbte Unendlichkeitsmystik", die untrennbar •von ihrem theistischen 
Unterbau" ist. Eckhart versuchte innerhalb der christlichen Grundwahrheiten 
allen Abstand zwischen Gott und Mensch spekulativ-meditativ zu überwinden, 
bis dann, irgendwo, im Seelengrund eine letzte Identität mit der Gottheit auf- 
scheine, ebendort, wo die Gottesgeburt der Ewigkeit und die Gottesgeburt der 
Zeit in einer letzten Einheit mit der Gottesgeburt in der Seele verschmelzen. Alle 
Vielfalt und Zerstreuung der Sinnlichkeit, zuletzt sogar der geistigen Fähigkeiten 
müsse abgelegt werden, um meditativ zu diesem letzten Einheitspunkt durchdrin- 
gen zu können. 

Der Mahäyäna-Buddhismus, in dem man die deutlichste Ausprägung des 
spekulativen Buddhismus sieht, liefert die metaphysische Begründung der Zen- 
Meditation; er geht in der Bekämpfung aller Zerstreuung noch weiter, da ihn, 
wie es Ueda ausdrückt, kein •personalistisch-theistischer Unterbau hindert". Er 
möchte den Menschen in der Meditation zur völligen Leere führen und lehnt 
jede Konkretisation oder Objektivation usw. als Zerstreuung ab. Sätze von sich 
überschlagenden Negationen sind nach Ueda typisch: •Weder Sein noch Nichts, 
weder Nicht-Sein noch Nicht-Nichts", •von allem abgeschieden und von der Ab- 
geschiedenheit selbst abgeschieden", •jenseits der hundertfachen Negation", •mit 
Worten kannst du die Wahrheit nicht begreifen; ohne Worte kannst du die 
Wahrheit auch nicht begreifen." 

•Ein Mönch fragte Dschau-Dschou (einen der Meister des Zen-Buddhismus 
aus dem 9. Jht.): Was ist der Sinn davon, daß vom Westen her der Patriarch 
gekommen ist? Dschau-Dschou erwiderte: Eichbaum vor dem Garten!" In dieser 
Antwort liegt die Zurückweisung jeder Festlegung; irgendwie wird alles ver- 
neint: die Absicht des Patriarchen, der Sinn seines Kommens nach dem Westen, 
der Sinn der Antwort auf die Frage und der Sinn der Frage selbst. •Hinter dem 
,nicht', so schreibt Ueda, steht also nicht etwas, sondern ein unendliches .nicht', das 
ein jegliches schon in seinem Selbst-Sein verneint." Buddhistische Meditation 
aber möchte nach dem Japaner den Menschen in diese Tiefe hinabführen, in der 

Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn (1965). 174 S., Ln. DM 24,-. 



Literaturberidit 146 

alles aufgeht in die reine Einheit, die man ebensogut Nichts, Sein, Beziehung, 
Wesen, Unwesen oder wie auch immer nennen kann. 

2. Die zweite Arbeit des deutschen Jesuiten Heinridi Dumoulin über •östliche 
Meditation und christliche Mystik"2 verdient schon deshalb eine Erwähnung, weil 
der Professor an der Sophia-Universität in Tokio einen weit über den christ- 
lichen Raum hinausreichenden, internationalen Ruf als Fachmann in buddhisti- 
scher Spiritualität genießt. Sein Buch trägt die Spuren der Entstehung aus ver- 
schiedenen Aufsätzen an sich, korrigiert aber durch ein interessantes Register 
deren etwas willkürliche Zusammenstellung. Aus der Fülle der angeschlagenen 
Themen, die einen Eindruck vom verwirrenden und zugleich einheitlichen Reich- 
tum östlicher Religiosität vermitteln - stets mit reichen Quellenzitaten belegt 
und auf Vergleichen mit christlicher Aszese, Mystik und Theologie aufgebaut - 
soll ein Zweifaches herausgenommen werden. 

Eine Typologie der östlichen Vorstellung von Meditation könnte vielleicht von 
den spekulativen Bewegungen des eben erwähnten Mahäyäna-Buddhismus, dem 
•großen Fahrzeug", ausgehen; aus ihm entstand in China unter dem Einfluß des 
Taoismus •der originale Meditationsweg des Zen-Buddhismus". Der Amida- 
Buddhismus denkt stärker in dem Vorstellungsschema •nach oben" als in der 
Bewegung •nach innen"; deshalb scheint er, wie H. de Lubac in zwei wichtigen 
Büchern erarbeitet hat, dem theistischen Gottesglauben am nächsten zu stehen. 
Kennzeichnend für ihn ist die Anrufung des Namens der Gottheit, eine Praxis, 
die dem Jesus-Gebet des Hesychasmus (vgl. den bekannten •Bericht des russi- 
schen Pilgers") nahesteht; die Tendenz zur Magie, also zu einer mechanischen 
Verknüpfung der übernatürlichen Wirkungen mit gewissen religiösen Praktiken, 
die ihm innewohnt, sollte für den Christen ein Anlaß zur eigenen Gewissens- 
erforschung, nicht aber ein hochmütiges Aburteilen fremder Geistigkeiten bedeu- 
ten. Als weiteres muß die Komponente der körperlichen Übung berücksichtigt 
werden, ein altes, vom Yoga ererbtes Gut des Buddhismus, in der klassischen 
Art Theraväda-Meditation genannt; hierin soll der Mensch bis zur •Zerstörung 
der Ich-Vorstellung" geführt werden; wenn der Christ in diesen Methoden ein 
- ausgesprochenes oder unausgesprochenes - Erzwingen des Göttlichen, der In- 
tuition oder des Einheitserlebnisses vermutet, wäre vielleicht auch eine Reflexion 
auf Züge der •Werkgerechtigkeit" im eigenen religiösen Leben wichtiger als eine 
Kritik an schwer zu verstehenden östlichen Frömmigkeitsformen. Das Erbe des 
Yoga zeigt sich auf der einen Seite in einer recht gewaltsamen Technik, die alle 
spontanen Lebensäußerungen durch ihr Gegenteil unterdrückt: Essen - Hungern, 
Ehe - Zölibat, Freude - Leid usw., um den Menschen freizumachen von allen 
Leidenschaften, um ihn im Letzten, das viele Namen tragen kann, aber von 
keinem wirklich ausgesagt wird, untergehen zu lassen. Einer anderen Art der 
Meditationstechnik, wie sie heute in burmesischen Klöstern geübt wird, ist alle 
Gewaltsamkeit fremd; sie möchte den Menschen zur Konzentration führen. Die 
Aufmerksamkeit des Beters richtet sich auf einen organischen Lebensvorgang, 
auf die Bewegung des Unterleibs - die Adepten einer ostchristlichen Mönchs- 

Freiburg-München, Karl Alber (1966). 339 S., Ln. DM 38,80. 



Literaturbericht 147 

schule wurden wegen ähnlicher Praktiken ,Nabelbeschauer' genannt •, auf den 
regelmäßigen Vorgang des Ein- und Ausatmens usw. Von hier her dringt der 
Mensch zur großen All-Eins-Intuition durch, die den Höhepunkt und das letzte 
Ziel dieser Übungen bildet. Buddhistische Gegner werfen diesen Methoden 
Selbsthypnose vor. Eine Differenzierung könnte von dem eben erwähnten Ziel 
her aufgezeigt werden, je nachdem, ob man dieses Letzte eher als eine Erleuch- 
tung der Einheit des Ichs mit dem All oder als ein Erlöschen jeglichen Bewußt- 
seins interpretiert. Andere Unterschiede, eine mehr ethische oder mehr ontolo- 
gische Betrachtungsweise, sind für unsere Reflexionen wohl weniger wichtig. 

Dumoulin versucht auf diesem reichhaltigen Material einen Vergleich mit der 
christlichen Mystik aufzubauen: •Alle Religionen suchen irgendwie Erlösung vom 
Leiblichen. Aber eben diese Erlösung wird unter verschiedener Rücksicht erstrebt" 
(61). •Die Befreiung vom Leib hat in der Mystik des gottgläubigen Menschen 
einen andern Sinn als in den pessimistischen Religionssystemen" (64), denn für 
den Christen ist der Leib nicht böse, sondern gut. Verbindendes Moment aber in 
all diesen Religionen soll eine Geistmetaphysik sein. Für Dumoulin spielt sich die 
Mystik, wie er mit Mager und vielen Zeugen der christlichen Tradition feststellt, 
in der Mitte der menschlichen Seele ab, wo sie •als reiner Geist ohne Bindung an 
die Leiblichkeit tätig ist" (56). Diesen Punkt der •Befreiung des Geistes" - wie 
eine Kapitelüberschrift lautet - zu erreichen, ist nach Dumoulin Ziel der östlichen 
und auch der westlichen Meditation und Aszese; hier findet er einen zentralen 
Ansatzpunkt, um die Weisheit des Ostens in das Christentum zu überführen. 
•Die beiden großen spanischen Mystiker stimmen darin überein, daß der mysti- 
sche Aufschwung die Überwindung und Ausscheidung alles Sinnlichen zur Vor- 
bedingung hat" (70). Hier also sollen sich anscheinend Christentum und Buddhis- 
mus begegnen. 

Unsere kurzen Zitate können natürlich nicht den Reichtum der Ideen des 
Buches von Dumoulin wiedergeben, scheinen aber den Wesenspunkt seiner 
Überlegungen zu treffen. Daß wir uns mit diesem Versuch nicht identifizieren 
können, soll der zweite Teil dieses Berichtes erweisen. 

3. P. Lasalle SJ, der den japanischen Namen Enomiya angenommen hat, versucht 
im Gegensatz zu Dumoulin den •Zen-Buddhismus"3 nicht theoretisch, durch 
religionswissenschaftliche Vergleiche usw., sondern gleichsam von unten her, aus 
der konkreten Erfahrung einer Zen-Meditation, zu beschreiben. Von hier her 
baut Enomiya sein Thema - natürlich immer auch auf literarische Quellen und 
theoretische Untersuchungen gestützt - weiter bis zu den anthropologischen, 
geistesgeschichtlichen und metaphysischen Hintergründen des Zen aus, versucht 
die •christliche Mystik" in ihren ähnlichen geschichtlichen Erscheinungen zu 
charakterisieren und bietet zum Schluß eine sehr klare Konfrontation des christ- 
lichen Betens mit der Zen-Meditation. Stilistisch ist seine Arbeit einheitlicher 
als die Sammlung gelehrter Aufsätze Dumoulins; doch sie hat Längen, und man- 
ches ist zu sehr in die durch Gebet und Exerzitien geprägte Atmosphäre eines 

? Enomiya, Hugo M.: Zen-Buddhismus. Köln, Verlag J. P. Bachern (1966). 449 S., Ln. 
DM 40-. 



Literatlirbericht 148 

Klosters statt in das Verständnis des Christen überhaupt hineingesprochen. Ein 
Register schließt auch dieses Buch auf. 

Ähnlich wie Dumoulin zeigt Enomiya die Verwandtschaft der buddhistischen 
•Religiosität" mit der Erfahrung christlicher Mystik; auch er sieht klar den 
Unterschied zum Christentum: •Ein Christ darf es bei der Zen-Meditation nicht 
unterlassen, sich immer wieder auf das göttliche Du hin auszurichten, damit er 
sich nicht im Es verliert" (404). Da aber sein Zugang zu den Phänomenen nicht 
so sehr die dahinterstehende Metaphysik, sondern die Methodik und die prak- 
tische Erfahrung ist, sind einige Akzente anders gesetzt: so scheint nach ihm die 
konkrete Übung der Meditation leichter von dem •Überbau" an Spekulationen 
abzulösen zu sein als bei Dumoulin; er lokalisiert nach meiner Meinung auch den 
Höhepunkt der Zen-Meditation, die er-übte und zugleich geschenkte •Erleuch- 
tung", das Satori, konsequenter als Dumoulin in dem rein natürlichen Bereich der 
Selbsterfahrung; die Frage nach der Liebe wird von ihm nicht gestellt; dafür 
schildert er aber in begeisterten Worten die reife Menschlichkeit, in die eine Zen- 
Meditation einführen kann. 

Mit beiden Büchern ist uns ein nicht wertvoll genug einzuschätzender Zugang zur 
Spiritualität des Ostens gegeben. Die Korrekturen des zweiten Teils unserer Aus- 
führung, die einen bei Dumoulin und Enomiya im wesentlichen gleichbleibenden 
Ansatz betreffen, müssen daher als dialogischer Beitrag verstanden werden, durch 
den das von beiden Autoren wahrscheinlich eigentlich Gemeinte klarer heraus- 
gestellt werden soll. 

4. Als viertes soll auf die überaus aufschlußreiche Untersuchung von J.-A. Cuttat 
über  •Christliche Erfahrung und östliche Spiritualität"* hingewiesen werden. 

4 J.-A. Cuttat, Experience chretienne et spirituality Orientale, mit einem tableau synopti- 
que; in La Mystique et les Mystiques, sous la Direction de A. Ravier SJ (S. 825-1095), 
Bruges, Desclee de Brouwer (1965). 1122 S., Ln. 500 FB; aus dem Sammelband verdient 
die Einleitung von H. de Lubac, 7-39, hervorgehoben zu werden; gegen die Vorstellung 
einer Mystik als Identifikation mit dem höchsten Sein zeigt er die innere Beziehung einer 
echten Mystik mit dem Mysterium, dem Geheimnis; eine hypostasierte mystische Selbst- 
schau, bei der also das •exstatische" Moment nicht stärker ist als das •entatische" (27), ist 
im Grund •la forme la plus profonde de l'atheisme" (24). Christlich aber bedeutet dieses 
•exstatische Moment" Begegnung mit der Schrift: •Das mystische oder geistige Verständ- 
nis der Schrift und das mystische oder geistige Leben sind im Grunde ein und dasselbe" 
(29). •Die mystische Erfahrung ist keine Vertiefung von Sich (de Soi), sondern eine des 
Glaubens (de Foi)" (26). Die weiteren Aufsätze beschäftigen sich mit der jüdischen, der 
russisch-orthodoxen, der mohammedanischen, der buddhistischen, der taoistischen, der 
brahmanischen Spiritualität. Eine einleitende Untersuchung von A. Ravier versucht das 
christliche Moment zu erarbeiten. Überaus interessant sind die Arbeiten über die Spiri- 
tualität der Primitiven von J. Götz und über die ersten christlichen Jahrhunderte von 
I. Hausherr. Neben dem Beitrag von Cuttat ist die Untersuchung von H. Jäger über die 
protestantische und anglikanische Mystik quantitativ die längste. Ein in dieser Breite völ- 
lig aus der Zielsetzung des Buches fallendes Literaturverzeichnis zeigt, daß es Jäger um 
eine womöglich vollständige Aufzählung geht. Leider ist der Begriff der •protestantischen 
Mystik", den Jäger selbst oft genug mit •Spiritualität" gleichsetzt, so eng gefaßt, daß 
letztlich nur die pietistischen Richtungen und die •mystischen Randerscheinungen" behan- 
delt werden. Das - nach unserer Meinung - eigentliche Anliegen einer Würdigung der 



Literaturbericht 149 

Der Schweizer Diplomat hat sich durch Bücher und Aufsätze den Namen eines 
der verständnisvollsten Kenner der östlichen Mentalität erworben; auch bud- 
dhistische Meister erkennen sein ehrliches Bemühen an. Kurz formuliert lautet 
seine Grundthese: die östlichen Meditationstechniken bewegen sich alle auf eine 
•interiorite solitaire", auf eine •einsame Innerlichkeit" hin, während christliche 
Meditation zwar •Innerlichkeit" will, aber eine •interiorite reciproque", eine, 
wie man übersetzen kann, •Innerlichkeit der Begegnung". Letzter Grund der 
Differenz ist, daß im Buddhismus - auch in der Form des Amida-Buddhismus - 
der Wert der Person nirgendwo in der unüberbietbaren Absolutheit reflex 
geworden ist, wie es das Christentum als Grunddogma voraussetzt. Von daher 
kann Cuttat zeigen, daß es vom Buddhismus her unmöglich ist, die positive 
Eigenart des Christlichen zu verstehen, oder auch nur anzuerkennen und zu 
würdigen; immer steht für den wahren Buddhisten im Hintergrund die Meinung, 
daß das eigene •Ich" und das gegenüberstehende •Du" letztlich doch sich auflösen 
müßten in der unpersönlichen Harmonie irgendeines •Theopanismus". Umge- 
kehrt aber ist es dem Christentum recht gut möglich, die Qualitäten des Buddhis- 
mus sich ganz und gar zu eigen zu machen. Ein Beweis dieser These liegt nach 
Cuttat z. B. darin, daß es viele ausgezeichnete Studien gläubiger Christen über 
den Buddhismus gibt, in denen sich der Buddhist voll verstanden fühlt, daß es 
aber umgekehrt keine Studie eines gläubigen Buddhisten über den christlichen 
Glauben gibt, worin wir unsere Religiosität ungeschmälert wiederfinden. 

Cuttat stellt zuerst scharf und klar die Gegensätze einander gegenüber. Dann 
geht er einzelne Haltungen durch, zeigt wiederum prägnant die Unterschiede, um 
dann dennoch den Ort innerhalb des christlichen Denkens und Lebens zu finden, 
an dem der fernöstliche Ansatz ganz und gar aufgehoben und im Christlichen inte- 
griert ist. Tabellarische Überblicke schließen seine nicht leicht lesbare Studie ab. 

Für Cuttat ist es selbstverständlich, daß wir Christen vieles von diesen östlichen 
Religionen und ihren Meditationsweisen zu lernen haben; doch dieses •lernen" 
muß ein Hinaufführen des buddhistischen Ansatzes zur vollen Christlichkeit sein. 
Die Frage nach der •Offenheit" des Buddhismus für den christlichen Glauben ist 
wohl die bedrängendste der ganzen Diskussion. Und hier zeigt Cuttat, daß ein 
großer Unterschied - man möchte fast von einem Wesensunterschied sprechen - 
zwischen dem östlichen, gelebten Buddhismus und der vom Westen her usurpier- 
ten und systematisierten Weltanschauung des Buddhismus besteht. Medard Boss, 
ein Schüler C. G. Jungs und ein Freund Heideggers, hat in Indien z. B. die Beob- 
achtung gemacht, daß die europäischen Schüler der hinduistischen Meister, der 
Gurus, einer wie der andere, stolz und selbstüberheblich sind: •Wenn sie um 
meine geistliche Führung bäten, würde ich sie zuerst ein Jahr lang Leprakranke 
pflegen lassen" (947); bei den geborenen Indern aber fand er - statistisch ebenso 
eindeutig - eine bescheidene, zurücktretende Haltung, die immer wieder zum 
wahren Dialog führte. Das originär Buddhistische ist nach Cuttat offen für die 
Offenbarung; bei einem im Abendland großgewordenen Menschen,  der also 

protestantischen Spiritualität müßte sich um Begriffe wie •Sprache" oder •Existenz" be- 
wegen. Symptomatisch für Jägers Beitrag ist es, daß er nach Ausweis des Sach- und Perso- 
nenregisters einen Mann wie Kierkegaard überhaupt nicht erwähnt. 



Lüeralurberichi 150 

durch Erziehung und Umwelt vom personalen christlichen Denken geprägt ist, 
wird die buddhistische Weltanschauung aus einer letzten Offenheit zur Abkapse- 
lung gegenüber Gott und dem Mitmenschen, aus der •einsamen Innerlichkeit" 
zur Egozentrik der Einsamkeit werden. 

II. Fernöstliche Meditation 

1. Interiorite solitaire oder Interiorite reciproque 

Das Geheimnis der buddhistischen Gelassenheit, das Enomiya mit begeisterten 
Worten für den japanischen Zen-Buddhismus schildert - Ruhe und Sicherheit, 
Beherrschung der Leidenschaften, Genügsamkeit und Hilfsbereitschaft -, beruht 
nicht zuletzt auf der Innerlichkeit, wohin diese Meditation führt. Der Mensch soll 
sich sammeln, soll die auseinanderstrebenden Leidenschaften beiseitestellen, soll 
zu einer Mitte zurückfinden, wo es kein Auf und Ab der Stimmungen mehr gibt, 
wo die Bilder der sinnlichen Welt vergehen, wo zuletzt auch Wollen und Denken 
aufhören und der Mensch zurücksinkt in das reine •Nichts", wie es der Japaner 
darstellt. Der Weg der Meditation führt, um es in einem anderen Bild zu be- 
schreiben, dorthin, wo das Ganze der menschlichen Beziehungen, Gott und Welt, 
Du und Ich, sich auflöst in ein reines Innen, wo das Ich verschmilzt mit der 
großen All-Einheit, die ebensogut ein Nichts-Sein heißen kann. Nicht zuletzt aus 
dieser religiösen Wurzel ist der Gleichmut und die durch nichts zu erschütternde 
Freundlichkeit des Asiaten entsprungen. 

Cuttat aber macht deutlich, daß die •einsame Innerlichkeit" des Asiaten 
offenstehen kann zu einer •Innerlichkeit der Begegnung". Auch wir Christen 
dürfen und müssen uns in die eigene Innerlichkeit hineinversenken, um dort den 
Gott zu finden, der nach Augustinus •innerlicher als mein Innerstes" ist. Aber 
für den Christen gilt ebenso eindeutig - die Inkarnation verstärkt dieses Mo- 
ment -, daß Gott auch derjenige ist, •der mir objektiver und unabhängiger 
gegenübersteht als alles andere, was mir gegenübersteht", wie man das augusti- 
nische Oxymoron in moderner Sprache ausdrücken kann. 

2. Heiligkeit oder Mystik 

Das klassische Yoga-System, der Yoga-Sutra, kennt in einem für die buddhisti- 
sche Tradition grundlegenden Text acht Stufen des Aufstiegs. Die beiden ersten 
lehren moralische Verhaltensweisen. Aber •die moralischen Tugenden werden 
auf den höheren Stufen zwar vorausgesetzt, doch nicht mehr erwähnt, nicht mehr 
ausgebaut und vertieft" (Cuttat). Diese höheren Stufen möchten den Menschen 
immer mehr in sich selbst zurücknehmen, bis zur letzten Konzentration, Medita- 
tion und Versenkung (Dumoulin), oder wie Cuttat die Fachtermini übersetzt: bis 
zur •Fixierung der Aufmerksamkeit", zur •Meditation" oder dem •kontempla- 
tiven Aufgehen" und zur •völligen Rücknahme aller Äußerlichkeit oder Entase". 

Christlich gesehen aber ist die Wertung genau umgekehrt: Mystik und Medi- 
tation, selbst Gottschauen und ekstatisches Verweilen beim letzten Ziel sind nur 
Vorläufigkeiten und kontingente Mittel für das Einzige, was Endgültigkeit besitzt, 
für die Entscheidung des Menschen, für sein christliches Leben; die Empfehlung 



Literaturbericht 151 

von Enomiya, •daß nämlich wenigstens jeder Ordensmann und jede Ordensfrau 
bis zu den Anfängen des mystischen Lebens gelangen müßte..." (407), scheint 
uns deshalb einen verfänglichen Unterton zu haben. 

Grund der christlichen Stufenordnung ist die Hochschätzung der Person, die 
in ihrem Tiefsten in der Möglichkeit, sich frei für Gott zu entscheiden, aufgerufen 
wird. Kein Erleben und keine •Mystik"5 sind innerlicher und personaler als das 
freie Ja für Gott. 

3. Sammlung als Leerwerden oder als Einsammeln 

Man könnte dem zuletzt Gesagten entgegenhalten, daß auch im Buddhismus die 
moralischen Tugenden eine beherrschende Rolle spielen, und vielleicht sogar 
boshaft anmerken - wenn nicht die Geschichte der letzten 30 Jahre manchen 
Japan- oder Indien-Schwärmer desillusioniert hätte •, daß die christliche Liebe 
durch den östlichen Gleichmut besser gewährleistet sei als durch den stolzen Per- 
sonalismus der Europäer. De Lubac hat aber gezeigt, daß die sogenannte bud- 
dhistische Liebe mit ihren drei klassischen Äußerungen: Wohlwollen, Mitleid 
und Geben, keine personale Liebe ist. Im Grunde zeigt sich auch in dieser Liebe 
- wenn wir sie von der Theorie her betrachten - der Prozeß des Entwerdens, des 
gleichmütigen Aufgehens im Wellenschlag des Alls. Guttat formuliert kurz: •Den 
Nächsten ebensowenig lieben wie sich selbst"; also •ebensowenig". Weil das 
Selbst aufgegangen ist in die Harmonie des Kosmos, braucht es sich nicht mehr 
den Menschen, Tieren, Dingen entgegenzustellen, sondern findet überall sich 
selbst oder besser: sein eigenes Nicht-mehr-sein wieder, aufgegangen im Gleich- 
klang mit allem und mit jedem und mit dem Nichts. 

Genau dieses •Entwerden", im Gegensatz zum christlichen •Selbstwerden", 
drückt sich auch in den buddhistischen Betrachtungsmethoden aus. Alles Üben und 
Sich-Bemühen ist darauf gerichtet, Sinnesbilder, Gedankenvorstellungen, das 
Denken selbst und auch den Vollzug des Meditierens abzulegen in ein völliges 
Leerwerden hinein. Gewiß, das sind Bilder; kein Mensch kann in Wirklichkeit 
•sich-entwerden". Vielleicht steht sogar hinter dem als •Entwerden" gedeuteten 
Prozeß eine großartige menschliche Selbstwerdung. Aber es kann kein Zweifel 
darüber herrschen, daß die Theorie und Methode des Meditierens als ein •Leer- 
werden" diametral zur christlichen Meditation steht, die die ganze Wirklichkeit 
einsammeln möchte in das existentielle Ja zu Christus. •Sammlung" darf christ- 
lich keine Loslösung von Sinnesbildern, Gedanken, Vorstellungen und Willens- 
anregungen sein, sondern ein Hineinsammeln in die Mitte der Person, um in 
dieser gesammelten Innerlichkeit Gott in Christus Jesus zu begegnen. (Hier täte 
eine kritische Untersuchung der traditionellen christlichen Spiritualität not, die 
viel stärker von neuplatonischen Elementen durchsetzt ist, als man es wahrhaben 
möchte.) 

Aber in ihrem konkreten Vollzug betrachtet, stehen christliche und buddhisti- 
sche Sammlung dennoch nicht als unvereinbare Gegensätze gegeneinander; das 

5 Zu den schwierigen Begriffsbestimmungen vgl. den in Anm. 4 genannten Aufsatz de 
Lubacs, oder GuL 37 (1964) 145-153; 387-393. 



Literaturbericht 152 

Entwerden seiner selbst ist auch Botschaft des Evangeliums: •Wer seine Seele 
nicht verliert, wird sie nicht gewinnen". Vielleicht muß man sogar sagen, daß die 
von uns geprägte Begrifflichkeit: Leerwerden - Einsammeln, noch immer nicht 
den genauen Unterschied trifft, sondern daß dieser Unterschied heißt: Jesus 
Christus, Person Gottes, die uns in ihm unwiderruflich entgegentritt und das 
eigene Personsein zur Sammlung, zur Selbstwerdung, zur wahren Würde erhebt. 

4. Theopanismus oder Metaphysik der Person 

Erst von der Gottesbegegnung her kann der Unterschied der Meditationsmetho- 
den richtig erfaßt werden. Es ist eine unleugbare Tatsache, daß nirgendwo außer- 
halb der Offenbarungsreligionen des Judentums, des Mohammedanismus und 
des Christentums die Personalität Gottes in ihrer nur dialektisch zu fassenden 
Wirklichkeit rein erkannt wird: Gott ist zugleich derjenige, der mir ganz unbe- 
dingt als Richter und Herr gegenübertritt, so unbedingt, daß die Ewige Verdam- 
mung dem Menschen als Möglichkeit offensteht; und Gott ist derjenige, der mein 
ganzes Sein hält und durchdringt, so sehr, daß alles, auch die eigene freie Entschei- 
dung gegen ihn, von seinem Wissen und Willen getragen und durchseelt ist. 

Für den frommen Buddhisten heißt Meditation, sich dieser letzten Seite der 
Gottesbegegnung zu nähern, aufzugehen in dieser einzigen und letzten Wirklich- 
keit, von der wir wissen, daß es Gott ist. Cuttat nennt diese Haltung •Theopanis- 
mus", nicht •Pantheismus", um das Element des Göttlichen, wir würden sagen 
des Frommen, des Geistlichen in der buddhistischen Meditation zum Ausdruck zu 
bringen. Christlich gesehen kann dieses Aufgehen in der Atmosphäre des Gött- 
lichen, dieses Sich-Verlieren im Meer der Gottheit (wie eine traditionelle Defini- 
tion des christlichen Betens lautet), einen guten Sinn bekommen, wenn ebenso 
absolut und unbedingt die andere Seite der Gottesbegegnung verwirklicht wird: 
das personale freie Gegenüberstehen, wohin uns die Meditation führen soll. 

Wenn wir aber unsern westlichen Hang zur logischen Systematisierung auf- 
geben, kann man den buddhistischen Ansatz noch positiver aufnehmen. Cuttat 
macht darauf aufmerksam, daß •der östliche Impersonalismus keineswegs anti- 
personal, nicht einmal un-personal ist, sondern vor-personal. Offensichtlich hat 
die gleiche Behauptung, Gott ist un-persönlich oder über-persönlich, eine ver- 
schiedene, ja sogar divergierende Tragweite, je nachdem sie von einem westlichen 
oder einem östlichen Intellektuellen aufgestellt wird; bei ersterem bedeutet sie 
Ablehnung oder Verneinung der Personhaftigkeit des Gottes der Bibel, der sein 
Gott ist, bei letzterem heißt es, daß er diesen Gott nicht kennt. Und da er ihn 
nicht kennt, ist die Struktur des Denkens keineswegs ,gottflüchtig' wie bei dem 
westlichen Agnostiker, sondern bewahrt ihre naturgegebene, gottesförmige, von 
der Seinsstruktur her theozentrische Ausrichtung; seine Seele bleibt grundsätzlich 

offen für die überweltliche Person Gottes" (875). 

5. Meditationsmethode als Selbstzweck oder als Mittel 

Auf eine weitere Frage macht Cuttat im Zusammenhang mit dem auch in Deutsch- 
land verbreiteten Buch von P. Dechanet über den Yoga (vgl. diese Ztschr. 30 
[1957] 442 f.) aufmerksam: Nach Dechanet kann man den Eindruck gewinnen, als 



Literaturbericht 153 

sei das Inhaltliche, der •Theopanismus", vom Methodischen, den Haltungen und 
Übungen des Yoga, ohne weiteres zu trennen; der Christ habe also nichts anderes 
zu tun, als sich die Meditations- und Konzentrations-Ubungen anzueignen und 
die inhaltlichen buddhistischen Deutungen abzulehnen. 

Doch Methode und Inhalt der buddhistischen Meditation sind viel enger ver- 
bunden, als eine Popularitätsliteratur wahrnehmen möchte. In gewissen Aus- 
prägungen des Buddhismus ist die Meditationsmethode selbst schon die inhalt- 
liche Aussage. Meditieren heißt dann •Sich-freimachen". Es beginnt beim 
Körperlichen: Abgeschiedenheit von der Umwelt und Stille; Sich-versenken in 
den Rhythmus der eigenen Körperlichkeit. Hier soll der Meditierende sich selbst 
vergessen, das eigene Ich immer grundsätzlicher aufgeben. Die Sinnesbilder der 
Phantasie, egoistische wie altruistische Gedankengänge werden beiseitegestellt; 
man verzichtet auf Wollen und auf Nicht-wollen und versinkt in einem 
überpersönlichen Rhythmus, der sich immer mehr vertieft zum All-Rhythmus des 
Ganzen, das ebensogut Gott wie Welt, Sein wie Nicht-Sein heißt. In dieser mit 
vielfältigen Namen benannten Identität von Mikrokosmos und Makrokosmos ist 
aller Eigenstand und alle Persönlichkeit nur ein Hindernis, nur eine trügerische 
Oberfläche, die zur Eigentlichkeit zurückgeführt werden muß. 

Aus einer solchen Methode kann eine Gelassenheit entstehen, die, wie Cuttat 
berichtet, im wörtlichen, greifbaren Sinn •ausstrahlt". Aber diese Methode führt 
ganz eindeutig schon als Methode vom Christentum weg; ja die Methode ist 
selbst schon inhaltliche Aussage und religiöses Ziel: Leer-werden. Die Konfron- 
tation mit Gott, die Entscheidung wird methodisch in den Hintergrund gedrängt. 
Man kann dies deutlich greifen im Verhältnis zum •Bösen". Schon von der 
Methode her ist •das Böse" alles, was von außen kommt, zuerst die sündhaften 
Leidenschaften, dann aber auch die Sinnesbilder, das Materielle und zuletzt auch 
das Verharren und Bestehen auf dem eigentlichen Ich. 

Von den beiden Seiten des Gottesverhältnisses: •Gott innerlicher als mein 
Innerstes", und •Gott freier mir gegenüberstehend, als alles andere, was mir 
gegenübersteht", wird nur die eine Seite methodisch ergriffen. Christliche Medi- 
tation muß demgegenüber ein •Mehr" sein; kein •Mehr", das man addieren 
kann, sondern ein •Mehr", das die eine Seite der Innerlichkeit von Anfang an 
durchdringt und durchformt, das schon methodisch die Stellung zum göttlichen 
•Du" miteinbezieht in den Gang der Meditation. 

6. Der Ort der Begegnung von buddhistischer und christlicher Meditation 

Zuletzt muß noch einmal die Frage aufgegriffen werden, wo denn der Ansatz- 
punkt im Buddhismus ist, der sich zum Christentum hin öffnen kann. Es ist 
einsichtig geworden, daß eine säuberliche Trennung von Methodik des Meditie- 
rens und spekulativem Überbau der Methode nicht weiterhilft. Aber auch die 
•Geistigkeit", in derDumoulin-viel differenzierter sprechend, als wir hier zeigen 
können - die Berührungsstelle sieht, kann nicht weiterhelfen. Ist es tatsächlich 
Meinung des Christentums, daß der Geist vom Leiblichen zu erlösen sei? Spielt 
die Mystik sich wirklich in dem Seelenfünklein ab, wo die Seele •als reiner Geist 
ohne Bindung an die Leiblichkeit tätig ist"? Die großen Mystiker des Christen- 



Literaturbericht 154 

turns korrigieren ähnlich klingende Aussagen sofort mit der Behauptung, daß der 
menschgewordene Sohn Gottes in seiner inkarnatorischen Konkretheit eine 
wesentliche Rolle dabei spielen muß; eine Korrektur, die für unser heutiges 
Denken die erste Behauptung von der •Leibfreiheit" eigentlich wieder aufhebt. 
Reine Geistigkeit, Losgelöstsein vom Leiblichen, kann kein geeigneter Ansatz- 
punkt für eine christliche Begegnung mit dem Buddhismus sein. 

Wenn man aber die Berichte von Dumoulin und Enomiya durchstudiert, ist 
man oft genug bestürzt von der Demut, mit der gerade die großen Meister des 
Zen-Buddhismus ihren Weg beschreiben. Vielleicht ist die ganze Spekulation um 
das •Nichts", die wir bei dem Japaner Ueda fanden, nur ein Versuch, diese 
Demut vor dem Letzten zu formulieren. Hier aber liegt das Christentum fast 
greifbar nahe. Nicht so, als sei es nun die Macht, die den letzten Vorhang 
vor dem Geheimnis zurückzöge: Christentum entschleiert keine Mysterien, sondern 
führt zu dem letzten, nie zu ergründenden, aber immer beglückenden Geheimnis: 
Gott, der uns in seinem Sohn nahe geworden ist. Aber die •buddhistische Demut" 
trägt in sich die Offenheit für eine Antwort, zu der sich das Geheimnis verdichtet 
und die wir Gott nennen. Christentum als Offenbarungsreligion heißt doch: wir 
können nicht greifen und begreifen, sondern es muß uns gesagt werden, Gott muß 
zu uns sprechen und wir müssen •hören". Hören-wollen aber ist doch eigentlich 
nur der moderne Ausdruck für das, was die christliche Tradition •Demut" nannte. 
Den Menschen kann der Ruf Gottes treffen, der sich demütig-ehrfürchtig vor dem 
letzten Geheimnis neigt und auf Gottes Begegnung zwar nicht wartet - was 
wiederum ein Greifen-wollen wäre -, aber offensteht. Wenn diese Demut, dieses 
Hören-können, dieses Offenstehen fehlt, stehen wir genau vor den okkulten Wis- 
senschaften, die sich durch Magie und Zauberei des Göttlichen versichern, die 
Gott besitzen möchten, seine Vorsehung mit Horoskop und Aberglauben durch- 
schauen und mit irgendwelchen Praktiken manipulieren wollen. 

Es ist verständlich, daß die östliche Geistigkeit leicht in eine solche Technisie- 
rung des Spirituellen hineingerät, sobald sie in westliche Hände kommt. Doch 
auch diese Fehlformen können uns klarmachen, mit welcher Weite sich der echte 
Buddhismus zum Christentum öffnet; es ist die Weite einer alles umgreifenden 
Ehrfurcht vor dem Geheimnis, vor dem sich nach Paulus alle Knie beugen, im 
Himmel, auf Erden und in der Unterwelt. 

Umgekehrt aber - und dies ist vielleicht noch wichtiger - sollte einen die 
Beschäftigung mit buddhistischer Geistigkeit zur Reflexion über die eigene Fröm- 
migkeit führen; es wäre kein schlechtes Ergebnis, wenn am Ende einer solchen 
Überlegung die überraschende und beschämende Erkenntnis stände, daß manches 
von dem, was man an dieser fremdartigen Frömmigkeit ablehnt und als Gefah- 
renmoment der buddhistischen Meditationsmethode erkannt hat, sich in die 
eigene Frömmigkeit einschleichen möchte, während der reiche positive Beitrag 
des Buddhismus kaum gesehen und noch weniger verwirklicht worden ist. 

Josef Sudbrack Sf 




