LITERATURBERICHT

Christliche und buddhistische Meditation

Bei einigen lingeren Aufenthalten in Frankreich konnte ich ein sich standig aus-
breitendes Interesse an den okkulten Wissenschaften feststellen. In Marseille, in
Paris gibt es Buchhandlungen, die auf die schwarze Kunst spezialisiert sind; vor
kurzem erst kam eine neue Monatschrift heraus, in der man auf einem hohen
Niveau Sex und Magie miteinander zu verbinden sucht. Bei dieser ,schwarzen
Welle“ handelt es sich nicht um irgendwelche Groschenliteratur; die Biicher und
Zeitschriften, die Zirkel und Vortrige treten vielmehr mit dem Anspruch der
Wissenschaftlichkeit auf, einer Wissenschaftlichkeit, die wiederum nicht in kih-
lem Abstand iiber das Phianomen der Zauberei oder des Aberglaubens nachsinnt,
sondern zu den okkulten Praktiken selbst hinfiihren will. Studenten und Wissen-
schaftler, mit denen ich sprechen konnte, bestétigten diese Tendenz, und oft genug
wurde die Vermutung laut, ob nicht eine innere Verbindung dieser ,schwarzen
Welle“ mit dem Interesse an Yoga- und Zen-Methoden, an Buddhismus und
ostlicher Weisheit bestehe, das vor etwa 10 bis 20 Jahren in Frankreich einen
Hohepunkt erreicht hatte.

Wie es auch um diese Verbindung stehen mag, einBlick in die Geistesgeschichte
des christlichen Abendlandes zeigt sehr deutlich, dafl fast iiberall dort, wo man
im christlichen Gebetsleben Ahnlichkeiten zur ostasiatischen Meditation entdeckt,
sich auch ein langsam, fast unmerklich abfallender Weg zum Okkultismus auftut.
Damit ist noch nicht das Geringste gegen Zen oder Yoga gesagt; oftmals ist die
Grenze zwischen dem Guten-Richtigen und dem Abzulehnenden keine uniiber-
steigbare Mauer, sondern ein kontinuierliches Gefille der Wegstrecke. Ignatius
von Loyola z. B. stand gerade wegen seiner Lehre vom Beten unter dem Ver-
dacht, ein Alumbrado zu sein, also einer von der Sekte, bei denen man solche
Geheimwissenschaften vermutete; die Verwandtschaft der ,deutschen Mystik“ zu
diesen Kreisen ist bei aller grundsitzlichen Verschiedenheit nicht zu leugnen.
Die Visionen der hl. Hildegard konnte C. G. Jung ebenso leicht fiir seine psycho-
logischen Forschungen auswerten wie die Zauberbiicher der Kabbala. Oder, um
uns niherstehende Beispiele zu nenmen, bei dem groflen Seelenfithrer, dem
Jesuiten Surin, zeigt sich, wie eng Ddmonie, Krankheit und christliche Mystik
nebeneinanderstehen konnen, und die sogenannten ,protestantischen Mystiker®,
die Walter Nigg in seinem schénen Buch von der ,Heimlichen Weisheit®
beschrieb, gehdren fast ausschlieflich Kreisen an, in denen Magie und auch Zau-
berei lebendig waren.

Mit diesen ,Nachiseiten“ einer ,Gottes“-Verehrung, mit den okkulten Wissen-
schaften, sind wir natiirlich weit von dem entfernt, was wir unter ,ostlicher
Meditation“ zu verstehen haben, doch der innere Zusammenhang soll uns die
Augen fiir das Unterscheidend-Christliche schirfen; vielleicht kann uns auch
innerhalb des Christlichen manches deutlich werden, was Karl Rahner als ,die



Literaturbericht 145

offene Flanke zum Paganismus® bezeichnet, und was mehr als nur duflere Ahn-
lichkeiten mit diesen ,INachtseiten“ hat.

1. Neuerscheinungen

1. Wer sich in der Geschichte der christlichen Spiritualitdt auskennt, den mufl es
seltsam beriihren, daf eigentlich alles, was wir von den &stlichen Meistern des
Gebetes lesen konnen, auch irgendwo innerhalb des Christentums zu finden ist.
Die Frage nach Abhingigkeit oder Seelenverwandtschaft wird sich dabei nicht
eindeutig beantworten lassen; aber ein Vergleich der ,Spiritualititen® legt sich
nahe.

So hat auch der Japaner Shizuteru Ueda eine alte wissenschaftliche Tradition
anfgenommen, als er mit dem Thema ,Die Goltesgeburt in der Seele und der
Durchbruch zur Gottheit“1 ,die mystische Anthropologie Meister Eckharts* mit
~der Mystik des Zen-Buddhismus“ verglich. Fiir Ueda lehrt Eckhart eine ,the-
istisch gefdrbte Unendlichkeitsmystik®, die untrennbar ,von ihrem theistischen
Unterbau® ist. Eckhart versuchte innerhalb der christlichen Grundwahrheiten
allen Abstand zwischen Gott und Mensch spekulativ-meditativ zu {iberwinden,
bis dann, irgendwo, im Seclengrund eine letzte Identitidt mit der Gottheit anf-
scheine, ebendort, wo die Gottesgeburt der Ewigkeit und die Gottesgeburt der
Zeit in einer letzten Einheit mit der Gottesgeburt in der Seele verschmelzen. Alle
Vielfalt und Zerstreuung der Sinnlichkeit, zuletzt sogar der geistigen Fihigkeiten
miisse abgelegt werden, um meditativ zu diesem letzten Einheitspunkt durchdrin-
gen zu kénnen.

Der Mabiyina-Buddhismus, in dem man die deutlichste Ausprigung des
spekulativen Buddhismus sicht, liefert die metaphysische Begriindung der Zen-
Meditation; er geht in der Bekimpfung aller Zerstreuung noch weiter, da ihn,
wie es Ueda ausdriickt, kein ,personalistisch-theistischer Unterbau hindert“. Er
mochte den Menschen in der Meditation zur volligen Leere fihren und lehnt
jede Konkretisation oder Objektivation usw. als Zerstreuung ab. Sitze von sich
iberschlagenden Negationen sind nach Ueda typisch: , Weder Sein noch Nichts,
weder Nicht-Sein noch Nichi-Nichts“, ,,von allem abgeschieden und von der Ab-
geschiedenheit selbst abgeschieden®, ,jenseits der hundertfachen Negation®, ,mit
Worten kannst du die Wahrheit nicht begreifen; ohne Worte kannst du die
Wahrheit auch nicht begreifen.

»Ein Monch fragte Dschau-Dschou (einen der Meister des Zen-Buddhismus
aus dem 9. Jht.): Was ist der Sinn davon, dafl vom Westen her der Patriarch
gckommen ist? Dschau-Dschou erwiderte: Eichbaum vor dem Garten!“ In dieser
Antwort liegt die Zuriickweisung jeder Festlegung; irgendwie wird alles ver-
neint: die Absicht des Patriarchen, der Sinn seines Kommens nach dem Westen,
der Sinn der Antwort auf die Frage und der Sinn der Frage selbst. ,Hinter dem
,nicht’, so schreibt Ueda, steht also nicht etwas, sondern ein unendliches |nicht’, das
ein jegliches schon in seinem Selbst-Sein verneint.“ Buddhistische Meditation
aber méchte nach dem Japaner den Menschen in diese Tiefe hinabfiihren, in der

t Gitersloh, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn (1965). 174 S., Ln. DM 24,-.



Literaturbericht 146

alles aufgeht in die reine Einheit, die man ebensogut Nichts, Sein, Beziehung,
Wesen, Unwesen oder wie auch immer nennen kann.

2. Die zweite Arbeit des deutschen Jesuiten Heinrich Dumoulin tber ,Ustliche
Meditation und christliche Mystik“2 verdient schon deshalb eine Erwdhnung, weil
der Professor an der Sophia-Universitit in Tokio einen weit iber den christ-
lichen Raum hinausreichenden, internationalen Ruf als Fachmann in buddhisti-
scher Spiritualitat genieflt. Sein Buch tragt die Spuren der Entstehung aus ver-
schiedenen Aufsatzen an sich, korrigiert aber durch ein interessantes Register
deren etwas willkiirliche Zusammenstellung. Aus der Fille der angeschlagenen
Themen, die einen Eindruck vom verwirrenden und zugleich einheitlichen Reich-
tum Ostlicher Religiositit vermitteln — stets mit reichen Quellenzitaten belegt
und auf Vergleichen mit christlicher Aszese, Mystik und Theologie aufgebaut —
soll ein Zweifaches herausgenommen werden.

Eine Typologie der ostlichen Vorstellung von Meditation kénnte vielleicht von
den spckulativen Bewegungen des eben erwéhnten Mahiyana-Buddhismus, dem
»groflen Fahrzeug“, ausgehen; aus ihm entstand in China unter dem Einflufl des
Taoismus ,der originale Meditationsweg des Zen-Buddhismus“. Der Amida-
Buddhismus denkt stirker in dem Vorstellungsschema ,nach oben® als in der
Bewegung ,nach innen®; deshalb scheint er, wie H. de Lubac in zwei wichtigen
Bichern erarbeitet hat, dem theistischen Gottesglauben am nichsten zu stehen.
Kennzeichnend fiir ihn ist die Anrufung des Namens der Gottheit, eine Praxis,
die dem Jesus-Gebet des Hesychasmus (vgl. den bekannten ,Bericht des russi-
schen Pilgers®) nahesteht; die Tendenz zur Magie, also zu einer mechanischen
Verkniipfung der iibernatiirlichen Wirkungen mit gewissen religiésen Praktiken,
die ihm innewohnt, sollte fiir den Christen ein Anlafl zur eigenen Gewissens-
erforschung, nicht aber ein hochmiitiges Aburteilen fremder Geistigkeiten bedeu-
ten. Als weiteres mufl die Komponente der korperlichen Ubung beriicksichtigt
werden, ein altes, vom Yoga ererbtes Gut des Buddhismus, in der klassischen
Art Theravida-Meditation genannt; hierin soll der Mensch bis zur ,,Zerstérung
der Ich-Vorstellung® gefithrt werden; wenn der Christ in diesen Methoden ein
— ausgesprochenes oder unausgesprochenes — Erzwingen des Géttlichen, der In-
tuition oder des Einheitserlebnisses vermutet, wire vielleicht auch eine Reflexion
auf Ziige der ,Werkgerechtigkeit“ im eigenen religitsen Leben wichtiger als eine
Kritik an schwer zu verstehenden 6stlichen Frommigkeitsformen. Das Erbe des
Yoga zeigt sich auf der einen Seite in einer recht gewaltsamen Technik, die alle
spontanen Lebensduflerungen durch ihr Gegenteil unterdriickt: Essen — Hungern,
Ehe — Zolibat, Freude — Leid usw., um den Menschen freizumachen von allen
Leidenschaften, um ihn im Letzten, das viele Namen tragen kann, aber von
keinem wirklich ausgesagt wird, untergehen zu lassen. Einer anderen Art der
Meditationstechnik, wie sie heute in burmesischen Klostern geiibt wird, ist alle
Gewaltsamkeit fremd; sic mochte den Menschen zur Konzentration fithren. Die
Aufmerksamkeit des Beters richtet sich auf einen organischen Lebensvorgang,
auf die Bewegung des Unterleibs — die Adepten einer ostchristlichen Méonchs-

2 Freiburg-Miinchen, Karl Alber (1966). 839 S., Ln. DM $8,80.



Literaturbericht 147

schule wurden wegen ahnlicher Praktiken ,Nabelbeschauer’ genannt —, auf den
regelmafligen Vorgang des Ein- und Ausatmens usw. Von hier her dringt der
Mensdch zur groflen All-Eins-Intuition durch, die den Hoéhepunkt und das letzte
Ziel dieser Ubungen bildet. Buddhistische Gegner werfen diesen Methoden
Selbsthypnose vor. Eine Differenzierung kénnte von dem eben erwahnten Ziel
her aufgezeigt werden, je nachdem, ob man dieses Letzte eher als eine Erleuch-
tung der Einheit des Ichs mit dem All oder als ein Erléschen jeglichen Bewuf}t-
seins interpretiert. Andere Unterschiede, eine mehr ethische oder mehr ontolo-
gische Betrachtungsweise, sind fiir unsere Reflexionen wohl weniger wichtig.

Dumoulin versucht auf diesem reichhaltigen Material einen Vergleich mit der
christlichen Mystik aufzubauen: , Alle Religionen suchen irgendwie Erlosung vom
Leiblichen. Aber eben diese Erlosung wird unter verschiedener Riicksicht erstrebt®
(61). ,Die Befreiung vom Leib hat in der Mystik des gottglaubigen Menschen
einen andern Sinn als in den pessimistischen Religionssystemen“ (64), denn fur
den Christen ist der Leib nicht bose, sondern gut. Verbindendes Moment aber in
all diesen Religionen soll eine Geistmetaphysik sein. Fiir Dumoulin spielt sich die
Mystik, wie er mit Mager und vielen Zeugen der christlichen Tradition feststellt,
in der Mitte der menschlichen Seele ab, wo sie ,als reiner Geist ochne Bindung an
die Leiblichkeit ttig ist® (56). Diesen Punkt der ,Befreiung des Geistes“ — wie
eine Kapiteliberschrift lautet — zu erreichen, ist nach Dumoulin Ziel der éstlichen
und auch der westlichen Meditation und Aszese; hier findet er einen zentralen
Ansatzpunkt, um die Weisheit des Ostens in das Christentum zu iberfithren.
»Die beiden grofien spanischen Mystiker stimmen darin iiberein, daf der mysti-
sche Aufschwung die Uberwindung und Ausscheidung alles Sinnlichen zur Vor-
bedingung hat“ (70). Hier also sollen sich anscheinend Christentum und Buddhis-
mus begegnen.

Unsere kurzen Zitate kénnen natiirlich nicht den Reichtum der Ideen des
Buches von Dumoulin wiedergeben, scheinen aber den Wesenspunkt seiner
Uberlegungen zu treffen. Dafl wir uns mit diesem Versuch nicht identifizieren
konnen, soll der zweite Teil dieses Berichtes erweisen.

8. P. Lasalle §], der den japanischen Namen Enomiya angenommen hat, versucht
im Gegensatz zu Dumoulin den ,Zen-Buddhismus“3 nicht theoretisch, durch
religionswissenschaftliche Vergleiche usw., sondern gleichsam von unten her, aus
der konkreten Erfahrung einer Zen-Meditation, zu beschreiben. Von hier her
baut Enomiya sein Thema — natiirlich immer auch auf literarische Quellen und
theoretische Untersuchungen gestiitzt — weiter bis zu den anthropologischen,
geistesgeschichtlichen und metaphysischen Hintergriinden des Zen aus, versucht
die ,christliche Mystik“ in ihren dhnlichen geschichtlichen Erscheinungen zu
charakterisieren und bietet zum Schluf} eine sehr klare Konfrontation des christ-
lichen Betens mit der Zen-Meditation. Stilistisch ist seine Arbeit einheitlicher
als die Sammlung gelehrter Aufsitze Dumoulins; doch sie hat Langen, und man-
ches ist zu sehr in die durch Gebet und Exerzitien geprigte Atmosphire eines

* Enomiya, Hugo M.: Zen-Buddhismus. Kéln, Verlag J. P. Bachem (1966). 449 S., Ln.
DM 40,-.



Literaturbericht 148

Klosters statt in das Verstindnis des Christen iiberhaupt hineingesprochen. Ein
Register schlieft auch dieses Buch auf.

Abnlich wie Dumoulin zeigt Enomiya die Verwandischaft der buddhistischen
»Religiositdt mit der Erfahrung christlicher Mystik; auch er sieht klar den
Unterschied zum Christentum: ,Ein Christ darf es bei der Zen-Meditation nicht
unterlassen, sich immer wieder auf das gottliche Du hin auszurichten, damit er
sich nicht im Es verliert* (404). Da aber sein Zugang zu den Phanomenen nicht
so sehr die dahinterstehende Metaphysik, sondern die Methodik und die prak-
tische Erfahrung ist, sind einige Akzente anders gesetzt: so scheint nach ihm die
konkrete Ubung der Meditation leichter von dem ,,Uberbau® an Spekulationen
abzuldsen zu sein als bei Dumoulin; er lokalisiert nach meiner Meinung auch den
Héhepunkt der Zen-Meditation, die er-iibte und zugleich geschenkte ,Erleuch-
tung®, das Satori, konsequenter als Dumoulin in dem rein natiirlichen Bereich der
Selbsterfahrung; die Frage nach der Liebe wird von ihm nicht gestellt; dafiir
schildert er aber in begeisterten Worten die reife Menschlichkeit, in die eine Zen-
Meditation einfithren kann.

Mit beiden Biichern ist uns ein nicht wertvoll genug einzuschitzender Zugang zur
Spiritualitat des Ostens gegeben. Die Korrekturen des zweiten Teils unserer Aus-
fithrung, die einen bei Dumoulin und Enomiya im wesentlichen gleichbleibenden
Ansatz betreffen, miissen daher als dialogischer Beitrag verstanden werden, durch
den das von beiden Autoren wahrscheinlich eigentlich Gemeinte klarer heraus-
gestellt werden soll.

4. Als viertes soll auf die {iberans aufschlufireiche Untersuchung von J.-A. Cultat
tiber ,Christliche Erfahrung und ostliche Spiritualilit“t hingewiesen werden.

4 J.-A. Cuttat, Expérience chrétienne et spiritualité orientale, mit einem tableau synopti-
que; in La Mystique et les Mystiques, sous la Direction de A. Ravier SJ (S. 825-1095),
Bruges, Desclée de Brouwer (1965). 1122 S., Ln. 500 FB: aus dem Sammelband verdient
die Einleitung von H. de Lubac, 7-39, hervorgehoben zu werden; gegen die Vorstellung
einer Mystik als Identifikation mit dem héchsten Scin zeigt er die innere Beziehung einer
echten Mystik mit dem Mysterium, dem Geheimnis; eine hypostasierte mystische Selbst-
schau, bei der also das ,exstatische Moment nicht stirker ist als das sentatische® (27), ist
im Grund ,la forme la plus profonde de I'athéisme” (24). Christlich aber bedeutet dieses
_exstatische Moment“ Begegnung mit der Schrift: ,Das mystische oder geistige Versténd-
nis der Schrift und das mystische oder geistige Leben sind im Grunde ein und dasselbe®
(29). ,Die mystische Erfahrung ist keinc Vertiefung von Sich (de Soi), sondern eine des
Glaubens (de Foi)“ (26). Die weiteren Aufsiitze beschaftigen sich mit der jidischen, der
russisch-orthodoxen, der mohammedanischen, der buddhistischen, der taoistischen, der
brahmanischen Spiritualitit. Eine einleitende Untersuchung von A. Ravier versucht das
christliche Moment zu erarbeiten. Uberaus interessant sind die Arbeiten iber die Spiri-
tualitit der Primitiven von J.Gétz und iiber die ersten christlichen Jahrhunderte von
I. Hausherr. Neben dem Beitrag von Cuttat ist die Untersuchung von H. Jéger iiber die
protestantische und anglikanische Mystik quantitativ die ldngste. Ein in dieser Breite vol-
lig aus der Zielsetzung des Buches fallendes Literaturverzeichnis zeigt, dafl es Jdger um
eine woméglich vollstindige Aufzihlnng geht. Leider ist der Begriff der ,protestantischen
Mystik“, den Jiger selbst oft genug mit ,Spiritualitét gleichsetzt, so eng gefafit, dafl
letztlich nur die pietistischen Richtungen und die ,mystischen Randerscheinungen® behan-
delt werden. Das — nach unserer Meinung — eigentliche Anliegen einer Wiirdigung der



Literaturbericht 149

Der Schweizer Diplomat hat sich durch Biicher und Aufséitze den Namen eines
der verstindnisvollsten Kenner der ostlichen Mentalitit erworben; auch bud-
dhistische Meister erkennen sein ehrliches Bemithen an. Kurz formuliert lautet
seine Grundthese: die 6stlichen Meditationstechniken bewegen sich alle auf eine
sintériorité solitaire“, auf eine ,einsame Innerlichkeit® hin, wihrend christliche
Meditation zwar ,Innerlichkeit* will, aber eine ,intériorité réciproque®, eine,
wie man Ubersetzen kann, ,Innerlichkeit der Begegnung®. Letzter Grund der
Differenz ist, dafl im Buddhismus — auch in der Form des Amida-Buddhismus —
der Wert der Person nirgendwo in der uniiberbietbaren Absolutheit reflex
geworden ist, wie es das Christentum als Grunddogma voraussetzt. Von daher
kann Cuttat zeigen, dafl es vom Buddhismus her unmoglich ist, die positive
Eigenart des Christlichen zu verstehen, oder auch nur anzuerkennen und zu
wirdigen; immer steht fiir den wahren Buddhisten im Hintergrund die Meinung,
daf} das eigene ,Ich“ und das gegeniiberstehende ,Du* letztlich doch sich auflésen
miifiten in der unpersénlichen Harmonie irgendeines ,Theopanismus“. Umge-
kehrt aber ist es dem Christentum recht gut moglich, die Qualitéiten des Buddhis-
mus sich ganz und gar zu eigen zu machen. Ein Beweis dieser These liegt nach
Cuttat z. B. darin, dafl es viele ausgezeichnete Studien gliubiger Christen tber
den Buddhismus gibt, in denen sich der Buddhist voll verstanden fithlt, daff es
aber umgekehrt keine Studie eines glidubigen Buddhisten iiber den christlichen
Glauben gibt, worin wir unsere Religiositat ungeschmilert wiederfinden.

Cuttat stellt zuerst scharf und klar die Gegensitze einander gegeniiber. Dann
geht er einzelne Haltungen durdh, zeigt wiederum pragnant die Unterschiede, um
dann dennoch den Ort innerhalb des christlichen Denkens und Lebens zu finden,
an dem der ferndstliche Ansatz ganz und gar aufgehoben und im Christlichen inte-
griert ist. Tabellarische Uberblicke schlieen seine nicht leicht lesbare Studie ab.

Fiir Cuttat ist es selbstverstdndlich, dafl wir Christen vieles von diesen 6stlichen
Religionen und ihren Meditationsweisen zu lernen haben; doch dieses ,lernen®
muf} ein Hinauffithren des buddhistischen Ansatzes zur vollen Christlichkeit sein.
Die Frage nach der ,,Offenheit® des Buddhismus fiir den christlichen Glauben ist
wohl die bedrangendste der ganzen Diskussion. Und hier zeigt Cuttat, daf} ein
grofler Unterschied — man méochte fast von einem Wesensunterschied sprechen —
zwischen dem dstlichen, gelebten Buddhismus und der vom Westen her usurpier-
ten und systematisierten Weltanschauung des Buddhismus bestcht. Médard Boss,
ein Schiller C. G. Jungs und ein Freund Heideggers, hat in Indien z. B. die Beob-
achtung gemacht, dafl die europiischen Schiiler der hinduistischen Meister, der
Gurus, einer wie der andere, stolz und selbstiiberheblich sind: ~Wenn sie um
meine geistliche Fiihrung béten, wiirde ich sie zuerst ein Jahr lang Leprakranke
pflegen lassen® (947); bei den geborenen Indern aber fand er — statistisch ebenso
eindeutig — eine bescheidene, zuricktretende Haltung, die immer wieder zum
wahren Dialog fithrte. Das origindr Buddhistische ist nach Cuttat offen fiir die
Offenbarung; bei einem im Abendland grofigewordenen Menschen, der also

protestantischen Spiritualitit mifte sich um Begriffe wie ,Sprache“ oder ,Existenz® be-
wegen. Symptomatisch fiir Jagers Beitrag ist es, daf er nach Ausweis des Sach- und Perso-
nenregisters einen Mann wie Kierkegaard {iberhaupt nicht erwéhnt.



Literaturbericht 150

durch Erziehung und Umwelt vom personalen christlichen Denken geprigt ist,
wird die buddhistische Weltanschauung aus einer letzten Offenheit zur Abkapse-
lung gegeniiber Gott und dem Mitmenschen, aus der ,einsamen Innerlichkeit®
zur Egozentrik der Einsamkeit werden.

I1. Fernostliche Meditation

1. Intériorité solitaire oder Intériorité réciproque

Das Geheimnis der buddhistischen Gelassenheit, das Enomiya mit begeisterten
Worten fiir den japanischen Zen-Buddhismus schildert — Ruhe und Sicherheit,
Beherrschung der Leidenschaften, Geniigsamkeit und Hilfsbereitschaft —, beruht
nicht zuletzt auf der Innerlichkeit, wohin diese Meditation fithrt. Der Mensch soll
sich sammeln, soll die auseinanderstrebenden Leidenschaften beiseitestellen, soll
zu ciner Mitte zuriickfinden, wo es kein Auf und Ab der Stimmungen mehr gibt,
wo die Bilder der sinnlichen Welt vergehen, wo zuletzt anch Wollen und Denken
aufhoren und der Mensch zurticksinkt in das reine ,Nichts“, wie es der Japaner
darstellt. Der Weg der Meditation fihrt, um es in einem anderen Bild zu be-
schreiben, dorthin, wo das Ganze der menschlichen Beziehungen, Gott und Welt,
Du und Ich, sich auflost in cin reines Innen, wo das Ich verschmilzt mit der
groflen All-Einheit, die ebensogut ein Nichts-Sein heiflen kann. Nicht zuletzt aus
dieser religiosen Wurzel ist der Gleichmut und die durch nichts zua erschiitternde
I'reundlichkeit des Asiaten entsprungen.

Cuttat aber macht deutlich, dafl die ,einsame Innerlichkeit® des Asiaten
offenstehen kann zu einer ,Innerlichkeit der Begegnung®. Auch wir Christen
dirfen und missen uns in die eigene Innerlichkeit hineinversenken, um dort den
Gott zn finden, der nach Augustinus ,innerlicher als mein Innerstes® ist. Aber
fiir den Christen gilt ebenso eindcutig — die Inkarnation verstarkt dieses Mo-
ment —, dafl Gott auch derjenige ist, ,der mir objektiver und unabhingiger
gegeniibersteht als alles andere, was mir gegentbersteht®, wie man das augusti-
nische Oxymoron in moderner Sprache ausdriicken kann.

2. Heiligkeit oder Mystik

Das klassische Yoga-System, der Yoga-Sutra, kennt in einem fiir die buddhisti-
sche Tradition grundlegenden Text acht Stufen des Aufstiegs. Die beiden ersten
lehren moralische Verhaltensweisen. Aber ,die moralischen Tugenden werden
auf den hoheren Stufen zwar voransgesetzt, doch nicht mehr erwihnt, nicht mehr
ansgebaut und vertieft (Cuttat). Diese hoheren Stufen méchten den Menschen
immer mehr in sich selbst zuriicknehmen, bis zur letzten Konzentration, Medita-
tion und Versenkung (Dumoulin), oder wie Cuttat die Fachtermini iibersetzt: bis
zur Fixiernng der Aufmerksamkeit®, zar ,Meditation® oder dem ,kontempla-
tiven Aufgchen“ und zur ,vélligen Riicknahme aller Aufierlichkeit oder Entase®.

Christlich gesehen aber ist die Wertung genau umgekehrt: Mystik und Medi-
tation, selbst Gottschauen und ekstatisches Verweilen beim letzten Ziel sind nur
Vorldufigkeiten und kontingente Mittel fir das Einzige, was Endgiiltigkeit besitzt,
fiir die Entscheidung des Menschen, fiir sein christliches Leben; die Empfehlung



Literaturbericht 151

von Enomiya, ,dafl ndmlich wenigstens jeder Ordensmann und jede Ordensfrau
bis zu den Anfingen des mystischen Lebens gelangen mifite . ..* (407), scheint
uns deshalb einen verfanglichen Unterton zu haben.

Grund der christlichen Stufenordnung ist die Hochschitzung der Person, die
in ihrem Tiefsten in der Méglichkeit, sich frei fiir Gott zu entscheiden, aufgerufen
wird. Kein Erleben und keine ,Mystik“s sind innerlicher und personaler als das
freie Ja fur Gott.

3. Sammlung als Leerwerden oder als Einsammeln

Man kénnte dem zuletzt Gesagten entgegenhalten, dafl auch im Buddhismus die
moralischen Tugenden eine beherrschende Rolle spielen, und vielleicht sogar
boshaft anmerken — wenn nicht die Geschichte der letzten 30 Jahre manchen
Japan- oder Indien-Schwéarmer desillusioniert hitte —, dafl die christliche Liebe
durch den ostlichen Gleichmut besser gewdhrleistet sei als durch den stolzen Per-
sonalismus der Europder. De Lubac hat aber gezeigt, daf die sogenannte bud-
dhistische Liebe mit ihren drei klassischen Auflerungen: Wohlwollen, Mitleid
und Geben, keine personale Liebe ist. Im Grunde zeigt sich auch in dieser Liebe
— wenn wir sie von der Theorie her betrachten — der Prozef des Entwerdens, des
gleichmiitigen Aufgehens im Wellenschlag des Alls. Cuttat formuliert kurz: ,Den
Nachsten ebensowenig lieben wie sich selbst®; also ,ebensowenig”. Weil das
Selbst aufgegangen ist in die Harmonie des Kosmos, braucht es sich nicht mehr
den Menschen, Tieren, Dingen entgegenzustellen, sondern findet iberall sich
selbst oder besser: sein eigenes Nicht-mehr-sein wieder, aufgegangen im Gleich-
klang mit allem und mit jedem und mit dem Nichts.

Genau dieses ,Entwerden®, im Gegensatz zum christlichen ,Selbstwerden®,
driickt sich auch in den buddhistischen Betrachtungsmethoden aus. Alles Uben und
Sich-Bemiihen ist darauf gerichtet, Sinnesbilder, Gedankenvorstellungen, das
Denken selbst und auch den Vollzug des Meditierens abzulegen in ein volliges
Leerwerden hinein. Gewif}, das sind Bilder; kein Mensch kann in Wirklichkeit
Jsich-entwerden®. Vielleicht steht sogar hinter dem als ,Entwerden“ gedeuteten
Prozef} eine groflartige menschliche Selbstwerdung. Aber es kann kein Zweifel
dariiber herrschen, dafl die Theorie und Methode des Meditierens als ein ,,Leer-
werden® diametral zur christlichen Meditation steht, die die ganze Wirklichkeit
einsammeln mochte in das existentielle Ja zu Christus. ,Sammlung” darf christ-
lich keine Loslésung von Sinneshildern, Gedanken, Vorstellungen und Willens-
anregungen sein, sondern ein Hineinsammeln in die Mitte der Person, um in
dieser gesammelten Innerlichkeit Gott in Christus Jesus zu begegnen. (Hier tite
eine kritische Untersuchung der traditionellen christlichen Spiritualitit not, die
viel stirker von neuplatonischen Elementen durchsetzt ist, als man es wahrhaben
mochte.)

Aber in ihrem konkreten Vollzug betrachtet, stehen christliche und buddhisti-
sche Sammlung dennoch nicht als unvereinbare Gegensitze gegeneinander; das

5 Zu den schwierigen Begriffsbestimmungen vgl. den in Anm. 4 genannten Aufsatz de
Lubacs, oder Gul, 37 (1964) 145-153; 387-393.



Literaturbericht 152

Entwerden seiner selbst ist auch Botschaft des Evangeliums: ,Wer seine Seele
nicht verliert, wird sie nicht gewinnen®. Vielleicht mufl man sogar sagen, dafl die
von uns geprigte Begrifflichkeit: Leerwerden — Einsammeln, noch immer nicht
den genauen Unterschied trifft, sondern dafl dieser Unterschied heift: Jesus
Christus, Person Gottes, die uns in ihm unwiderruflich entgegentritt und das
eigene Personsein zur Sammlung, zur Selbstwerdung, zur wahren Wiirde erhebt.

4. Theopanismus oder Metaphysik der Person

Erst von der Gottesbegegnung her kann der Unterschied der Meditationsmetho-
den richtig erfafit werden. Es ist eine unleugbare Tatsache, daff nirgendwo aufier-
halb der Offenbarungsreligionen des Judentums, des Mohammedanismus und
des Christentums die Personalitidt Gottes in ihrer nur dialektisch zu fassenden
Wirklichkeit rein erkannt wird: Gott ist zugleich derjenige, der mir ganz unbe-
dingt als Richter und Herr gegeniibertritt, so unbedingt, dafl die Ewige Verdam-
mung dem Menschen als Méglichkeit offensteht; und Gott ist derjenige, der mein
ganzes Sein hilt und durchdringt, so sehr, daf} alles, auch die cigene freie Entschei-
dung gegen ihn, von seinem Wissen und Willen getragen und durchseelt ist.

Fiir den frommen Buddhisten heifit Meditation, sich dieser letzten Seite der
Gottesbegegnung zu nahern, aufzugehen in dieser einzigen und letzten Wirklich-
keit, von der wir wissen, dafl es Gott ist. Cuttat nennt diese Haltung , Theopanis-
mus®, nicht ,,Pantheismus®, um das Element des Gottlichen, wir wiirden sagen
des Frommen, des Geistlichen in der buddhistischen Meditation zam Ausdruck zu
bringen. Christlich geschen kann dieses Aufgehen in der Atmosphire des Gott-
lichen, dieses Sich-Verlieren im Meer der Gottheit (wie eine traditionelle Defini-
tion des christlichen Betens lautet), einen guten Sinn bekommen, wenn ebenso
absolut und unbedingt die andere Seite der Gottesbegegnung verwirklicht wird:
das personale freie Gegeniiberstehen, wohin uns die Meditation fithren soll.

Wenn wir aber unsern westlichen Hang zur logischen Systematisierung auf-
geben, kann man den buddhistischen Ansatz noch positiver aufnehmen. Cuttat
macht darauf aufmerksam, daff ,der ostliche Impersonalismus keineswegs anti-
personal, nicht einmal un-personal ist, sondern vor-personal. Offensichtlich hat
die gleiche Behauptung, Gott ist un-persénlich oder iiber-persénlich, eine ver-
schiedene, ja sogar divergierende Tragweite, je nachdem sie von einem westlichen
oder einem ostlichen Intellektuellen aufgestellt wird; bei ersterem bedeutet sie
Ablehnung oder Verneinung der Personhaftigkeit des Gottes der Bibel, der sein
Gott ist, bei letzterem heifit es, dafl er diesen Gott nicht kennt. Und da er ihn
nicht kennt, ist die Struktur des Denkens keineswegs ,gottfliichtig® wie bei dem
westlichen Agnostiker, sondern bewahrt ihre naturgegebene, gottesférmige, von
der Seinsstruktur her theozentrische Ausrichtung; seine Seele bleibt grundsatzlich
offen fiir die iiberweltliche Person Gottes“ (875).

5. Meditationsmethode als Selbstzweck oder als Mittel

Auf eine weitere Frage macht Cuttat im Zusammenhang mit dem auch in Deutsch-
land verbreiteten Buch von P. Déchanei iiber den Yoga (vgl. diese Ztschr. 30
[1957] 442 f.) aufmerksam: Nach Déchanet kann man den Eindruck gewinnen, als



Literaturbericht 158

sei das Inhaltliche, der , Theopanismus®, vom Methodischen, den Haltungen und
Ubungen des Yoga, ohne weiteres zu trennen; der Christ habe also nichts anderes
zu tun, als sich die Meditations- und Konzentrations-Ubungen anzueignen und
die inhaltlichen buddhistischen Deutungen abzulehnen.

Doch Methode und Inhalt der buddhistischen Meditation sind viel enger ver-
bunden, als eine Popularititsliteratur wahrnehmen méchte. In gewissen Aus-
priagungen des Buddhismus ist die Meditationsmethode selbst schon die inhalt-
liche Aussage. Meditieren heiflt dann ,Sich-freimachen“. Es beginnt beim
Kérperlichen: Abgeschiedenheit von der Umwelt und Stille; Sich-versenken in
den Rhythmus der eigenen Kérperlichkeit. Hier soll der Meditierende sich selbst
vergessen, das eigene Ich immer grundsatzlicher aufgeben. Die Sinnesbilder der
Phantasie, egoistische wie altruistische Gedankengiinge werden beiseitegestellt;
man verzichtet auf Wollen und auf Nicht-wollen und versinkt in einem
iiberpersénlichen Rhythmus, der sich immer mehr vertieft zum All-Rhythmus des
Ganzen, das ebensogut Gott wie Welt, Sein wie Nicht-Sein heifit. In dieser mit
vielfiltigen Namen benannten Identitit von Mikrokosmos und Makrokosmos ist
aller Eigenstand und alle Personlichkeit nur ein Hindernis, nur eine triigerische
Oberfliche, die zur Eigentlichkeit zuriickgefithrt werden muf.

Aus einer solchen Methode kann eine Gelassenheit entstehen, die, wie Cuttat
berichtet, im wortlichen, greifbaren Sinn ,ausstrahlt“. Aber diese Methode fithrt
ganz eindeutig schon als Methode vom Christentum weg; ja die Methode ist
selbst schon inhaltliche Aussage und religiéses Ziel: Leer-werden. Die Konfron-
tation mit Gott, die Entscheidung wird methodisch in den Hintergrund gedringt.
Man kann dies deutlich greifen im Verhiltnis zum ,Bésen“. Schon von der
Methode her ist ,das Bose® alles, was von auflen kommt, zuerst die siindhaften
Leidenschaften, dann aber auch die Sinnesbilder, das Materielle und zuletzt auch
das Verharren und Bestehen auf dem eigentlichen Ich.

Von den beiden Seiten des Gottesverhiltnisses: ,Gott innerlicher als mein
Innerstes®, und ,Gott freier mir gegeniiberstehend, als alles andere, was mir
gegeniibersteht®, wird nur die eine Seite methodisch ergriffen. Christliche Medi-
tation mufl demgegeniiber ein ,Mehr“ sein; kein ,Mehr“, das man addieren
kann, sondern ein ,Mehr“, das die eine Seite der Innerlichkeit von Anfang an
durchdringt und durchformt, das schon methodisch die Stellung zum géttlichen
»-Du“ miteinbezieht in den Gang der Meditation.

6. Der Ort der Begegnung von buddhistischer und christlicher Meditation

Zuletzt muB noch einmal die Frage aufgegriffen werden, wo denn der Ansatz-
punkt im Buddhismus ist, der sich zum Christentum hin 6ffnen kann. Es ist
einsichtig geworden, daf eine sduberliche Trennung von Methodik des Meditie-
rens und spekulativem Uberbau der Methode nicht weiterhilft. Aber auch die
»Geistigkeit®, in der Dumoulin — viel differenzierter sprechend, als wir hier zeigen
koénnen — die Berithrungsstelle sieht, kann nicht weiterhelfen. Ist es tatsichlich
Meinung des Christentums, dafl der Geist vom Leiblichen zu erlésen sei? Spiclt
die Mystik sich wirklich in dem Seelenfiinklein ab, wo die Seele ,als reiner Geist
ohne Bindung an die Leiblichkeit titig ist“? Die groflen Mystiker des Christen-



Literaturbericht 154

tums korrigieren dhnlich klingende Aussagen sofort mit der Behauptung, dafl der
menschgewordene Sohn Gottes in seiner inkarnatorischen Konkretheit eine
wesentliche Rolle dabei spielen muf}; eine Korrektur, die fiir unser heutiges
Denken die erste Behauptung von der ,Leibfreiheit® eigentlich wieder aufhebt.
Reine Geistigkeit, Losgeldstsein vom Leiblichen, kann kein geeigneter Ansatz-
punkt fiir eine christliche Begegnung mit dem Buddhismus sein.

Wenn man aber die Berichte von Dumoulin und Enomiya durchstudiert, ist
man oft genug bestiirzt von der Demut, mit der gerade die groflen Meister des
Zen-Buddhismus ihren Weg beschreiben. Vielleicht ist die ganze Spekulation um
das ,Nichts“, die wir bei dem Japaner Ueda fanden, nur ein Versuch, diese
Demut vor dem Letzten zu formulieren. Hier aber liegt das Christentum fast
greifbar nahe. Nicht so, als sei es nun die Macht, die den letzten Vorhang
vor dem Geheimnis zuriickzoge: Christentum entschleiert keine Mysterien, sondern
fithrt zu dem letzten, nie zu ergriindenden, aber immer begliickenden Geheimnis:
Gott, der uns in seinem Schn nahe geworden ist. Aber die ,buddhistische Demut*
tragt in sich die Offenheit fiir eine Antwort, zu der sich das Geheimnis verdichtet
und die wir Gott nennen. Christentum als Offenbarungsreligion heifit doch: wir
konnen nicht greifen und begreifen, sondern es muf} uns gesagt werden, Gott mufl
zu uns sprechen und wir miissen ,hdren“. Héren-wollen aber ist doch eigentlich
nur der moderne Ausdruck fiir das, was die christliche Tradition ,Demut“ nannte.
Den Menschen kann der Ruf Gottes treffen, der sich demiitig-ehrfiirchtig vor dem
letzten Geheimnis neigt und auf Gottes Begegnung zwar nicht wartet - was
wiederum ein Greifen-wollen wire —, aber offensteht. Wenn diese Demut, dieses
Hoéren-konnen, dieses Offenstehen fehlt, stehen wir genau vor den okkulten Wis-
senschaften, die sich durch Magie und Zauberei des Géttlichen versichern, die
Gott besitzen mochten, seine Vorsehung mit Horoskop und Aberglauben durch-
schauen und mit irgendwelchen Praktiken manipulieren wollen.

Es ist verstindlich, dafl die dstliche Geistigkeit leicht in eine solche Technisie-
rung des Spirituellen hineingerat, sobald sie in westliche Hande kommt. Doch
auch diese Fehlformen konnen uns klarmachen, mit welcher Weite sich der echte
Buddhismus zum Christentum 6ffnet; es ist die Weite einer alles umgreifenden
Ehrfurcht vor dem Geheimnis, vor dem sich nach Paulus alle Knie beugen, im
Himmel, auf Erden und in der Unterwelt.

Umgekehrt aber — und dies ist vielleicht noch wichtiger — sollte einen die
Beschiftigung mit buddhistischer Geistigkeit zur Reflexion iiber die eigene From-
migkeit fithren; es wire kein schlechtes Ergebnis, wenn am Ende einer solchen
Uberlegung die iiberraschende und beschimende Erkenntnis stinde, daff manches
von dem, was man an dieser fremdartigen Frommigkeit ablehnt und als Gefah-
renmoment der buddhistischen Meditationsmethode erkannt hat, sich in die
eigene Frémmigkeit einschleichen mdchte, wiahrend der reiche positive Beitrag
des Buddhismus kaum gesehen und noch weniger verwirklicht worden ist.

Josef Sudbrack S]





