- Wer sein Leben um meinetwillen verliert.. .« (Mk 8,35)

Biblische Uberlegungen zur Grundlegung christlicher Existenz
Josef Sudbrack, Miinchen

Vor dem tiberscharfen Paradox: ,, Wer sein Leben retten will, wird es ver-
lieren; wer aber sein Leben um meinetwillen verliert, wird es retten!“
wird jeder Bibelleser schon einmal gestutzt haben. Es war keine Geist-
reichigkeit, vor der er unwillkiirlich haltmachte, keine schriftstellerische
Raffinesse, sondern zentrale evangelische Botschaft, die thn aufhorchen
liefR. Die junge Kirche, die sich in den vier Evangelien auf ihre, in Christus
begriindete, eigene Existenz besann, wird nicht miide, dieses Wort zu wie-
derholen: Leben verlieren, um Leben zu retten / Leben retten wollen und
es dadurch verlieren; mindestens sechsmal — davon zweimal bei Matthaus
und zweimal bei Lukas — hat sie das Herrenwort in den Evangelien tiber-
liefert. Andere Stellen sind kaum zu verstehen ohne inneren Bezug auf
dieses Paradox (z. B. Luk 14,26: hassen ... auch die Seele, das eigene
Leben; 21,19: gewinnen ... euer Leben). Es ist also ein Wort, dem die
Apostelkirche einen zentralen Platz in ihrer Botschaft einrdumte, ein
Wort, das sie liebte und uns deshalb so mannigfaltig tiberliefert hat.

Schon die frithesten Bibelkommentatoren mufiten sich mit diesem, in
seiner aufleren Einfachheit recht schwer zu verstehenden Bibelwort ausein-
andersetzen. Origenes findet {tr es eine doppelte Deutung; jede von ihnen
aber besagt Weltllucht, arbeitet mit dem Schema von zwei Existenzen,
zwei Leben, zwei Seelen des Menschen: das eine Leben, das irdische, zeit-
liche, gegenwartige, sei nur ein Schatten und deshalb abzutéten und aufzu-
geben fur das eigentliche, das himmlische und ewige Leben. So oder dhn-
lich geht die Deutung des Herrenwortes in die Geschichte ein. Wenn aber
irgendwo auf dieser Welt doch schon das eigentliche, himmlische Leben zu
finden sei, dann nur in der Weltabgeschiedenheit eines Klosters und der
Loslésung aus aller Bindung an diese Welt.

Aber auch eine modern sein wollende Ubersetzung, ,Das Neue Testa-
ment fiir Menschen unserer Zeit“, tbertrdgt in fast manichiischer Dies-
seitsverachtung: , Wer sein Leben hier auslebt, verliert’s.“ So etwas steht
keinesfalls in Mk 8,35 oder Mt 10,39. Sogar der Nestor der modernen
katholischen Bibelwissenschaft, Josef Schmid, meint im Regensburger
Neuen Testament, dafl ,Leben” an den besagten Stellen einen ,Doppel-
sinn“ habe: einmal handle es sich um das ,irdische Leben®, das aufzuge-
ben sei, in der anderen Satzhilfte aber um das ,eigentliche, ewige Leben®,



Josef Sudbrack 162

eine Deutung, die kaum vom Neuplatonismus eines Origenes oder von
der weltfluchtigen Tendenz des mittelalterlichen Eremitentums verschie-
den ist. Die Schrift setzt auf jeden Fall anderswo, tiefer an.

Die Konkretheit christlicher Daseinserfahrung

Wenn wir uns bemiihen, den Sinn des Wortes ,Leben®, griechisch ,,psy-
che“, von dem das Verstindnis des Verses abhingt, aus der Heiligen
Schrift zu erheben, macht uns der Bibelwissenschaftler darauf aufmerksam,
daf bei einer Ubersetzung jene typischen Schwierigkeiten auftauchen, die
den abstrakten, seinshaft ausgerichteten germanisch-romanischen von den
konkreten, tatigkeitsbetonten semitischen Sprachen her entstehen.
»psyche® hat namlich einerseits so gut wie im ganzen Bereich seines
neutestamentlichen Vorkommens — und deutlicher noch von der hebra-
ischen Entsprechung (nephesch) her — einen klar umrissenen Aussage-
wert (auszunehmen ist eigentlich nur Mt 10,28 und noch Mk 3, 4), besagt
aber in seinem Kern etwas so Konkretes und Individuelles, daf es sich
kaum formulieren 1afit. Und weil in erster Linie der konkrete, mitzuerle-
bende Vollzug gemeint ist, nimmt es auch vom jeweiligen Sinnzusammen-
hang her eine neue, andere Nuancierung an. Dautzenberg, auf dessen
wertvolle Arbeit ,,Sein Leben bewahren® sich unsere Skizze in ihren ex-
egetischen Ausfithrungen fast ausschlieBlich stiitzt, sieht den alttestament-
lichen Hintergrund von ,Lebenskraft und Lebensgefiihl“ durch das neu-
testamentliche ,psyche“ zusammengezogen zur ,konkreten Existenz
eines Menschen mit ihrer ganzen erfahrenen Dichte und Intensitat, aber
auch in ihrer stindigen, latenten oder offenen Gefdhrdung durch den
Tod"“. Was gemeint ist, versucht er mit ,Leben® zu Gibersetzen; aber dieses
»Leben“ ist keine blasse ,Lebensdauer®, bedeutet auch nicht ein ,Lebens-
prinzip“ und beschreibt keine Eigenschaft des Lebendigen, sondern meint
die individuelle Daseinssituation des konkreten Menschen. Der Bibelleser
ist geradezu angehalten, die abstrakten Uberlegungen iiber Leben, Sein
usw. beiseite zu lassen und sich personlich, seine Daseinserfahrung in den
Sinn der Aussage einzubringen. ,psyche“ konnte nach Dautzenberg ,in
den Herrenworten konsequent mit mein, bzw. sein oder euer Leben iber-
setzt werden®.

Wie konkret, durch keine Spekulation von verganglichem und ewigem
Leben aufzuholen, wir das ,sein Leben“ unseres Herrenwortes auffassen
miissen, kann ein Blick auf die Todestheologie des Alten Testaments leh-
ren. Wenn der Psalmist betet: ,Kehre wieder, DU, entschniire meine Seele
(psyche), befreie mich deiner Huld zu willen! Denn im Tod ist kein Dein-
gedenken, im Grufireich, wer sagt dir Dank?!“ (6,5 Buber), dann schreit er



~Wer sein Leben um meinetwillen verliert . . .“ 163

die ganze Todesangst einer unerlosten Welt Jahve entgegen. Tod bedeu-
tete fiir thn das Ende des Lebens, und Leben hieff fiir ihn einfachhin Ich,
in der Greifbarkeit und Dichte, mit der er sich freute und trauerte, lachte
und weinte . .. und den Tod fiirchtete. Immer wieder erhebt sich in den
Psalmen dieser Schrei: , Nicht die Toten preisen, oh, Ihn, nicht alldie in die
Tiefstille sanken® (115,17; vgl 88,111; Is 38,18). Tod war fiir den Beter
solcher Verse schlechthin das Ende. Seine Reflexion ging nicht auf ein
Leben, das iiber den Tod hinaus durch Jahves Schopfermacht gehalten
wurde; die Spekulationen itber die Unsterblichkeit der Seele drangen erst
spat in das vorchristliche Judentum ein. Fiir ihn war sein hiesiges Leben
so untrennbar von ihm selbst, dafl ihm gar nicht der Gedanke kommen
konnte, dafl nach dem Tod, dem Verlust des gelebten Lebens, doch noch
irgend etwas von ihm weiterbestehen werde. Leben war nicht etwas, das
man — wenn auch unter Schmerzen — ablegen konnte, um dahinter dann
noch irgendeine subsistierende Individualitit zu erhoffen; Leben war eben
der ganze, unteilbare Mensch, er, der Beter, und Ende des Lebens hief§
sein Ende, endgiiltig und absolut.

Wir sind heute in Gefahr, nachchristliche Gedanken von der Unsterb-
lichkeit der Seele oder von der Uberzeitlichkeit der Person in unseren
Bibelvers hineinzulesen. Doch damit wiirden wir den Ernst des Herren-
wortes verkennen. Es gilt vielmehr, die freudig-leidvolle Konkretheit des
»Lebens“ mitzuerleben, um die Existenztiefe des Herrenwortes zu ermes-
sen. Man braudht sich nur einmal, ungeschiitzt von allem philosophisch-
theologischen Wissen, in den Schatten des Todes zu begeben — reifit nicht
die Hand des Todes die hegende Mauer aller menschlichen Sicherheiten
nieder? —, dann steht man in der Daseinserfahrung des alttestamentlichen
Juden, dem Leben das eigene Ich, die konkrete Daseinserfahrung in all
ihren Hoéhen und Tiefen bedeutete. Leben war fir ihn das, worum wir
bangen; der Tod setzte ihm ein radikales Ende.

Der Anspruch des Herrn

Genau in diese Mitte will uns das Wort des Herrn treffen. Wenn wir nur
den Kontext beachten, wird sein Ernst unausweichlich. Bei Markus — wie
bei Luk 9,24 und Mt 16, 25 — hat Jesus eben noch zum ersten Male auf sei-
nen Tod hingewiesen: ,Der Sohn des Menschen muf viel leiden und von
den Altesten und den Hohenpriestern und den Schriftgelehrten verworfen
und getétet werden . . .“, und Petrus hat sich gezwungen gefiihlt, aus dem
oben entwickelten Lebensverstindnis gegen den Todesweg seines Meisters
zu rebellieren. Auch bei Mt 10,39 und Luk 17, 33 steht der Spruch im Zu-
sammenhang mit dem furchtlosen Bekennen vor Statthaltern und Koni-



Josef Sudbrack 164

gen, einem Bekennen, das nach dem Wort des Herrn, aber auch aus der
Situation der jungen Christengemeinden, dem Tod ins Auge blickte. Und
bei Joh 12,25 ist der Bezug auf den volligen Untergang nicht minder ein-
deutig: , Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fallt und stirbt ...“, heifdt
es wie zur Verdeutlichung des folgenden Spruches: , Wer sein Leben liebt,
verliert es, und wer sein Leben in dieser Welt hafit, wird es ins ewige
Leben bewahren.®

Der Herr warnt also vor dem ,Retten-Wollen® des eigenen Lebens, er
warnt, noch konkreter gesprochen, vor dem ,Bewahren-Wollen“ dieses
Lebens vor dem Tod. Er spricht den Menschen in seiner Existenzangst an,
dort, wo ein jeder von uns, trotz Glaube, Hoffnung und Zuversicht auf die
Auferstehung, immer wieder von der Daseinsnot gepackt, sich an Dinge
und Menschen klammern mochte, um dem Letzten, Schlimmsten zu ent-
gehen. Man weiff im Grund um die Vergeblichkeit solcher Versuche, und
dennoch treibt einen die vitale Angst, die aus einer dem BewufYtsein ver-
borgenen Tiefe kommt, an Strobhalmen noch einen Halt zu suchen. Und
hier sagt der Herr: Wer das tut, wer so wie ein Ertrinkender mit den Han-
den um sich rudert, um sein Leben zu retten, und nicht — trotz aller Angst
und instinktiver Lebensgier — sich sinken 1dfit ,um meinet-willen!®, der
verliert gerade dieses sein Leben, das er retten will.

Ein hartes Wort! Es eroffnet uns aber die Tiefe, in die hinein der An-
spruch des Herrn geht. Wie eine Erlduterung dieser Unbedingtheit klingt
das Gleichnis vom reichen Bauern, der Glter und Schitze in seiner neu-
gebauten Scheune ansammelt und dann zu seiner ,PSYCHE®, also ,sei-
nem Leben®, sagt: ,Seele, mein Leben, du hast viele Giiter auf viele Jahre
daliegen; ruhe aus, iff, trink, sei frohlich!“ Was hier in der plastisch-bild-
reichen Sprache des Gleichnisses gesagt wird, reicht in dieselbe Tiefe wie
unser Evangelienvers. Und auch hier antwortet Gott: ,Du Tor! In dieser
Nadht fordert man deine Seele, dein Leben, von dir . . .“ (Luk 12, 16-21).

Natiirlich weif} die Schrift auch, dafl die Sorge um das Leben und die
Bemithungen um die Zukunft notwendig in das Menschendasein dieser
Zeit hineingehéren. Wenn sie iiber die Arbeit spricht, wenn sie berichtet,
dafl die Lebensangst selbst das Herz des Herrn ergriffen habe, zeigt sie,
daf} es ihr nicht um eine quietistische Haltung, um ein Vergessenwollen
der menschlichen Situation geht. Nicht hierzu will das Paradox etwas
sagen; es schirft vielmehr ein, dafl solche (notwendige!) Mithe und Sorge
umfangen sein miisse von einem letzten Vertrauen; es sagt, dafl man sich
zwar uber die Not und Angst nicht hinwegsetzen konne, aber gerade in
der notvollen Verlassenheit des Lebens sich ibergeben miisse in die Hande
des Herrn. Man muf} sogar sagen, dafl der Herrenspruch uns aneifert, die
Tatsachen des Lebens, vor denen wir allzu gern die Augen schliefien,



»Wer sein Leben um meinetwillen verliert .. . 165

ernst zu nehmen; denn er entlarvt jede Verharmlosung und stellt sich
bewufit der ganzen Schwere des Lebens. Das mutige Hineinblicken in die
Dunkelheit der Angst nennt er ,sein Leben verlieren®. Aber dieser Ver-
lust geschieht ,um meinetwillen“, und in Jesus Christus geht die Karfrei-
tagssituation der Dunkelheit ins Licht des Ostermorgens uber.

» - . . um meinetwillen®

Der Schlissel, der die Unerbittlichkeit des Wortes zum Raum christlicher
Geborgenheit aufschliefit, ist der Herr. Es geht in unserem Spruch um
nichts als um ihn. Der Blick auf Tod und Daseinsangst diente nur dazu,
etwas von der Tiefe zu erspiiren, in die hinein seine Anrede dringt: , Wer
mein Jinger sein will®, der darf sich nicht begniigen — so konnte man das
Wort verdeutlichen —, den Herrn unter die iibrigen Dinge oder auch unter
die Gbrigen Menschen seines Lebens einzuordnen, sondern muf sich ihm
von jener Daseinsmitte aus zuwenden, die im Tod offenbar wird; der muf}
sich ihm in der ganzen Ungeschiitztheit des Lebens iibergeben, so unge-
schiitzt, wie es im Tod (also nicht im leichten Hinliberschlafen) iber ihn
kommt, und noch ungeschiitzter, denn der Herr ist mehr als der Tod.

Wenn man sich beim Durchdenken dieser Unbedingtheit an einige Aus-
sagen der modernen Existenzphilosophie erinnert, so begreift man die
Aktualitat des Evangelientextes. Bei Matthius und besonders bei Lukas
kann man feststellen, dafl im Zusammenhang mit unserm Spruch der Vor-
griff auf das Eschaton ausdriicklich gemacht wird. Im urspriinglichen Wort
scheint zunéchst die schlichte — aber welche ,Schlichtheit“! — Aufforderung
zur Nachfolge ausgesagt gewesen zu sein. Jesus Christus ist es, der uns den
Mut geben soll, ,das Leben zu verlieren®, und er ist es, auf den zu wir
sinken, wenn wir uns von der angstvoll-gierigen Existenzsicherung frei-
machen. Dieses Sich-Freimachen kann nur von der oben beschriebenen
Woaurzel der menschlichen Daseinserfahrung her gelingen; aber es ist kein
Selbstzwedk, wie es in duflerlich verwandten stoischen Spriichen zum Aus-
drudk kommt, sondern hat den Herrn zur Mitte, ihn selbst, der das Wort
vom Verlieren und Gewinnen des Lebens spricht.

Und deshalb kann dieses Wort nicht eher im vollen Aussagegehalt auf-
leuchten, bis es vom Herrn selbst Licht empféangt. Von der erbstiindlichen
Anlage des Menschen her gesehen ist es ein fast ,natirlicher” Zug, daf}
man (auch in der Begegnung mit Christus) noch Sicherungen einbauen,
eine Garantie fur die ,Rettung® des ,verlorenen Lebens® haben mochte;
man sucht Beweise dafir, daf} es sich wirklich lohnt, sein Leben zu verlie-
ren, und findet sie in dem ,,um meinetwillen®, in der Gestalt des Herrn.
Die einen tun dies auf dem Weg der Wissenschaft, die andern halten nach



Josef Sudbrack 166

Wundern und Zeichen Ausschau; und irgendwo im Herzen ist jeder von
uns einer aus der Schar derjenigen, zu denen der Herr gesprochen hat: ,Ein
boéses und abtriinniges Geschlecht begehrt ein Zeichen, und ein Zeichen
wird ihm nicht gegeben werden als nur das Zeichen des Jonas“ (Mt 16, 4),
das ist der Herr selbst. Gewif}, es 188t sich Groflartiges und Einleuchten-
des iiber die Gestalt Christi, iiber seine Menschlichkeit und seine Géttlich-
keit aussagen. Angefangen von den theologischen Entwiirfen der vier
Evangelisten bis zu den modernen Versuchen einer Christologie besteht
ja die gesamte Theologiegeschichte in ihrem Wesen in nichts anderem als
im Bemiihen, etwas Giiltiges itber Jesus Christus zu formulieren. Wenn
man sich aber Rechenschaft dariiber geben will, wo und wann nun wirk-
lich ,,Giiltiges“ gesagt wird, dann muf eines der wichtigsten Kriterien lau-
ten: dort, wo der nicht begreifbare ,Rest“ an der Wirklichkeit des Herrn
nicht als ,quantité négligeable“ behandelt wird, sondern tragende Mitte
der Aussagen geblieben ist. Mit anderen Worten: dort, wo keine Sicher-
heit neben dem Herrn aufgebaut wird, sondern er selbst, und nur er selbst
derjenige ist, der uns auffiangt, wenn wir ,das Leben verlieren®, dort, wo
im Letzten er selbst es ist — und keine Beweise vor- oder nachher —, der uns
den Glauben schenkt.

Die Dunkelheit, die wir bei einer Analyse unseres Daseins entdecken,
findet sich auch in der Mitte des Christusereignisses. Hier wie dort kom-
men wir an eine Grenze, wo alle Sicherungen, alle Beweise, alle Bemii-
hungen, noch etwas festzuhalten, sich an einen Balken zu klammern, weg-
fallen; hier wie dort begegnet uns etwas, dem wir uns ausliefern missen,
immer dann, wenn unser Sein an einer Stelle ergriffen wird, wo es sich
nicht mehr selbst gehort, sondern — in der Sprache der Existenzphiloso-
phie — ,geworfen® oder — in der Sprache der Schrift — ,geschenkt® ist.

Die Dialektik christlicher Existenz

Hierin liegt nimlich — bei aller Ahnlichkeit — der entscheidende Unter-
schied zwischen der philosophischen Todesanalyse und dem Spruch des
Herrn: ,Wer sein Leben um meinetwillen verliert, wird es retten.” Die
Fragestellungen sind gleich radikal, aber das Bibelwort greift weiter, es
vertieft das ,Leben verlieren“ zum ,Leben retten®.

Mit diesem ,dialektischen® Umschlag wird aber keine billige Phrase
und kein Taschenspielertrick ausgesagt, sondern die Wirklichkeit Jesu
Christi. Als das Wort zum erstenmal gesprochen wurde, war es angefiillt
von dem konkreten Erlebnis , Jesus Christus“. In ihm schlug sich das nie-
der, was die Apostel zur Nachfolge bewegte, zum Verlassen ihres Brot-
erwerbs, ihrer Existenzsicherung. Hier liegt auch heute sein unmittelbarer



~Wer sein Leben um meinetwillen verliert . ..* 167

Sinn: Nachfolge Christi heifit, sich ganz und gar seinem Ruf 6ffnen; der
Herr ist an die Stelle der alten Lebensmitte getreten, um die der Mensch
frither seine Sorgen und Miihen ordnete — und zwar wissend um die Ver-
geblichkeit. Die letzte entscheidende Frage darf nicht mehr heiflen, wie
kann ich mein Leben retten, wo ist noch ein Strohhalm, an den ich mich
klammere, um meine Existenz noch etwas langer vor dem Untergang zu
bewahren, sondern sie klingt nun wie der Schrei des Petrus: Herr, hilf mir,
ich gehe zugrunde, oder wie das Wort der Maria von Magdala: Rabbuni!

Man kann natiirlich versuchen, mittels einer Philosophie der unsterb-
lichen Seele die Dialektik von , Verlieren — Retten“ aufzufangen. Dann
hitte das Herrenwort etwa folgende Struktur: eine substantiell gleich-
bleibende Seele oder ein in seiner Individualitdt unauflosbares Ich bildet
ein identisches Substrat fur das Verlieren und das Retten des Lebens; und
dieses Leben selbst mufl so etwas sein wie ein Kleid, das die Seele im
Tode — unter Schmerzen — auszieht, um es dann nach dem Tod neu und
herrlicher sich wieder tiberwerfen zu diirfen. Auch dieser Ansatz zum Ver-
standnis ist legitim; man muf ihn nur mit der ganzen Unerbittlichkeit des
Todes konfrontieren. In ihm erfdhrt der Mensch nicht nur den Verlust des
Koérpers oder seines dufleren Seins im Gegensatz zu dem eigentlichen Ich,
sondern er wird selbst mit der letzten Faser seiner Existenz hineingezogen
in den Kampf, und er weif} es gewisser als alle Philosophie, dafl er selbst
hinabsinkt in den Abgrund des Sterbens. In diesem Augenblick missen
alle denkerischen Bemithungen verblassen: nicht aber Er, der von sich
sagte: Ich bin das Leben und die Auferstehung. Und in ihm, nicht in dem
philosophischen Wissen um die Unsterblichkeit der Seele, weifl der Christ
seinen Halt.

Genau das gleiche gilt auch fir die tagliche christliche ,Nachfolge des
Herrn®, von der unser Spruch primir ausgesagt wurde. Auch hier kann
man mit psychologischen und metaphysischen Uberlegungen zu erkldren
versuchen, warum nun der Mensch nicht mehr sich und seine eigene Exi-
stenzsicherung in den Mittelpunkt stellt, sondern Jesus Christus. Man
kann Griinde fiir diesen Schritt anfithren: eine geschlossenere personale
Entfaltung und einen Weg zur grofleren Reife, eine groflere Wirksam-
keit des Dienstes am Mitmenschen und des Einsatzes fiir die Zukunft die-
ser Welt. Das alles stimmt und mufl auch mitgesehen werden — wird gele-
gentlich sogar zu sehr bagatellisiert; aber es ist noch nicht das Eigentliche
und Ausschlaggebende: Der Grund, auf dem der Christ im letzten aufruht,
ist nur und allein der Herr. Zu vergangenen Zeiten stellte man sich die im
Grund gleiche Frage etwa so: ,Es ist zu fragen, ob einer, der nur das ewige
Leben intendiert, und nur deswegen gute Werke tut ... gut oder gerecht
zu nennen sei!“ Wilhelm von Auvergne, dessen Schriften im Spatmittel-



Josef Sudbrack 168

alter zu den meistgelesenen aszetischen Handbiichern gehdrten und den
z. B. der ,Lehrer Martin Luthers, Gabriel Biel, ausschrieb, antwortet
darauf: ,,und es erhellt, daf} er offensichtlich ein ungerechter ist!“

Wir verstehen, wie restlos das ,sein Leben verlieren® aufgefafit werden
muf, um den Platz freizugeben fiir die Nachfolge Christi, fiir ,sein Leben
retten; genau in der Mitte, auf die, wie von unsichtbarer Hand gezogen,
alles menschliche Sorgen und Miihen sich hinrichtet, in dieser Mitte, von
der das Dunkel unserer Existenz ausgeht, mufl der Herr stehen. Wenn
wir uns an einer weniger zentralen Stelle unseres Daseins ihm zuwenden
wiirden, dann wiére er nur eines von den Dingen, die man — vergeblich! —
beniitzt, um die eigene Existenz zu sichern, um seinem eigenen Leben cine
groflere Reife zu geben; man wiirde ihn als Mittel gebrauchen, um irgend
etwas, und sei es den Himmel, zu erlangen. Und genau dann trafe das ein,
was man oft mit unserem Herrenwort verband, man miifite Dinge und
Menschen, die neben ihm stinden, abwerten, um ihn zu erheben, man
mitite mit dem Denkschema von den zwei Leben, von ,diesem®, d. h.
schlechtem, und ,jenem®, d. h. gutem Leben arbeiten.

Das Gesetz der Liebe

Es ist unerlafilich, auf die Héirte der Forderung Christi hinzuweisen; nur
so kann man verstehen, in welcher Absolutheit die Aufforderung, ihm
nachzufolgen, Christ zu sein, den Menschen trifft; nur so kann man auch
begreifen, dafl seine Wirklichkeit die Welt und ihre Bereiche nicht er-
driickt, sondern ihnen zum eigenen Glanz verhilft. Aber selbst die ,Harte“
seines Anspruchs ist nicht das Letzte, das Letzte ist Er. In ihm, als einer
lebendigen Personlichkeit, verliert die Harte zwar nichts an Radikalitat,
wohl aber den Anschein der abweisenden Unerbittlichkeit. Ein letzter
Schritt soll uns auch noch diese neue Tiefe verdeutlichen.

Johannes ist der Evangelist, der unseren Evangelienvers in den Refe-
renzrahmen eines allgemeineren Verstehens hineinstellt. Er zitiert ihn,
12,25, unter dem typisch johanneischen Stichwort: Liebe. ,Wer sein
Leben liebt, verliert es, und wer sein Leben in dieser Welt haflt, wird es
ins ewige Leben bewahren.“ Dautzenberg hat die Stellen iiber ,PSYCHE®,
Leben, gesammelt und gezeigt, dafl Johannes stets im Zusammenhang mit
»PSYCHE® auf Liebe zu sprechen kommt.

Damit aber sind wir auf ein Analogon verwiesen, an dem uns die innere
Berechtigung und Bereicherung der radikalen Selbstaufgabe, wie sie die
Nachfolge Christi verlangt, aufleuchten kann. Die moderne Psychologie
weif, daf} die Selbstwerdung des Menschen nicht so sehr durch Reflexion
auf das eigene Innenleben, durch eine Zentrierung auf das eigene, liebe



»Wer sein Leben um meinetwillen verliert . .. 169

Ich zustande kommt, sondern im Durchbruch durch die Grenzen der eige-
nen Selbstbefangenheit auf einen anderen, auf ein Du hin, durch eine
selbstlose Liebe. ,Selbstwerdung durch Selbstaufgabe®, kénnte man dieses
Gesetz der Liebe in dhnlich paradoxer Weise wie den Evangelienspruch
formulieren. Der Mensch kann nicht zur vollen Personlichkeit heranreifen,
wenn nicht irgendwo der Ausbruch aus dem Gefingnis seines Ichs ge-
schieht. Das Evangelium wiirde sagen: wenn er nicht ,sein Leben ver-
liert®, oder johanneisch, ,wenn er nicht sein Leben hafit“. Und genau die-
ser ,Ausbruch“ auf ein Du hin, dieses ,Leben-Verlieren®, diese ,Liebe“,
ist — auch von der Anthropologie her — das ,Heil“ des Menschen.

Natiirlich haben wir damit nur ein Analogon zum Verstindnis des
Schriftwortes gefunden; die Radikalitit der evangelischen ,Selbstaufgabe“
geht auf den letzten Seinsgrund zu; denn die Person des Herrn, auf die
hin der Mensch aus seiner Ichbefangenheit heraustritt, steht ihm nicht als
greifbares, sinnlich ertast- und erfithlbares Du gegeniiber. Das ,Leben®
verliert vor dem Herrn seine Sinnhaftigkeit in einem héheren Maf}, und
der Mensch gewinnt zugleich im Herrn sein ,Leben® viel wirklicher, nim-
lich endgiiltig, wieder. Dennoch macht ein solcher Vergleich deutlich, dafl
auch die Botschaft der Schrift vom ,,Verlieren und Gewinnen des Lebens®
nicht einfachhin die menschlichen Beziige ignoriert, sondern sie zu unge-
ahnter Bedeutungskraft erweitert und vertieft.

Wenn man nédmlich versuchen wiirde, irgendeine Verstehens-Briicke
zwischen dem ,Leben verlieren® und dem ,Leben retten® zu schlagen,
wenn man mit Worten aussprechen wollte, warum denn durch die Selbst-
aufgabe des Lebens auf den Herrn hin das Selbst erst gewonnen wiirde,
dann hiefle — wie schon gezeigt — dieses Wort zuerst ,Du®, »Jesus Chri-
stus“. Seine Gestalt, so wie sie ihre Ziige entfaltet, nicht aber ,Beweise®
vor oder nach ihm, bringt uns die vertrauende Gewifheit, warum die Hin-
gabe an ihn nun doch sinnvoll und warum der ,Rest“ von Nicht-begreifen-
Kénnen keine abweisende Dunkelheit, sondern zum Verstehen einladende
Geborgenheit bedeutet. Menschlich gesechen aber heifit die Verstehens-
Briicke ,Liebe“. In ihr hat uns Gott den Ansatzpunkt, scholastisch gespro-
chen: die ,potentia oboedientialis“, gegeben, woran seine Offenbarung in
Jesus Christus ankniipfen wollte. Sie, und nicht das Sein oder sonst ein
Begriff, ist der Verstehenshorizont, unter dem klar wird, dafl das Wort
vom , Verlieren und Retten des Lebens“ nicht nur radikale Forderung,
sondern mehr noch, beglickende Erfiillung bedeutet. Die Liebe ist, schon
nach einer philosophischen Phinomenologie, stirker als der Tod, ist Ewig-
keit, wie Nietzsche den Satz des Hohenlieds paraphrasiert.

Aber auch hier miissen wir uns noch einmal hiiten, eine fertige Formel
zu suchen fir das, was gemeint ist. Genau wie das ,Leben® im biblischen



Anton Grabner-Haider 170

Wortsinn kein Kleid ist, in das wir schnell hineinhuschen konnen, um
unsere , Theater “-Rolle zu spielen, sondern unser eigenes, jeweils person-
lich und unvergleichbar gelebtes Leben meint, und wie der Herr kein
,Deus ex machina® ist, mit dem man flink die Probleme des Lebens 1ost,
sondern konkrete menschliche Personlichkeit — so konkret wie der Tod am
Kreuz —, ebenso ist die ,Liebe“, von der wir hier sprechen, kein Wort, das
in den Ohren wie eine leicht eingdngige Melodie klingt, sondern ge-
schenkte, erkdmpfte und stets von neuem zu erkdmpfende Hingabe. Nur
eine solche Liebe kann uns das Verstindnis bringen, warum tatsdchlich
der, der sein Leben verliert, es gewinnen wird. Und sie kann es wiederum
nur deshalb, weil sie in letzter Konsequenz nichts anderes ist als der Herr
selbst, um dessentwillen der Christ sein ,Leben“ aufgibt.

Der weltliche Gottesdienst des Christen

Anton Grabner-Haider, Minster i. W.

Eine leidenschaftliche Bedenkerin menschlicher Freiheit hat ihren Abschied
vom Christentum damit begriindet, dafl Gott ihr Welt und Erde stehle*.
Damit spricht sie vielleicht fir nicht wenige Menschen unserer Zeit. Auf
der anderen Seite ist das Reden der Theologen und Nichttheologen von
einer ,weltlichen Welt® und einem ,weltlichen Christsein“ fast schon
jargongefahrdet angewachsen?, und nicht immer vermag dieses Reden
auch deutlich zu machen, was es konkret und wohl auch in theologisch legi-
timer Weise meint. Hier soll nun vom Apostel Paulus her ein kleiner Bei-
trag geleistet werden, um jenen Sachverhalt zu erhellen, der sich als For-
derung des ,weltlichen Gottesdienstes“ aus dem Evangelium selbst ergibt.

Was ist in der Bibel und im besonderen bei Paulus iiberhaupt gemeint,

t  Als Kind glaubte ich an Gott. Es war kein Mirchen. Gott wurde eine abstrakte Vor-
stellung irgendwo im Himmel. Eines Tages habe ich sie weggewischt. Ich habe Gott nie
vermifit. Er stahl mir die Erde.“ Simone de Beauvoir, Die Mandarins in Paris, Reinbeck
1955. S. 24.

2 Davon auszunehmen sind etwa G. Ebeling, Weltliches Reden von Gott, in: Wort und
Glaube, Tiibingen 1962, S. 372-80; ders., Die nichtreligiose Interpretation biblischer Be-
griffe, a.a. 0. S.90, 160; J.B. Metz, Die Zukunft des Glaubens in einer hominisierten Welt,
Hochland 56 (1964), S. 377-91; ders., Weltverstindnis im Glauben. Geist und Leben 35
(1962), S.163-85; O. Semmelroth, Erwdigungen tiber das christliche Weltverstindnis, in:
Geist und Leben 87 (1964) 258-72; K. Liithi, Sikulare Welt als Objekt der Liebe Gottes,
Evang. Theologie 26 (1966) S. 113-30.





