
•Wer sein Leben um meinetwillen verliert..." (Mk8,35) 

Biblische Überlegungen zur Grundlegung christlicher Existenz 

Josef Sudbrack, München 

Vor dem überscharfen Paradox: •Wer sein Leben retten will, wird es ver- 
lieren; wer aber sein Leben um meinetwillen verliert, wird es retten!" 
wird jeder Bibelleser schon einmal gestutzt haben. Es war keine Geist- 
reichigkeit, vor der er unwillkürlich haltmachte, keine schriftstellerische 
Raffinesse, sondern zentrale evangelische Botschaft, die ihn aufhorchen 
ließ. Die junge Kirche, die sich in den vier Evangelien auf ihre, in Christus 
begründete, eigene Existenz besann, wird nicht müde, dieses Wort zu wie- 
derholen: Leben verlieren, um Leben zu retten / Leben retten wollen und 
es dadurch verlieren; mindestens sechsmal - davon zweimal bei Matthäus 
und zweimal bei Lukas - hat sie das Herrenwort in den Evangelien über- 
liefert. Andere Stellen sind kaum zu verstehen ohne inneren Bezug auf 
dieses Paradox (z.B. Luk 14,26: hassen . .. auch die Seele, das eigene 
Leben; 21,19: gewinnen .. . euer Leben). Es ist also ein Wort, dem die 
Apostelkirche einen zentralen Platz in ihrer Botschaft einräumte, ein 
Wort, das sie liebte und uns deshalb so mannigfaltig überliefert hat. 

Schon die frühesten Bibelkommentatoren mußten sich mit diesem, in 
seiner äußeren Einfachheit recht schwer zu verstehenden Bibelwort ausein- 
andersetzen. Origenes findet für es eine doppelte Deutung; jede von ihnen 
aber besagt Weltflucht, arbeitet mit dem Schema von zwei Existenzen, 
zwei Leben, zwei Seelen des Menschen: das eine Leben, das irdische, zeit- 
liche, gegenwärtige, sei nur ein Schatten und deshalb abzutöten und aufzu- 
geben für das eigentliche, das himmlische und ewige Leben. So oder ähn- 
lich geht die Deutung des Herrenwortes in die Geschichte ein. Wenn aber 
irgendwo auf dieser Welt doch schon das eigentliche, himmlische Leben zu 
finden sei, dann nur in der Weltabgeschiedenheit eines Klosters und der 
Loslösung aus aller Bindung an diese Welt. 

Aber auch eine modern sein wollende Übersetzung, •Das Neue Testa- 
ment für Menschen unserer Zeit", überträgt in fast manichäischer Dies- 
seitsverachtung: •Wer sein Leben hier auslebt, verliert's." So etwas steht 
keinesfalls in Mk 8,35 oder Mt 10,39. Sogar der Nestor der modernen 
katholischen Bibelwissenschaft, Josef Schmid, meint im Regensburger 
Neuen Testament, daß •Leben" an den besagten Stellen einen •Doppel- 
sinn" habe: einmal handle es sich um das •irdische Leben", das aufzuge- 
ben sei, in der anderen Satzhälfte aber um das •eigentliche, ewige Leben", 



Josef Sudbrack 162 

eine Deutung, die kaum vom Neuplatonismus eines Origenes oder von 
der weltflüchtigen Tendenz des mittelalterlichen Eremitentums verschie- 
den ist. Die Schrift setzt auf jeden Fall anderswo, tiefer an. 

Die Konkretheit christlicher Daseinserfahrung 

Wenn wir uns bemühen, den Sinn des Wortes •Leben", griechisch •psy- 
che", von dem das Verständnis des Verses abhängt, aus der Heiligen 
Schrift zu erheben, macht uns der Bibelwissenschaftler darauf aufmerksam, 
daß bei einer Übersetzung jene typischen Schwierigkeiten auftauchen, die 
den abstrakten, seinshaft ausgerichteten germanisch-romanischen von den 
konkreten, tätigkeitsbetonten semitischen Sprachen her entstehen, 
•psyche" hat nämlich einerseits so gut wie im ganzen Bereich seines 
neutestamentlichen Vorkommens - und deutlicher noch von der hebrä- 
ischen Entsprechung (nephesch) her - einen klar umrissenen Aussage- 
wert (auszunehmen ist eigentlich nur Mt 10,28 und noch Mk 3,4), besagt 
aber in seinem Kern etwas so Konkretes und Individuelles, daß es sich 
kaum formulieren läßt. Und weil in erster Linie der konkrete, mitzuerle- 
bende Vollzug gemeint ist, nimmt es auch vom jeweiligen Sinnzusammen- 
hang her eine neue, andere Nuancierung an. Dautzenberg, auf dessen 
wertvolle Arbeit •Sein Leben bewahren" sich unsere Skizze in ihren ex- 
egetischen Ausführungen fast ausschließlich stützt, sieht den alttestament- 
lichen Hintergrund von •Lebenskraft und Lebensgefühl" durch das neu- 
testamentliche •psyche" zusammengezogen zur •konkreten Existenz 
eines Menschen mit ihrer ganzen erfahrenen Dichte und Intensität, aber 
auch in ihrer ständigen, latenten oder offenen Gefährdung durch den 
Tod". Was gemeint ist, versucht er mit •Leben" zu übersetzen; aber dieses 
•Leben" ist keine blasse •Lebensdauer", bedeutet auch nicht ein •Lebens- 
prinzip" und beschreibt keine Eigenschaft des Lebendigen, sondern meint 
die individuelle Daseinssituation des konkreten Menschen. Der Bibelleser 
ist geradezu angehalten, die abstrakten Überlegungen über Leben, Sein 
usw. beiseite zu lassen und sich persönlich, seine Daseinserfahrung in den 
Sinn der Aussage einzubringen, •psyche" könnte nach Dautzenberg •in 
den Herrenworten konsequent mit mein, bzw. sein oder euer Leben über- 
setzt werden". 

Wie konkret, durch keine Spekulation von vergänglichem und ewigem 
Leben aufzuholen, wir das •sein Leben" unseres Herren Wortes auffassen 
müssen, kann ein Blick auf die Todestheologie des Alten Testaments leh- 
ren. Wenn der Psalmist betet: •Kehre wieder, DU, entschnüre meine Seele 
(psyche), befreie mich deiner Huld zu willen! Denn im Tod ist kein Dein- 
gedenken, im Gruftreich, wer sagt dir Dank?!" (6,5 Buber), dann schreit er 



•Wer sein Leben um meinetwillen verliert ..." 163 

die ganze Todesangst einer unerlösten Welt Jahve entgegen. Tod bedeu- 
tete für ihn das Ende des Lebens, und Leben hieß für ihn einfachhin Ich, 
in der Greifbarkeit und Dichte, mit der er sich freute und trauerte, lachte 
und weinte... und den Tod fürchtete. Immer wieder erhebt sich in den 
Psalmen dieser Schrei: •Nicht die Toten preisen, oh, Ihn, nicht alldie in die 
Tiefstille sanken" (115,17; vgl 88,11 f; Is 38,18). Tod war für den Beter 
solcher Verse schlechthin das Ende. Seine Reflexion ging nicht auf ein 
Leben, das über den Tod hinaus durch Jahves Schöpfermacht gehalten 
wurde; die Spekulationen über die Unsterblichkeit der Seele drangen erst 
spät in das vorchristliche Judentum ein. Für ihn war sein hiesiges Leben 
so untrennbar von ihm selbst, daß ihm gar nicht der Gedanke kommen 
konnte, daß nach dem Tod, dem Verlust des gelebten Lebens, doch noch 
irgend etwas von ihm weiterbestehen werde. Leben war nicht etwas, das 
man - wenn auch unter Schmerzen - ablegen konnte, um dahinter dann 
noch irgendeine subsistierende Individualität zu erhoffen; Leben war eben 
der ganze, unteilbare Mensch, er, der Beter, und Ende des Lebens hieß 
sein Ende, endgültig und absolut. 

Wir sind heute in Gefahr, nachchristliche Gedanken von der Unsterb- 
lichkeit der Seele oder von der Überzeitlichkeit der Person in unseren 
Bibelvers hineinzulesen. Doch damit würden wir den Ernst des Herren- 
wortes verkennen. Es gilt vielmehr, die freudig-leidvolle Konkretheit des 
•Lebens" mitzuerleben, um die Existenztiefe des Herrenwortes zu ermes- 
sen. Man braucht sich nur einmal, ungeschützt von allem philosophisch- 
theologischen Wissen, in den Schatten des Todes zu begeben - reißt nicht 
die Hand des Todes die hegende Mauer aller menschlichen Sicherheiten 
nieder? -, dann steht man in der Daseinserfahrung des alttestamentlichen 
Juden, dem Leben das eigene Ich, die konkrete Daseinserfahrung in all 
ihren Höhen und Tiefen bedeutete. Leben war für ihn das, worum wir 
bangen; der Tod setzte ihm ein radikales Ende. 

Der Anspruch des Herrn 

Genau in diese Mitte will uns das Wort des Herrn treffen. Wenn wir nur 
den Kontext beachten, wird sein Ernst unausweichlich. Bei Markus - wie 
bei Luk 9,24 und Mt 16,25 - hat Jesus eben noch zum ersten Male auf sei- 
nen Tod hingewiesen: •Der Sohn des Menschen muß viel leiden und von 
den Ältesten und den Hohenpriestern und den Schriftgelehrten verworfen 
und getötet werden . ..", und Petrus hat sich gezwungen gefühlt, aus dem 
oben entwickelten Lebensverständnis gegen den Todesweg seines Meisters 
zu rebellieren. Auch bei Mt 10,39 und Luk 17,33 steht der Spruch im Zu- 
sammenhang mit dem furchtlosen Bekennen vor Statthaltern und Koni- 



Josef Sudbrack 164 

gen, einem Bekennen, das nach dem Wort des Herrn, aber auch aus der 
Situation der jungen Christengemeinden, dem Tod ins Auge blickte. Und 
bei Joh 12,25 ist der Bezug auf den völligen Untergang nicht minder ein- 
deutig: •Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt...", heißt 
es wie zur Verdeutlichung des folgenden Spruches: •Wer sein Leben liebt, 
verliert es, und wer sein Leben in dieser Welt haßt, wird es ins ewige 
Leben bewahren." 

Der Herr warnt also vor dem •Retten-Wollen" des eigenen Lebens, er 
warnt, noch konkreter gesprochen, vor dem •Bewahren-Wollen" dieses 
Lebens vor dem Tod. Er spricht den Menschen in seiner Existenzangst an, 
dort, wo ein jeder von uns, trotz Glaube, Hoffnung und Zuversicht auf die 
Auferstehung, immer wieder von der Daseinsnot gepackt, sich an Dinge 
und Menschen klammern möchte, um dem Letzten, Schlimmsten zu ent- 
gehen. Man weiß im Grund um die Vergeblichkeit solcher Versuche, und 
dennoch treibt einen die vitale Angst, die aus einer dem Bewußtsein ver- 
borgenen Tiefe kommt, an Strohhalmen noch einen Halt zu suchen. Und 
hier sagt der Herr: Wer das tut, wer so wie ein Ertrinkender mit den Hän- 
den um sich rudert, um sein Leben zu retten, und nicht - trotz aller Angst 
und instinktiver Lebensgier - sich sinken läßt •um meinet-willen!", der 
verliert gerade dieses sein Leben, das er retten will. 

Ein hartes Wort! Es eröffnet uns aber die Tiefe, in die hinein der An- 
spruch des Herrn geht. Wie eine Erläuterung dieser Unbedingtheit klingt 
das Gleichnis vom reichen Bauern, der Güter und Schätze in seiner neu- 
gebauten Scheune ansammelt und dann zu seiner •PSYCHE", also •sei- 
nem Leben", sagt: •Seele, mein Leben, du hast viele Güter auf viele Jahre 
daliegen; ruhe aus, iß, trink, sei fröhlich!" Was hier in der plastisch-bild- 
reichen Sprache des Gleichnisses gesagt wird, reicht in dieselbe Tiefe wie 
unser Evangelienvers. Und auch hier antwortet Gott: •Du Tor! In dieser 
Nacht fordert man deine Seele, dein Leben, von dir ..." (Luk 12,16-21). 

Natürlich weiß die Schrift auch, daß die Sorge um das Leben und die 
Bemühungen um die Zukunft notwendig in das Menschendasein dieser 
Zeit hineingehören. Wenn sie über die Arbeit spricht, wenn sie berichtet, 
daß die Lebensangst selbst das Herz des Herrn ergriffen habe, zeigt sie, 
daß es ihr nicht um eine quietistische Haltung, um ein Vergessenwollen 
der menschlichen Situation geht. Nicht hierzu will das Paradox etwas 
sagen; es schärft vielmehr ein, daß solche (notwendige!) Mühe und Sorge 
umfangen sein müsse von einem letzten Vertrauen; es sagt, daß man sich 
zwar über die Not und Angst nicht hinwegsetzen könne, aber gerade in 
der notvollen Verlassenheit des Lebens sich übergeben müsse in die Hände 
des Herrn. Man muß sogar sagen, daß der Herrenspruch uns aneifert, die 
Tatsachen des Lebens, vor denen wir allzu gern die Augen schließen, 



•Wer sein Leben um meinetwillen verliert ..." 165 

ernst zu nehmen; denn er entlarvt jede Verharmlosung und stellt sich 
bewußt der ganzen Schwere des Lebens. Das mutige Hineinblicken in die 
Dunkelheit der Angst nennt er •sein Leben verlieren". Aber dieser Ver- 
lust geschieht •um meinetwillen", und in Jesus Christus geht die Karfrei- 
tagssituation der Dunkelheit ins Licht des Ostermorgens über. 

• . . . um meinetwillen" 

Der Schlüssel, der die Unerbittlichkeit des Wortes zum Raum christlicher 
Geborgenheit aufschließt, ist der Herr. Es geht in unserem Spruch um 
nichts als um ihn. Der Blick auf Tod und Daseinsangst diente nur dazu, 
etwas von der Tiefe zu erspüren, in die hinein seine Anrede dringt: •Wer 
mein Jünger sein will", der darf sich nicht begnügen - so könnte man das 
Wort verdeutlichen -, den Herrn unter die übrigen Dinge oder auch unter 
die übrigen Menschen seines Lebens einzuordnen, sondern muß sich ihm 
von jener Daseinsmitte aus zuwenden, die im Tod offenbar wird; der muß 
sich ihm in der ganzen Ungeschütztheit des Lebens übergeben, so unge- 
schützt, wie es im Tod (also nicht im leichten Hinüberschlafen) über ihn 
kommt, und noch ungeschützter, denn der Herr ist mehr als der Tod. 

Wenn man sich beim Durchdenken dieser Unbedingtheit an einige Aus- 
sagen der modernen Existenzphilosophie erinnert, so begreift man die 
Aktualität des Evangelientextes. Bei Matthäus und besonders bei Lukas 
kann man feststellen, daß im Zusammenhang mit unserm Spruch der Vor- 
griff auf das Eschaton ausdrücklich gemacht wird. Im ursprünglichen Wort 
scheint zunächst die schlichte - aber welche •Schlichtheit"! - Aufforderung 
zur Nachfolge ausgesagt gewesen zu sein. Jesus Christus ist es, der uns den 
Mut geben soll, •das Leben zu verlieren", und er ist es, auf den zu wir 
sinken, wenn wir uns von der angstvoll-gierigen Existenzsicherung frei- 
machen. Dieses Sich-Freimachen kann nur von der oben beschriebenen 
Wurzel der menschlichen Daseinserfahrung her gelingen; aber es ist kein 
Selbstzweck, wie es in äußerlich verwandten stoischen Sprüchen zum Aus- 
druck kommt, sondern hat den Herrn zur Mitte, ihn selbst, der das Wort 
vom Verlieren und Gewinnen des Lebens spricht. 

Und deshalb kann dieses Wort nicht eher im vollen Aussagegehalt auf- 
leuchten, bis es vom Herrn selbst Licht empfängt. Von der erbsündlichen 
Anlage des Menschen her gesehen ist es ein fast •natürlicher" Zug, daß 
man (auch in der Begegnung mit Christus) noch Sicherungen einbauen, 
eine Garantie für die •Rettung" des •verlorenen Lebens" haben möchte; 
man sucht Beweise dafür, daß es sich wirklich lohnt, sein Leben zu verlie- 
ren, und findet sie in dem •um meinetwillen", in der Gestalt des Herrn. 
Die einen tun dies auf dem Weg der Wissenschaft, die andern halten nach 



Josef Sudbrack 166 

Wundern und Zeichen Ausschau; und irgendwo im Herzen ist jeder von 
uns einer aus der Schar derjenigen, zu denen der Herr gesprochen hat: •Ein 
böses und abtrünniges Geschlecht begehrt ein Zeichen, und ein Zeichen 
wird ihm nicht gegeben werden als nur das Zeichen des Jonas" (Mt 16,4), 
das ist der Herr selbst. Gewiß, es läßt sich Großartiges und Einleuchten- 
des über die Gestalt Christi, über seine Menschlichkeit und seine Göttlich- 
keit aussagen. Angefangen von den theologischen Entwürfen der vier 
Evangelisten bis zu den modernen Versuchen einer Christologie besteht 
ja die gesamte Theologiegeschichte in ihrem Wesen in nichts anderem als 
im Bemühen, etwas Gültiges über Jesus Christus zu formulieren. Wenn 
man sich aber Rechenschaft darüber geben will, wo und wann nun wirk- 
lich •Gültiges" gesagt wird, dann muß eines der wichtigsten Kriterien lau- 
ten: dort, wo der nicht begreifbare •Rest" an der Wirklichkeit des Herrn 
nicht als •quantite negligeable" behandelt wird, sondern tragende Mitte 
der Aussagen geblieben ist. Mit anderen Worten: dort, wo keine Sicher- 
heit neben dem Herrn aufgebaut wird, sondern er selbst, und nur er selbst 
derjenige ist, der uns auffängt, wenn wir •das Leben verlieren", dort, wo 
im Letzten er selbst es ist - und keine Beweise vor- oder nachher -, der uns 
den Glauben schenkt. 

Die Dunkelheit, die wir bei einer Analyse unseres Daseins entdecken, 
findet sich auch in der Mitte des Christusereignisses. Hier wie dort kom- 
men wir an eine Grenze, wo alle Sicherungen, alle Beweise, alle Bemü- 
hungen, noch etwas festzuhalten, sich an einen Balken zu klammern, weg- 
fallen; hier wie dort begegnet uns etwas, dem wir uns ausliefern müssen, 
immer dann, wenn unser Sein an einer Stelle ergriffen wird, wo es sich 
nicht mehr selbst gehört, sondern - in der Sprache der Existenzphiloso- 
phie - •geworfen" oder - in der Sprache der Schrift - •geschenkt" ist. 

Die Dialektik christlicher Existenz 

Hierin liegt nämlich - bei aller Ähnlichkeit - der entscheidende Unter- 
schied zwischen der philosophischen Todesanalyse und dem Spruch des 
Herrn: •Wer sein Leben um meinetwillen verliert, wird es retten." Die 
Fragestellungen sind gleich radikal, aber das Bibelwort greift weiter, es 
vertieft das •Leben verlieren" zum •Leben retten". 

Mit diesem •dialektischen" Umschlag wird aber keine billige Phrase 
und kein Taschenspielertrick ausgesagt, sondern die Wirklichkeit Jesu 
Christi. Als das Wort zum erstenmal gesprochen wurde, war es angefüllt 
von dem konkreten Erlebnis •Jesus Christus". In ihm schlug sich das nie- 
der, was die Apostel zur Nachfolge bewegte, zum Verlassen ihres Brot- 
erwerbs, ihrer Existenzsicherung. Hier liegt auch heute sein unmittelbarer 



•Wer sein Leben um meinetwillen verliert ..." 167 

Sinn: Nachfolge Christi heißt, sich ganz und gar seinem Ruf öffnen; der 
Herr ist an die Stelle der alten Lebensmitte getreten, um die der Mensch 
früher seine Sorgen und Mühen ordnete - und zwar wissend um die Ver- 
geblichkeit. Die letzte entscheidende Frage darf nicht mehr heißen, wie 
kann ich mein Leben retten, wo ist noch ein Strohhalm, an den ich mich 
klammere, um meine Existenz noch etwas länger vor dem Untergang zu 
bewahren, sondern sie klingt nun wie der Schrei des Petrus: Herr, hilf mir, 
ich gehe zugrunde, oder wie das Wort der Maria von Magdala: Rabbuni! 

Man kann natürlich versuchen, mittels einer Philosophie der unsterb- 
lichen Seele die Dialektik von •Verlieren - Retten" aufzufangen. Dann 
hätte das Herrenwort etwa folgende Struktur: eine substantiell gleich- 
bleibende Seele oder ein in seiner Individualität unauflösbares Ich bildet 
ein identisches Substrat für das Verlieren und das Retten des Lebens; und 
dieses Leben selbst muß so etwas sein wie ein Kleid, das die Seele im 
Tode - unter Schmerzen - auszieht, um es dann nach dem Tod neu und 
herrlicher sich wieder überwerfen zu dürfen. Auch dieser Ansatz zum Ver- 
ständnis ist legitim; man muß ihn nur mit der ganzen Unerbittlichkeit des 
Todes konfrontieren. In ihm erfährt der Mensch nicht nur den Verlust des 
Körpers oder seines äußeren Seins im Gegensatz zu dem eigentlichen Ich, 
sondern er wird selbst mit der letzten Faser seiner Existenz hineingezogen 
in den Kampf, und er weiß es gewisser als alle Philosophie, daß er selbst 
hinabsinkt in den Abgrund des Sterbens. In diesem Augenblick müssen 
alle denkerischen Bemühungen verblassen: nicht aber Er, der von sich 
sagte: Ich bin das Leben und die Auferstehung. Und in ihm, nicht in dem 
philosophischen Wissen um die Unsterblichkeit der Seele, weiß der Christ 
seinen Halt. 

Genau das gleiche gilt auch für die tägliche christliche •Nachfolge des 
Herrn", von der unser Spruch primär ausgesagt wurde. Auch hier kann 
man mit psychologischen und metaphysischen Überlegungen zu erklären 
versuchen, warum nun der Mensch nicht mehr sich und seine eigene Exi- 
stenzsicherung in den Mittelpunkt stellt, sondern Jesus Christus. Man 
kann Gründe für diesen Schritt anführen: eine geschlossenere personale 
Entfaltung und einen Weg zur größeren Reife, eine größere Wirksam- 
keit des Dienstes am Mitmenschen und des Einsatzes für die Zukunft die- 
ser Welt. Das alles stimmt und muß auch mitgesehen werden - wird gele- 
gentlich sogar zu sehr bagatellisiert; aber es ist noch nicht das Eigentliche 
und Ausschlaggebende: Der Grund, auf dem der Christ im letzten auf ruht, 
ist nur und allein der Herr. Zu vergangenen Zeiten stellte man sich die im 
Grund gleiche Frage etwa so: •Es ist zu fragen, ob einer, der nur das ewige 
Leben intendiert, und nur deswegen gute Werke tut . .. gut oder gerecht 
zu nennen sei!" Wilhelm von Auvergne, dessen Schriften im Spätmittel- 



Josef Sudbrack 168 

alter zu den meistgelesenen aszetischen Handbüchern gehörten und den 
z. B. der •Lehrer" Martin Luthers, Gabriel Biel, ausschrieb, antwortet 
darauf: •und es erhellt, daß er offensichtlich ein ungerechter ist!" 

Wir verstehen, wie restlos das •sein Leben verlieren" aufgefaßt werden 
muß, um den Platz freizugeben für die Nachfolge Christi, für •sein Leben 
retten"; genau in der Mitte, auf die, wie von unsichtbarer Hand gezogen, 
alles menschliche Sorgen und Mühen sich hinrichtet, in dieser Mitte, von 
der das Dunkel unserer Existenz ausgeht, muß der Herr stehen. Wenn 
wir uns an einer weniger zentralen Stelle unseres Daseins ihm zuwenden 
würden, dann wäre er nur eines von den Dingen, die man - vergeblich! - 
benützt, um die eigene Existenz zu sichern, um seinem eigenen Leben eine 
größere Reife zu geben; man würde ihn als Mittel gebrauchen, um irgend 
etwas, und sei es den Himmel, zu erlangen. Und genau dann träfe das ein, 
was man oft mit unserem Herrenwort verband, man müßte Dinge und 
Menschen, die neben ihm ständen, abwerten, um ihn zu erheben, man 
müßte mit dem Denkschema von den zwei Leben, von •diesem", d. h. 
schlechtem, und •jenem", d. h. gutem Leben arbeiten. 

Das Gesetz der Liebe 

Es ist unerläßlich, auf die Härte der Forderung Christi hinzuweisen; nur 
so kann man verstehen, in welcher Absolutheit die Aufforderung, ihm 
nachzufolgen, Christ zu sein, den Menschen trifft; nur so kann man auch 
begreifen, daß seine Wirklichkeit die Welt und ihre Bereiche nicht er- 
drückt, sondern ihnen zum eigenen Glanz verhilft. Aber selbst die •Härte" 
seines Anspruchs ist nicht das Letzte, das Letzte ist Er. In ihm, als einer 
lebendigen Persönlichkeit, verliert die Härte zwar nichts an Radikalität, 
wohl aber den Anschein der abweisenden Unerbittlichkeit. Ein letzter 
Schritt soll uns auch noch diese neue Tiefe verdeutlichen. 

Johannes ist der Evangelist, der unseren Evangelienvers in den Refe- 
renzrahmen eines allgemeineren Verstehens hineinstellt. Er zitiert ihn, 
12,25, unter dem typisch johanneischen Stichwort: Liebe. •Wer sein 
Leben liebt, verliert es, und wer sein Leben in dieser Welt haßt, wird es 
ins ewige Leben bewahren." Dautzenberg hat die Stellen über •PSYCHE", 
Leben, gesammelt und gezeigt, daß Johannes stets im Zusammenhang mit 
•PSYCHE" auf Liebe zu sprechen kommt. 

Damit aber sind wir auf ein Analogon verwiesen, an dem uns die innere 
Berechtigung und Bereicherung der radikalen Selbstaufgabe, wie sie die 
Nachfolge Christi verlangt, aufleuchten kann. Die moderne Psychologie 
weiß, daß die Selbstwerdung des Menschen nicht so sehr durch Reflexion 
auf das eigene Innenleben, durch eine Zentrierung auf das eigene, liebe 



•Wer sein Leben um meinetwillen verliert ..." 169 

Ich zustande kommt, sondern im Durchbruch durch die Grenzen der eige- 
nen Selbstbefangenheit auf einen anderen, auf ein Du hin, durch eine 
selbstlose Liebe. •Selbstwerdung durch Selbstaufgabe", könnte man dieses 
Gesetz der Liebe in ähnlich paradoxer Weise wie den Evangelienspruch 
formulieren. Der Mensch kann nicht zur vollen Persönlichkeit heranreifen, 
wenn nicht irgendwo der Ausbruch aus dem Gefängnis seines Ichs ge- 
schieht. Das Evangelium würde sagen: wenn er nicht •sein Leben ver- 
liert", oder johanneisch, •wenn er nicht sein Leben haßt". Und genau die- 
ser •Ausbruch" auf ein Du hin, dieses •Leben-Verlieren", diese •Liebe", 
ist - auch von der Anthropologie her - das •Heil" des Menschen. 

Natürlich haben wir damit nur ein Analogon zum Verständnis des 
Schriftwortes gefunden; die Radikalität der evangelischen •Selbstaufgabe" 
geht auf den letzten Seinsgrund zu; denn die Person des Herrn, auf die 
hin der Mensch aus seiner Ichbefangenheit heraustritt, steht ihm nicht als 
greifbares, sinnlich ertast- und erfühlbares Du gegenüber. Das •Leben" 
verliert vor dem Herrn seine Sinnhaftigkeit in einem höheren Maß, und 
der Mensch gewinnt zugleich im Herrn sein •Leben" viel wirklicher, näm- 
lich endgültig, wieder. Dennoch macht ein solcher Vergleich deutlich, daß 
auch die Botschaft der Schrift vom •Verlieren und Gewinnen des Lebens" 
nicht einfachhin die menschlichen Bezüge ignoriert, sondern sie zu unge- 
ahnter Bedeutungskraft erweitert und vertieft. 

Wenn man nämlich versuchen würde, irgendeine Verstehens-Brücke 
zwischen dem •Leben verlieren" und dem •Leben retten" zu schlagen, 
wenn man mit Worten aussprechen wollte, warum denn durch die Selbst- 
aufgabe des Lebens auf den Herrn hin das Selbst erst gewonnen würde, 
dann hieße - wie schon gezeigt - dieses Wort zuerst •Du", •Jesus Chri- 
stus". Seine Gestalt, so wie sie ihre Züge entfaltet, nicht aber •Beweise" 
vor oder nach ihm, bringt uns die vertrauende Gewißheit, warum die Hin- 
gabe an ihn nun doch sinnvoll und warum der •Rest" von Nicht-begreifen- 
Können keine abweisende Dunkelheit, sondern zum Verstehen einladende 
Geborgenheit bedeutet. Menschlich gesehen aber heißt die Verstehens- 
Brücke •Liebe". In ihr hat uns Gott den Ansatzpunkt, scholastisch gespro- 
chen: die •potentia oboedientialis", gegeben, woran seine Offenbarung in 
Jesus Christus anknüpfen wollte. Sie, und nicht das Sein oder sonst ein 
Begriff, ist der Verstehenshorizont, unter dem klar wird, daß das Wort 
vom •Verlieren und Retten des Lebens" nicht nur radikale Forderung, 
sondern mehr noch, beglückende Erfüllung bedeutet. Die Liebe ist, schon 
nach einer philosophischen Phänomenologie, stärker als der Tod, ist Ewig- 
keit, wie Nietzsche den Satz des Hohenlieds paraphrasiert. 

Aber auch hier müssen wir uns noch einmal hüten, eine fertige Formel 
zu suchen für das, was gemeint ist. Genau wie das •Leben" im biblischen 



Anton Grabner-Haider 170 

Wortsinn kein Kleid ist, in das wir schnell hineinhuschen können, um 
unsere •Theater"-Rolle zu spielen, sondern unser eigenes, jeweils persön- 
lich und unvergleichbar gelebtes Leben meint, und wie der Herr kein 
•Deus ex machina" ist, mit dem man flink die Probleme des Lebens löst, 
sondern konkrete menschliche Persönlichkeit - so konkret wie der Tod am 
Kreuz -, ebenso ist die •Liebe", von der wir hier sprechen, kein Wort, das 
in den Ohren wie eine leicht eingängige Melodie klingt, sondern ge- 
schenkte, erkämpfte und stets von neuem zu erkämpfende Hingabe. Nur 
eine solche Liebe kann uns das Verständnis bringen, warum tatsächlich 
der, der sein Leben verliert, es gewinnen wird. Und sie kann es wiederum 
nur deshalb, weil sie in letzter Konsequenz nichts anderes ist als der Herr 
selbst, um dessentwillen der Christ sein •Leben" aufgibt. 

Der weltliche Gottesdienst des Christen 

Anton Grabner-Haider, Münster i. W. 

Eine leidenschaftliche Bedenkerin menschlicher Freiheit hat ihren Abschied 
vom Christentum damit begründet, daß Gott ihr Welt und Erde stehle1. 
Damit spricht sie vielleicht für nicht wenige Menschen unserer Zeit. Auf 
der anderen Seite ist das Reden der Theologen und Nichttheologen von 
einer •weltlichen Welt" und einem •weltlichen Christsein" fast schon 
jargongefährdet angewachsen2, und nicht immer vermag dieses Reden 
auch deutlich zu machen, was es konkret und wohl auch in theologisch legi- 
timer Weise meint. Hier soll nun vom Apostel Paulus her ein kleiner Bei- 
trag geleistet werden, um jenen Sachverhalt zu erhellen, der sich als For- 
derung des •weltlichen Gottesdienstes" aus dem Evangelium selbst ergibt. 

Was ist in der Bibel und im besonderen bei Paulus überhaupt gemeint, 

1 •Als Kind glaubte ich an Gott. Es war kein Märchen. Gott wurde eine abstrakte Vor- 
stellung irgendwo im Himmel. Eines Tages habe ich sie weggewischt. Ich habe Gott nie 
vermißt. Er stahl mir die Erde." Simone de Beauvoir, Die Mandarins in Paris, Reinbeck 
1955. S. 24. 
2 Davon auszunehmen sind etwa G. Ebeling, Weltliches Reden von Gott, in: Wort und 
Glaube, Tübingen 1962, S. 372-80; ders., Die nichtreligiöse Interpretation biblischer Be- 
griffe, a. a. O. S. 90, 160; J. B. Metz, Die Zukunft des Glaubens in einer hominisierten Welt, 
Hochland 56 (1964), S. 377-91; ders., Weltverständnis im Glauben. Geist und Leben 35 
(1962), S. 163-85; O. Semmelroth, Erwägungen über das christliche Weltverständnis, in: 
Geist und Leben 37 (1964) 258-72; K. Lüthi, Säkulare Welt als Objekt der Liebe Gottes, 
Evang. Theologie 26 (1966) S. 113-30. 




