
Anton Grabner-Haider 170 

Wortsinn kein Kleid ist, in das wir schnell hineinhuschen können, um 
unsere •Theater"-Rolle zu spielen, sondern unser eigenes, jeweils persön- 
lich und unvergleichbar gelebtes Leben meint, und wie der Herr kein 
•Deus ex machina" ist, mit dem man flink die Probleme des Lebens löst, 
sondern konkrete menschliche Persönlichkeit - so konkret wie der Tod am 
Kreuz -, ebenso ist die •Liebe", von der wir hier sprechen, kein Wort, das 
in den Ohren wie eine leicht eingängige Melodie klingt, sondern ge- 
schenkte, erkämpfte und stets von neuem zu erkämpfende Hingabe. Nur 
eine solche Liebe kann uns das Verständnis bringen, warum tatsächlich 
der, der sein Leben verliert, es gewinnen wird. Und sie kann es wiederum 
nur deshalb, weil sie in letzter Konsequenz nichts anderes ist als der Herr 
selbst, um dessentwillen der Christ sein •Leben" aufgibt. 

Der weltliche Gottesdienst des Christen 

Anton Grabner-Haider, Münster i. W. 

Eine leidenschaftliche Bedenkerin menschlicher Freiheit hat ihren Abschied 
vom Christentum damit begründet, daß Gott ihr Welt und Erde stehle1. 
Damit spricht sie vielleicht für nicht wenige Menschen unserer Zeit. Auf 
der anderen Seite ist das Reden der Theologen und Nichttheologen von 
einer •weltlichen Welt" und einem •weltlichen Christsein" fast schon 
jargongefährdet angewachsen2, und nicht immer vermag dieses Reden 
auch deutlich zu machen, was es konkret und wohl auch in theologisch legi- 
timer Weise meint. Hier soll nun vom Apostel Paulus her ein kleiner Bei- 
trag geleistet werden, um jenen Sachverhalt zu erhellen, der sich als For- 
derung des •weltlichen Gottesdienstes" aus dem Evangelium selbst ergibt. 

Was ist in der Bibel und im besonderen bei Paulus überhaupt gemeint, 

1 •Als Kind glaubte ich an Gott. Es war kein Märchen. Gott wurde eine abstrakte Vor- 
stellung irgendwo im Himmel. Eines Tages habe ich sie weggewischt. Ich habe Gott nie 
vermißt. Er stahl mir die Erde." Simone de Beauvoir, Die Mandarins in Paris, Reinbeck 
1955. S. 24. 
2 Davon auszunehmen sind etwa G. Ebeling, Weltliches Reden von Gott, in: Wort und 
Glaube, Tübingen 1962, S. 372-80; ders., Die nichtreligiöse Interpretation biblischer Be- 
griffe, a. a. O. S. 90, 160; J. B. Metz, Die Zukunft des Glaubens in einer hominisierten Welt, 
Hochland 56 (1964), S. 377-91; ders., Weltverständnis im Glauben. Geist und Leben 35 
(1962), S. 163-85; O. Semmelroth, Erwägungen über das christliche Weltverständnis, in: 
Geist und Leben 37 (1964) 258-72; K. Lüthi, Säkulare Welt als Objekt der Liebe Gottes, 
Evang. Theologie 26 (1966) S. 113-30. 



Der weltliche Gottesdienst des Christen 171 

wenn von •Welt" die Rede ist? Für die Glaubensweise des AT ist die 
Welt in umfassender Weise Gottes Schöpfung. Sie besitzt eine eigene 
Gewichtigkeit und Herrlichkeit, sie ist entgöttert und sie wird als Gegen- 
über Jahwes ständig in Bezug zu ihm erfahren. Israel zeigt in seiner 
Lebens- und Geschichtserfahrung einen erstaunlichen Mut zur Weltlich- 
keit und eine rätselhafte Gelassenheit im Weltlichen. Es weiß sich ja in 
einer Geschichte mit Jahwe stehend, der ihm ständig die Welt als Daseins- 
raum offenhält3. 

Auch für das NT und speziell für Paulus ist die Welt Schöpfung Gottes. 
Sie kommt von dessen Schöpferwillen her und findet darin ihre Einheit. 
Ihrer formalen Struktur nach ist sie der Ort und der Raum alles dessen, 
was zu ihr gehört, die Gesamtheit und Einheit von Natur, Menschen, 
Mächten, Sichtbarem und Unsichtbarem, Vergangenheit und Zukunft 
(Rom 8,38ff und 1 Kor 3,22), eben die umgreifende Dimension alles 
Welthaften. Sodann wird Welt als Zeit verstanden und sie heißt als solche 
•Äon" (1 Kor 2,7); aus den verschiedenen Äonen, die einer nach dem 
anderen andrängen, bricht die letzte Weltzeit der Zukunft an (1 Kor 
10,11). Welt meint aber auch ein Mächtigkeitsphänomen, das bindet und 
versklavt (Gal 1,4 und 4,3), das seinen Anspruch auf Besorgung erhebt. 
Sie ist nicht bloß etwas Vorhandenes, sondern vielmehr etwas Maßgeben- 
des, Zukommendes und Bedrängendes. Schließlich ist sie Menschenwelt 
(2 Kor 5,19; Rom 5,12 und 3,19), und als solche begegnet sie erst, wie sie 
tatsächlich ist. Im Menschen kann sie als •nichtige Schöpfung" begegnen, 
in der Verfremdung zu sich selbst und in der Illusion der Eigenmächtig- 
keit; oder aber sie begegnet als Schöpfung Gottes, die weiß, daß sie von 
Gott herkommt und auf ihn hin unterwegs ist (Rom 11,36 und 1 Kor 8,6). 
Da sie im menschlichen Dasein erst als gelichtet erscheint, begegnet sie 
immer in dieser Zwiespältigkeit und in dieser doppelten Möglichkeit4. In 
diese doppelte Möglichkeit ist nun auch der Christ gestellt. Nur ist er durch 
den Ruf des Evangeliums beauftragt und ermächtigt, Welt von Gott her 
und auf ihn hin sein zu lassen. Diese Forderung läßt sich nun bei Paulus 
umfassend als der Ruf zum •weltlichen Gottesdienst" erheben. Nach die- 
sem gilt es also zu fragen. 

In seinem Brief an die Christen in Rom (12,1-2), in dem der Apostel 
auf keine konkreten Gemeindeprobleme antworten muß, weil er sie nicht 
kennt, erhebt er in umfassender und paradigmatischer Weise die Forde- 
rung des Evangeliums. Diese ist der neue Anspruch Gottes an die Getauf- 

3 Vgl. G. von Rad, Theologie des AT, II, München 1959, S. 350-53. 
4 Für R. Bultmann, Die Theologie des Neuen Testamentes, Tübingen 19614, S. 257, ist 
Welt ein reiner Zeitbegriff, genauer ein geschichtlicher und eschatologischer. Alle Bilder 
von der Welt seien als mythologische existenzial zu interpretieren. Doch ist dagegen zu 
betonen, daß für Paulus Welt sehr wohl ein theologisches Eigengewicht besitzt. 



Anton Grabner-Haider 172 

ten. Die zwei Verse sind die zusammenfassende Überschrift und das ein- 
heitliche Thema des Anspruches überhaupt, den das Evangelium erhebt5. 
Die Christen werden darin aufgefordert, ihr Leben als einen •geistlichen 
Gottesdienst" zu vollziehen. Solcher Gottesdienst ist der Lobpreis des 
geistbegabten Menschen an Gott, in Stellvertretung der ganzen Schöpfung. 
Er ist der neue und wahre Gottesdienst. Der Christ ist angeldhaft mit dem 
Geist Gottes begabt (1 Kor 1,22). Deswegen vermag er vorwegnehmend 
den endzeitlichen Gottesdienst zu verrichten. Er anerkennt dadurch schon 
Gottes Herrscherrecht und läßt seine Herrschaft anbrechen. 

Wo ist nun der Ort dieses Gottesdienstes? Paulus sagt in programmati- 
scher Weise: die leiblich-welthafte Existenz (Soma) des Christen. In seiner 
leiblichen Daseinsweise ist der Mensch auf Tat und Selbstverwirklichung 
hin ausgerichtet, und vor allem geht er auf eine neue Auferstehungsleib- 
lichkeit zu. Ferner ist der Mensch in seiner leiblich-welthaften Existenz 
auf den Mitmenschen verwiesen, denn der Leib ist die grundlegende 
Bedingung der intersubjektiven Kontaktmöglichkeit, der zwischenmensch- 
lichen Kommunikation. Der Mensch hat ständig die Wahl, sein vorgegebe- 
nes Mit-sein anzunehmen und zu gestalten, oder aber es abzulehnen und 
zu verfremden6. In seinem Leib hat er auch die Möglichkeit, sein Welt-sein 
in Freiheit zu verwirklichen, oder aber unfrei zu werden und sich selbst 
entfremden zu lassen. Als leibliches Dasein ist er also zugleich von den 
Mitmenschen und von der konkret vorgegebenen Welt bestimmt. So lebt 
er auf die neue Auferstehungswirklichkeit und Gottes vollendete Neu- 
schöpf ung zu (1 Kor 15, 42 ff). 

Deswegen trifft der Anspruch des Evangeliums den Christen gerade in 
seiner leiblichen Existenz. Diese soll als ganze und in allen ihren Bereichen 
zum •geistlichen", •endzeitlichen" und einzig wahren Gottesdienst wer- 
den. Da die leibliche, welthafte und mitmenschliche Daseinsweise des 
Menschen der Ort dieses neuen Gottesdienstes ist, darf man diesen mit 
Recht einen •weltlichen" nennen. Es ist der Gottesdienst der befreiten 
Weltlichkeit und der angenommenen Mitmenschlichkeit. An unserer Stelle 
(V2) ist noch gesagt, die Christen sollen sich nicht wieder unter die Maß- 
gabe und Machtsphäre der jetzigen, selbstentfremdeten Weltzeit bringen 
lassen. Durch ihren weltlichen Gottesdienst sollen sie vielmehr •verwan- 
delt" werden in den neuen Bereich Gottes; sie sollen zu seiner Neuschöp- 
fung werden (vgl. 2 Kor 5, 17). In ihrem Denken, Handeln und Wollen 

5 Vgl. J. Cambier, Vie et doctrine de S. Paul (SDB 7, 37), Paris 1962, S. 376, und E. Käse- 
mann, Gottesdienst im Alltag der Welt, in: Judentum - Urchristentum - Kirche, Berlin 
1960, S. 166. 
6 Vgl. J. A. T. Robinson, The Body. A Study in Pauline Theology (StBiTh 5), London 
1962, S. 31-33; E. Schweizer, Art. •Soma" im ThWb VII, Sp. 1064-91; E. Käsemann, Leib 
und Leib Christi (BHTh 9), Tübingen 1933. 



Der weltliche Gottesdienst des Christen 173 

sollen sie diese neue Schöpfung in ihre Welt hereinholen. Dies ist der ein- 
heitliche Anspruch des Evangeliums an die Menschen. 

Sein weltlicher Gottesdienst ist dem Christen vorgezeichnet im Weg 
Jesu, in dessen Leben, Sterben und Auferstehen. Daher gibt es für den 
Christen wesentlich noch den sakramentalen Gottesdienst der Eucharistie, 
der seinen weltlichen Gottesdienst in Christus aufgipfelt und zur Erhel- 
lung bringt. Wenn in der Eucharistie Kirche wird und wenn darin die Ge- 
meinschaft der Getauften das Gedächtnis des Christusereignisses feiert, 
dann übernimmt diese dabei die Daseinsweise Jesu als ihren konkreten 
Auftrag. Jesu Leben war ein Dasein für die Menschen und für die Welt. 
So muß auch das Leben derer, die Eucharistie feiern, zu einem Dasein für 
die Mitmenschen und die vorgegebene Welt werden. Die leibliche Selbst- 
mitteilung Christi im Abendmahl fordert und ruft die Kirche in den Nach- 
vollzug seiner Daseinsweise7. So ist die Eucharistie die Sendung der Chri- 
sten zu ihrem weltlichen Gottesdienst, den der endgültige Gottesdienst 
Jesu, nämlich sein Tod und seine Auferstehung, ermöglicht hat. Wenn 
Christen Eucharistie feiern, übernehmen sie die Daseinsweise dessen, der 
gehorsam war für die Vielen, als ihren Auftrag. So bedingen einander 
Eucharistie und weltlicher Gottesdienst von ihrem Grund her. Sie sind 
derart aufeinander zugeordnet, daß es zwischen ihnen gar keine Alter- 
native geben kann. 

Das Evangelium erhebt den Anspruch an den Menschen, daß er seine 
leiblich-welthafte Existenz als Geschöpf verwirkliche, den neuen und end- 
zeitlichen Gottesdienst mitten in der Welt verrichte. Wie diese Welt aber 
tatsächlich vorkommt, steht sie in der Illusion der Eigenmächtigkeit und 
in heilloser Selbstentfremdung. Sie verleugnet, daß sie von Gott her- 
kommt, und so ist sie zur •nichtigen" Schöpfung geworden. Doch hat sich 
in Christus für sie die neue und letztgültige Möglichkeit aufgetan, wieder 
Gottes Schöpfung zu werden - ja, noch mehr: Gottes neue Schöpfung! Der 
Mensch ist der Ort, wo sich •nichtige" Schöpfung von Gottes •neuer" 
Schöpfung scheiden muß. In ihm geht sie also entweder weiterhin den 
Weg der Verfremdung oder aber einer neuen Beheimatung. Seit Christus 
birgt die Welt immer diese doppelte Möglichkeit in sich. Der Christ ist nun 
der, der in seinem Leben, in allen Bereichen seines leiblichen Daseins, Welt 
von Gott her und auf Gott hin erscheinen läßt. Er ist vom Geist Gottes 
ermächtigt, sein welthaftes Dasein als geistlichen Gottesdienst zu voll- 
ziehen. Freilich ist dieser Gottesdienst zugleich ein Kriegsdienst für Gott 
(Rom 6, 13 ff), sowie vorwegnehmender Lobpreis der Schöpfung an ihren 
7 Vgl. E. Käsemann, Anliegen und Eigenart der paulinischen Abendmahlslehre, in: Ex- 
egetische Versuche und Besinnungen I, Göttingen 1960, S. 34; H. Schlier, Der Christ und 
die Welt, in: Geist und Leben 38 (1965) S. 419; J. M. Nielen, Gebet und Gottesdienst im 
NT, Freiburg 19632. 



Anton Grabnet-Haider 174 

Schöpfer. Diesem einzig wahren Gottesdienst eröffnet Gott schon sein 
neues Leben und seine Heiligkeit (Rom 12, 1). 

Nun kann der Christ aber immer wieder in die Machtsphäre der Sünde 
und damit in die Nichtigkeit der Welt zurückverfallen. Deswegen trifft 
ihn ständig von neuem der Ruf des Evangeliums. Gerade in seiner Welt- 
lichkeit und Leiblichkeit ist er unter Gottes Herrschaft gefordert. Sein leib- 
liches Dasein soll doch zur neuen Auferstehungsleiblichkeit werden und 
seine welthafte Existenz zur •neuen Welt". Im Leben des Christen dringt 
Christus mit seiner Herrschaft in der Welt vor. Nur wo der Christ sein 
mitmenschliches Dasein im Leib als Liebe verwirklicht, nur wo er durch 
seine gottgeschenkte Freiheit die Welt aus ihrer Eigenmächtigkeit befreit, 
lebt er unter der Herrschaft Christi und vollzieht er seinen weltlichen Got- 
tesdienst. Durch seine Freiheit und durch seine Liebe weist er Welt und 
Menschen in die Zukunft Gottes. 

Paulus hat von der Verheißung der neuen Auferstehungswirklichkeit 
her ein programmatisches Welt- und Leibverständnis entworfen. Dieses 
unterscheidet ihn grundlegend von der jüdischen Apokalyptik, in deren 
Terminologie er sonst häufig spricht8. Nicht immer, oder nur selten wurde 
dieser Unterschied in der Theologie gesehen und noch seltener wurden 
daraus Konsequenzen gezogen. Wenn die leiblich-welthafte Existenz des 
Menschen zur Auferstehungswirklichkeit werden soll (1 Kor 15, 42 ff und 
Phil 3, 20 f), dann sind alle Weltstrukturen und Daseinsbereiche des Men- 
schen dazu bestimmt, neue Welt und neue Schöpfung zu werden. Dann 
aber gilt das ganze Engagement des Christen seinem weltlichen Gottes- 
dienst. In allen Möglichkeiten seiner Selbstverwirklichung ist der Mensch 
in Gottes Zukunft gerufen; grundsätzlich ist gar nichts davon ausgenom- 
men. Freilich ist es von Christus her nicht ausgemacht, ob er tatsächlich mit 
seiner Welt zur neuen Schöpfung wird. Wo der Mensch mit seiner wach- 
senden Selbstverwirklichung auch immer mehr die Möglichkeit der totalen 
Selbstvernichtung in die Hand nimmt, wird das überaus deutlich. Christus 
hat nur die Möglichkeit der neuen Beheimatung für den Menschen eröffnet 
und er hat ihn dazu gerufen. 

In Christus hat sich Gott mit der Welt endgültig •versöhnt" (2 Kor 
5, 19), aber er hat den Menschen zur freien Beantwortung seiner Ver- 
söhnungsbotschaft gerufen. Er hat ihn auch in der ständigen Möglichkeit 

8 Dort erfolgt im Blick auf die Zukunft eine völlige Abwertung der Gegenwart und eine 
Flucht in diese Zukunft: •Was nimmst du dir nicht die Zukunft zu Herzen, sondern die 
Gegenwart?" (4 Esr 7, 16) •Denn es vergeht alles, was verweslich ist und es schwindet aus 
dem Gedächtnis die ganze jetzige Zeit. Denn der, der jetzt läuft, läuft vergebens" (syr Bar 
44, 9-10). •Das Gegenwärtige ist nämlich nichts, das Zukünftige jedoch sehr viel" (44, 8). 
In dieser apokalyptischen Weise wurde größtenteils, gefördert von der antiken Welt- 
untergangsstimmung, auch die christliche Eschatologie interpretiert. 



Der weltliche Gottesdienst des Christen 175 

des Neinsagens belassen. Gerade das aber gibt dem Ruf des Evangeliums 
im Mund der Kirche, aber auch der Fremdprophetie im Mund der •anony- 
men" Christen, die ganze Dringlichkeit und macht sie zum Kampfruf. Die 
Menschenwelt ist ständig von der Machtsphäre der Sünde bedroht, die auf 
Selbstvernichtung und Tod aus ist. Deswegen gibt es für den Christen 
keine Flucht aus und keine Distanz zu seiner Welt. Vielmehr ist gerade 
seine selbstentfremdete Welt Gottes Kampfplatz und ständig muß es sich 
entscheiden, ob sie eine Welt im Werden bleiben will, oder ob sie zur 
Welt des Vergehens und der Selbstvernichtung wird. Gottes Heilshandeln 
gibt dem Christen gerade nicht diese Sicherheit, die ihn vom Kampf um 
die Welt und den gefährdeten Menschen dispensieren könnte. Auch dieser 
Kampf ist sein weltlicher Gottesdienst. Er muß mitten in der Welt ge- 
kämpft werden und kann nicht Aufgabe für nur wenige sein. Im Christus- 
ereignis ist er der ganzen Kirche vorgezeichnet. Sie wird tatsächlich nur 
dort Christi Kirche sein, wo sie für die Welt und die Menschen da ist. 

Gott hat dem Christen angeldhaft seine Freiheit geschenkt. Deswegen 
muß dieser mithelfen, die vorfindliche Welt aus ihrer Eigenmächtigkeit 
und aus ihrer Selbstverschlossenheit des Leistens, Rühmens und Selbst- 
erbauens9 zu befreien. Verschlossene Welt findet sich in einer selbstsicheren 
Zukunftsvergessenheit, uneingestanden der Angst vor dem Tod verfallen, 
in zeitloser Selbstmächtigkeit oder hoffnungsloser Sicherheit, über ihre 
Zukunft als sich selbst herausarbeitende und transzendierende Immanenz 
verfügend, als ein in sich ruhendes Werdeprinzip, als eine Welt, die von 
nirgends herkommt und die nirgendwohin geht. Im Christusgeschehen hat 
Gott solche Welt aber endgültig aufgebrochen. Er hat sie in eine Weltlich- 
keit gerufen, die von seinem unverfügbaren Geheimnis herkommt. Solche 
befreite Weltlichkeit findet sich als zukunftsoffene Werde-Welt, in Frei- 
heit und Eigenständigkeit auf Neues hin unterwegs, von letzter Unver- 
fügbarkeit her. Auch sie steht in der Möglichkeit des doppelten Geschichts- 
ausganges, aber sie folgt der Verheißung Gottes. 

Der Christ vollzieht sein weltliches Dasein als Freiheit und als kritische 
Liebe10. So setzt er Welt in geschöpfliche Weltlichkeit frei. Dadurch ist er 
aus keiner Wirklichkeit seiner Welt herausgenommen. Vielmehr sollen 
ihm alle Vorgegebenheiten seines Lebens, seine Lebensgemeinschaft als 
Mann und Frau, seine schöpferische Weltgestaltung (1 Kor 7, 29-31), alle 
möglichen Strukturen seiner Welt, zum •weltlichen Gottesdienst" werden. 
Grundsätzlich ist kein Bereich menschlicher Daseinsverwirklichung von 
diesem Gottesdienst ausgenommen, denn Gottes Zukunft will sie alle zur 
Vollendung bringen. 

9 H. Schlier, a. a. 0. S. 425. 10 Vgl. Schlier, a. a. 0. 425 und Pannenberg, 
Der Gott der Hoffnung, in: E. Block zu Ehren, Frankfurt 1965, S. 225. 



Anton Grabner-Haider 176 

Der weltliche Gottesdienst birgt stets die Möglichkeit der Gottbegeg- 
nung in sich. Gott begegnet dem Menschen unverfügbar in der Mitte seiner 
Existenz, nicht erst an deren Lücken und Grenzen. Nicht als Kompensation 
menschlicher Schwäche oder als Grenzerfahrung begegnet Gott, nicht als 
Ergänzung der irdischen Wirklichkeiten11. Er trifft den Menschen immer 
als freies, verantwortendes Subjekt im Bereich seiner Welthaftigkeit12. Die 
zwischenmenschliche Daseinserfahrung, als das •Sakrament des Bruders", 
ist stets reale Möglichkeit der Gottbegegnung. Die Liebe, die das •Chri- 
stentum" in den Raum der Welt hinein übersteigt, läßt Gott mitten in der 
Welt begegnen13. Die Zukunft Gottes in einer profanen, säkularen, homi- 
nisierten und entnuminosierten Welt, die Gott erst vollständig entweit- 
licht und entkategorialisiert, ruft den Menschen in ein Dasein für andere. 
Sie setzt sein Menschsein voll in Kraft und schickt ihn auf den Weg zu sich 
selbst14. 

Wenn der Glaube im Dialog mit der Welt verbleibt, indem er dem Ge- 
sprächsabbruch wehrt, der durch Ideologie und konservative Regression 
ständig droht, dann wird er zum Anwalt der säkularen Welt. Welt und 
Geschichte werden zum Weg zu Gott. Glaube vermag die Welt vor neuen 
Götzen, Mythen und Ideologien zu bewahren15. 

Gottes Zukunft kann den Menschen aber auch in die Gottferne rufen. 
Gott kann so auf ihn zukommen, daß er ihn zu verlassen scheint. Wenn 
Gott sich nämlich im Christusgeschehen aus der Welt hinausdrängen läßt 
in die Ohnmacht und an das Kreuz, dann ist er gerade so für die Welt da 
und kommt auf sie zu16. Gottes Zukunft ruft den Menschen immer zur 
Hoffnung durch das Kreuz der Welt hindurch. Dieses Kreuz kann auch 
einschließen, daß der Mensch seine Welt erleben muß, als wäre Gott fern 
und nicht vor ihm17. Wenn die Verweltlichung als die Kreuzwerdung der 
Welt im Christusgeschehen vorgezeichnet ist, dann ist der weltliche Got- 
tesdienst des Christen der hoffende Nachvollzug des Abstiegs Gottes in 
diese Welt18. Wo sich der Mensch zu solchem weltlichen Gottesdienst rufen 
läßt, dort läßt er sich auch in Gottes Zukunft rufen. 
11 D. Bonhoeffer; vgl. Ebeling, Die nichtreligiöse Interpretation, S. 152 ff. 
12 Vgl. K. Rahner, Der Mensch von heute und die Religion, in: Der Seelsorger 35 (1965) 
S.28. 
13 H. Urs von Balthasar, Die Gottesfrage des heutigen Menschen. Wien 1956, S. 207. Für 
ihn macht diese Überstiegsbewegung der Kirche in den Raum der Welt hinein das Wesen 
des Christentums aus. 
14 Vgl. K. Rahner, a. a. 0. S. 24 und Ebeling, a. a. 0. S. 152 ff. 
15 Vgl. K. Lüthi, a. a. 0. S. 118-22 und Rahner, Die Christologie innerhalb einer evoluti- 
ven Weltanschauung, in Schriften zur Theologie V, Einsiedeln 1962, S. 220. 
16 Bonhoeffer; siehe Ebeling, a. a. 0. S. 157 ff. 
17 Dazu Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, S. 85, und M. Metzger, Theologie als 
Wissenschaft, in: E. Bloch zu Ehren, Frankfurt 1965, S. 205. 
18 Vgl. Metz, Weltverständnis im Glauben, S. 179. 




