
Die Ehe als Sakrament 
Karl Rahner SJ, Münster i.W. 

Ehe ist heutzutage innerhalb wie außerhalb der katholischen Kirche eines 
der gängigsten Gesprächsthemen. Allerdings geht es dabei - selbst bei 
innerkatholischen Auseinandersetzungen und auch bei kontroverstheolo- 
gischen und ökumenischen Gesprächen - nur selten um die Ehe als Sakra- 
ment. Genau über diese unaktuelle, •theoretische" Frage der Dogmatik 
soll hier gehandelt werden. Darüber und über sonst nichts. Das Verges- 
sene, Nichtbeachtete und Unscheinbare muß ja noch lange nicht unwichti- 
ger sein als dasjenige, was die Zeitungen und die Kirchenblätter füllt oder 
selbst Thema einer päpstlichen Kommission ist. Vielleicht ist es auch •prak- 
tisch" nicht ohne Nutzen, wenn nach der innersten Mitte von Ehe in einem 
christlichen Sinne gefragt wird. Was heißt es, daß die eheliche Liebe durch 
Gottes Gnade geheiligt ist? Wie wird das, was jede Ehe schon von ihrem 
Wesen her ist, durch das sakramentale Geschehen vertieft und radikali- 
siert? Was hat eine so verstandene Ehe für eine theologische und glau- 
bensmäßige Funktion in der Kirche? Muß nicht die Ehe wieder zurück- 
gestellt werden in ihren verborgenen theologischen und geistlichen Ur- 
sprung, von woher allein im tiefsten die konkreten Lebensprobleme durch- 
getragen werden müssen und gelöst werden können? Ein erster Schritt in 
dieser Richtung soll mit dem folgenden Beitrag versucht werden*. 

Die gültige Ehe unter zwei getauften Christen ist ein Sakrament, eines 
der sieben Sakramente der Kirche Christi. Über diesen schlichten, definier- 
ten Glaubenssatz der katholischen Kirche1 soll im folgenden ein wenig 
nachgedacht werden. Denn es ist ja nicht gesagt, daß man diese Aussage 
darum schon wirklich verstanden hat, weil man um sie •weiß", weil sie 
einem bekannt und gewohnt vorkommt und sich so fest im Repertoire 
unseres gedruckten und unseres ungedruckten Katechismus befindet. Es ist 
nicht unsere direkte und eigentliche Absicht, diesen Satz als in den •Quel- 
len" der Offenbarung enthalten nachzuweisen2; er soll auch nicht kontro- 

* Vorstehende Abhandlung ist die gründlich überarbeitete Fassung eines gleichlautenden 
Vortrages, den der Verfasser am 7. März 1967 im Musikvereinssaal in Wien auf Ein- 
ladung des Bildungswerkes der Katholischen Aktion der Erzdiözese Wien gehalten hat. 
1 Vgl. DS 1001, 1801. Dazu Näheres (mit Lit.) bei P. Adnes, Le Mariage: Le Mystere 
diretien. Theologie Sacramentaire (Tournai 1963) 100-104; H. Rondet, Introduction ä 
l'etude de la theologie du mariage: Theologie, Pastorale et Spiritualite. Recherches et 
Syntheses 6 (Paris 1960) 97 ff., 175 ff.; H. Volk, Das Sakrament der Ehe (Münster 1952); 
M. Schmaus, Katholische Dogmatik IV/1 (München 61964) 767-828; E. Schillebeeckx, Le 
Mariage I (Paris 1967). 
2 Vgl. dazu die Handbücher der Dogmatik, z.B. P. Adnes, Le mariage, a.a.O. 135 ff.; 



Karl Rahner 178 

verstheologisch gegen die reformatorische Theologie verteidigt werden3. 
Es soll nur schlicht versucht werden, zu verstehen, was diese Aussage wirk- 
lich meint und sagt. Es ist mit der Sache selbst unvermeidlich gegeben, 
wenn wir uns dabei mit sehr schwierigen und mit sehr dunklen Fragen 
beschäftigen müssen. 

I. 
Die Zeichenhaftigkeit von Sakrament und Ehe 

Wir fragen zuerst kurz nach dem Sakrament im allgemeinen. Wir sind 
uns dabei bewußt, daß wir damit dogmengeschichtlich und auch sachlich- 
methodisch einen gefährlichen Weg einschlagen. Der allgemeine Begriff 
•Sakrament" ist nämlich - geschichtlich und sachlich gesehen - eine nach- 
trägliche und relativ späte Abstraktion aus jenen sieben heiligen Gescheh- 
nissen in der Kirche, die eine doch sehr verschiedene Natur zeigen, wenn 
man sie untereinander vergleicht. Eine indiskrete Anwendung dieses nach- 
träglichen Begriff es als eines Modells, das nur sehr sekundäre Abwandlun- 
gen erführe, kann darum die Eigenart des einzelnen Sakramentes sehr 
verdecken. Wenn dennoch zunächst über das Sakrament im allgemeinen 
gehandelt wird, so hat dies nur eine vorläufige Orientierung zum Zweck; 
es bedeutet eine gewisse Absicherung dagegen, daß bei der Behandlung 
der Ehe als solcher bestimmte Aspekte von vornherein übersehen werden 
könnten4. 

Sakrament ist zunächst ein wesentlich kirchliches Geschehen, d. h. nicht 
nur etwas, was die Kirche gleichsam von außen her an bestimmten Einzel- 
nen bewirkt, sondern ein Ereignis, in dem die Kirche ihr eigenes Wesen 
vollzieht und sich so selbst aktualisiert. Ein Sakrament ist ein Geschehen 
in jener Öffentlichkeit, die zum Wesen der Kirche gehört, nie eine •Privat- 
angelegenheit", an der die Kirche nur in irgendeiner Weise mitwirkt. Die- 
ses Geschehen ist kultische Erscheinung, Realsymbol, Leibhaftigkeit, ge- 
schichtlich raumzeitliche Greifbarkeit sowohl der Selbstmitteilung Gottes 
in Gnade an den Menschen5 als auch des Wesens der Kirche, die in Chri- 

M. Schmaus, a. a. 0. 781 ff., vgl. auch J. Michl - H. Volk, Ehe: LThK III (Freiburg a1959) 
677-684; W. Molinski, Ehe, in: Sacramentum mundi I (Freiburg 1967) 961-998 (Lit.) 
3 Darstellung bei P. Adnes, a. a. 0. 95 ff. (Lit). Vgl. dazu P. Althaus, Die Ethik Martin 
Luthers (Gütersloh 1965), 88 ff.; O. Lähteenmäki, Sexus und Ehe bei Lather: Schriften 
der Luther-Agricola-Gesellschaft (Turku 1955). 
4 Genaueres zur Entstehung des allgemeinen Begriffs •Sakrament" bei G. van Roo, De 
sacramentis in genere (Romae 1957) 1-61; J. Finkenzeller, Sakrament III: LThK IX 
(Freiburg 21964), 220-225 (Lit.). Speziell über das Problem der Sakramentalität der Ehe 
vgl. P. Adnes, a.a.O. 43 ff., 71 ff. (Väter), 89 ff. (Mittelalter), 104 ff. (nachtridentinisch), 
132 ff., 134 ff. (systematisch); H. Rondet, a. a. O. 79 ff. (Mittelalter), 97 ff. (Trient), 145 ff., 
153 ff. (systematisch); H. Volk, a. a. O. 7-18; M. Schmaus, a. a. 0. 787 ff. 
5 Vgl. dazu K. Rahner, Wort und Eucharistie, in: Schriften zur Theologie IV (Einsiedeln 
41964) 313-335. - Der Hinweis auf eigene Arbeiten im Fortgang dieser Abhandlung soll 



Die Ehe als Sakrament 179 

stus das eschatologisch siegreiche und unzerstörbare Grundsakrament eben 
dieser Selbstmitteilung Gottes ist6, und schließlich auch der freien Tat der 
Annahme dieser gnadenhaften Selbstmitteilung Gottes durch denjenigen, 
der das Sakrament an sich geschehen läßt und es durch seine Tat mitkon- 
stituiert. Dementsprechend ist beim Sakrament zu unterscheiden zwischen 
dem Zeichen und dem Bezeichneten, zwischen der Erscheinung und dem 
sich offenbarend und verhüllend in der Erscheinung Bekundenden. Beide 
Momente sind in der Ordnung der leibhaften, raum-zeitlichen Person von 
Freiheit und in der Ordnung der Inkarnation wesenhaft aufeinander be- 
zogen, sind aber nicht miteinander identisch7. Vom wahrhaften Heilswil- 
len Gottes und vom Wesen der Kirche als eschatologisch siegreichem und 
unzerstörbarem Grundsakrament der Gnade Gottes her ist das sakramen- 
tale Zeichen immer •exhibitiv", wirksam, unbedingtes Heilsangebot Chri- 
sti und der Kirche und in diesem Sinn •opus operatum"8; da aber Gnade 
nur das gewirkte Ereignis des Heiles ist, wenn sie in Freiheit angenommen 
wird, und diese freie Annahme eben vom Menschen versagt werden kann, 
bleibt die sakramentale Erscheinung der Gnade vom Menschen her grund- 
sätzlich zweideutig: sie kann •leere" Erscheinung bleiben, ungültiges oder 
unwirksames Sakrament sein oder wirklich •exhibitives" Wort, das selbst 
mitbringt, was es aussagt, in dem und durch das in aller Wahrheit sich er- 
eignet, was es bedeutet. Damit ist die Wesensbeschreibung des Sakramen- 
tes im allgemeinen zwar nicht erschöpft9, dennoch sind einige Gesichts- 
punkte angedeutet, die in einer Betrachtung der Ehe als Sakrament be- 
achtet werden müssen. 

Die Ehe ist ein Zeichen. Sie hat diesen Charakter schon im voraus zu 
einer theologischen Betrachtung und ihrer Beziehung auf das Verhältnis 
zwischen Christus und der Kirche, denn sie hat eine leibhaftige und gesell- 
schaftliche Wirklichkeit an sich. Diese ist die Verleiblichung, das Real- 
symbol, die Erscheinung, die Raumzeitlichkeit, der Ausdruck der inner- 
sten, personalen Liebeseinheit zweier Menschen im Grunde ihres in Frei- 
heit auf Gott hin verwiesenen Wesens. Hier schon ist also jene Differenz 

dem Leser die Möglichkeit geben, ungewohnte und schwierige Gedankengänge im Zusam- 
menhang des theologischen Gesamtentwurfs des Autors besser zu verstehen. 
8 Dazu K. Rahner: Handbuch der Pastoraltheologie I  (Freiburg  1964)   118 f.,  121 ff., 
132 ff. Vgl. auch Anm. 7, 20, 21, 22. Vgl. außerdem E. Schillebeeckx, Christus, Sakrament 
der Gottbegegnung (Mainz 1960) 17-95. 
7 Außer den in Anm. 5 u. 6 genannten Abhandlungen vgl. dazu auch K. Rahner, Kirche 
und Sakramente: Quaestiones disputatae 10 (Freiburg 21963) 34 ff., ders., Handbuch der 
Pastoraltheologie I, 323 ff. 
8 Vgl. K. Rahner, Personale und sakramentale Frömmigkeit, in: Schriften zur Theologie II 
(Einsiedeln 71964) 115-141; ders., Kirche und Sakramente 22 ff. 
9 Vgl. G. van Roo, a. a. 0. 62 ff., 82 ff.; K. Rahner, Sakrament IV: LThK IX (Freiburg 
21964) 225-230. 



Karl Rahner 180 

und Einheit des Sakraments gegeben, insofern auch dieses das leibhaftig- 
gesellschaftliche Zeichen des personalen Glaubens und Liebens in der 
Übernahme der im Sakrament zugesagten Gnade Gottes ist. Die Ehe rein 
in sich ist schon eine solche Einheit in Differenz von personaler Liebe und 
ihrem leibhaftig-gesellschaftlichen Zeichen10. Dieses Zeichen ist darum so- 
wohl das •andere", in dem und durch das hindurch sich die personale Liebe 
selber setzt, anzeigt und sich zur Erscheinung bringt, wie auch unter Um- 
ständen bloßes Zeichen, das ohne seinen wahren Grund •leer" bleibt und 
nicht mit sich bringt, was es bedeutet. Das gilt selbstverständlich von der 
Ehe sowohl als Bundesschluß und •Vertragsabschluß" (wie die Kanonisten 
sagen) als auch vom ehelichen Leben als solchem. In beider Hinsicht kann 
von Einheit und Unterschied zwischen Zeichen und Bezeichnetem gespro- 
chen werden. 

II. 
Eheliche Liebe als Zeichen der Gemeinschaft mit Gott und der Menschheit 

Wir bleiben zunächst noch in dieser Dimension der Ehe an sich, ohne uns 
ausdrücklich auf die genaue sakramentale Deutung dieses Zeichens zu be- 
ziehen; wir fragen also, was denn so in der Ehe zur leibhaftigen, raum- 
zeitlichen und gesellschaftlichen Erscheinung kommt. Wir haben bisher 
gesagt: die innerste, personale Liebeseinheit zweier (geschlechtsverschie- 
dener) Menschen. Diese Aussage muß nun noch vertieft werden. Das 
könnte freilich in verschiedener Weise und in vielen Dimensionen gesche- 
hen. Die personale, im Innersten zweier Menschen Einheit stiftende Liebe 
müßte z. B. in dem ihr eigenen Wesen bedacht werden. Jedes Wort dieser 
Bestimmung kann tiefen Aufschluß geben über den Sinn der Ehe. Hier 
sollen drei andere einzelne Aspekte besonders hervorgehoben werden: die 
Beziehung dieser Liebe auf Gott; die Radikalisierung dieser personalen 
Liebe durch das, was wir Gnade nennen; die personale Liebe als Einheit 
mit der ganzen Gemeinschaft der Menschen. 

1. Wenn zunächst etwas über die Beziehung der personalen, einenden 
Liebe zu Gott gesagt werden soll, dann müßte das ganze theologische Pro- 
blem der Einheit von Gottes- und Nächstenliebe, von Bezogenheit auf 
Gott und Interkommunikation zur Sprache kommen, was hier natürlich 
nicht möglich ist11. Gottes- und Nächstenliebe bedingen sich gegenseitig, 
auch wenn wir vorerst nicht ausdrücklich auf die Radikalisierung beider 

10 Gerade das wird mit •Realsymbol" umschrieben. Vgl. K. Rahner, Zur Theologie des 
Symbols, in: Schriften zur Theologie IV (Einsiedeln 41964) 275-311. 
11 Vgl. K. Rahner, Über die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe, in: Schriften zur 
Theologie VI (Einsiedeln 1965) 277-298; ders., Der eine Mittler und die Vielfalt der Ver- 
mittlungen: Institut für Europäische Geschichte Mainz. Vorträge Nr. 47 (Wiesbaden 1967). 



Die Ehe als Sakrament 181 

durch die Gnade reflektieren. Die Nächstenliebe ist nicht nur eine sittliche 
Aufgabe und eine Pflicht, die von der Gottesliebe gefordert wird, vielmehr 
ist sie die Vermittlung, ohne welche die Gottesliebe, das rechte Wissen um 
Gott und um unsere wahre und volle Beziehung zu ihm, gar nicht möglich 
ist. Die transzendentale Verwiesenheit des Menschen auf Gott kann nur 
zu sich selbst kommen, sich selbst erfahren und in Freiheit angenommen 
werden in der Erfahrung des Nächsten in Liebe. Denn die •Welt", an der 
nach christlicher Philosophie und Theologie Gott •erkannt" werden kann, 
ist eben im tiefsten nicht die sachhafte Umwelt allein, sondern zuerst und 
zuletzt die personale Mitwelt. Nur wer dieser Welt in Erfahrung begeg- 
net, sie liebend angenommen hat und sich in Freiheit in sie hineingewagt 
hat, kann jene transzendentale Verwiesenheit des Geistes als Erkenntnis 
und Freiheit realisieren und frei annehmen, deren letzter ermöglichender 
Grund und absolutes Woraufhin jenes abgründig gründende Geheimnis 
ist, das wir •Gott" nennen. Dabei ist es eine - auf das Letzte gesehen - 
zweitrangige Frage, wie weit es einem liebenden freien Sicheinlassen auf 
die interpersonale Mitwelt, das eine mindestens einschlußweise Erfahrung 
der eigenen Transzendenz und darin auch Gottes ist, gelingt, diese so, 
nämlich einschlußweise realisierte und angenommene Verwiesenheit auf 
Gott thematisch-begrifflich zu objektivieren und satzhaft auszulegen. Auch 
der wahrhaft liebende Atheist macht in seiner Liebe - so sie nur ist, was 
sie sein muß - eine Gotteserfahrung, ob er das sich selbst reflex zu sagen 
vermag oder nicht12. Auch bei ihm sagt die Absolutheit personaler Liebe 
zum anderen Du verschwiegen zu Gott ja, hat das Loslassen seiner selbst, 
das in der Liebe geschieht und geschehen muß und nur darin sich ereignen 
kann, erst sein Ende und seinen Ursprungsgrund in dem, den wir Gott 
nennen. Oder anders gesagt: In eben dieser Verwiesenheit auf Gott ist die 
letzte Wesenstiefe solcher zwischenmenschlichen Liebe begründet: ihr Ver- 
mögen, den anderen in seiner letzten personalen Tiefe und Einmaligkeit 
zu erreichen; die Hoffnung der Endgültigkeit der beiden Existenzen, die 
in solcher Liebe mitbejaht wird; die radikale Treue solcher Liebe. 

2. Diese personale Liebe, die sich in der Ehe ihre Erscheinung schafft, 
ist aber in der gegenwärtigen Heilsordnung faktisch13 von der Gnade Got- 
tes getragen, die diese Liebe immer heilt, erhöht und auf die Unmittelbar- 
12 Genaueres darüber nun vom Vf. in: •Atheismus und implizites Christentum": Hand- 
buch des Atheismus, hrsg. v. J. Girardi (Verlag Hueber - München 1967), zugleich in: 
Schriften zur Theologie VIII (Einsiedeln 1967), vgl. vorläufig K. Rahner, Zur Lehre des 
II. Vatikanischen Konzils über den Atheismus: Concilium III (1967) 171-180. 
13 Die Unausweichlichkeit dieser faktischen Situation zerstört nicht den ungeschuldeten 
Charakter dieser Gnade und kann dafür auch vom naturalen Wesen des Menschen her 
nicht als eine •Forderung" erhoben werden. Vgl. dazu vom Vf. Über das Verhältnis von 
Natur und Gnade: Schriften zur Theologie I (Einsiedeln 71964) 323-345; Natur und 
Gnade: Schriften zur Theologie IV, 209-236; ebd., 261 ff. Vgl. auch Anm. 37. 



Karl Rahner 182 

keit Gottes selbst öffnet. Das geschieht nicht erst dann, wenn diese Liebe 
der ausdrücklichen, als solche sich im Wort kundgebenden Botschaft des 
Evangeliums begegnet. 

Wir können diese These hier nicht eigentlich begründen. Wir setzen sie 
hier vielmehr als Anwendung eines allgemeineren theologischen Satzes 
voraus14. Dieser kann so formuliert werden: In der gegenwärtigen Heils- 
ordnung ist ein wahrhaft positiver sittlicher Akt (•actus honestus") fak- 
tisch wegen der ihn immer erhöhenden Gnade, die durch den allgemeinen 
Heilswillen Gottes jedem immer angeboten wird, auch ein Heilsakt (•ac- 
tus salutaris") im eigentlichen Sinn. Dieser allgemeinere Satz ist zwar in der 
katholischen Theologie nicht allgemein angenommen, wurde aber in ver- 
schiedenen Variationen schon lange vertreten, z. B. von Vasquez und Ri- 
palda15, und dürfte sachlich durchaus in der Verlängerung dessen liegen, 
was das Zweite Vatikanum über die Heilsmöglichkeit des Nichtchristen 
und des schuldlosen Atheisten lehrt16. Dieser Satz wurde auch bisher in der 
Theologie nur angezweifelt oder bestritten, weil man sich nicht recht den- 
ken konnte, wie außerhalb des Bereiches der ausdrücklichen Verkündigung 
des Evangeliums jener eigentliche Glaube möglich sei, der heilsnotwendig 
und auch zum Zustandekommen eines eigentlichen Heilsaktes nötig ist. 
Setzt man aber aus Gründen, die hier jetzt nicht behandelt werden kön- 
nen17, voraus, daß Offenbarung und somit Glaube auch für den gegeben 
sein können, der nicht unmittelbar von der geschichtlichen Botschaft des 
AT oder NT erreicht wird, dann macht der genannte allgemeine Satz und 
seine Anwendung auf unsere spezielle Frage keine unüberwindliche 
Schwierigkeit mehr. Wir können mit anderen Worten sagen: In der fak- 
tisch bestehenden Heilsordnung gibt es keine bloß •natürlich" sittlichen 
Akte des Menschen; diese sind, wo sie gegeben sind, faktisch auch von der 
Gnade getragene, übernatürlich auf den Gott unmittelbarer Selbstmittei- 
lung hin finalisierte, ja selbst schon von solcher Mitteilung ermöglichte 
Akte, auch wenn dies im objektivierenden und reflektierenden Bewußt- 
sein des Menschen nicht thematisiert ist. 

Der erwähnte Sachverhalt gilt vor allem von der zwischenmenschlichen 
Liebe, wo diese als personale, selbstlose Einheit zweier Menschen realisiert 
wird. Das heißt aber: Echte Liebe ist faktisch immer jene gnadenhaft durch 

14 Vgl. dazu K. Rahner, zur Theologie des Todes: Quaestiones disputatae (Freiburg 51965) 
79 ff.,  85 ff. 
15 Vgl. dazu: Patres Societatis Jesu in Hispania professores, Sacrae Theologiae Summa 
III (Matriti31956) 516-521 (Lit.). 
18 Genaueres in den Anm. 12 angezeigten Studien. 
17 Außer den in Anm. 12 genannten Arbeiten vgl. K. Rahner (- J. Ratzinger), Offenbarung 
und Überlieferung: Quaestiones disputatae 25 (Freiburg 1965) 11-24; ders., Zur Theologie 
des Todes, 80 ff. 



Die Ehe als Sakrament 183 

Gott selbst getragene theologische •Caritas", in der Gott und Mensch, beide 
in gegenseitigem Bedingungsverhältnis, geliebt werden, so daß der Lie- 
bende darin im Ereignis der Rechtfertigung sein Heil vollzieht, den ande- 
ren in seinem Heil will und in beidem Gott als dieses Heil in Person in 
Unmittelbarkeit erreicht wird. Die menschliche Liebe, von der hier die 
Rede ist, •meint" also Gott nicht bloß als transzendentales (unthematisches) 
Woher und Woraufhin in seiner unendlichen Ferne, sondern erreicht Gott 
in jener absoluten Nähe, in der er sich selbst - und nicht in einer bloß 
kreatürlichen Gabe - als das innerste Geheimnis und Leben des Menschen 
mitteilt. Sie ist also als •Caritas" auch das Ereignis der liebenden Selbst- 
mitteilung Gottes zu uns, die unsere Liebe zu Gott und zum Menschen erst 
ermächtigt. •Caritas" ist somit das Ereignis der Liebe Gottes zu uns und 
unserer Liebe zu Gott in einem. Leider müssen wir uns hier den Versuch 
versagen, diese Aussage, die sehr abstrakt von theologischen Daten her 
gemacht wurde, gleichsam phänomenologisch und existential-ontologisch 
zu übersetzen, um von der Erfahrung dieser radikalen Liebe selbst her 
diese theologischen Implikationen der Liebe als in ihr gegeben nachzuwei- 
sen oder wenigstens als möglich darzutun. 

3. Diese Liebe bedeutet aber zugleich auch eine Einheit mit der Mensch- 
heit als ganzer. Das ist unter verschiedenen Aspekten zu zeigen. Wir sind 
gewohnt, der ehelichen Liebe den Charakter einer besonderen Intimität 
und Exklusivität gegenüber anderen als den Ehepartnern zuzuerkennen. 
Wir sehen darin sogar gerade das Eigentümliche der ehelichen Liebe 
gegenüber anderen Gestalten der Liebe, wie Nächstenliebe überhaupt, 
Kameradschaft, Freundschaft usw. 

Dieser Charakteristik soll nun keineswegs widersprochen werden. Sie 
trifft sicher mit das Wesen der ehelichen Liebe. Dennoch müßte gefragt 
werden, woher genauer der Charakter dieser etwas schillernden Exklusivi- 
tät stammt: ob er das letzte Wesen dieser personalen Liebe zum Grunde 
hat oder auch aus vorletzten Gründen kommt, die eher mit der konkreten, 
raumzeitlich begrenzten, leibhaftigen Gestalt und Erscheinung dieser Liebe 
zu tun haben oder sogar noch kultur-, sozialgeschichtlich und soziologisch 
bestimmte, also auch wandelbare Bestimmungen an sich trägt18. 

Ein solcher Hinweis muß aber auf jeden Fall schon deswegen erfolgen, 
weil es falsch wäre, wollte man die eheliche Liebe von vornherein als Akt 
der Verschanzung in eine - im Grunde egoistische - Zweisamkeit verste- 
hen. Ehe ist nicht der Akt, in dem zwei ein •Wir" bilden, das sich gegen 

18 Von hier aus müßte man sich mit einigen Aspekten der •Krise" der Ehe beschäftigen, 
wie diese hauptsächlich von Soziologen ausgesprochen wird. Erst in der Distanz zu be- 
stimmten sozialgeschichtlichen Modellen der Ehe kann sich das wahre Wesen der christ- 
lichen Ehe in seiner ursprünglichen Mächtigkeit bewähren. 



Karl Rahner 184 

•alle" absetzt und verschließt, sondern der Akt, in dem ein •Wir" konsti- 
tuiert wird, das sich liebend allen öffnet. Dieser Aspekt des Grundwesens 
solcher Liebe •erscheint" schon in der Tatsache, daß die ehelich Liebenden 
bereits aus einer Gemeinschaft her kommen, diese in ihrer Liebe nicht ver- 
lassen und auch nicht verlassen dürfen, und ihre Liebe im Kinde frucht- 
bar wird, das seinerseits wiederum nicht in diesem Wir verschlossen wer- 
den darf, sondern in die größere Gemeinschaft aller hinaus entlassen wer- 
den muß. Eheliche Liebe ist also schon in ihrer leibhaftigen Gestalt Her- 
kunft von und Aufbruch zu größerer Gemeinschaft und muß also auch von 
Anfang an diese selbst meinen. 

Dieser Gedanke muß noch vertieft werden. Eheliche Liebe kann nicht so 
intim und exklusiv sein, daß sie aufhört, Liebe zu sein. Liebe ist sie aber 
von ihrem Wesen her nur, wenn sie nicht ausschließt, sondern eröffnet und 
einschließt, wenn sie sich wirklich an den unerforschten und undurchschau- 
ten Fremden immer neu wagt, wenn sie das wirklich •andere" des Gelieb- 
ten unbedingt als das Eigene anzunehmen sich traut (was ja wirklich sich 
auch immer dem intimen Partner der Ehe gegenüber ereignen muß). An 
der bestimmten Liebe zum konkreten Menschen soll der Mensch gerade 
erfahren, was •Liebe" überhaupt ist, daß sie möglich ist, wirklich als Liebe 
und nicht als Heuchelei, hinter der sich - gegen allen Schein - nur Egois- 
mus und Selbstbehauptung tarnen, um vor dem anderen sich zu sichern. 
Dann aber darf sie nicht umschlagen in einen Egoismus zu zweit; sie darf 
nicht für sich die Berechtigung sein wollen, andere nicht zu lieben; sie muß 
sich offen halten für alle, sosehr ihre endliche Kraft und Möglichkeit auch 
faktische Grenzen auferlegen mag. 

Auch die eheliche Liebe ist Bereitschaft, Einübung, Verheißung und 
Auftrag, den Menschen zu lieben - was mehr ist als ihn bloß zu •respek- 
tieren", ihm bloß •das Seine" zu geben, anstatt bereit zu sein, ihm sich 
immer wieder selbst anzuvertrauen, sich selbst an ihn zu wagen •von gan- 
zem Herzen und aus allen Kräften". Wir sind uns immer allen schuldig, 
vielleicht oft dem Fernsten mehr als dem Nächsten. Ehe ist der konkrete 
Anfang, diese unendliche Schuld abzubezahlen, nicht die Dispens von 
dieser unendlichen Aufgabe, die nur erfüllt werden kann von Gott her. 

Zu dem eben Gesagten kommt ein weiterer Aspekt. Jene Gnade, die, 
wie wir sahen, die eheliche Liebe trägt und auf Gott hin eröffnet zu radi- 
kaler Unmittelbarkeit, ist die Gnade des Bundes, die die innerste Dynamik 
der Welt und der Geschichte der einen Menschheit ist, Gnade, die die eine 
Gottesherrschaft über alle herstellt. So individuell Gnade, die im tiefsten 
Gott selbst ist, den Einzelnen in seiner Einmaligkeit meint, so sehr ist sie 
ja auch in einem damit ein •universale concretum": einigende Gnade, 
durch die der Einzelne in der einen Menschheit, im Volk Gottes gemeint 



Die Ehe als Sakrament 185 

ist19. Das ist nicht verwunderlich; denn die wahre jeweilige Einmaligkeit 
des Daseins ist, wenn sie echt zum Vollzug kommt und nicht zum egoisti- 
schen Selbstgenuß der eigenen •Persönlichkeit" führt, die einmalige Ein- 
zigkeit, mit der einer alle liebt. Ist so die Gnade das Ereignis, in dem Gott 
für einen •sein Gott" wird, so ist sie eben dadurch auch das Geschehnis, 
in dem Gnade den Egoismus nicht nur in einem vordergründig •mora- 
lischen" Sinn sprengt, sondern so, daß dadurch der Mensch über die Mög- 
lichkeiten seines Wesens hinaus in die Unendlichkeit der Freiheit Gottes 
befreit wird, in der alle von der Wurzel ihrer Existenz her liebend umfaßt 
sind und in Gott so auch von der Kreatur geliebt zu werden vermögen. 
Eheliche Liebe ist somit - trotz und in ihrer Intimität bzw. Exklusivität - 
aus ihrem eigenen Wesen heraus und auf dem Grunde der sie tragenden 
Gnade Gottes Einheit mit der von derselben Gnade bewegten Menschheit. 

Eheliche Liebe ist also von ihrem Grund her, wenn sie wirklich ihr eige- 
nes Wesen einholt, auch Beziehung zu Gott, Ereignis der Gnade, liebende 
Eintracht mit jener Grundbewegung, in der durch die Gnade die Mensch- 
heit als Volk Gottes zur Einheit des Reiches Gottes in Liebe kommt. 

Die Ehe, so haben wir eingangs (I) gesagt, ist die leibhaftige Erschei- 
nung, das Zeichen, das Realsymbol und die Leibhaftigkeit dieser ehelichen 
Liebe, die durch ihre Erscheinung sich selbst setzt. Die Ehe, so müssen wir 
nun sagen, ist das Zeichen der Liebe, die vor Gott gerät, die Ereignis der 
Gnade und offene Liebe zu allen ist. - Doch bewegt sich diese Sicht noch 
im Vorläufigen. Die Zeichenstruktur selbst ist nun genauer zu untersuchen 
in ihrem sakramentalen Charakter. Dies geschieht zunächst durch einen 
Vergleich der sakramentalen Struktur von Kirche und Ehe überhaupt. 

III. 
Die Gleichheit der Zeichenfunktion in Kirche und Ehe 

Was eben von der Ehe als •Realsymbol" der so bestimmten Liebe gesagt 
wurde, kann nun aber auch von der Kirche gesagt werden. Natürlich gilt 
bei dieser Gleichheit der Unterschied, der zwischen dem Einzelnen (oder 
wenigen Einzelnen) und der Gemeinschaft aller obwaltet. Aber dieser 
Unterschied ist bei den Menschen von vornherein nicht der zwischen einem 
bloß zahlhaft Einen und einer zahlhaften Menge. Der einzelne Mensch und 
die Menschheit verhalten sich anders zueinander: In jedem Menschen 
ist alles (•homo quodammodo omnia") und kommt das Ganze zu seiner 
je einmaligen Erscheinung; die Gemeinschaft der Menschheit ihrerseits 
ist nicht die Menge der vielen allzuvielen, sondern die Einheit der je Ein- 

19 Diese Perspektive ist durch die Kirchenkonstitution •Lumen Gentium" (Kap. I-II) wie- 
der deutlich ins Bewußtsein gerückt worden. 



Karl Rahner 186 

maligen in der Liebe, die in das Eigene freigibt, dieses sammelt und so 
wieder eint. Von da aus ist es nicht verwunderlich, wenn von der Kirche 
und von Einzelnen dasselbe ausgesagt wird, zumal wenn es sich auch auf 
der Seite der Einzelnen um eine echte Gemeinschaft handelt. 

Die allgemeine Unterschiedenheit des Verhaltens des Einzelnen und 
der Gemeinschaft aller zueinander vorausgesetzt, sagen wir also: Dieselbe 
Zeichenfunktion, die der Ehe zukommt, ist auch in der Kirche gegeben. 
Denn die Kirche ist in Christus, dem Ursakrament, das Grundsakrament: 
in ihm kommt Gottes ihn selbst mitteilende Liebe zur Menschheit in der 
liebenden Einheit der Menschheit durch die Gnade zur geschichtlichen 
Erscheinung20. In dieser Gleichheit der Zeichenfunktion bei Ehe und Kirche 
müssen noch ein besonders bemerkenswertes Moment dieser Gleichheit 
und ein für unsere spätere Überlegungen wichtiger Unterschied hervor- 
gehoben werden. Der besondere Aspekt dieser Gleichheit ist folgender: 
Wir haben gesagt, daß bei der Ehe eine Differenz obwaltet zwischen dem 
Zeichen und dem Bezeichneten, der leibhaftig-gesellschaftlichen Ehe und 
der ehelichen Liebe; diese Differenz kann so weit gehen, daß die beiden 
Wirklichkeiten im Einzelfall - wenn auch gegen die beiderseitige Wesens- 
beziehung - auseinandergerissen werden. Das gleiche ist auch bei der 
Kirche gegeben. Auch hier sind Zeichen (•Kirche als Grundsakrament") 
und Bezeichnetes nicht einfach identisch - denn die Kirche zeigt nicht sich 
selbst an, sondern als Zeichen, d. h. als gesellschaftlich organisierte Ge- 
meinschaft des Bekenntnisses, des Kultes und der Liebestat ist sie gerade 
das Zeichen jener geheiligten und durch die Gnade (in innerem Glauben 
und in Rechtfertigung) verbundenen Menschheit, deren gnadenhafte Ein- 
heit weit über das gesellschaftliche Gefüge der Kirche hinausreicht21. 
Anderseits ist inmitten dieser gleichen Differenz auch ein wesentlicher 
Unterschied gegeben. Die einzelne Ehe kann schuldhaft aus ihrer Zeichen- 
funktion eine Lüge machen, indem in ihr selbst nicht gegeben ist, was sie 
anzeigen und gegenwärtig setzen soll: die gnadenhaft einende Liebe. Bei 
der Kirche als ganzer ist durch den eschatologischen Sieg der Gnade in 
Christus die innere Zusammengehörigkeit von Zeichen und Bezeichnetem 
nicht mehr radikal zerstörbar. Dennoch bleibt die Grundgleichheit zwi- 
schen Ehe und Kirche bestehen. Wie von der Ehe, so läßt sich von der 
Kirche sagen: Sie ist das Zeichen in geschichtlich-gesellschaftlicher Greif- 
barkeit dafür, daß sich die Liebe in der ganzen Menschheit wirksam und 

20 Vgl. dazu J. Alfaro, Cristo, Sacramento de Dios Padre. La Iglesia, Sacramento de 
Cristo Glorificado: Gregorianum 48 (1967) 5-27; P. Smulders, Die Kirche als Sakrament 
des Heils; in: G. Baraüna (Hrsg.), De Ecclesia I (Freiburg 1966) 289-312, ders., Sacra- 
menten en Kerk: Bijdragen 17 (1956) 391-418. 
21 Vgl. dazu K. Rahner: Handbuch der Pastoraltheologie I 121 ff., 132 ff.; ders., Das neue 
Bild der Kirche: Geist und Leben 39 (1966) 4-24, bes. 12-21. 



Die Ehe als Sakrament 187 

siegreich ereignet, die die Liebe Gottes zu uns und unsere zu Gott ist, die 
alle umfaßt und einigt, so sich nicht einer schuldhaft ihr versagt. 

Wir können hier die Lehre von der Kirche als dem Grundsakrament des 
Heiles (also der Liebe, die das Heil ist) nicht weiter entfalten22. Das Ge- 
sagte muß hier genügen, da es uns auf die Gleichheit zwischen Ehe und 
Kirche ankommt. Wenn wir einfach die Kirche mit der Ehe vergleichen, 
so ist die Kirche gemeint, wie sie ist: Kirche, die nur durch die gegenseitige 
Liebe zwischen ihr und Christus sie selber ist. Aber ist so Christus einge- 
schlossen, so ist es doch nicht nur eine Kurzrede, wenn wir einfachhin 
•Kirche" sagen. Denn sie ist Grundsakrament der Gnade und der alle 
verbindenden Liebe eben auch dadurch, daß in ihr eine gesellschaftliche 
Einheit der Wahrheit, Hoffnung und Liebe unter den Menschen selbst 
gegeben ist. Dieser Aspekt gehört ebenso zu ihrem Charakter als Grund- 
sakrament wie ihre Einheit mit Christus, die sie im Bekenntnis und Kult 
vollzieht und so die Erscheinung ihrer Einheit mit Christus im Pneuma ist. 

Ja, wir können sogar unbefangen einen Schritt weitergehen: Die Einheit 
der Kirche, die sie zum Vorausbild und Grund der Einheit der Ehe macht 
- in der Dimension des Zeichens sowohl wie des Bezeichneten -, ist doch 
faktisch hinsichtlich des Aspektes, den wir eben betrachten, durch die Liebe 
der Menschen in der Kirche und deren gesellschaftliche Erscheinung kon- 
stituiert. Diese Liebe ist aber nicht eine Sondersache, sondern genau die 
Liebe, die die Ehegatten eint - einschließlich der ganzen dazugehörigen 
theologischen Tiefendimension. Dann aber können wir auch sagen: Die 
Liebe der Ehegatten trägt zur Einheit der Kirche selbst bei, weil sie eine 
der Verwirklichungen der einenden Liebe der Kirche ist; sie ist ebenso 
kirchenbildend, wie von der Kirche getragen. Das Wort von der •Haus- 
Kirche", die von der Familie gebildet wird, ist mehr als nur ein frommes 
Bild23. 

Diese Gleichheit zwischen Kirche und Ehe ist somit nicht nur eine 
äußere Ähnlichkeit zwischen zwei Größen, die, je in sich stehend, vonein- 
ander unabhängig wären, sondern eine Gleichheit von derselben Wurzel 
her. Denn die Ehe als solche ist im ganzen die Erscheinung, die diejenige 
Liebe sich schafft, die als Liebe Gottes und zu Gott in der Selbstmitteilung 
Gottes die in sich und mit Gott geeinte Menschheit und deren Grund- 
sakrament, die Kirche, bildet. Dabei ist nicht zu übersehen, daß die Kirche 
und die in ihr erscheinende geheiligte und geeinte Menschheit keine 
mythischen Größen sind, sondern eben die konkreten Menschen selbst, die 

22 Vgl. dazu die in den Anm. 6, 7, 20, 21 zitierten Abhandlungen; außerdem K. Rahner, 
Kirche und Sakramente 11-22. 
2S Vgl. dazu die Kirchenkonstitution •Lumen Gentium" Nr. 11. - Dieser Text bedürfte 

nicht nur in unserem Zusammenhang - größerer Beachtung. 



Karl Rahner 188 

Gott und in Gott lieben und ihre innere Einheit in der einenden Gesell- 
schaftlichkeit der Kirche zur geschichtlichen Erscheinung bringen24. 

Was geschieht nun, wenn bei dieser fundamentalen Gleichheit die Ehe 
gerade im Raum der Kirche gegeben ist? Sie wird genau das, was wir 
sagen wollen, wenn wir erklären, sie sei ein •Sakrament". Von unserem 
Ansatz her wird diese Aussage nicht nur erreicht als ein Satz, den wir 
schon wissen und verstehen, sondern der Satz wird erst eigentlich ver- 
ständlich in dem, was er sagen will, ohne daß bloß ein abstrakter Begriff 
Sakrament nur von außen auf die Ehe bezogen wird. Das ist nun deutlich 
zu machen. 

IV. 
Das Gnadenereignis der Ehe als Sakrament der Kirche 

Zwei Getaufte verbinden sich zur Ehe. Damit geschieht aber etwas in der 
Kirche. Wir brauchen hier nicht kirchenrechtlich zu fragen, welche genaue- 
ren Bedingungen vom göttlichen oder menschlichen Recht der Kirche und 
der Natur der Sache her gegeben sein müssen, damit ein solcher Ehebund 
(nennen wir ihn nicht: •Vertrag"!) in der Kirche geschieht und inmitten 
ihrer •Öffentlichkeit". Aber im Grunde ist das schon gegeben durch die 
Tatsache, daß es sich um zwei Getaufte handelt und um eine Ehe, die 
immer eine gesellschaftliche Relevanz hat. Durch den Verweis- und Zei- 
chencharakter der ehelichen Liebe ist die Ehe nie ein bloß •weltlich Ding". 
Denn diese Liebe selbst ist kein weltlich Ding, sondern das Ereignis der 
Gnade und Liebe, die Gott und Menschen eint. Wenn solche Ehe darum 
in der Kirche geschieht, ist sie ein Moment des Selbstvollzuges der Kirche 
als solcher, der von zwei getauften Christen vollbracht wird, die durch die 
Taufe zur aktiven Teilnahme an diesem Selbstvollzug ermächtigt sind26. 
Sie tun darum als Getaufte gerade das, was der Kirche selbst eigentümlich 
ist: sie machen das Zeichen der Liebe deutlich, in dem die Liebe zur Er- 
scheinung kommt, die Gott und Menschen eint. 

Wo aber ein wesentlicher Selbstvollzug der Kirche in die konkrete, ent- 
scheidende Lebenssituation eines Menschen hinein zur Wirkung kommt, 
da ist ein Sakrament gegeben26. Es bedarf dann dazu keines - historisch 
nicht nachweisbaren und nicht wahrscheinlichen - ausdrücklichen Stiftungs- 
wortes Jesu, wie es z. B. beim Abendmahl gegeben ist27. Das hier gegebene 
24 Zum konkret damit gestellten Problem vgl. K. Rahner: Schriften zur Theologie VI 
(Einsiedeln 1965) 342 ff. 
25 Vgl. dazu K. Rahner, Handbuch der Pastoraltheologie I, 146 ff., 151 ff.; ders., Kirche 
und Sakramente 78 ff. 
26 Vgl. K. Rahner, Handbuch der Pastoraltheologie I 323-332; ders., Kirche und Sakra- 
mente 68-104. 
27 Zur Problematik vgl. K. Rahner, Kirche und Sakramente 37-67, 69 f.; M. Schmaus, 
Katholische Dogmatik IV/1 75 ff.; E. Sdhillebeeckx, a. a. O. 117 ff. 



Die Ehe als Sakrament 189 

•Stiftungswort" besteht einerseits in der Anerkennung der religiösen Rele- 
vanz der Ehe, wie sie auch durch das Wort und die Tat Jesu erfolgt28, und 
in der Stiftung der Kirche als eschatologischem Heilszeichen für das Reich 
Gottes (als absolute Nähe Gottes) bis zum Ende20. Die Ehe bringt ander- 
seits ihre theologische Tiefendimension schon mit. 

Weil man das nicht deutlich sehen konnte, war die Theologie, die sich 
für die Sakramentalität der Ehe auf Eph 5 berief, immer ein wenig in 
einer zutiefst gar nicht notwendigen Verlegenheit. Das dort zitierte Wort 
aus Gen 2, 24 schien nämlich die Ehe überhaupt - nicht bloß die der Chri- 
sten - zum Zeichen der Einheit zwischen Christus und der Kirche zu erhe- 
ben und man glaubte das nicht leicht zugestehen zu können. In Wirklich- 
keit ist dies durchaus möglich, wenn genau bedacht wird, was wir über den 
Zeichencharakter der Ehe in Beziehung auf die eheliche Liebe und deren 
eigene theologische Dimensionen gesagt haben. Wir haben ja in der christ- 
lichen Theologie nicht zu behaupten, eine sakramentale Ehe verhalte sich 
zu einer nicht-sakramentalen Ehe wie ein Sakrament zu einem profanen 
menschlichen Vollzug. Die beiden verhalten sich vielmehr zueinander wie 
das •opus operatum" zu einem •opus operands", das durchaus auch ein 
Ereignis der Gnade ist30. Es ist eine ähnliche Zuordnung wie z. B. eine 
sakramentale Schuldvergebung zu einer außersakramentalen durch bloße 
Reue, die auch aus Gnade und in Gnade geschieht31. Die Ehe wird nicht 
erst Gnadenereignis dort, wo sie •Sakrament" wird, sondern das Gnaden- 
ereignis der Ehe wird sakramentales Gnadenereignis als •opus operatum", 
wo sie als die zweier Getaufter in der Kirche geschieht, genau wie Glaube, 
der von sich her vor der Taufe rechtfertigt, •opus operatum" in der Taufe 
wird32. Man hat bisher bei der Ehe, wenn ich recht sehe, in einer seltsamen 
theologischen Naivität nur jenen Unterschied und jene Einheit nicht reflex 
herausgearbeitet, die jedem Theologen bei Glaube-Taufe, Buße-Buß- 
sakrament auch nicht erst beim Sakrament als solchem, sondern schon bei 

28 Vgl. dazu die kurze Übersicht von J. Michl, Ehe: LThK III (Freiburg 21959) 677-680 
(Lit.). P. Adnes, a. a. O. 7-42; M. Schmaus, a. a. 0. 781 ff.; J. Dupont, Mariage et divorce 
(Bruges 1959); P. Grelot, Le couple humain dans l'Ecriture (Paris 1962). Vgl. auch 
Anm. 34. 
29 Vgl. dazu K. Rahner, Kirche und Parusie Christi: Schriften zur Theologie VI (Einsie- 
deln 1965) 348-367. 
30 Dazu K. Rahner, Schriften zur Theologie II, 121-141; ders., Handbuch der Pastoral- 
theologie I, 330 ff.; ders., Kirche und Sakramente 22 ff.; (zus. mit A. Häussling), Die vie- 
len Messen und das eine Opfer: Quaestiones disputatae 31 (Freiburg 21960) 80 ff. 
31 Vgl. dazu K. Rahner, Vom Sinn der häufigen Andachtsbeichte: Schriften zur Theologie 
III (Einsiedeln "1964) 211-225; ders., Die Priesterbeichte, in: Knechte Christi. Meditationen 
zum Priestertum (Freiburg 1967). 
32 Außer den in Anm. 30 genannten Untersuchungen vgl. K. Rahner, Wort und Eucha- 
ristie: Schriften zur Theologie IV, 313-355, bes. 313-348; ders., Kinder und Sakramente 
78 ff. 



Karl Rahner 190 

Glaube und Reue. Anderseits erhält dieses Zeichen in der Dimension der 
geschichtlichen Erscheinung als solcher erst den Charakter einer von Gott 
her unbedingten Gnadenzusage, also den des •opus operatum" und so des 
•Sakramentes", wenn es in der Kirche auftritt und konkret an der ge- 
schichtlichen Erscheinung solcher Zusage teilnimmt, die die Kirche als 
Grundsakrament selber ist. Weil die Ehe der Getauften in der Kirche ein 
partizipatives Moment des Grundsakramentes der Kirche ist, da beide die 
einende Liebe der Gnade Gottes zur Erscheinung bringen und solche Ehe 
es tut als Moment an der gesellschaftlichen Einheit der Kirche selbst, darum 
wird aus der Ehe als Gnadenereignis ein sakramentales Gnadengeschehen, 
in welchem dieses Zeichen teilnimmt an der unwiderruflichen, stets gültig, 
reuelos bleibenden Erscheinung der Gnadenzusage Gottes an die Men- 
schen, welche Erscheinung die Kirche selbst ist. 

Von einer solchen Vorstellung der •Stiftung" dieses Sakramentes her 
kann auch der dogmengeschichtliche Befund hinsichtlich der Lehre von der 
Ehe als Sakrament unbefangener gewürdigt werden. Man braucht nicht 
mit Gewalt eine ausdrückliche Lehre von Anfang an zu postulieren oder 
zu konstruieren, in der die Ehe immer ausdrücklich als •Sakrament" unter 
einen allgemeinen Sakramentsbegriff subsumiert worden wäre. Je weni- 
ger man einen solchen Begriff braucht und doch das •sakramentale" We- 
sen eines Heilszeichens in der Kirche erfaßt und erlebt, um so besser ist es. 
Wenn also dies auch dogmengeschichtlich sich bestätigt, dann ist es nicht 
verwunderlich oder anstößig33. 

V. 
Die Herkunft der Liebeseinheit der Ehe aus der Einheit Christus-Kirche 

Das Gesagte ist aber noch etwas auf das hin zu verdeutlichen, was uns vom 
Katechismus her als Formulierung für die Ehe als Sakrament bekannt ist. 
Man sagt gewöhnlich, die Ehe sei ein Abbild der Einheit von Christus und 
33 Vgl. zur Dogmengeschichte der Sakramentalität der Ehe bes. P. Adnes, Le Mariage 
43 ff., 71 ff., 76-110; H. Rondet, Introduction ä Vetude de la theologie du mariage, 
a. a. 0., 11-135; E. Schillebeeckx, Le Mariage I (Paris 1967). - Von unserem Ansatz aus 
wäre auch ein neuer ökumenischer Versuch zu beginnen. Wenn von manchen evangeli- 
schen Theologen die Ehe zwar nicht für ein •Sakrament", aber doch für ein •Sanctum" 
(z. B. E. Brunner) gehalten wird, so wäre - jenseits einer Polemik gegen einen falsch 
interpretierten römischen •Sakramentalismus" - doch die Frage zu stellen, ob es nicht eine 
ernsthafte Diskussion oder sogar eine gegenseitige Übereinkunft geben kann, sofern man 
katholischerseits die Sakramentalität der Ehe richtig zu interpretieren versteht. Man darf 
jedenfalls nicht einen allgemeinen und abstrakten Begriff von •Sakrament" übertragen. 
Das tut z. B. M. Schmaus, Katholische Dogmatik IV/1, 806 ff. und wohl auch Kl. Mörsdorf, 
Lehrbuch des Kirchenrechts II (Paderborn 10I960) 238, 249, wenn sie - in Parallelität zu 
anderen Sakramenten - die Funktion des assistierenden Priesters dogmatisch aufwerten 
zu müssen glauben. Ich kann nur den hier vorliegenden Entwurf im ganzen und in vielen 
Einzelpunkten als Gegenvorschlag anbieten. 



Die Ehe als Sakrament 191 

Kirche und darum sei sie ein Sakrament. Wenn man Eph 5, 22-33 liest34, 
erhält man zunächst vielleicht den Eindruck, der entscheidende Gleich- 
heitsgrund zwischen Christus-Kirche einerseits und Ehe anderseits liege 
darin, daß der Mann Christus repräsentiere und die Frau die Kirche; die 
Einheit der Ehe als solche selbst wäre dann eine relativ sekundäre Spiege- 
lung der Einheit von Christus und Kirche, die auf einer Spiegelung basiert, 
in der die Ehepartner gerade mit verschiedenen Rollen getrennt betrach- 
tet werden. Aber man wird doch wohl sagen dürfen, daß auch bei Paulus 
selbst diese Betrachtungsweise sekundär ist, vielleicht durch den paräne- 
tischen Kontext bedingt und in etwa auch sozialgeschichtlich eingefärbt. So 
wäre also nicht einfach der ganze zitierte Text theologisch zentrale Aus- 
sage, sondern darin vor allem 5, 29-33, in der die Einheit der Liebe als 
solche in einem Fleisch und Leib die Parallele zwischen Christus-Kirche 
und Ehe konstituiert. Das Verhältnis der Uberordnung und Unterordnung 
durch sorgende, helfende Liebe einerseits und durch Gehorsam, Unter- 
tänigkeit und •Furcht" anderseits ist nicht die entscheidende Sach- 
Parallele35. Setzen wir dies hier voraus, dann braucht hier nur verdeutlicht 
zu werden, wo genauer in der in dieser Überlegung vorgetragenen Grund- 
konzeption Christus einzutragen ist. Zunächst ist bei Paulus deutlich, daß 
er in Gen 2 die Schöpfungsordnung in die Gnaden- und Erlösungsordnung 
einbezogen sieht36, so daß jene von Anfang an und so auch von der Ehe 
Adams an eine Vorbedeutung für diese hatte. Das ist bei uns - wenn auch 
von ganz anderen theologischen Ansätzen her - mitgesagt, wenn betont 
wurde, daß alles sittliche Verhalten des Menschen (und somit auch dessen 

u Exegetisch vgl. bes. H. Schlier, Der Brief an die Epheser (Düsseldorf 21958) 252-280. 
35 Eine exegetische Einzelauseinandersetzung kann hier angesichts der Fülle der Unter- 
suchungen nicht unternommen werden. Vgl. dazu N. A. Dahl u. a., Kurze Auslegung des 
Epheserbriefes (Göttingen 1965) 68-72; F. Foulkes, The Epistle of Paul to the Ephesians 
(Michigan 1963) 154-163; H. C. G. Moule, Ephesian Studies (Michigan 21965) 281-296; 
F. F. Bruce, The Epistle to the Ephesians (London 1961) 114-120; J. N. Sanders, The 
Theology of the Church; F. L. Cross (Hrsg.), Studies in Ephesians (London 1956) 64-75, 
bes. 71 ff.; H. Schlier - V. Warnach, Die Kirche im Epheserbrief (Münster 1949) 25 ff.; 
H. Conzelmann: Die kleineren Briefe des Apostels Paulus: NTD 8 (Göttingen °1962) 
86-88; F. Mußner, Christus, das All und die Kirche. Studien zur Theologie des Epheser- 
briefes: Trierer Theolog. Studien 5 (Trier 1955) 147-153; E. Kahler, Die Frau in den 
paulmischen Briefen (Zürich 1960) 88 ff.; J.-J. von Allmen, Maris et femmes d'apres Saint 
Paul: Cahiers theologiques (Neuchätel-Paris 1951) 28 ff.; P. Grelot, Le couple humain 
dans l'Ecriture (Paris 1962); P. Adnes, Le Mariage 39 ff.; H. Greeven, Zu den Aussagen 
des NT über die Ehe: Zeitschrift f. evangel. Ethik 1 (1957) 109-125, bes. 121 ff.; P. Colli, 
La pericopa paolina Ad. Eph. V 32 nella interpretazione dei SS Padri e des Concilio 
di Trento (Parma 1951). Vgl. auch Anm. 36. 
38 Vgl. dazu H. Schlier, Der Brief an die Epheser 262 f., 276 ff.; neuestens bes. R. Batey, 
The n'ia aap§ Union of Christ and the Church: NTS 13 (1967) 270-281; N. A. Dahl, 
Christ, Creation and the Church: W. D. Davies - D. Daube (Hrsg.), The Background of 
the New Testament and its Eschatology (Festschrift für C. H. Dodd) (Cambridge 1965) 
422-443, bes. 437. 



Karl Rahner 192 

Voraussetzungen) immer und überall getragen und umfaßt ist von der 
Gnadenmitteilung Gottes an die Kreatur. •Bund" ist das Höhere und 
Letzte, das gegenüber der Schöpfung als Setzung nicht-göttlicher Kreatur 
nochmals den Charakter der ungeschuldeten Gnade hat37. Aber gerade so 
ist •Bund" das Ziel und das Umfassende, das die Schöpfung als Setzung 
der Bedingung der Möglichkeit, als Setzung des möglichen Bundespartners 
trägt und umfaßt. Damit hat objektiv alles sittlich-menschliche Geschehen 
eine verborgene Beziehung auf Christus, in dessen Sein und Tun eben 
diese Gnadenmitteilung ihre eschatologische Kulmination und Erscheinung 
findet. Er ist als Ziel Grund der ganzen durch die Gnade gegebenen Dyna- 
mik menschlicher Geschichte auf die Unmittelbarkeit Gottes hin. 

Wo sich also Einheit in Liebe zwischen zwei Menschen ereignet, in einer 
Liebe, die nicht bloß eine Zweckeinheit zu irdischen Zielen ist, sondern die 
Personen selbst in ihrer ewigen End-Gültigkeit meint, da ist Wirkung und 
Erscheinung j ener Gnade, die die eigentlichste Einheit der Menschen bildet. 
Aber auch umgekehrt: Eben diese selbe Gnade als einheitstiftende zwi- 
schen Gott und Mensch erscheint in der Einheit zwischen Christus und der 
Kirche, und zwar in einer Erscheinung, die absolut, eschatologisch und als 
Ziel der Grund aller übrigen Gnade und deren einheitstiftender Funktion 
in der Welt ist. Darum besteht nicht nur eine äußere Ähnlichkeit zwischen 
der Einheit in der Liebe zweier Menschen und der Einheit Christus-Kirche, 
sondern auch ein Bedingungsverhältnis zwischen beiden Einheiten: Jene 
ist, weil diese ist. Ihr gegenseitiges Ähnlichkeitsverhältnis ist nicht beiden 
nachträglich, sondern ein echtes Partizipationsverhältnis durch ursächliche 
Herkunft der Eheeinheit von der Christus-Kirche-Einheit her. 

Von da aus ist es auch verständlich, daß die genauere Eigenart des Ver- 
hältnisses zwischen Christus als dem übergeordneten Haupt und Kirche 
als der gehorsamen, Untertanen Braut nicht einfach in genau demselben 
Sinn übergeht auf die Einheit der ehelich in Liebe Geeinten. Die Einheit 
zwischen Christus und Kirche ist der Grund der Einheit zwischen Mann 
und Frau im voraus zur Frage, ob und wieweit diese bewirkte Einheit auch 
alle Eigentümlichkeiten der bewirkenden Einheit an sich trägt. Insofern 
die Einheit Christus-Kirche selbst dem gnadenhaften Willen Gottes zur 
Selbstmitteilung entspringt, gründen diese Einheit und die Einheit der 
Ehe in derselben Gnade Gottes, die die Menschen mit Gott und die Men- 
schen untereinander eint. Insofern die Ziele dieses einen Gnadenwillens 
untereinander ein Verhältnis von •Ursache" und •Wirkung" haben, weil 
im Willen zu Christus und der Kirche alles andere gewollt ist, ist die eine 

37 Vgl. dazu außer den in Anm. 13 genannten Aufsätzen bes. K. Rahner, Erlösungswirk- 
lichkeit in der Schöpfungswirklidikeit: Sendung und Gnade (Innsbruck 41966) 51-87, bes. 
52-75 = Handbuch der Pastoraltheologie U/2 (Freiburg 1966) 203-228. 



Die Ehe als Sakrament 193 

Wirkung dieses Gnadenwillens (eheliche Einheit) auch Wirkung des ande- 
ren Effekts (Einheit von Christus-Kirche). 

Weil aber eben wegen dieses Beziehungsverhältnisses der beiden Ein- 
heiten die eheliche Einheit gerade in der Einheit Christus-Kirche zur vol- 
len Erscheinung kommt, so läßt sich vieles, was sonst vielleicht an der 
ehelichen Liebeseinheit undeutlich und unerkannt bliebe, an der Einheit 
Christus-Kirche ablesen - trotz der Vorsicht, die dabei nötig ist. So hat ja 
schon Paulus ein gewisses Über- und Unterordnungsverhältnis zwischen 
Mann und Frau in der Ehe von daher mit Recht begründet, selbst wenn 
die zu begründende Beziehung teilweise eine damals und so nicht immer 
in gleicher Weise sittliche Forderung gewesen sein mag. Aber es könnten 
vom gleichen Ansatzpunkt her auch noch andere solche Parallelen bedacht 
werden: der Charakter des Kreuzes, der beide prägt; die Unwiderruflich- 
keit des Bundes; die Vorläufigkeit beider, gemessen am Endgültigen, auf 
das Kirche38 und Ehe39 noch warten. Doch läßt sich dies nicht mehr im Rah- 
men dieses Beitrags klären und abrunden. Auch hier muß vieles fragmen- 
tarisch bleiben. 

Die Ehe ragt also in einem noch viel radikaleren Sinne in das Geheimnis 
Gottes hinein, als wir es schon aus der Unbedingtheit der menschlichen 
Liebe ahnen können. Zwar ist alles noch verborgen unter den Schleiern des 
Glaubens und der Hoffnung, und dies alles mag noch nicht aufgestiegen 
sein aus den heimlichen Tiefen unseres Daseins in unseren Alltag. Keine 
Frage, daß solche Wahrheit auch nicht geschieht über den Menschen und 
seine Freiheit und sein inneres Ja hinweg. Kein Zweifel also, daß die ehe- 
lich Liebenden diese Wirklichkeit im selben Maße erfahren, wie sie dafür 
ihr Herz glaubend und liebend auftun. Es ist wohl deutlich geworden, daß 
eine solche Theologie der Ehe nicht in einem introvertierten und •privati- 
sierten" Sinne aufgefaßt werden darf, wie vielmehr die echte christliche 
Ehe zu allen Zeiten eine wirkliche Repräsentanz für die einende Liebe 
Gottes in Christus zur Menschheit hat. In der Ehe wird die Kirche präsent: 
sie ist wirklich die kleinste Gemeinschaft, die kleinste aber noch wahre Ge- 
meinde der Erlösten und Geheiligten, deren Einheit noch auf demselben 
Grund aufbauen kann, auf dem die Einheit der Kirche gegründet ist, also 
die kleinste, aber wahre Einzelkirche. Wenn wir solches in der ganzen Be- 
deutung zu bedenken40 und zu leben vermöchten, dann könnten wir etwas 
getroster und mutiger in wahrhaft christlicher Freiheit zu unseren drän- 
genden und fast zu Tode geredeten •Ehefragen" zurückkehren. 

38 Vgl. die Kirchenkonstitution •Lumen Gentium" Nr. 48. 39 Vgl. ebd. Nr. 35. 
40 Vgl. dazu K. Rahner, Glaubend und liebend (München 1957); ders., Vom Gottgeheim- 
nis der Ehe: Geist und Leben 31 (1958) 107-109. 




