Die Ehe als Sakrament
Karl Rahner SJ, Munster i. W.

Ehe ist heutzutage innerhalb wie auflerhalb der katholischen Kirche eines
der gingigsten Gesprachsthemen. Allerdings geht es dabei — selbst bei
innerkatholischen Auseinandersetzungen und auch bei kontroverstheolo-
gischen und kumenischen Gesprichen — nur selten um die Ehe als Sakra-
ment. Genau iiber diese unaktuelle, ,theoretische® Frage der Dogmatik
soll hier gehandelt werden. Dariiber und tber sonst nichts. Das Verges-
sene, Nichtbeachtete und Unscheinbare muf} ja noch lange nicht unwichti-
ger sein als dasjenige, was die Zeitungen und die Kirchenblitter fiillt oder
selbst Thema einer papstlichen Kommission ist. Vielleicht ist es auch ,prak-
tisch® nicht ohne Nutzen, wenn nach der innersten Mitte von Ehe in einem
christlichen Sinne gefragt wird. Was heif}t es, daf} die eheliche Liebe durch
Gottes Gnade geheiligt ist? Wie wird das, was jede Ehe schon von ihrem
Wesen her ist, durch das sakramentale Geschehen vertieft und radikali-
siert? Was hat eine so verstandene Ehe fiir eine theologische und glau-
bensmaflige Funktion in der Kirche? Muf} nicht die Ehe wieder zuriick-
gestellt werden in ihren verborgenen theologischen und geistlichen Ur-
sprung, von woher allein im tiefsten die konkreten Lebensprobleme durch-
getragen werden miissen und gelost werden konnen? Ein erster Schritt in
dieser Richtung soll mit dem folgenden Beitrag versucht werden®.

Die giiltige Ehe unter zwei getauften Christen ist ein Sakrament, eines
der sieben Sakramente der Kirche Christi. Uber diesen schlichten, definier-
ten Glaubenssatz der katholischen Kirche! soll im folgenden ein wenig
nachgedacht werden. Denn es ist ja nicht gesagt, dal man diese Aussage
darum schon wirklich verstanden hat, weil man um sie ,weif“, weil sie
einem bekannt und gewohnt vorkommt und sich so fest im Repertoire
unseres gedruckten und unseres ungedruckten Katechismus befindet. Es ist
nicht unsere direkte und eigentliche Absicht, diesen Satz als in den »Quel-
len“ der Offenbarung enthalten nachzuweisen?; er soll auch nicht kontro-

* Vorstehende Abhandlung ist die griindlich iiberarbeitete Fassung eines gleichlautenden
Vortrages, den der Verfasser am 7. Mirz 1967 im Musikvereinssaal in Wien auf Ein-
ladung des Bildungswerkes der Katholischen Aktion der Erzdiézese Wien gehalten hat.
' Vgl. DS 1001, 1801. Dazo Naheres (mit Lit.) bei P. Adnes, Le Mariage: Le Mystére
dirétien, Théologie Sacramentaire (Tournai 1968) 100-104; H. Rondet, Introduction d
Pétude de la théologie du mariage: Théologie, Pastorale et Spiritualité. Recherches et
Synthéses 6 (Paris 1960) 97 ff., 175 ff.; H. Volk, Das Sakrament der Ehe (Miinster 1952);
M. Schmaus, Katholische Dogmatik IV/1 (Minchen *1964) 767-828; E. Schillebeeckx, Le
Mariage 1 (Paris 1967).

* Vgl. dazu die Handbiicher der Dogmatik, z. B. P. Adnés, Le mariage, a.a. O. 135 f.;



Karl Rahner 178

verstheologisch gegen die reformatorische Theologie verteidigt werden®.
Es soll nur schlicht versucht werden, zu verstehen, was diese Aussage wirk-
lich meint und sagt. Es ist mit der Sache selbst unvermeidlich gegeben,
wenn wir uns dabei mit sehr schwierigen und mit sehr dunklen Fragen
beschaftigen mussen.

L
Die Zeichenhaftigkeit von Sakrament und Ehe

Wir fragen zuerst kurz nach dem Sakrament im allgemeinen. Wir sind
uns dabei bewuflt, dafl wir damit dogmengeschichtlich und auch sachlich-
methodisch einen gefihrlichen Weg einschlagen. Der allgemeine Begriff
,Sakrament“ ist nidmlich — geschichtlich und sachlich gesehen — eine nach-
tragliche und relativ spite Abstraktion aus jenen sieben heiligen Gescheh-
nissen in der Kirche, die eine doch sehr verschiedene Natur zeigen, wenn
man sie untereinander vergleicht. Eine indiskrete Anwendung dieses nach-
traglichen Begriffes als eines Modells, das nur sehr sekundare Abwandlun-
gen erfithre, kann darum die Eigenart des einzelnen Sakramentes sehr
verdecken. Wenn dennoch zunichst iiber das Sakrament im allgemeinen
gehandelt wird, so hat dies nur eine vorlaufige Orientierung zum Zweck;
es bedeutet eine gewisse Absicherung dagegen, dafl bei der Behandlung
der Ehe als solcher bestimmte Aspekte von vornherein iibersehen werden
kénnten®.

Sakrament ist zunichst ein wesentlich kirchliches Geschehen, d. h. nicht
nur etwas, was die Kirche gleichsam von aufien her an bestimmten Einzel-
nen bewirkt, sondern ein Ereignis, in dem die Kirche ihr eigenes Wesen
vollzieht und sich so selbst aktualisiert. Ein Sakrament ist ein Geschehen
in jener Offentlichkeit, die zum Wesen der Kirche gehort, nie eine LPrivat-
angelegenheit®, an der die Kirche nur in irgendeiner Weise mitwirkt. Die-
ses Geschehen ist kultische Erscheinung, Realsymbol, Leibhaftigkeit, ge-
schichtlich raumzeitliche Greifbarkeit sowohl der Selbstmitteilung Gottes
in Gnade an den Menschen® als auch des Wesens der Kirche, die in Chri-

M. Schmaus, a. a. O. 781 ff., vgl. auch J. Michl — H. Volk, Eke: LThK III (Freiburg 21959)
677-684; W. Molinski, Eke, in: Sacramentum mundi 1 (Freiburg 1967) 961-998 (Lit.)

3 Darstellung bei P. Adnés, a.a. 0. 95 ff. (Lit.). Vgl. dazu P. Althaus, Dic Ethik Martin
Luthers (Giitersloh 1965), 88 ff.; O. Lihteenmaki, Sexus und Ehe bei Luther: Schriften
der Luther-Agricola-Gesellschaft (Turku 1955).

4 Genaueres zur Entstehung des allgemeinen Begriffs ,Sakrament® bei G. van Roo, De
sacramentis in genere (Romae 1957) 1-61; J. Finkenzeller, Sakrament III: LThK IX
(Freiburg 21964), 220-225 (Lit.). Speziell iber das Problem der Sakramentalitit der Ehe
vgl. P. Adnes, a.a. 0. 48 ff,, 71 ff. (Viter), 89 ff. (Mittelalter), 104 ff. (nachtridentinisch),
182 ff., 184 ff. (systematisch); H. Rondet, a. a. O. 79 ff. (Mittelalter), 97 ff. (Trient), 145 f,
158 ff. (systematisch); H. Volk, a. a. O. 7-18; M. Schmaus, a. a. 0. 787 ff.

5 Vgl. dazu K. Rahner, Wort und Eucharistie, in: Schriften zur Theologie IV (Einsiedeln
41964) 813-3385. — Der Hinweis auf eigene Arbeiten im Fortgang dieser Abhandlung soll



Die Ehe als Sakrament 179

stus das eschatologisch siegreiche und unzerstérbare Grundsakrament eben
dieser Selbstmitteilung Gottes ist®, und schlielich auch der freien Tat der
Annahme dieser gnadenhaften Selbstmitteilung Gottes durch denjenigen,
der das Sakrament an sich geschehen 148t und es durch seine Tat mitkon-
stituiert. Dementsprechend ist beim Sakrament zu unterscheiden zwischen
dem Zeichen und dem Bezeichneten, zwischen der Erscheinung und dem
sich offenbarend und verhiillend in der Erscheinung Bekundenden. Beide
Momente sind in der Ordnung der leibhaften, raum-zeitlichen Person von
Freiheit und in der Ordnung der Inkarnation wesenhaft aufeinander be-
zogen, sind aber nicht miteinander identisch’. Vom wahrhaften Heilswil-
len Gottes und vom Wesen der Kirche als eschatologisch siegreichem und
unzerstorbarem Grundsakrament der Gnade Gottes her ist das sakramen-
tale Zeichen immer , exhibitiv“, wirksam, unbedingtes Heilsangebot Chri-
sti und der Kirche und in diesem Sinn ,opus operatum“®; da aber Gnade
nur das gewirkte Ereignis des Heiles ist, wenn sie in Freiheit angenommen
wird, und diese freie Annahme eben vom Menschen versagt werden kann,
bleibt die sakramentale Erscheinung der Gnade vom Menschen her grund-
satzlich zweideutig: sie kann ,leere“ Erscheinung bleiben, ungiiltiges oder
unwirksames Sakrament sein oder wirklich ,exhibitives* Wort, das selbst
mitbringt, was es aussagt, in dem und durch das in aller Wahrheit sich er-
eignet, was es bedeutet. Damit ist die Wesensbeschreibung des Sakramen-
tes im allgemeinen zwar nicht erschopft?, dennoch sind einige Gesichts-
punkte angedeutet, die in einer Betrachtung der Ehe als Sakrament be-
achtet werden miissen.

Die Ehe ist ein Zeichen. Sie hat diesen Charakter schon im voraus zu
einer theologischen Betrachtung und ihrer Beziehung auf das Verhiltnis
zwischen Christus und der Kirche, denn sie hat eine leibhaftige und gesell-
schaftliche Wirklichkeit an sich. Diese ist die Verleiblichung, das Real-
symbol, die Erscheinung, die Raumzeitlichkeit, der Ausdruck der inner-
sten, personalen Liebeseinheit zweier Menschen im Grunde ihres in Frei-
heit auf Gott hin verwiesenen Wesens. Hier schon ist also jene Differenz

dem Leser die Méglichkeit geben, ungewohnte und schwierige Gedankenginge im Zusam-
menhang des theologischen Gesamtentwurfs des Autors besser zu verstehen.

® Dazu K. Rahner: Handbuch der Pastoraltheologie 1 (Freiburg 1964) 118f., 121 ff,
132 ff. Vgl. auch Anm. 7, 20, 21, 22. Vgl. auflerdem E. Schillebeeckx, Christus, Sakrament
der Gottbegegnung (Mainz 1960) 17-95.

7 Aufler den in Anm. 5 u. 6 genannten Abhandlungen vgl. dazu auch K. Rahner, Kirche
und Sakramente: Quaestiones disputatae 10 (Freiburg 21963) 34 ff., ders., Handbuch der
Pastoraltheologie 1, 823 ff.

8 Vgl. K. Rahner, Personale und sakramentale Frémmigkeit, in: Schriften zur Theologie 11
(Einsiedeln 71964) 115-141; ders., Kirche und Sakramente 22 ff.

’ Vgl. G. van Roo, a.a. O. 62 ff,, 82 ff.; K. Rahner, Sakrament IV: LThK IX (Freiburg
21964) 225-250.



Karl Rahner 180

und Einheit des Sakraments gegeben, insofern auch dieses das leibhaftig-
gesellschaftliche Zeichen des personalen Glaubens und Liebens in der
Ubernahme der im Sakrament zugesagten Gnade Gottes ist. Die Ehe rein
in sich ist schon eine solche Einheit in Differenz von personaler Liebe und
ihrem leibhaftig-gesellschaftlichen Zeichen!®. Dieses Zeichen ist darum so-
wohl das ,andere”, in dem und durch das hindurch sich die personale Liebe
selber setzt, anzeigt und sich zur Erscheinung bringt, wie auch unter Um-
stinden blofles Zeichen, das ohne seinen wahren Grund ,leer bleibt und
nicht mit sich bringt, was es bedeutet. Das gilt selbstverstidndlich von der
Ehe sowohl als Bundesschlufl und ,, Vertragsabschlu3“ (wie die Kanonisten
sagen) als auch vom ehelichen Leben als solchem. In beider Hinsicht kann
von Einheit und Unterschied zwischen Zeichen und Bezeichnetem gespro-
chen werden.

11.
Eheliche Liebe als Zeichen der Gemeinschaft mit Gott und der Menschheit

Wir bleiben zunichst noch in dieser Dimension der Ehe an sich, ohne uns
ausdriicklich auf die genaue sakramentale Deutung dieses Zeichens zu be-
ziehen; wir fragen also, was denn so in der Ehe zur leibhaftigen, raum-
zeitlichen und gesellschaftlichen Erscheinung kommt. Wir haben bisher
gesagt: die innerste, personale Liebeseinheit zweier (geschlechtsverschie-
dener) Menschen. Diese Aussage mufl nun noch vertieft werden. Das
konnte freilich in verschiedener Weise und in vielen Dimensionen gesche-
hen. Die personale, im Innersten zweier Menschen Einheit stiftende Liebe
miifite z. B. in dem ihr eigenen Wesen bedacht werden. Jedes Wort dieser
Bestimmung kann tiefen Aufschluf geben iber den Sinn der Ehe. Hier
sollen drei andere einzelne Aspekte besonders hervorgehoben werden: die
Beziehung dieser Liebe auf Gott; die Radikalisierung dieser personalen
Liebe durch das, was wir Gnade nennen; die personale Liebe als Einheit
mit der ganzen Gemeinschaft der Menschen.

1. Wenn zunichst etwas iiber die Beziehung der personalen, einenden
Liebe zu Gott gesagt werden soll, dann miifite das ganze theologische Pro-
blem der Einheit von Gottes- und Nichstenliebe, von Bezogenheit auf
Gott und Interkommunikation zur Sprache kommen, was hier natiirlich
nicht méglich ist''. Gottes- und Nachstenliebe bedingen sich gegenseitig,
auch wenn wir vorerst nicht ausdriicklich auf die Radikalisierung beider

10 Gerade das wird mit ,Realsymbol“ umschrieben. Vgl. K. Rahner, Zur Theologie des
Symbols, in: Schriften zur Theologie IV (Einsiedeln 41964) 275-3811.

1t Vgl. K. Rahner, Uber die Einheit von Gottes- und Ndchstenliebe, in: Schriften zur
Theologic VI (Einsiedeln 1965) 277-298; ders., Der eine Mittler und die Vielfalt der Ver-
mittlungen: Institut fir Européische Geschichte Mainz. Vortrage Nr. 47 (Wiesbaden 1967).



Die Ehe als Sakrament 181

durch die Gnade reflektieren. Die Néchstenliebe ist nicht nur eine sittliche
Aufgabe und eine Pflicht, die von der Gottesliebe gefordert wird, vielmehr
ist sie die Vermittlung, ohne welche die Gottesliebe, das rechte Wissen um
Gott und um unsere wahre und volle Beziehung zu ihm, gar nicht méglich
ist. Die transzendentale Verwiesenheit des Menschen auf Gott kann nur
zu sich selbst kommen, sich selbst erfahren und in Freiheit angenommen
werden in der Erfahrung des Nichsten in Liebe. Denn die , Welt®, an der
nach christlicher Philosophie und Theologie Gott ,erkannt® werden kann,
ist eben im tiefsten nicht die sachhafte Umwelt allein, sondern zuerst und
zuletzt die personale Mitwelt. Nur wer dieser Welt in Erfahrung begeg-
net, sie liebend angenommen hat und sich in Freiheit in sie hineingewagt
hat, kann jene transzendentale Verwiesenheit des Geistes als Erkenntnis
und Freiheit realisieren und frei annehmen, deren letzter ermdglichender
Grund und absolutes Woraufhin jenes abgrindig griindende Geheimnis
ist, das wir ,Gott” nennen. Dabei ist es eine — auf das Letzte gesehen -
zweitrangige Frage, wie weit es einem liebenden freien Sicheinlassen auf
die interpersonale Mitwelt, das eine mindestens einschlufweise Erfahrung
der eigenen Transzendenz und darin auch Gottes ist, gelingt, diese so,
namlich einschluflweise realisierte und angenommene Verwiesenheit auf
Gott thematisch-begrifflich zu objektivieren und satzhaft auszulegen. Auch
der wahrhaft liebende Atheist macht in seiner Liebe — so sie nur ist, was
sie sein muf} — eine Gotteserfahrung, ob er das sich selbst reflex zu sagen
vermag oder nicht'2, Auch bei ihm sagt die Absolutheit personaler Liebe
zum anderen Du verschwiegen zu Gott ja, hat das Loslassen seiner selbst,
das in der Liebe geschieht und geschehen mufl und nur darin sich ereignen
kann, erst sein Ende und seinen Ursprungsgrund in dem, den wir Gott
nennen. Oder anders gesagt: In eben dieser Verwiesenheit auf Gott ist die
letzte Wesenstiefe solcher zwischenmenschlichen Liebe begriindet: ihr Ver-
moégen, den anderen in seiner letzten personalen Tiefe und Einmaligkeit
zu erreichen; die Hoffnung der Endgultigkeit der beiden Existenzen, die
in solcher Liebe mitbejaht wird; die radikale Treue solcher Liebe.

2. Diese personale Liebe, die sich in der Ehe ihre Erscheinung schafft,
ist aber in der gegenwartigen Heilsordnung faktisch!® von der Gnade Got-
tes getragen, die diese Liebe immer heilt, erh6ht und auf die Unmittelbar-

12 Genaueres dariiber nun vom Vf. in: ,Atheismus und implizites Christentum®: Hand-
buch des Atheismus, hrsg. v. J. Girardi (Verlag Hueber — Miinchen 1967), zugleich in:
Schriften zur Theologie VIII (Einsiedeln 1967), vgl. vorliufig K. Rahner, Zur Lehre des
11. Vatikanischen Konzils diber den Atheismus: Concilium 111 (1967) 171-180.

13 Die Unausweichlichkeit dieser faktischen Situation zerstort nicht den ungeschuldeten
Charakter dieser Gnade und kann dafiir auch vom naturalen Wesen des Menschen her
nicht als cine ,Forderung® erhoben werden. Vgl. dazu vom V{. Uber das Verhdltnis von
Natur und Gnade: Schriften zur Theologie I (Einsiedeln 71964) 323-345; Natur und
Gnade: Schriften zur Theologie 1V, 209-236; ebd., 261 ff. Vgl. auch Anm. 37.



Karl Rahner 182

keit Gottes selbst 6ffnet. Das geschieht nicht erst dann, wenn diese Liebe
der ausdriicklichen, als solche sich im Wort kundgebenden Botschaft des
Evangeliums begegnet.

Wir kénnen diese These hier nicht eigentlich begriinden. Wir setzen sie
hier vielmehr als Anwendung eines allgemeineren theologischen Satzes
voraus', Dieser kann so formuliert werden: In der gegenwdrtigen Heils-
ordnung ist ein wahrhafl positiver sittlicher Akt (,actus honestus®) fak-
tisch wegen der ihn immer erhéhenden Gnade, die durch den allgemeinen
Heilswillen Gottes jedem immer angeboten wird, auch ein Heilsakt (,ac-
tus salutaris®) im eigentlichen Sinn. Dieser allgemeinere Satz ist zwar in der
katholischen Theologie nicht allgemein angenommen, wurde aber in ver-
schiedenen Varijationen schon lange vertreten, z. B. von Vasquez und Ri-
palda®, und diirfte sachlich durchaus in der Verlidngerung dessen liegen,
was das Zweite Vatikanum tber die Heilsmoglichkeit des Nichtchristen
und des schuldlosen Atheisten lehrt's. Dieser Satz wurde auch bisher in der
Theologie nur angezweifelt oder bestritten, weil man sich nicht recht den-
ken konnte, wie auferhalb des Bereiches der ausdriicklichen Verkiindigung
des Evangeliums jener eigentliche Glaube moglich sei, der heilsnotwendig
und auch zum Zustandekommen eines eigentlichen Heilsaktes notig ist.
Setzt man aber aus Griinden, die hier jetzt nicht behandelt werden kon-
nen'’, voraus, dafl Offenbarung und somit Glaube auch fiir den gegeben
sein konnen, der nicht unmittelbar von der geschichtlichen Botschaft des
AT oder NT erreicht wird, dann macht der genannte allgemeine Satz und
seine Anwendung auf unsere spezielle Frage keine uniiberwindliche
Schwierigkeit mehr. Wir kénnen mit anderen Worten sagen: In der fak-
tisch bestehenden Heilsordnung gibt es keine bloff ,natiirlich® sittlichen
Akte des Menschen; diese sind, wo sie gegeben sind, faktisch auch von der
Gnade getragene, tibernatiirlich auf den Gott unmittelbarer Selbstmittei-
lung hin finalisierte, ja selbst schon von solcher Mitteilung ermdglichte
Akte, auch wenn dies im objektivierenden und reflektierenden Bewuf}t-
sein des Menschen nicht thematisiert ist.

Der erwahnte Sachverhalt gilt vor allem von der zwischenmenschlichen
Liebe, wo diese als personale, selbstlose Einheit zweier Menschen realisiert
wird. Das heif’t aber: Echte Liebe ist faktisch immer jene gnadenhafl durch

14 Vgl. dazu K. Rahner, zur Theologie des Todes: Quaestiones disputatae (Freiburg 51965)
79ff., 854

15 Vgl. dazu: Patres Societatis Jesu in Hispania professores, Sacrae Theologiae Summa
1II (Matriti 21956) 516-521 (Lit.).

16 Genaueres in den Anm. 12 angezeigten Studien.

17 Aufler den in Anm. 12 genannten Arbeiten vgl. K. Rahner (- J. Ratzinger), Offenbarung
und Uberlieferung: Quaestiones disputatae 25 (Freiburg 1965) 11-24; ders., Zur Theologie
des Todes, 80 ff.



Die Ehe als Sakrament 183

Gott selbst getragene theologische ,caritas“, in der Gott und Mensch, beide
in gegenseitigem Bedingungsverhiltnis, geliebt werden, so daf der Lie-
bende darin im Ereignis der Rechtfertigung sein Heil vollzieht, den ande-
ren in seinem Heil will und in beidem Gott als dieses Heil in Person in
Unmittelbarkeit erreicht wird. Die menschliche Liebe, von der hier die
Rede ist, ,meint“ also Gott nicht blof} als transzendentales (unthematisches)
Woher und Woraufhin in seiner unendlichen Ferne, sondern erreicht Gott
in jener absoluten Nihe, in der er sich selbst — und nicht in einer blof}
kreatiirlichen Gabe — als das innerste Geheimnis und Leben des Menschen
mitteilt. Sie ist also als ,caritas® auch das Ereignis der liebenden Selbst-
mitteilung Gottes zu uns, die unsere Liebe zu Gott und zum Menschen erst
ermichtigt. ,Caritas“ ist somit das Ereignis der Liebe Gottes zu uns und
unserer Liebe zu Gott in einem. Leider miissen wir uns hier den Versuch
versagen, diese Aussage, die sehr abstrakt von theologischen Daten her
gemacht wurde, gleichsam phianomenologisch und existential-ontologisch
zu iibersetzen, um von der Erfahrung dieser radikalen Liebe selbst her
diese theologischen Implikationen der Liebe als in ihr gegeben nachzuwei-
sen oder wenigstens als moéglich darzutun.

8. Diese Liebe bedeutet aber zugleich auch eine Einheit mit der Mensch-
heit als ganzer. Das ist unter verschiedenen Aspekten zu zeigen. Wir sind
gewohnt, der ehelichen Liebe den Charakter einer besonderen Intimitat
und Exklusivitit gegeniiber anderen als den Ehepartnern zuzuerkennen.
Wir sehen darin sogar gerade das Eigentiimliche der ehelichen Liebe
gegeniiber anderen Gestalten der Liebe, wie Nachstenliebe iiberhaupt,
Kameradschaft, Freundschaft usw.

Dieser Charakteristik soll nun keineswegs widersprochen werden. Ste
trifft sicher mit das Wesen der ehelichen Liebe. Dennoch mifite gefragt
werden, woher genauer der Charakter dieser etwas schillernden Exklusivi-
tat stammt: ob er das letzte Wesen dieser personalen Liebe zum Grunde
hat oder auch aus vorletzten Griinden kommt, die eher mit der konkreten,
raumzeitlich begrenzten, leibhaftigen Gestalt und Erscheinung dieser Liebe
zu tun haben oder sogar noch kultur-, sozialgeschichtlich und soziologisch
bestimmte, also auch wandelbare Bestimmungen an sich tragt!s.

Ein solcher Hinweis muf} aber auf jeden Fall schon deswegen erfolgen,
weil es falsch wire, wollte man die eheliche Liebe von vornherein als Akt
der Verschanzung in eine — im Grunde egoistische — Zweisamkeit verste-
hen. Ehe ist nicht der Akt, in dem zwei ein , Wir® bilden, das sich gegen

18 Von hier aus miifite man sich mit einigen Aspekten der ,Krise* der Ehe beschiftigen,
wie diese hauptsachlich von Soziologen ausgesprochen wird. Erst in der Distanz zu be-
stimmten sozialgeschichtlichen Modellen der Ehe kann sich das wahre Wesen der christ-
lichen Ehe in seiner urspriinglichen Miachtigkeit bewédhren.



Karl Rahner 184

»alle“ absetzt und verschliefit, sondern der Akt, in dem ein , Wir® konsti-
tuiert wird, das sich liebend allen 6ffnet. Dieser Aspekt des Grundwesens
solcher Liebe ,erscheint® schon in der Tatsache, dafl die ehelich Liebenden
bereits aus einer Gemeinschaft her kommen, diese in ihrer Liebe nicht ver-
lassen und auch nicht verlassen diirfen, und ihre Liebe im Kinde frucht-
bar wird, das seinerseits wiederum nicht in diesem Wir verschlossen wer-
den darf, sondern in die groflere Gemeinschaft aller hinaus entlassen wer-
den muf}. Eheliche Liebe ist also schon in ihrer leibhaftigen Gestalt Her-
kunft von und Aufbruch zu gréfierer Gemeinschaft und muf} also auch von
Anfang an diese selbst meinen.

Dieser Gedanke muff noch vertieft werden. Eheliche Liebe kann nicht so
intim und exklusiv sein, daf} sie aufhdrt, Liebe zu sein. Liebe ist sie aber
von ithrem Wesen her nur, wenn sie nicht ausschliefit, sondern eréffnet und
einschliefit, wenn sie sich wirklich an den unerforschten und undurchschau-
ten Fremden immer neu wagt, wenn sie das wirklich ,andere“ des Gelieb-
ten unbedingt als das Eigene anzunehmen sich traut (was ja wirklich sich
auch immer dem intimen Partner der Ehe gegeniiber ereignen mufl). An
der bestimmten Liebe zum konkreten Menschen soll der Mensch gerade
erfahren, was ,Liebe tiberhaupt ist, daf§ sie moglich ist, wirklich als Liebe
und nicht als Heuchelei, hinter der sich — gegen allen Schein — nur Egois-
mus und Selbstbehauptung tarnen, um vor dem anderen sich zu sichern.
Dann aber darf sie nicht umschlagen in einen Egoismus zu zweit; sie darf
nicht fir sich die Berechtigung sein wollen, andere nidht zu licben; sie muf}
sich offen halten fiir alle, sosehr ihre endliche Kraft und Moglichkeit auch
faktische Grenzen auferlegen mag.

Auch die eheliche Liebe ist Bereitschaft, Einiibung, Verheiffung und
Auftrag, den Menschen zu lieben — was mehr ist als ihn bloff zu ,respek-
tieren“, ihm blof ,das Seine“ zu geben, anstatt bereit zu sein, ihm sich
immer wieder selbst anzuvertrauen, sich selbst an ihn zu wagen ,von gan-
zem Herzen und aus allen Kriften“. Wir sind uns immer allen schuldig,
vielleicht oft dem Fernsten mehr als dem Nachsten. Ehe ist der konkrete
Anfang, diese unendliche Schuld abzubezahlen, nicht die Dispens von
dieser unendlichen Aufgabe, die nur erfiillt werden kann von Gott her.

Zu dem eben Gesagten kommt ein weiterer Aspekt. Jene Gnade, die,
wie wir sahen, die eheliche Liebe tragt und auf Gott hin er6ffnet zu radi-
kaler Unmittelbarkeit, ist die Gnade des Bundes, die die innerste Dynamik
der Welt und der Geschichte der einen Menschheit ist, Gnade, die die eine
Gottesherrschaft tiber alle herstellt. So individuell Gnade, die im tiefsten
Gott selbst ist, den Einzelnen in seiner Einmaligkeit meint, so sehr ist sie
ja auch in einem damit ein ,universale concretum“: einigende Gnade,
durch die der Einzelne in der einen Menschheit, im Volk Gottes gemeint



Die Ehe als Sakrament 185

ist®. Das ist nicht verwunderlich; denn die wahre jeweilige Einmaligkeit
des Daseins ist, wenn sie echt zum Vollzug kommt und nicht zum egoisti-
schen Selbstgenuf} der eigenen ,Personlichkeit” fithrt, die einmalige Ein-
zigkeit, mit der einer alle lzebt. Ist so die Gnade das Ereignis, in dem Gott
fiir einen ,,sein Gott“ wird, so ist sie eben dadurch auch das Geschehnis,
in dem Gnade den Egoismus nicht nur in einem vordergriindig ,mora-
lischen“ Sinn sprengt, sondern so, daf dadurch der Mensch iiber die Még-
lichkeiten seines Wesens hinaus in die Unendlichkeit der Freiheit Gottes
befreit wird, in der alle von der Wurzel ihrer Existenz her liebend umfafit
sind und in Gott so auch von der Kreatur geliebt zu werden vermégen.
Eheliche Liebe ist somit — trotz und in ihrer Intimitat bzw. Exklusivitat -
aus ihrem eigenen Wesen heraus und auf dem Grunde der sie tragenden
Gnade Gottes Einheit mit der von derselben Gnade bewegten Menschheit.

Eheliche Liebe ist also von ihrem Grund her, wenn sie wirklich ihr eige-
nes Wesen einholt, auch Beziehung zu Gott, Ereignis der Gnade, liebende
Eintracht mit jener Grundbewegung, in der durch die Gnade die Mensch-
heit als Volk Gottes zur Einheit des Reiches Gottes in Liebe kommt.

Die Ehe, so haben wir eingangs (I) gesagt, ist die leibhaftige Erschei-
nung, das Zeichen, das Realsymbol und die Leibhaftigkeit dieser ehelichen
Liebe, die durch ihre Erscheinung sich selbst setzt. Die Ehe, so miissen wir
nun sagen, ist das Zeichen der Liebe, die vor Gott gerit, die Ereignis der
Gnade und offene Liebe zu allen ist. — Doch bewegt sich diese Sicht noch
im Vorldufigen. Die Zeichenstruktur selbst ist nun genauer zu untersuchen
in ihrem sakramentalen Charakter. Dies geschieht zunédchst durch einen
Vergleich der sakramentalen Struktur von Kirche und Ehe iberhaupt.

II1.
Die Gleichheit der Zeichenfunktion in Kirche und Ehe

Was eben von der Ehe als ,,Realsymbol“ der so bestimmten Liebe gesagt
wurde, kann nun aber auch von der Kirche gesagt werden. Natirlich gilt
bei dieser Gleichheit der Unterschied, der zwischen dem Einzelnen (oder
wenigen Einzelnen) und der Gemeinschaft aller obwaltet. Aber dieser
Unterschied ist bei den Menschen von vornherein nicht der zwischen einem
blof zahlhaft Einen und einer zahlhaften Menge. Der einzelne Mensch und
die Menschheit verhalten sich anders zueinander: In jedem Menschen
ist alles (,homo quodammodo omnia“) und kommt das Ganze zu seiner
je einmaligen Erscheinung; die Gemeinschaft der Menschheit ihrerseits
ist nicht die Menge der vielen allzuvielen, sondern die Einheit der je Ein-

19 Diese Perspektive ist durch die Kirchenkonstitution ,Lumen Gentium* (Kap. I-II) wie-
der deutlich ins BewufBtsein gertickt worden.



Karl Rahner 186

maligen in der Liebe, die in das Eigene freigibt, dieses sammelt und so
wieder eint. Von da aus ist es nicht verwunderlich, wenn von der Kirche
und von Einzelnen dasselbe ausgesagt wird, zumal wenn es sich auch auf
der Seite der Einzelnen um eine echte Gemeinschaft handelt.

Die allgemeine Unterschiedenheit des Verhaltens des Einzelnen und
der Gemeinschaft aller zueinander vorausgesetzt, sagen wir also: Dieselbe
Zeichenfunktion, die der Ehe zukommt, ist auch in der Kirche gegeben.
Denn die Kirche ist in Christus, dem Ursakrament, das Grundsakrament:
in ihm kommt Gottes ihn selbst mitteilende Liebe zur Menschheit in der
liebenden Einheit der Menschheit durch die Gnade zur geschichtlichen
Erscheinung?®. In dieser Gleichheit der Zeichenfunktion bei Ehe und Kirche
miissen noch ein besonders bemerkenswertes Moment dieser Gleichheit
und ein fir unsere spatere Uberlegungen wichtiger Unterschied hervor-
gehoben werden. Der besondere Aspekt dieser Gleichheit ist folgender:
Wir haben gesagt, daf bei der Ehe eine Differenz obwaltet zwischen dem
Zeichen und dem Bezeichneten, der leibhaftig-gesellschaftlichen Ehe und
der ehelichen Liebe; diese Differenz kann so weit gehen, dafl die beiden
Wirklichkeiten im Einzelfall — wenn auch gegen die beiderseitige Wesens-
beziehung — auseinandergerissen werden. Das gleiche ist auch bei der
Kirche gegeben. Auch hier sind Zeichen (,Kirche als Grundsakrament®)
und Bezeichnetes nicht einfach identisch — denn die Kirche zeigt nicht sich
selbst an, sondern als Zeichen, d. h. als gesellschaftlich organisierte Ge-
meinschaft des Bekenntnisses, des Kultes und der Liebestat ist sie gerade
das Zeichen jener geheiligten und durch die Gnade (in innerem Glauben
und in Rechtfertigung) verbundenen Menschheit, deren gnadenhafte Ein-
heit weit iiber das gesellschaftliche Gefiige der Kirche hinausreicht®.
Anderseits ist inmitten dieser gleichen Differenz auch ein wesentlicher
Unterschied gegeben. Die einzelne Ehe kann schuldhaft aus ihrer Zeichen-
funktion eine Liige machen, indem in ihr selbst nicht gegeben ist, was sie
anzeigen und gegenwartig setzen soll: die gnadenhaft einende Liebe. Bei
der Kirche als ganzer ist durch den eschatologischen Sieg der Gnade in
Christus die innere Zusammengehdorigkeit von Zeichen und Bezeichnetem
nicht mehr radikal zerstérbar. Dennoch bleibt die Grundgleichheit zwi-
schen Ehe und Kirche bestehen. Wie von der Ehe, so 1dfit sich von der
Kirche sagen: Sie ist das Zeichen in geschichtlich-gesellschaftlicher Greif-
barkeit dafir, dafl sich die Liebe in der ganzen Menschheit wirksam und

20 Vgl. dazu J. Alfaro, Cristo, Sacramento de Dios Padre. La Iglesia, Sacramento de
Cristo Glorificado: Gregorianum 48 (1967) 5-27; P. Smulders, Die Kirche als Sakrament
des Heils; in: G. Baratma (Hrsg.), De Ecclesia I (Freiburg 1966) 289-312, ders., Sacra-
menten en Kerk: Bijdragen 17 (1956) 391-418.

21 Vgl. dazu K. Rahner: Handbuch der Pastoraltheologie 1 121 ff., 132 ff.; ders., Das neue
Bild der Kirche: Geist und Leben 39 (1966) 4-24, bes. 12-21.



Die Ehe als Sakrament 187

siegreich ereignet, die die Liebe Gottes zu uns und unsere zu Gott ist, die
alle umfafit und einigt, so sich nicht einer schuldhaft ihr versagt.

Wir konnen hier die Lehre von der Kirche als dem Grundsakrament des
Heiles (also der Liebe, die das Heil ist) nicht weiter entfalten®. Das Ge-
sagte muf} hier geniigen, da es uns auf die Gleichheit zwischen Ehe und
Kirche ankommt. Wenn wir einfach die Kirche mit der Ehe vergleichen,
so ist die Kirche gemeint, wie sie ist: Kirche, die nur durch die gegenseitige
Liebe zwischen ihr und Christus sie selber ist. Aber ist so Christus einge-
schlossen, so ist es doch nicht nur eine Kurzrede, wenn wir einfachhin
»Kirche“ sagen. Denn sie ist Grundsakrament der Gnade und der alle
verbindenden Liebe eben auch dadurch, daf in ihr eine gesellschaflliche
Einheit der Wahrheit, Hoffnung und Liebe unter den Menschen selbst
gegeben ist. Dieser Aspekt gehort ebenso zu ihrem Charakter als Grund-
sakrament wie ihre Einheit mit Christus, die sie im Bekenntnis und Kult
vollzieht und so die Erscheinung ihrer Einheit mit Christus im Pneuma ist.

Ja, wir konnen sogar unbefangen einen Schritt weitergehen: Die Einheit
der Kirche, die sie zum Vorausbild und Grund der Einheit der Ehe macht
— in der Dimension des Zeichens sowohl wie des Bezeichneten —, ist doch
faktisch hinsichtlich des Aspektes, den wir eben betrachten, durch die Liebe
der Menschen in der Kirche und deren gesellschaftliche Erscheinung kon-
stituiert. Diese Liebe ist aber nicht eine Sondersache, sondern genau die
Liebe, die die Ehegatten eint — einschliefilich der ganzen dazugehdrigen
theologischen Tiefendimension. Dann aber kénnen wir auch sagen: Die
Liebe der Ehegatten trigt zur Einheit der Kirche selbst bei, weil sie eine
der Verwirklichungen der einenden Liebe der Kirche ist; sie ist ebenso
kirchenbildend, wie von der Kirche getragen. Das Wort von der ,Haus-
Kirche“, die von der Familie gebildet wird, ist mehr als nur ein frommes
Bild=.

Diese Gleichheit zwischen Kirche und Ehe ist somit nicht nur eine
duflere Ahnlichkeit zwischen zwei Groflen, die, je in sich stehend, vonein-
ander unabhingig wiren, sondern eine Gleichheit von derselben Wurzel
her. Denn die Ehe als solche ist im ganzen die Erscheinung, die diejenige
Liebe sich schafft, die als Liebe Gottes und zu Gott in der Selbstmitteilung
Gottes die in sich und mit Gott geeinte Menschheit und deren Grund-
sakrament, die Kirche, bildet. Dabei ist nicht zu iibersehen, dafl die Kirche
und die in ihr erscheinende geheiligte und geeinte Menschheit keine
mythischen Groflen sind, sondern eben die konkreten Menschen selbst, die

22 Vgl. dazu die in den Anm. 6, 7, 20, 21 zitierten Abhandlungen; auflerdem K. Rahner,

Kirche und Sakramente 11-22.

2 Vgl. dazu die Kirchenkonstitution ,Lumen Gentium® Nr. 11. — Dieser Text bediirfte
nicht nur in unserem Zusammenhang ~ gréfierer Beachtung.



Karl Rahner 188

Gott und in Gott lieben und ihre innere Einheit in der einenden Gesell-
schaftlichkeit der Kirche zur geschichtlichen Erscheinung bringen2.

Was geschieht nun, wenn bei dieser fundamentalen Gleichheit die Ehe
gerade im Raum der Kirche gegeben ist? Sie wird genau das, was wir
sagen wollen, wenn wir erklédren, sie sei ein ,Sakrament“. Von unserem
Ansatz her wird diese Aussage nicht nur erreicht als ein Satz, den wir
schon wissen und verstehen, sondern der Satz wird erst eigentlich ver-
standlich in dem, was er sagen will, ohne daf} blof ein abstrakter Begriff
Sakrament nur von auflen auf die Ehe bezogen wird. Das ist nun deutlich
zu machen.

IV.
Das Gnadenereignis der Ehe als Sakrament der Kirche

Zwei Getaufte verbinden sich zur Ehe. Damit geschieht aber etwas in der
Kirche. Wir brauchen hier nicht kirchenrechtlich zu fragen, welche genaue-
ren Bedingungen vom géttlichen oder menschlichen Recht der Kirche und
der Natur der Sache her gegeben sein miissen, damit ein solcher Ehebund
(nennen wir ihn nicht: ,Vertrag“!) in der Kirche geschieht und inmitten
ihrer ,Offentlichkeit“. Aber im Grunde ist das schon gegeben durch die
Tatsache, dafl es sich um zwei Getaufte handelt und um eine Ehe, die
immer eine gesellschaftliche Relevanz hat. Durch den Verweis- und Zei-
chencharakter der ehelichen Liebe ist die Ehe nie ein blof} ,,weltlich Ding*.
Denn diese Liebe selbst ist kein weltlich Ding, sondern das Ereignis der
Gnade und Liebe, die Gott und Menschen eint. Wenn solche Ehe darum
in der Kirche geschieht, ist sie ein Moment des Selbstvollzuges der Kirche
als solcher, der von zwei getauften Christen vollbracht wird, die durch die
Taufe zur aktiven Teilnahme an diesem Selbstvollzug ermichtigt sind?.
Sie tun darum als Getaufte gerade das, was der Kirche selbst eigentiimlich
ist: sie machen das Zeichen der Liebe deutlich, in dem die Liebe zur Er-
scheinung kommt, die Gott und Menschen eint.

Wo aber ein wesentlicher Selbstvollzug der Kirche in die konkrete, ent-
scheidende Lebenssituation eines Menschen hinein zur Wirkung kommt,
da ist ein Sakrament gegeben®. Es bedarf dann dazu keines — historisch
nicht nachweisbaren und nicht wahrscheinlichen — ausdriicklichen Stiftungs-
wortes Jesu, wie es z. B. beim Abendmahl gegeben ist?”. Das hier gegebene

24 Zum konkret damit gestellten Problem vgl. K. Rahner: Schriften zur Theologie VI
(Einsiedeln 1965) 342 ff.

25 Vgl. dazu K. Rahner, Handbuch der Pastoraltheologie 1, 146 ., 151 ff.; ders., Kirche
und Sakramente 78 ff.

26 Vgl. K. Rahner, Handbuch der Pastoraltheologie 1 323-332; ders., Kirche und Sakra-
mente 68-104.

27 Zur Problematik vgl. K. Rahner, Kirche und Sakramente 37-67, 69 f.; M. Schmaus,
Katholische Dogmatik IV/1 75 ff.; E. Schillebeeckx, a. a. O. 117 ff.



Die Ehe als Sakrament 189

»Stiftungswort® besteht einerseits in der Anerkennung der religiésen Rele-
vanz der Ehe, wie sie auch durch das Wort und die Tat Jesu erfolgt®, und
in der Stiftung der Kirche als eschatologischem Heilszeichen fiir das Reich
Gottes (als absolute Nahe Gottes) bis zum Ende®. Die Ehe bringt ander-
seits ihre theologische Tiefendimension schon mit.

Weil man das nicht deutlich sehen konnte, war die Theologie, die sich
fir die Sakramentalitit der Ehe auf Eph 5 berief, immer ein wenig in
einer zutiefst gar nicht notwendigen Verlegenheit. Das dort zitierte Wort
aus Gen 2, 24 schien ndmlich die Ehe déberhaupt — nicht blof die der Chri-
sten — zum Zeichen der Einheit zwischen Christus und der Kirche zu erhe-
ben und man glaubte das nicht leicht zugestehen zu kénnen. In Wirklich-
keit ist dies durchaus moglich, wenn genau bedacht wird, was wir iiber den
Zeichencharakter der Ehe in Beziehung auf die eheliche Liebe und deren
eigene theologische Dimensionen gesagt haben. Wir haben ja in der christ-
lichen Theologie nicht zu behaupten, eine sakramentale Ehe verhalte sich
zu einer nicht-sakramentalen Ehe wie ein Sakrament zu einem profanen
menschlichen Vollzug. Die beiden verhalten sich vielmehr zueinander wie
das ,opus operatum® zu einem ,opus operantis“, das durchaus auch ein
Ereignis der Gnade ist®. Es ist eine dhnliche Zuordnung wie z. B. eine
sakramentale Schuldvergebung zu einer auflersakramentalen durch blofle
Reue, die auch aus Gnade und in Gnade geschieht®!. Die Fhe wird nicht
erst Gnadenereignis dort, wo sie ,Sakrament® wird, sondern das Gnaden-
ereignis der Ehe wird sakramentales Gnadenereignis als ,opus operatum®,
wo sie als die zweier Getaufter in der Kirche geschieht, genau wie Glaube,
der von sich her vor der Taufe rechtfertigt, ,opus operatum® in der Taufe
wird?®®. Man hat bisher bei der Ehe, wenn ich recht sehe, in einer seltsamen
theologischen Naivitit nur jenen Unterschied und jene Einheit nicht reflex
herausgearbeitet, die jedem Theologen bei Glaube-Taufe, Bufie-Buf3-
sakrament auch nicht erst beim Sakrament als solchem, sondern schon bei

8 Vgl. dazu die kurze Ubersicht von J. Michl, Eke: LThK III (Freiburg 21959) 677-680
(Lit.). P. Adnes, a. a. 0. 7-42; M. Schmaus, a. a. O. 781 ff.; J. Dupont, Mariage et divorce
(Bruges 1959); P. Grelot, Le couple humain dans IEcriture (Paris 1962). Vgl. auch
Anm. 34.

* Vgl. dazu K. Rahner, Kirdhe und Parusie Christi: Schriften zur Theologie VI (Einsie-
deln 1965) 348-367.

30 Dazu K. Rahner, Sciriflen zur Theologie 11, 121-141; ders., Handbuch der Pastoral-
theologie I, 330 ff.; ders., Kirche und Sakramente 22 ff.; (zus. mit A. Hiussling), Die vie-
len Messen und das eine Opfer: Quaestiones disputatae 81 (Freiburg 21960) 80 f.

8t Vgl. dazu K. Rahner, Vom Sinn der hiufigen Andachtsbeidhte: Schriften zur Theologie
III (Einsiedeln ®1964) 211-225; ders., Die Priesterbeichte, in: Knedite Christi. Meditationen
zum Priestertum (Freiburg 1967).

% Aufler den in Anm. 30 genannten Untersuchungen vgl. K. Rahner, Wort und Eucha-
ristie: Schriften zur Theologie IV, 818-355, bes. 313-348; ders., Kinder und Sakhramente
78 ff.



Karl Rahner 190

Glaube und Reue. Anderseits erhdlt dieses Zeichen in der Dimension der
geschichtlichen Erscheinung als solcher erst den Charakter einer von Gott
her unbedingten Gnadenzusage, also den des ,opus operatum® und so des
»Sakramentes“, wenn es in der Kirche auftritt und konkret an der ge-
schichtlichen Erscheinung solcher Zusage teilnimmt, die die Kirche als
Grundsakrament selber ist. Weil die Ehe der Getauften in der Kirche ein
partizipatives Moment des Grundsakramentes der Kirche ist, da beide die
einende Liebe der Gnade Gottes zur Erscheinung bringen und solche Ehe
es tut als Moment an der gesellschaftlichen Einheit der Kirche selbst, darum
wird aus der Ehe als Gnadenereignis ein sakramentales Gnadengeschehen,
in welchem dieses Zeichen teilnimmt an der unwiderruflichen, stets giiltig,
reuelos bleibenden Erscheinung der Gnadenzusage Gottes an die Men-
schen, welche Erscheinung die Kirche selbst ist.

Von einer solchen Vorstellung der ,Stiftung® dieses Sakramentes her
kann auch der dogmengeschichtliche Befund hinsichtlich der Lehre von der
Ehe als Sakrament unbefangener gewiirdigt werden. Man braucht nicht
mit Gewalt eine ausdriickliche Lehre von Anfang an zu postulieren oder
zu konstruieren, in der die Ehe immer ausdriicklich als ,Sakrament“ unter
einen allgemeinen Sakramentsbegriff subsumiert worden wire. Je weni-
ger man einen solchen Begriff braucht und doch das ,sakramentale” We-
sen eines Heilszeichens in der Kirche erfafit und erlebt, um so besser ist es.
Wenn also dies auch dogmengeschichtlich sich bestétigt, dann ist es nicht
verwunderlich oder anstofig®.

V.
Die Herkunft der Liebeseinheit der Ehe aus der Einheit Christus—Kirche

Das Gesagte ist aber noch etwas auf das hin zu verdeutlichen, was uns vom
Katechismus her als Formulierung fir die Ehe als Sakrament bekannt ist.
Man sagt gewohnlich, die Ehe sei ein Abbild der Einheit von Christus und

38 Vgl. zur Dogmengeschichte der Sakramentalitiit der Ehe bes. P. Adnés, Le Mariage
43 ff., 71 ff., 76-110; H. Rondet, Introduction & Uétude de la théologie du mariage,
a.a. 0., 11-1385; E. Schillebeeckx, Le Mariage 1 (Paris 1967). — Von unserem Ansatz aus
wire auch ein neuer dkumenischer Versuch zu beginnen. Wenn von manchen evangeli-
schen Theologen die Ehe zwar nicht fiir ein ,Sakrament®, aber doch fiir ein ,Sanctum*
(z. B. E. Brunner) gehalten wird, so wire —~ jenseits einer Polemik gegen einen falsch
interpretierten romischen ,Sakramentalismus“ — doch die Frage zu stellen, ob es nicht eine
ernsthafte Diskussion oder sogar cine gegenseitige Ubereinkunft geben kann, sofern man
katholischerseits die Sakramentalitit der Ehe richtig zu interpretieren versteht. Man darf
jedenfalls nicht eincn allgemeinen und abstrakten Begriff von ,Sakrament® iibertragen.
Das tut z. B. M. Schmaus, Katholische Dogmatik 1V/1, 806 ff. und wohl auch K1. Mérsdorf,
Lehrbuch des Kirchenrechts 11 (Paderborn 1°1960) 238, 249, wenn sie — in Parallelitit zu
anderen Sakramenten — die Funktion des assistierenden Priesters dogmatisch aufwerten
zu miissen glauben. Ich kann nur den hier vorliegenden Entwurf im ganzen und in vielen
Einzelpunkten als Gegenvorschlag anbieten.



Die Ehe als Sakrament 191

Kirche und darum sei sie ein Sakrament. Wenn man Eph 5, 22-33 liest,
erhdlt man zunichst vielleicht den Eindrudk, der entscheidende Gleich-
heitsgrund zwischen Christus-Kirche einerseits und Ehe anderseits liege
darin, dafl der Mann Christus reprisentiere und die Frau die Kirche; die
Einheit der Ehe als solche selbst wire dann eine relativ sekundire Spiege-
lung der Einheit von Christus und Kirche, die auf einer Spiegelung basiert,
in der die Ehepartner gerade mit verschiedenen Rollen getrennt betrach-
tet werden. Aber man wird doch wohl sagen diirfen, dafl auch bei Paulus
selbst diese Betrachtungsweise sekundar ist, vielleicht durch den parine-
tischen Kontext bedingt und in etwa auch sozialgeschichtlich eingefirbt. So
ware also nicht einfach der ganze zitierte Text theologisch zentrale Aus-
sage, sondern darin vor allem 5, 29-33, in der die Einheit der Liebe als
solche in einem Fleisch und Leib die Parallele zwischen Christus—Kirche
und Ehe konstituiert. Das Verhaltnis der Uberordnung und Unterordnung
durch sorgende, helfende Liebe einerseits und durch Gehorsam, Unter-
tanigkeit und ,Furcht* anderseits ist nicht die entscheidende Sach-
Parallele®. Setzen wir dies hier voraus, dann braucht hier nur verdeutlicht
zu werden, wo genauer in der in dieser Uberlegung vorgetragenen Grund-
konzeption Christus einzutragen ist. Zunichst ist bei Paulus deutlich, daf}
er in Gen 2 die Schépfungsordnung in die Gnaden- und Erlésungsordnung
einbezogen sieht®, so dafl jene von Anfang an und so auch von der Ehe
Adams an eine Vorbedeutung fiir diese hatte. Das ist bei uns — wenn auch
von ganz anderen theologischen Ansitzen her — mitgesagt, wenn betont
wurde, daf} alles sittliche Verhalten des Menschen (und somit auch dessen

M Exegetisch vgl. bes. H. Schlier, Der Brief an die Epheser (Diisseldorf 21958) 252-280.

3 Eine exegetische Einzelauseinandersetzung kann hier angesichts der Fiille der Unter-
suchungen nicht unternommen werden. Vgl. dazu N. A. Dabl u. a., Kurze Auslegung des
Epheserbriefes (Géttingen 1965) 68-72; F. Foulkes, The Epistle of Paul to the Ephesians
(Michigan 1963) 154-163; H. C. G. Moule, Ephesian Studies (Michigan 21965) 281-296;
F. F. Bruce, The Epistle to the Ephesians (London 1961) 114-120; J. N. Sanders, The
Theology of the Churdh; F. L. Cross (Hrsg.), Studies in Ephesians (London 1956) 64-75,
bes. 71 ff.; ¥]. Schlier — V. Warnach, Die Kirche im Epheserbrief (Mimster 1949) 25 ff.;
H. Conzelmann: Die kleineren Briefe des Apostels Paulus: NTD 8 (Gottingen 91962)
86~-88; F. Muflner, Christus, das All und die Kirche. Studien zur Theologie des Epheser-
briefes: Trierer Theolog. Studien 5 (Trier 1955) 147-153; E. Kihler, Die Frau in den
paulinischen Briefen (Ziirich 1960) 88 ff.; J.-J. von Allmen, Maris et femnmes d’aprés Saint
Paul: Cahiers théologiques (Neuchitel-Paris 1951) 28 ff.; P. Grelot, Le couple humain
dans ' Ecriture (Paris 1962); P. Adnés, Le Mariage 39 ff.; H. Greeven, Zu den Aussagen
des NT idiber die Ehe: Zeitschrift f. evangel. Ethik 1 (1957) 109-125, bes. 121 ff.; P. Colli,
La pericopa paolina Ad. Eph. V 32 nella interpretazione dei SS Padri e des Concilio
di Trento (Parma 1951). Vgl. auch Anm. 6.

3 Vgl. dazu H. Schlier, Der Brief an die Epheser 262 f., 276 ff.; neuestens bes. R. Batey,
The pia oagf Union of Christ and the Church: NTS 18 (1967) 270-281; N. A. Dahl,
Christ, Creation and the Church: W. D. Davies — D. Daube (Hrsg.), The Background of
the New Testament and its Eschatology (Festschrift fiir C. H. Dodd) (Cambridge 1965)
422-443, bes. 487.



Karl Rahner 192

Voraussetzungen) immer und tberall getragen und umfafit ist von der
Gnadenmitteilung Gottes an die Kreatur. ,Bund“ ist das Héhere und
Letzte, das gegeniiber der Schopfung als Setzung nicht-gottlicher Kreatur
nochmals den Charakter der ungeschuldeten Gnade hat®’. Aber gerade so
ist ,Bund“ das Ziel und das Umfassende, das die Schopfung als Setzung
der Bedingung der Moglichkeit, als Setzung des méglichen Bundespartners
tragt und umfafit. Damit hat objektiv alles sittlich-menschliche Geschehen
eine verborgene Beziehung auf Christus, in dessen Sein und Tun eben
diese Gnadenmitteilung ihre eschatologische Kulmination und Erscheinung
findet. Er ist als Ziel Grund der ganzen durch die Gnade gegebenen Dyna-
mik menschlicher Geschichte auf die Unmittelbarkeit Gottes hin.

Wo sich also Einheit in Liebe zwischen zwei Menschen ereignet, in einer
Liebe, die nicht blof} eine Zwedkeinheit zu irdischen Zielen ist, sondern die
Personen selbst in ihrer ewigen End-Giiltigkeit meint, da ist Wirkung und
Erscheinung jener Gnade, die die eigentlichste Einheit der Menschen bildet.
Aber auch umgekehrt: Eben diese selbe Gnade als einheitstiftende zwi-
schen Gott und Mensch erscheint in der Einheit zwischen Christus und der
Kirche, und zwar in einer Erscheinung, die absolut, eschatologisch und als
Ziel der Grund aller tibrigen Gnade und deren einheitstiftender Funktion
in der Welt ist. Darum besteht nicht nur eine duflere Ahnlichkeit zwischen
der Finheit in der Liebe zweier Menschen und der Einheit Christus—Kirche,
sondern auch ein Bedingungsverhiltnis zwischen beiden Einheiten: Jene
ist, weil diese ist. Ihr gegenseitiges Ahnlichkeitsverhaltnis ist nicht beiden
nachtriglich, sondern ein echtes Partizipationsverhaltnis durch ursachliche
Herkunft der Eheeinheit von der Christus—Kirche-Einheit her.

Von da aus ist es auch verstindlich, dafl die genauere Eigenart des Ver-
hiltnisses zwischen Christus als dem ébergeordneten Haupt und Kirche
als der gehorsamen, untertanen Braut nicht einfach in genau demselben
Sinn iibergeht auf die Einheit der ehelich in Liebe Geeinten. Die Einheit
zwischen Christus und Kirche ist der Grund der Einheit zwischen Mann
und Frau im voraus zur Frage, ob und wieweit diese bewirkte Einheit auch
alle Eigentiimlichkeiten der bewirkenden Einheit an sich trigt. Insofern
die Einheit Christus—Kirche selbst dem gnadenhaften Willen Gottes zur
Selbstmitteilung entspringt, griinden diese Einheit und die Einheit der
Ehe in derselben Gnade Gottes, die die Menschen mit Gott und die Men-
schen untereinander eint. Insofern die Ziele dieses einen Gnadenwillens
untereinander ein Verhiltnis von ,Ursache® und , Wirkung® haben, weil
im Willen zu Christus und der Kirche alles andere gewollt ist, ist die eine

3 Vgl. dazu aufler den in Anm. 13 genannten Aufsitzen bes. K. Rahner, Erlésungswirk-
Lichkeit in der Schipfungswirklidikeit: Sendung und Gnade (Innsbruck #1966) 51-87, bes.
59-75 = Handbuch der Pastoraltheologie 11/2 (Freiburg 1966) 203-228.



Die Ehe als Sakrament 193

Wirkung dieses Gnadenwillens (cheliche Einheit) auch Wirkung des ande-
ren Effekts (Einheit von Christus-Kirche).

Weil aber eben wegen dieses Beziehungsverhiltnisses der beiden Ein-
heiten die eheliche Einheit gerade in der Einheit Christus-Kirche zur vol-
len Erscheinung kommt, so 148t sich vieles, was sonst vielleicht an der
ehelichen Liebeseinheit undeutlich und unerkannt bliebe, an der Einheit
Christus—Kirche ablesen — trotz der Vorsicht, die dabei notig ist. So hat ja
schon Paulus ein gewisses Uber- und Unterordnungsverhiltnis zwischen
Mann und Frau in der Ehe von daher mit Recht begriindet, selbst wenn
die zu begriindende Beziehung teilweise eine damals und so nicht immer
in gleicher Weise sittliche Forderung gewesen sein mag. Aber es konnten
vom gleichen Ansatzpunkt her auch noch andere solche Parallelen bedacht
werden: der Charakter des Kreuzes, der beide prigt; die Unwiderruflich-
keit des Bundes; die Vorldufigkeit beider, gemessen am Endgiiltigen, auf
das Kirche®® und Ehe® noch warten. Doch 1483t sich dies nicht mehr im Rah-
men dieses Beitrags kldren und abrunden. Auch hier muf vieles fragmen-
tarisch bleiben.

Die Ehe ragt also in einem noch viel radikaleren Sinne in das Geheimnis
Gottes hinein, als wir es schon aus der Unbedingtheit der menschlichen
Liebe ahnen konnen. Zwar ist alles noch verborgen unter den Schleiern des
Glaubens und der Hoffnung, und dies alles mag noch nicht aufgestiegen
sein aus den heimlichen Tiefen unseres Daseins in unseren Alltag. Keine
Frage, dafl solche Wahrheit auch nicht geschieht iiber den Menschen und
seine Freiheit und sein inneres Ja hinweg. Kein Zweifel also, daf} die ehe-
lich Liebenden diese Wirklichkeit im selben Mafie erfahren, wie sie dafiir
ihr Herz glaubend und liebend auftun. Es ist wohl deutlich geworden, daf§
eine solche Theologie der Ehe nicht in einem introvertierten und , privati-
sierten® Sinne aufgefafit werden darf, wie vielmehr die echte christliche
Ehe zu allen Zeiten eine wirkliche Reprisentanz fiir die einende Licbe
Gottes in Christus zur Menschheit hat. In der Ehe wird die Kirche priisent:
sie 1st wirklich die kleinste Gemeinschaft, die kleinste aber noch wahre Ge-
meinde der Erlosten und Geheiligten, deren Einheit noch auf demselben
Grund aufbauen kann, auf dem die Einheit der Kirche gegriindet ist, also
die kleinste, aber wahre Einzelkirche. Wenn wir solches in der ganzen Be-
deutung zu bedenken® und zu leben vermdchten, dann kénnten wir etwas
getroster und mutiger in wahrhaft christlicher Freiheit zu unseren drin-
genden und fast zu Tode geredeten ,Ehefragen“ zuriickkehren.

3 Vgl. die Kirchenkonstitution ,Lumen Gentium* Nr. 48. 3 Vgl. ebd. Nr. 35.
% Vgl. dazu K. Rahner, Glaubend und liebend (Miinchen 1957); ders., Vom Gottgeheim-
nis der Ehe: Geist und Leben 81 (1958) 107-109.





