
Dimensionen des Friedens 

II. Friede unter den Menschen"' 

Heinrich Bacht SJ, Frankfurt am Main 

Motto: Si vis pacem, para pacem 

•Der Friede auf Erden, nach dem alle Menschen zu allen Zeiten sehnlichst 
verlangt haben, kann nur dann begründet werden, wenn die von Gott 
gesetzte Ordnung gewissenhaft beobachtet wird." Mit diesen Worten hebt 
die Friedensenzyklika Johannes' XXIII. an. Sie mögen vielen als eine 
Selbstverständlichkeit klingen. Denn wo sollen die unzerstörbaren Grund- 
lagen des Friedens sonst zu finden sein als in Gott und in der Beobachtung 
der von ihm gesetzten Ordnung? Und da das Christentum seiner Sendung 
und seinem Anspruch nach nichts anderes ist als die Gemeinschaft derer, 
die sich zur Sache Gottes bekennen, darum ist für sie das Christentum, die 
Kirche der natürliche Hort und Hüter des Friedens ... 

Aber es gibt viele Menschen in unserer Zeit, die solchen Worten gegen- 
über skeptisch sind. Sie empfinden sie als ein gefährliches Opiat. Sie wei- 
sen auf die geschichtliche Gestalt des Christentums hin, auf seine Selbst- 
verwirklichung und Selbstdarstellung im Lauf der zweitausend Jahre sei- 
ner Geschichte. Bezeugt sie uns nicht, daß allzu oft die Frommen des Glau- 
bens waren, es genüge, wenn jeder einzelne sich immer wieder mit Gott 
versöhnen lasse, dann werde der Friede unter den Menschen, auch der 
politische, sich von selbst einstellen? Weil sie von der •Automatik", die 
den Frieden mit Gott an den Frieden zwischen den Menschen bindet, 
überzeugt waren, darum versäumten sie es, den Bedingungen der Mög- 
lichkeit des irdischen und profanen Friedens ernsthaft und ausdauernd 
nachzugehen. Wir wundern uns heute, wenn wir sehen, mit welcher 
Selbstverständlichkeit viele Christen, nicht zuletzt die führenden, im 
Widerspruch zu den eindringlichen Mahnungen Christi sich so leicht mit 
der friedlosen Welt arrangierten und mit dem Unfrieden in der Welt ab- 
fanden. Wie war es möglich - so fragen wir uns oder werden so von •den 
anderen" gefragt -, daß den christlichen Völkern der Friede ebenso fremd 
und selten wurde wie den •Heiden"? Wie war es möglich, daß der Weg 
des Christentums immer wieder von Zwietracht und Kriegsgeschrei be- 
gleitet war, ja, daß im Namen des •Friedenskönigs" Christus Kriege ge- 

* Vgl. H. Bacht SJ, Dimensionen des Friedens I. Friede zwischen Gott und Mensch, in 
dieser Ztschr. 40 (1967) 4-12. 



Dimensionen des Friedens 195 

führt und Schlachten geschlagen wurden, sogar unter Christen und - wie 
man sagte - für die Sache Christi? 

Ein kleines Situationsbild mag das Gesagte erläutern - ein Beispiel aus 
vielen: Auf dem Konstanzer Konzil wurden im Jahre 1415 die Deutsch- 
ordensritter mit einer Klage vorstellig: Durch die Vereinigung Polens und 
Litauens war es ihnen unmöglich geworden, in Litauen, das als •Heiden- 
land" galt, weitere •Bekehrungen" zu machen. Die Polen ihrerseits erho- 
ben Klage gegen die wackeren Ordensritter, daß Christen zur Bekehrung 
der Heiden Waffengewalt anwendeten. Der Ärger der Polen war um so 
begreiflicher, als der Dominikanertheologe Johannes von Falkenberg eine 
vorgeblich von den Deutschordensrittern •bestellte" Streitschrift verfaßt 
hatte, wonach es erlaubt sein sollte, den König von Polen samt seinen 
Untertanen zu töten, weil sie heidnische Streitkräfte gegen die Banner- 
träger der christlichen Sache ins Feld geführt hatten. 

Gewiß - niemand kann ein wahrer Christ sein, der nicht sanftmütig, 
friedfertig und vergebensbereit ist. Aber ist damit der Anspruch, den die 
Sache des Friedens zwischen den Völkern an uns erhebt, schon erfüllt? 
Gibt es nach Ausweis der Geschichte nicht genug Christen, die zwar für 
ihre eigene Person jene Tugenden besitzen und dennoch sich mit erstaun- 
licher Unbekümmertheit damit abfinden, daß es in der Welt Haß und Un- 
frieden gibt und daß die Gemeinschaften und Völker, deren Glieder sie 
sind, sich in Krieg und Streit verstricken lassen? Jedenfalls haben sich bis- 
lang Christen und Nichtchristen in der Willigkeit, sich von politischen 
•Führern" und Systemen mißbrauchen zu lassen, nicht allzu sehr vonein- 
ander unterschieden, wenn man von den kleinen Gruppen der Nonkonfor- 
misten absieht, die es aber vermutlich außerhalb der Kirche häufiger gibt 
als in ihrem eigenen Haus. Oder wollen wir behaupten, daß •Christ" und 
•Pazifist" - in der Ordnung des Wirklichen, nicht nach dem abstrakten 
Ideal - eine Tautologie ist? 

Wer also von den Dimensionen des Friedens spricht, darf nicht beim 
•Frieden mit Gott" stehen bleiben. Er muß, wenn er nicht als ein gefähr- 
licher Schwärmer erfunden werden will, darüber nachdenken, wie Friede 
unter den Menschen, vor allem unter den Völkern werden kann. Und weil 
dieser Friede ein Gut ist, das alle angeht und von dessen Verwirklichung 
bisweilen die (scheinbar) Nichtfrommen besser zu reden wissen als die 
Frommen, muß er mit allen Menschen guten Willens Hand in Hand zu 
arbeiten bereit sein. Damit entspricht er nur den Forderungen des Zweiten 
Vatikanischen Konzils. Im Schlußkapitel der Pastoralkonstitution über die 
•Kirche in der Welt von heute" heißt es ausdrücklich: •Die Kirche ist kraft 
ihrer Sendung ... ein Zeichen jener Brüderlichkeit, die einen aufrichtigen 
Dialog ermöglicht und fordert.. . Der Wunsch nach einem solchen Dialog 



Heinrich Backt 196 

schließt unsererseits niemanden aus, weder jene, die die hohen Güter der 
Humanität zwar pflegen, ihren Schöpfer aber noch nicht erkennen, noch 
jene, welche Gegner der Kirche sind und sie auf diese oder jene Weise 
verfolgen. Da Gott der Vater Ursprung und Ziel aller ist, sind wir alle 
dazu berufen, Brüder zu sein. Und darum können und müssen wir aus 
derselben menschlichen und göttlichen Berufung heraus ohne Gewalt und 
ohne Hintergedanken zum Aufbau einer wahrhaft befriedeten Welt zu- 
sammenarbeiten. " 

Es ist nicht ohne Gefahr, sich auf einen solchen Dialog einzulassen. Es 
gibt zu viele, die im Grund den Frieden als Vorwand und als Tarnung im 
Mund führen. Andere wieder hören aus dem Wort Friede nur den Klang 
unmännlicher Schwächlichkeit heraus; darum hassen sie jene, die zum 
Frieden mahnen und Frieden stiften wollen. Friedenskünder und Friedens- 
stifter sein wollen war noch zu allen Zeiten ein undankbares Geschäft. Ehe 
man es sich versieht, wird aus dem Zeugen für den Frieden ein Blutzeuge! 

Wir haben über unsere Ausführungen als Motto die Abwandlung eines 
bekannten Schlagwortes des alten Kriegsspezialisten Vegetius aus dem 
vierten nachchristlichen Jahrhundert gesetzt. Ihm und allen seinen großen 
und kleinen Nachfolgern schien der Friede zwischen den Völkern nur 
dann gesichert zu sein, wenn jeder, der es sich leisten konnte, sich für den 
Kriegsfall rüstete. Vielleicht hat dieses Rezept unter den Verhältnissen 
früherer Zeiten sogar ein gewisses Recht gehabt; wir wollen nicht darüber 
streiten. Aber die Mahnung der heutigen Weltstunde kann nur sein: 
Willst du den Frieden, dann rüste den Frieden! Tue etwas für den Frie- 
den. Denn er kommt nicht einfach als unerwartete Zugabe, als Über- 
raschung von oben oder als Schlußfolgerung irgendeines klugen Kalküls. 
Wer den Frieden wirklich will, darf nicht bei allgemeinen Deklamationen 
und symbolischen Gebärden stehen bleiben, die niemanden etwas kosten 
und niemandem wehe tun. Der darf auch nicht nur um den Frieden •im 
allgemeinen und grundsätzlich" bemüht sein. Frieden gibt es nur •in indi- 
viduo", hier und jetzt. Die größten Feinde des Friedens sind jene, die nur 
von ihm schwärmen, ohne sich für ihn die Hände schmutzig zu machen. 
Denn sie machen gerade dadurch den andern, den sogenannten •Real- 
politikern", den Weg frei, der oft genug zwangsläufig zum Krieg führt. 

Noch etwas ist vorauszuschicken. Wer heute von Friede spricht und sich 
für den Frieden engagiert, muß seinen Horizont ganz weit machen. Denn 
der Frieden, um den es heutigentags geht, kann nur noch der Weltfriede 
sein. Gewiß hat auch der Friede, wie so viele andere Dinge unter der 
Sonne, seine mannigfachen Verwirklichungsstufen und -bereiche; darum 
bleibt es auch heute wie in alle Zukunft ein dringliches Thema, vom Frie- 
den in den Familien, in den Gemeinden, Gruppen usf. zu handeln. Aber 



Dimensionen des Friedens 197 

es gehört nun einmal zu den unabweisbaren Gegebenheiten unseres heuti- 
gen Daseins, daß alle wesentlichen Dinge im •Weltmaßstab" gesehen und 
behandelt werden müssen. Dafür ist dank der technischen Revolution und 
der unaufhaltsamen Vermassung alles zu sehr aneinander gebunden und 
in eine unteilbare Schicksalsgemeinschaft hineingenommen. Der Friede ist 
zu einer unteilbaren Größe geworden. Darum ist er viel bedrohter und 
prekärer als in früheren Zeiten. Es zeugt daher nur von dem wachen Ge- 
spür für das heute und hier Notwendige, wenn sowohl die letzten Päpste 
wie auch das Zweite Vatikanische Konzil vom Frieden im •Weltmaßstab" 
handeln. Wir brauchen uns also nur auf ihrer Spur zu halten, wenn wir 
die rechten Proportionen und Dimensionen gewinnen wollen. 

Bei Gelegenheit der Entgegennahme des Friedenspreises des Deutschen 
Buchhändlerverbandes im Jahre 1963 hat C. F. von Weizsäcker in der 
Frankfurter Paulskirche drei Thesen formuliert, die den Leitfaden für 
unsere Überlegungen bilden können; näherhin halten wir uns an die For- 
mulierung dieser Thesen, wie sie v. Weizsäcker im Rahmen der 24. Ta- 
gung des Bergedorf er Gesprächskreises im Jahre 1966 vorgetragen hat. 
Der erste Leitsatz des bekannten Nobelpreisträgers lautete: •Der Welt- 
friede ist unvermeidlich, denn die Welt der vorhersehbaren Zukunft ist 
eine wissenschaftlich-technische Welt." Das ist bewußt paradox formuliert. 
Denn daß die Welt, die im Zeichen letzter technischer Perfektion herauf- 
zieht, die Welt des rasanten Bevölkerungszuwachses und der unaufhalt- 
samen Verschmelzung und •Unifikation", kraft deren alle von allen schick- 
salhaft abhängig werden, ohne den Frieden nicht sein kann, ist allen klar. 
Solange die geographischen Grenzen und Abstände noch Gewicht hatten, 
mochte es unerheblich sein, ob sich irgendwo auf dem Globus die Völker 
bekriegten, schon deshalb, weil notfalls dem Unterliegenden die Möglich- 
keit des Rückzuges in Fluchtgebiete blieb. Aber in der kommenden Welt 
bedeuten die Meere und Gebirge keine wirksame Grenze mehr, und Rück- 
zugsgebiete gibt es auch nicht mehr. Darum ist der Friede für diese Welt 
eine Lebensfrage. Aber folgt daraus, daß deshalb der Friede auch ge- 
wahrt bleibt? Gibt es nicht auch sonst zahllose Forderungen und Notwen- 
digkeiten, die sich aus eindeutig vorgegebenen Tatbeständen ergeben - 
und die dennoch nicht erfüllt werden? Man müßte schon, um so zu denken, 
den Utopien eines neuen Rationalismus verfallen sein, der alle Heils- 
zuversicht aus der Segenskraft der unaufhaltsamen Rationalisierung er- 
hofft und darum nur eine Sorge hat, nämlich die, daß die •irrationalen" 
Mächte der Religion, zumal des Christentums, den Siegeszug der •reinen 
Vernünftigkeit" stören könnte. Wer am 26. Februar dieses Jahres die 
Fernsehdiskussion über das Thema •Zukunft ohne Religion?" miterlebt 
hat, wird in dem Stuttgarter Philosophen Max Bense einen leidenschaft- 



Heinrich Backt 193 

liehen Vertreter dieses •Rationalismus" erkannt haben. Mit gutem Grund 
hat der Kritiker der •Zeit" (Nr. 10, S. 21) diesem •Kardinal-Großinquisi- 
tor der Vernunft und der Logik" entgegengehalten, daß bloße Wissen- 
schaft kein Heil verspricht. Denn •wissenschaftlich werden auch Kriege 
geführt und Geisteskranke getötet". 

All das bedenkt v. Weizsäcker sehr wohl. Darum fügt er seinem Wort 
von der Unvermeidlichkeit des Friedens warnend hinzu, daß diese Un- 
vermeidlichkeit nicht identisch ist mit seiner Gewißheit. Wenn er gleich- 
wohl an seiner Formulierung festhält, dann deshalb, um die einzigartige 
Lebensnotwendigkeit des Weltfriedens in der heraufziehenden Welt zu 
unterstreichen. Was ehedem den Frieden bedrohte, hatte bei all seiner 
Schrecklichkeit letztlich nur regionale Bedeutung. Ein kriegerischer Kon- 
flikt mochte seine Kreise ziehen, konnte eine Art Kettenreaktion auslösen, 
wie etwa im Dreißigjährigen Krieg. Aber er trug trotz allem die Notwen- 
digkeit seiner Begrenzung in sich. Aber die Möglichkeiten einer Total- 
vernichtung, wie sie uns heute gegeben sind, sind so real, daß die ethi- 
schen Maßstäbe, nach denen man ehemals urteilte, schlechterdings nicht 
mehr passen. Das hat Johannes XXIII. ausdrücklich betont, wenn er in 
der Friedensenzyklika schrieb: •In unserer Zeit, die sich des Besitzes der 
Atomkraft rühmt, ist es sinnlos, den Krieg als geeignetes Mittel zur Wie- 
derherstellung verletzter Rechte hinzustellen." Und das II. Vaticanum hat 
diesen Gedanken aufgenommen, wenn es in der eingangs genannten 
Pastoralkonstitution (n. 80) auf die •neue Einstellung hinweist, in der wir 
(heute) an die Frage des Krieges heranzugehen haben". In ausdrücklicher 
Berufung auf die von den Päpsten seit Pius XII. wiederholt ausgespro- 
chene Verdammung des totalen Krieges stellt das Konzil fest: •Jede 
Kriegshandlung, die unterschiedslos auf die Zerstörung ganzer Städte 
oder weiter Gebiete und ihrer Einwohner gerichtet ist, stellt ein Verbre- 
chen gegen Gott und die Menschen dar, das eindeutig und ohne Zögern 
zu verwerfen ist." 

So einleuchtend diese Feststellungen sind, so gilt es doch auch hier, sich 
nicht gefährlichen Utopien zu überlassen. Nicht umsonst sind auf dem 
Konzil der Verabschiedung gerade dieses Kapitels über Krieg und Frieden 
langwierige Debatten und Auseinandersetzungen vorausgegangen, über 
die in den Kommentaren zur Pastoralkonstitution aufschlußreiche Einzel- 
heiten nachzulesen sind. Es zeugt nicht von großer sittlicher Reife, wenn 
man einseitig und kurzschlüssig aus solchen Leitsätzen Folgerungen zieht, 
die, konsequent durchgeführt, der Sache des Friedens mehr schaden als 
nützen. Es ist utopisch, wenn man die möglichen Lösungen für das, was 
in concreto dem Frieden dient, in ungebührlicher Weise vereinfacht. Auch 
unter den friedliebenden Menschen kann es immer wieder erhebliche Ge- 



Dimensionen des Friedens 199 

gensätze und Meinungsverschiedenheiten geben, die mit bloßem •guten 
Willen" nicht auszuräumen sind, weil ihre Wurzeln zu tief reichen, mög- 
licherweise bis in den Bereich unaufgebbarer Gewissensforderung hinein. 
Es ist ein schlechter Dienst am Frieden, wenn man dem anderen die eige- 
nen Auffassungen in intoleranter Weise aufzwingen will. Dasselbe Kon- 
zil, das, wie wir sahen, so eindringlich den modernen Krieg als Verbre- 
chen gegen Gott und die Menschen anprangert, hat sich geweigert, die 
Frage nach dem Wehrdienst und nach der Wehrdienstverweigerung ein- 
seitig zugunsten der einen oder anderen Richtung zu entscheiden, um nicht 
die Gewissen in Konflikt zu bringen. - Es ist desgleichen utopisch, wenn 
man erwartet, daß schon durch den Appell an die Kraft und Würde der 
menschlichen Person erreicht wird, daß die Versuchung zur Gewalttätig- 
keit aus der Welt verschwindet. Es gehört mit zur tragischen Verfassung 
des Menschen in der technisierten Welt, daß Verstöße gegen die Gerech- 
tigkeit nicht nur möglich bleiben, sondern sogar Formen und Ausmaße an- 
nehmen, wie sie ehemals undenkbar waren. Um diesen Eventualitäten zu 
begegnen, bedarf es eines sehr realistischen Friedenswillens, der sich auf 
die Kunst des Möglichen versteht und nicht die wirklichen Friedenschancen 
dadurch verspielt, daß er nur alles oder nichts akzeptiert. Wir werden auf 
einzelnes weiter unten noch zu sprechen kommen. 

Die zweite These v. Weizsäckers lautet: •Der Weltfriede ist nicht das 
,Goldene Zeitalter', das wiedergewonnene Paradies . . . Vielmehr ist der 
Weltfriede ein Stück der profanen Geschichte, das nunmehr erreicht wer- 
den muß. Er ist eine neue Stufe, so wie in der Geschichte ab und zu etwas 
geschieht, was bis dahin ohne Beispiel ist." In der Intention des Autors 
soll mit dieser These das Mißverständnis ausgeschlossen werden, als gehe 
es bei den uns aufgetragenen Bemühungen um den •Frieden Gottes, der 
nach dem Jüngsten Tag auf Erden herrschen wird". Denn dieser Friede 
ist nicht unser Werk, sondern ungeschuldete Gabe Gottes, die wir weder 
erringen noch erzwingen können. 

Aber die Dinge haben auch einen positiven Aspekt. Es ist ja nicht so, als 
ob die Sehnsucht nach einer befriedeten Welt erst in unserem Jahrhundert 
aufgebrochen wäre. Mag sich auch die Vergangenheit, zumal der europäi- 
schen Völker, als Abfolge von Kriegen und von prekären Friedensschlüs- 
sen darstellen, in denen nur zu oft die Voraussetzungen und Ausgangs- 
chancen neuer Kriege ausgehandelt wurden, so ist doch nicht zu übersehen, 
daß •der große Gedanke der Friedensstiftung zu allen Zeiten lebendig 
war". Der Münsteraner Historiker K. von Raumer hat in seinem ausge- 
zeichneten Buch vom •Ewigen Frieden" (Freiburg i. Br. 1953) die Frie- 
densrufe und Friedenspläne seit der Renaissance geschildert. Nur mit Er- 
griffenheit kann man dort nachlesen, wie über alles Scheitern hinweg die 



Heinrich Bacht 200 

einander ablösenden Generationen um dieses höchste politische Gut auf 
Erden gerungen haben, ohne es je erreichen zu können. K. v. Raumer 
zeigt, wie zwischen 1500 und 1800, also in der •Epoche der vielberufenen 
Idee der Staatsräson und der Dämonie der Macht", immer wieder •neue 
Anläufe zu universaler Staatenordnung" gemacht wurden. Die Friedens- 
rufe und Friedenspläne seit dem frühen 16. Jahrhundert, eines Erasmus 
von Rotterdam und Sebastian Franck, steigerten sich bis zur •Religion des 
Ewigen Friedens" im 18. Jahrhundert (Immanuel Kant und Jean-Jacques 
Rousseau). Sicherlich hat es damals - wie auch heute - wieder und wieder 
Versuche gegeben, die Proklamation des Friedens •als Tarnmittel gestei- 
gerter Machtpolitik" zu mißbrauchen. Denn die Macht des Bösen kleidet 
sich seit je mit Vorliebe in das Gewand des Engels des Lichtes. Aber es ist 
nicht zu übersehen, daß, wie v. Raumer schreibt, •der souveräne Anspruch 
des autonomen Geistes, die Welt des Wirklichen an der Norm des Sein- 
sollenden zu messen, der den besten Teil der Friedensprojekte aus- 
macht . .., im alten Europa nie erloschen, ja in einem erstaunlichen Um- 
fang respektiert worden ist" (S. Vif.). 

Aber bei aller Hochschätzung vor diesen Programmen und ihren Urhe- 
bern läßt sich doch die eine Tatsache nicht übersehen, daß damals der 
•Kairos" für den Übergang von der Friedensiefee zu ihrer Realisierung 
noch nicht gegeben war. Das ist es, was v. Weizsäcker sagen will, wenn er 
davon spricht, daß •der Weltfriede ein Stück der profanen Geschichte ist, 
das nunmehr erreicht werden muß". Erst im Horizont der heraufziehen- 
den Einen-Welt, die durch die technische Entwicklung ermöglicht ist, ist 
der Weltfriede eine unausweichliche Notwendigkeit wie auch eine reale 
Möglichkeit geworden. Das hängt nicht nur mit den neuen Kommunika- 
tionsmitteln zusammen, durch die eine ganz neue Präsenz aller am aktuel- 
len Weltgeschehen geschaffen wird, und auch nicht nur mit der höheren 
Bildungsstufe, an der alle Menschen im wachsenden Maß teilhaben, son- 
dern vor allem mit der Tatsache, daß der Druck der Tradition und der von 
ihr ausgehenden Autorität - etwa im nationalistischen oder konfessionali- 
stischen Bereich - einem demokratischen Urteilen und Handeln Platz 
macht. Freilich liegt es im Wesen des Kairos, daß er auch verfehlt werden 
kann; darum wäre es Torheit, sich einfach der immanenten Dynamik ge- 
schichtlicher Entwicklungen anzuvertrauen, statt sich zu eigenverantwort- 
lichem Tun aufrufen zu lassen. 

Von diesem Engagement spricht die dritte These, welche v. Weizsäcker 
aufstellt: •Der Weltfriede verlangt von uns eine außerordentliche mora- 
lische Anstrengung." Der Nachdruck liegt dabei offensichtlich auf dem 
•außerordentlich", das sein Recht und seine Dringlichkeit aus der Einma- 
ligkeit der Situation und aus der Ungeheuerlichkeit des zu erstellenden 



Dimensionen des Friedens 201 

Werkes bezieht. Was die Einmaligkeit der Situation betrifft, so müssen 
wir uns befragen lassen, ob wir •in unseren moralischen Verhaltensweisen 
auf die Lebensbedingungen eingerichtet sind, welche die Technik mit sich 
bringt". Die Antwort ist ein nachdrückliches Nein! •Wir besitzen keine 
Ethik des Handelns in der technischen Welt.. ., vielleicht nicht einmal die 
hinreichenden Prinzipien dafür." Denn es ist offensichtlich - so über- 
raschend das sein mag - für die Mobilisierung unseres sittlichen Gewis- 
sens etwas anderes, ob Unrechtstaten und Verbrechen im kleineren oder 
größeren Maßstab in unser Blickfeld treten. Es ist eine allen zugängliche 
Erfahrung: Sobald die Zahl der Opfer eines Unglücks oder eines Verbre- 
chens bestimmte Dimensionen überschreitet, nimmt die Heftigkeit der sitt- 
lichen Reaktion und vor allem die Bereitschaft, sich helfend oder abweh- 
rend zu engagieren, ab. Von Weizsäcker drückt das ein wenig anders 
aus, wenn er daran erinnert, •daß wir eine viel größere moralische Hem- 
mung haben, einen Menschen mit den eigenen Händen zu erwürgen, als 
Hunderte, Tausende oder auch Millionen von Menschen zu töten, indem 
man auf eine große Entfernung hin auf einen Knopf drückt". 

Was aber das zu erstellende Werk betrifft, so müssen wir begreifen 
lernen, daß es nicht nur darum geht, •die Abwesenheit von Kriegen zu 
garantieren". Der Weltfriede, um den es geht, ist unsagbar mehr. Was 
wäre gewonnen, wenn sich die Völker und Gruppen weiterhin in miß- 
trauischer Wachsamkeit gegeneinander abriegeln und bis an die Zähne 
bewaffnet das eigene Haus bewachen? Auch wenn es so wegen des Gleich- 
gewichtes des Schreckens nie zum wirklichen Krieg käme, so wäre dieser 
Zustand einer ständigen Kriegsbereitschaft alles andere als •der Friede, 
nach dem alle Menschen zu allen Zeiten sehnlichst verlangt haben" (Jo- 
hannes XXIII.). Solange das Gefälle zwischen Reich und Arm, zwischen 
denen, die alles im Überfluß haben, und denen, die hungern und darben, 
zwischen denen, die ungehinderten Zugang zu allen Bildungsgütern haben, 
und denen, die noch im Analphabetentum stecken, so gewaltig und be- 
drückend ist, kann der Friede nicht gewährleistet sein. Und darum darf 
die Bemühung um den Frieden nicht erst dann einsetzen, wenn die Wol- 
ken von Kriegsdrohungen sich am Wetterhimmel abzeichnen. Die •Rüstung 
zum Frieden" muß früher und viel breiter ansetzen. Wo immer man sich 
in echte Toleranz und in die Fähigkeit zum Dialog einübt, wo man sich um 
den Abbau von Vorurteilen und der mannigfachen Formen des individuel- 
len und kollektiven Egoismus bemüht, wo man darauf aus ist, die berech- 
tigten Interessen •der anderen" - im politischen, sozialen, kulturellen, 
religiösen oder einem sonstigen Bereich - zu respektieren, da dient man 
dem Frieden. Wo man sich um die Brüderlichkeit und die Menschlichkeit 
bemüht, wo man sorgsam darauf bedacht ist, die Sonderheit und Eigen- 



Heinrich Backt 202 

werte jeden Volkes und jeder Rasse zu achten, wo man den Standes- und 
Rassendünkel abtut und allen Menschen aus gutem Herzen einen Platz an 
der Sonne gönnt, da tut man das Werk des Friedens. Wo man willige Hilfe 
leistet, um Hunger, Krankheit und Verarmung zu überwinden, da bereitet 
man dem Frieden den Weg. In diesem Licht will die Enzyklika Pauls VI. 
vom Osterfest dieses Jahres gelesen sein. Ihrem Tenor nach handelt sie 
zwar vom •Fortschritt der Völker", aber ihrer Absicht nach will sie die 
Fortsetzung und Konkretisierung dessen sein, was Johannes XXIII. in 
seiner Friedensenzyklika als sein geistliches Testament hinterlassen hatte: 
Es geht um die Ermöglichung des Friedens. Weil •Entwicklung der neue 
Name für Friede ist" (n. 76), darum geht das Dokument mit solcher Aus- 
führlichkeit und Nachdrücklichkeit auf die Probleme der Entwicklungs- 
hilfe ein. •Denn der Friede besteht nicht einfach im Schweigen der Waf- 
fen oder im immer labilen Gleichgewicht der Kräfte. Er muß Tag für Tag 
aufgebaut werden nach einer von Gott gewollten Ordnung, die eine voll- 
kommene Gerechtigkeit unter den Menschen herbeiführt." 

Wenn v. Weizsäcker davon gesprochen hatte, daß der Weltfriede von 
uns eine außerordentliche moralische Anstrengung verlangt, dann macht 
sich Paul VI. in dieser Enzyklika zum drängenden Herold dieser Forde- 
rung. So eindringlich wie er hat noch selten jemand sich zum Mahner und 
Weiser für den Dienst am Frieden gemacht. Sein Ruf geht nicht nur an 
die Christen und Katholiken, sondern wendet sich an alle Menschen guten 
Willens, die sich bewußt sind, daß der Weg zum Frieden über die Ent- 
wicklung der Völker Asiens, Afrikas und Südamerikas geht. Sie wendet 
sich an die Delegierten bei den internationalen Organisationen, an die 
Staatsmänner, Publizisten und Erzieher, denn in ihre Verantwortung ist 
die Zukunft der Menschheit gelegt. •Erzieher - an euch ist es, schon in den 
Kindern die Liebe zu den Völkern im Elend zu wecken! Publizisten - ihr 
habt die Aufgabe, uns die Augen für das zu öffnen, was schon getan ist, 
um die gegenseitige Hilfe unter den Völkern anzuregen, und für das 
schreckliche Elend in der Welt, das die Menschen nur zu leicht vergessen, 
um so ihr Gewissen zu beschwichtigen! Die Reichen sollen wenigstens wis- 
sen, daß die Armen vor ihrer Tür stehen und auf die Brosamen von ihren 
Tischen warten. Staatsmänner - ihr habt die Pflicht, eure Völker zu einer 
wirksameren, weltweiten Solidarität zu mobilisieren, sie zu notwendigen 
Abstrichen an Luxus und Vergeudung zu veranlassen, um die Entwick- 
lungshilfe zu fördern und so den Frieden zu retten! Delegierte bei den 
internationalen Organisationen - von euch hängt es ab, ob die gefährlichen 
und unfruchtbaren Blockbildungen einer freundschaftlichen, friedlichen 
und selbstlosen Zusammenarbeit zu einer solidarischen Entwicklung der 
Menschheit Platz machen, in der alle Menschen sich entfalten können." 



Das Ende der Zeit 203 

Wenn somit der Dienst an der Entwicklung der eine Weg ist, dem Frie- 
den zu dienen, dann dürfen darüber andere Wege und Weisen nicht über- 
sehen werden. Wir haben oben von der Notwendigkeit gesprochen, das 
Mögliche zu erstreben, um nicht an Utopien zu scheitern. Es gibt auch 
heute noch viele Möglichkeiten, Kriege zu verhindern oder wenigstens 
einzudämmen und ihren Ablauf weniger inhuman zu gestalten, die noch 
aktiviert werden können. Das Instrumentar zum Ausbau der Humanisie- 
rung der Kriege ist noch keineswegs ausgeschöpft. Die Geschichte der letz- 
ten hundert Jahre seit Errichtung des •Roten Kreuzes" sollte uns gelehrt 
haben, wieviel die entschlossene Initiative einzelner vermag - freilich nur 
dann, wenn sie sich auf das praktisch Mögliche konzentriert und nicht 
durch eine Politik des •Alles oder Nichts" sich selbst zum Scheitern ver- 
urteilt. 

Hier ist noch ein letzter Gedanke anzufügen: Zu viele sind davon über- 
zeugt, das Schicksal von Krieg und Frieden liege einzig in den Händen 
ganz weniger Menschen, und der einzelne Mensch sei ihnen gegenüber 
völlig machtlos. So beruhigend diese Auskunft für unser feiges Gewissen 
sein mag - sie stimmt nicht. Es zeigt sich immer mehr, daß selbst in Dikta- 
turen die großen Verantwortlichen von dem, was die Öffentlichkeit denkt, 
abhängig sind. Diese öffentliche Meinung integriert sich aber aus der Ein- 
stellung und der Meinungsäußerung der vielen einzelnen. Was somit vom 
einzelnen zum Abbau von Vorurteil und Gehässigkeit innerhalb des eige- 
nen Lebenskreises unternommen wird, bleibt nicht ohne Wirkung, sondern 
ist mitentscheidend für den Frieden unter den Menschen. 

Das Ende der Zeit* 

Heinrich Schlier, Bonn 

Unsere Ausführungen über •das Ende der Zeit" wollen als eine neutesta- 
mentliche Besinnung verstanden werden. Sie wollen nicht eine exegetische 
Darlegung und auch nicht eine biblisch-theologische Untersuchung sein, 
sondern setzen die Arbeit beider voraus und versuchen, dem bezeichneten 
Sachverhalt selbst, wie er aufgrund des Neuen Testamentes in Erschei- 
nung tritt, ein wenig nachzudenken. 

Vortrag vor den katholischen Studentengemeinden in Freiburg im Breisgau und Mainz. 




