Dimensionen des Friedens

1. Friede unter den Menschen™

Heinrich Bacht SJ, Frankfurt am Main

Motto: Si vis pacem, para pacem

,Der Friede auf Erden, nach dem alle Menschen zu allen Zeiten sehnlichst
verlangt haben, kann nur dann begriindet werden, wenn die von Gott
gesetzte Ordnung gewissenhaft beobachtet wird.“ Mit diesen Worten hebt
die Friedensenzyklika Johannes’” XXIII. an. Sie mégen vielen als eine
Selbstverstandlichkeit klingen. Denn wo sollen die unzerstérbaren Grund-
lagen des Friedens sonst zu finden sein als in Gott und in der Beobachtung
der von ihm gesetzten Ordnung? Und da das Christentum seiner Sendung
und seinem Anspruch nach nichts anderes ist als die Gemeinschaft derer,
die sich zur Sache Gottes bekennen, darum ist fiir sie das Christentum, die
Kirche der natiirliche Hort und Hiter des Friedens . ..

Aber es gibt viele Menschen in unserer Zeit, die solchen Worten gegen-
iiber skeptisch sind. Sie empfinden sie als ein gefdhrliches Opiat. Sie wei-
sen auf die geschichtliche Gestalt des Christentums hin, auf seine Selbst-
verwirklichung und Selbstdarstellung im Lauf der zweitausend Jahre sei-
ner Geschichte. Bezeugt sie uns nicht, daf allzu oft die Frommen des Glau-
bens waren, es geniige, wenn jeder einzelne sich immer wieder mit Gott
versohnen lasse, dann werde der Friede unter den Menschen, auch der
politische, sich von selbst einstellen? Weil sie von der ,Automatik®, die
den Frieden mit Gott an den Frieden zwischen den Menschen bindet,
tiberzeugt waren, darum versaumten sie es, den Bedingungen der Még-
lichkeit des irdischen und profanen Friedens ernsthaft und ausdauernd
nachzugehen. Wir wundern uns heute, wenn wir sehen, mit weldher
Selbstverstindlichkeit viele Christen, nicht zuletzt die fithrenden, im
Widerspruch zu den eindringlichen Mahnungen Christi sich so leicht mit
der friedlosen Welt arrangierten und mit dem Unfrieden in der Welt ab-
fanden. Wie war es méglich — so fragen wir uns oder werden so von ,den
anderen gefragt —, dafl den christlichen Vélkern der Friede ebenso fremd
und selten wurde wie den ,Heiden“? Wie war es moglich, da der Weg
des Christentums immer wieder von Zwietracht und Kriegsgeschrei be-
gleitet war, ja, daf} im Namen des ,Friedenskonigs“ Christus Kriege ge-

* Vgl. H. Bacht S], Dimensionen des Friedens 1. Friede zwischen Gott und Mensch, in
dieser Ztschr. 40 (1967) 4-12.



Dimensionen des Friedens 195

fithrt und Schlachten geschlagen wurden, sogar unter Christen und — wie
man sagte — fiir die Sache Christi?

Ein kleines Situationsbild mag das Gesagte erldutern — ein Beispiel aus
vielen: Auf dem Konstanzer Konzil wurden im Jahre 1415 die Deutsch-
ordensritter mit einer Klage vorstellig: Durch die Vereinigung Polens und
Litaunens war es ihnen unmoglich geworden, in Litauen, das als ,Heiden-
land“ galt, weitere ,Bekehrungen zu machen. Die Polen ihrerseits erho-
ben Klage gegen die wackeren Ordensritter, dal Christen zur Bekehrung
der Heiden Waffengewalt anwendeten. Der Arger der Polen war um so
begreiflicher, als der Dominikanertheologe Johannes von Falkenberg eine
vorgeblich von den Deutschordensrittern ,bestellte“ Streitschrift verfafit
hatte, wonach es erlaubt sein sollte, den Kénig von Polen samt seinen
Untertanen zu t6ten, weil sie heidnische Streitkrifte gegen die Banner-
trager der christlichen Sache ins Feld gefiihrt hatten.

Gewif} — niemand kann ein wahrer Christ sein, der nicht sanftmiitig,
friedfertig und vergebensbereit ist. Aber ist damit der Anspruch, den die
Sache des Friedens zwischen den Vélkern an uns erhebt, schon erfillt?
Gibt es nach Ausweis der Geschichte nicht genug Christen, die zwar fiir
ihre eigene Person jene Tugenden besitzen und dennoch sich mit erstaun-
licher Unbekiimmertheit damit abfinden, daf es in der Welt Haft und Un-
frieden gibt und dafl die Gemeinschaften und Vélker, deren Glieder sie
sind, sich in Krieg und Streit verstricken lassen? Jedenfalls haben sich bis-
lang Christen und Nichtchristen in der Willigkeit, sich von politischen
»Fithrern® und Systemen miflbrauchen zu lassen, nicht allzu sehr vonein-
ander unterschieden, wenn man von den kleinen Gruppen der Nonkonfor-
misten absieht, die es aber vermutlich aulerhalb der Kirche hiufiger gibt
als in ihrem eigenen Haus. Oder wollen wir behaupten, dafl ,,Christ“ und
»Pazifist® — in der Ordnung des Wirklichen, nicht nach dem abstrakten
Ideal — eine Tautologie ist?

Wer also von den Dimensionen des Friedens spricht, darf nicht beim
»Frieden mit Gott“ stehen bleiben. Er muf}, wenn er nicht als ein gefihr-
licher Schwarmer erfunden werden will, dariiber nachdenken, wie Friede
unter den Menschen, vor allem unter den Vélkern werden kann. Und weil
dieser Friede ein Gut ist, das alle angeht und von dessen Verwirklichung
bisweilen die (scheinbar) Nichtfrommen besser zu reden wissen als die
Frommen, muf} er mit allen Menschen guten Willens Hand in Hand zu
arbeiten bereit sein. Damit entspricht er nur den Forderungen des Zweiten
Vatikanischen Konzils. Im Schluffkapitel der Pastoralkonstitution iiber die
»Kirche in der Welt von heute“ heif}t es ausdriicklich: ,Die Kirche ist kraft
ihrer Sendung . .. ein Zeichen jener Briiderlichkeit, die einen aufrichtigen
Dialog erméglicht und fordert . . . Der Wunsch nach einem solchen Dialog



Heinrich Bacht 196

schlieflt unsererseits niemanden aus, weder jene, die die hohen Giiter der
Humanitit zwar pflegen, ihren Schépfer aber noch nicht erkennen, noch
jene, welche Gegner der Kirche sind und sie auf diese oder jene Weise
verfolgen. Da Gott der Vater Ursprung und Ziel aller ist, sind wir alle
dazu berufen, Briider zu sein. Und darum konnen und miissen wir aus
derselben menschlichen und gottlichen Berufung heraus ohne Gewalt und
ohne Hintergedanken zum Aufbau einer wahrhaft befriedeten Welt zu-
sammenarbeiten.

Es ist nicht ohne Gefahr, sich auf einen solchen Dialog einzulassen. Es
gibt zu viele, die im Grund den Frieden als Vorwand und als Tarnung im
Mund fithren. Andere wieder horen aus dem Wort Friede nur den Klang
unminnlicher Schwichlichkeit heraus; darum hassen sie jene, die zum
Frieden mahnen und Frieden stiften wollen. Friedenskiinder und Friedens-
stifter sein wollen war noch zu allen Zeiten ein undankbares Geschéft. Ehe
man es sich versieht, wird aus dem Zeugen fiir den Frieden ein Blutzeuge!

Wir haben iiber unsere Ausfithrungen als Motto die Abwandlung eines
bekannten Schlagwortes des alten Kriegsspezialisten Vegetius aus dem
vierten nachchristlichen Jahrhundert gesetzt. IThm und allen seinen groflen
und kleinen Nachfolgern schien der Friede zwischen den Vélkern nur
dann gesichert zu sein, wenn jeder, der es sich leisten konnte, sich fiir den
Kriegsfall riistete. Vielleicht hat dieses Rezept unter den Verhiltnissen
fritherer Zeiten sogar ein gewisses Recht gehabt; wir wollen nicht dariiber
streiten. Aber die Mahnung der heutigen Weltstunde kann nur sein:
Willst du den Frieden, dann riiste den Frieden! Tue etwas fiir den Frie-
den. Denn er kommt nicht einfach als unerwartete Zugabe, als Uber-
raschung von oben oder als Schluffolgerung irgendeines klugen Kalkiils.
Wer den Frieden wirklich will, darf nicht bei allgemeinen Deklamationen
und symbolischen Gebirden stehen bleiben, die niemanden etwas kosten
und niemandem wehe tun. Der darf auch nicht nur um den Frieden ,im
allgemeinen und grundséatzlich“ bemiiht sein. Frieden gibt es nur ,in indi-
viduo®, hier und jetzt. Die grofiten Feinde des Friedens sind jene, die nur
von ihm schwirmen, ohne sich fiir ihn die Hinde schmutzig zu machen.
Denn sie machen gerade dadurch den andern, den sogenannten ,Real-
politikern®, den Weg frei, der oft genug zwangslaufig zum Krieg fithrt.

Noch etwas ist vorauszuschicken. Wer heute von Friede spricht und sich
fiir den Frieden engagiert, mufl seinen Horizont ganz weit machen. Denn
der Frieden, um den es heutigentags geht, kann nur noch der Weltfriede
sein. Gewifl hat auch der Friede, wie so viele andere Dinge unter der
Sonne, seine mannigfachen Verwirklichungsstufen und -bereiche; darum
bleibt es auch heute wie in alle Zukunft ein dringliches Thema, vom Frie-
den in den Familien, in den Gemeinden, Gruppen usf. zu handeln. Aber



Dimensionen des Friedens 197

es gehort nun einmal zu den unabweisbaren Gegebenheiten unseres heuti-
gen Daseins, daf} alle wesentlichen Dinge im , Weltmafistab“ gesehen und
behandelt werden miissen. Dafiir ist dank der technischen Revolution und
der unaufhaltsamen Vermassung alles zu sehr aneinander gebunden und
in eine unteilbare Schicksalsgemeinschaft hineingenommen. Der Friede ist
zu einer unteilbaren Grofle geworden. Darum ist er viel bedrohter und
prekérer als in fritheren Zeiten. Es zeugt daher nur von dem wachen Ge-
spir fiir das heute und hier Notwendige, wenn sowohl die letzten Péapste
wie auch das Zweite Vatikanische Konzil vom Frieden im , Weltmafistab“
handeln. Wir brauchen uns also nur auf ihrer Spur zu halten, wenn wir
die rechten Proportionen und Dimensionen gewinnen wollen.

Bei Gelegenheit der Entgegennahme des Friedenspreises des Deutschen
Buchhindlerverbandes im Jahre 1963 hat C.F. von Weizsdcker in der
Frankfurter Paulskirche drei Thesen formuliert, die den Leitfaden far
unsere Uberlegungen bilden kdnnen; naherhin halten wir uns an die For-
mulierung dieser Thesen, wie sie v. Weizsidcker im Rahmen der 24. Ta-
gung des Bergedorfer Gesprichskreises im Jahre 1966 vorgetragen hat.
Der erste Leitsatz des bekannten Nobelpreistriagers lautete: ,Der Welt-
friede ist unvermeidlich, denn die Welt der vorhersehbaren Zukunft ist
eine wissenschaftlich-technische Welt.“ Das ist bewuflt paradox formuliert.
Denn daf} die Welt, die im Zeichen letzter technischer Perfektion herauf-
zieht, die Welt des rasanten Bevdlkerungszuwachses und der unaufhalt-
samen Verschmelzung und ,, Unifikation“, kraft deren alle von allen schick-
salhaft abhingig werden, ohne den Frieden nicht sein kann, ist allen klar.
Solange die geographischen Grenzen und Abstdnde noch Gewicht hatten,
mochte es unerheblich sein, ob sich irgendwo auf dem Globus die Vélker
bekriegten, schon deshalb, weil notfalls dem Unterliegenden die Méglich-
keit des Riickzuges in Fluchtgebiete blieb. Aber in der kommenden Welt
bedeuten die Meere und Gebirge keine wirksame Grenze mehr, und Riick-
zugsgebiete gibt es auch nicht mehr. Darum ist der Friede fiir diese Welt
eine Lebensfrage. Aber folgt daraus, daf deshalb der Friede auch ge-
wahrt bleibt? Gibt es nicht auch sonst zahllose Forderungen und Notwen-
digkeiten, die sich aus eindeutig vorgegebenen Tatbestinden ergeben —
und die dennoch nicht erfiillt werden? Man miifite schon, um so zu denken,
den Utopien eines neuen Rationalismus verfallen sein, der alle Heils-
zuversicht aus der Segenskraft der unaufhaltsamen Rationalisierung er-
hofft und darum nur eine Sorge hat, nidmlich die, daf die ,irrationalen®
Michte der Religion, zumal des Christentums, den Siegeszug der ,reinen
Verninftigkeit® storen konnte. Wer am 26. Februar dieses Jahres die
Fernsehdiskussion iiber das Thema ,Zukunft ochne Religion?“ miterlebt
hat, wird in dem Stuttgarter Philosophen Max Bense einen leidenschaft-



Heinrich Bacht 198

lichen Vertreter dieses ,Rationalismus® erkannt haben. Mit gutem Grund
hat der Kritiker der ,Zeit“ (Nr. 10, S. 21) diesem ,Kardinal-Groflinquisi-
tor der Vernunft und der Logik entgegengehalten, dafl bloRe Wissen-
schaft kein Heil verspricht. Denn ,wissenschaftlich werden auch Kriege
gefithrt und Geisteskranke getotet.

All das bedenkt v. Weizsécker schr wohl. Darum fiigt er seinem Wort
von der Unvermeidlichkeit des Friedens warnend hinzu, daf} diese Un-
vermeidlichkeit nicht identisch ist mit seiner Gewiflheit. Wenn er gleich-
wohl an seiner Formulierung festhilt, dann deshalb, um die einzigartige
Lebensnotwendigkeit des Weltfriedens in der heraufzichenden Welt zu
unterstreichen. Was ehedem den Frieden bedrohte, hatte bei all seiner
Schrecklichkeit letztlich nur regionale Bedeutung. Ein kriegerischer Kon-
flikt mochte seine Kreise ziehen, konnte eine Art Kettenreaktion auslésen,
wie etwa im Dreifligjdhrigen Krieg. Aber er trug trotz allem die Notwen-
digkeit seiner Begrenzung in sich. Aber die Moglichkeiten einer Total-
vernichtung, wie sie uns heute gegeben sind, sind so real, dafl die ethi-
schen Mafistibe, nach denen man ehemals urteilte, schlechterdings nicht
mehr passen. Das hat Johannes XXIII. ausdriicklich betont, wenn er in
der Friedensenzyklika schrieb: ,In unserer Zeit, die sich des Besitzes der
Atomkraft rithmt, ist es sinnlos, den Krieg als geeignetes Mittel zur Wie-
derherstellung verletzter Rechte hinzustellen.“ Und das II. Vaticanum hat
diesen Gedanken aufgenommen, wenn es in der eingangs genannten
Pastoralkonstitution (n. 80) auf die ,neue Einstellung hinweist, in der wir
(heute) an die Frage des Krieges heranzugehen haben. In ausdriicklicher
Berufung auf die von den Pipsten seit Pius XII. wiederholt ausgespro-
chene Verdammung des totalen Krieges stellt das Konzil fest: ,Jede
Kriegshandlung, die unterschiedslos auf die Zerstorung ganzer Stidte
oder weiter Gebiete und ihrer Einwohner gerichtet ist, stellt ein Verbre-
chen gegen Gott und die Menschen dar, das eindeutig und ohne Zogern
zu verwerfen ist.”

So einleuchtend diese Feststellungen sind, so gilt es doch auch hier, sich
nicht gefdhrlichen Utopien zu iiberlassen. Nicht umsonst sind auf dem
Konzil der Verabschiedung gerade dieses Kapitels iiber Krieg und Frieden
langwierige Debatten und Auseinandersetzungen vorausgegangen, iiber
die in den Kommentaren zur Pastoralkonstitution aufschluf8reiche Einzel-
heiten nachzulesen sind. Es zeugt nicht von grofier sittlicher Reife, wenn
man einseitig und kurzschliissig aus solchen Leitsitzen Folgerungen zieht,
die, konsequent durchgefiihrt, der Sache des Friedens mehr schaden als
niitzen. Es ist utopisch, wenn man die moglichen Losungen fiir das, was
in concreto dem Frieden dient, in ungebihrlicher Weise vereinfacht. Auch
unter den friedliebenden Menschen kann es immer wieder erhebliche Ge-



Dimensionen des Friedens 199

gensitze und Meinungsverschiedenheiten geben, die mit bloflem ,guten
Willen“ nicht auszurdumen sind, weil ihre Wurzeln zu tief reichen, mog-
licherweise bis in den Bereich unaufgebbarer Gewissensforderung hinein.
Es ist ein schlechter Dienst am Frieden, wenn man dem anderen die eige-
nen Auffassungen in intoleranter Weise aufzwingen will. Dasselbe Kon-
zil, das, wie wir sahen, so eindringlich den modernen Krieg als Verbre-
chen gegen Gott und die Menschen anprangert, hat sich geweigert, die
Frage nach dem Wehrdienst und nach der Wehrdienstverweigerung ein-
seitig zugunsten der einen oder anderen Richtung zu entscheiden, um nicht
die Gewissen in Konflikt zu bringen. — Es ist desgleichen utopisch, wenn
man erwartet, dafl schon durch den Appell an die Kraft und Wiirde der
menschlichen Person erreicht wird, dafl die Versuchung zur Gewalttitig-
keit aus der Welt verschwindet. Es gehort mit zur tragischen Verfassung
des Menschen in der technisierten Welt, dafl Verstofle gegen die Gerech-
tigkeit nicht nur méglich bleiben, sondern sogar Formen und Ausmafle an-
nehmen, wie sie ehemals undenkbar waren. Um diesen Eventualititen zu
begegnen, bedarf es eines sehr realistischen Friedenswillens, der sich auf
die Kunst des Moglichen versteht und nicht die wirklichen Friedenschancen
dadurch verspielt, dafl er nur alles oder nichts akzeptiert. Wir werden auf
einzelnes weiter unten noch zu sprechen kommen.

Die zweite These v. Weizsackers lautet: ,Der Weltfriede ist nicht das
,Goldene Zeitalter’, das wiedergewonnene Paradies ... Vielmehr ist der
Weltfriede ein Stick der profanen Geschichte, das nunmehr erreicht wer-
den muf. Er ist eine neue Stufe, so wie in der Geschichte ab und zu etwas
geschieht, was bis dahin ohne Beispiel ist.“ In der Intention des Autors
soll mit dieser These das Mif}verstindnis ausgeschlossen werden, als gehe
es bei den uns aufgetragenen Bemithungen um den ,Frieden Gottes, der
nach dem Jiingsten Tag auf Erden herrschen wird“. Denn dieser Friede
ist nicht unser Werk, sondern ungeschuldete Gabe Gottes, die wir weder
erringen noch erzwingen kénnen.

Aber die Dinge haben auch einen positiven Aspekt. Es ist ja nicht so, als
ob die Sehnsucht nach einer befriedeten Welt erst in unserem Jahrhundert
aufgebrochen wire. Mag sich auch die Vergangenheit, zumal der europai-
schen Vélker, als Abfolge von Kriegen und von prekiren Friedensschlis-
sen darstellen, in denen nur zu oft die Voraussetzungen und Ausgangs-
chancen neuer Kriege ausgehandelt wurden, so ist doch nicht zu tibersehen,
dafl ,der grofe Gedanke der Friedensstiftung zu allen Zeiten lebendig
war“. Der Minsteraner Historiker K. von Raumer hat in seinem ausge-
zeichneten Buch vom ,Ewigen Frieden® (Freiburg i. Br. 1953) die Frie-
densrufe und Friedenspline seit der Renaissance geschildert. Nur mit Er-
griffenheit kann man dort nachlesen, wie tiber alles Scheitern hinweg die



Heinrich Bacht 200

einander ablésenden Generationen um dieses hochste politische Gut auf
Erden gerungen haben, ohne es je erreichen zu kénnen. K. v. Raumer
zeigt, wie zwischen 1500 und 1800, also in der ,Epoche der vielberufenen
Idee der Staatsrison und der Dimonie der Macht“, immer wieder ,neue
Anldufe zu universaler Staatenordnung® gemacht wurden. Die Friedens-
rufe und Friedenspline seit dem frithen 16. Jahrhundert, eines Erasmus
von Rotterdam und Sebastian Franck, steigerten sich bis zur ,Religion des
Ewigen Friedens im 18. Jahrhundert (Immanuel Kant und Jean- Jacques
Rousseau). Sicherlich hat es damals — wie auch heute — wieder und wieder
Versuche gegeben, die Proklamation des Friedens ,als Tarnmittel gestei-
gerter Machtpolitik® zu miflbrauchen. Denn die Macht des Bosen kleidet
sich seit je mit Vorliebe in das Gewand des Engels des Lichtes. Aber es ist
nicht zu ibersehen, dafl, wie v. Raumer schreibt, ,der souverine Anspruch
des autonomen Geistes, die Welt des Wirklichen an der Norm des Sein-
sollenden zu messen, der den besten Teil der Friedensprojekte aus-
macht . . ., im alten Europa nie erloschen, ja in einem erstaunlichen Um-
fang respektiert worden ist“ (S. VI{.).

Aber bei aller Hochschédtzung vor diesen Programmen und ihren Urhe-
bern 14t sich doch die eine Tatsache nicht iibersehen, dafl damals der
»Kairos“ fiir den Ubergang von der Friedensidee zu ihrer Realisierung
noch nicht gegeben war. Das ist es, was v. Weizsicker sagen will, wenn er
davon spricht, dafl ,,der Weltfriede ein Stiick der profanen Geschichte ist,
das nunmehr erreicht werden mufi“. Erst im Horizont der heraufziehen-
den Einen-Welt, die durch die technische Entwicklung erméglicht ist, ist
der Weltfriede eine unausweichliche Notwendigkeit wie auch eine reale
Méglichkeit geworden. Das hingt nicht nur mit den neuen Kommunika-
tionsmitteln zusammen, durch die eine ganz neue Prisenz aller am aktuel-
len Weltgeschehen geschaffen wird, und auch nicht nur mit der héheren
Bildungsstufe, an der alle Menschen im wachsenden Maf teilhaben, son-
dern vor allem mit der Tatsache, daff der Druck der Tradition und der von
ihr ausgehenden Autoritét — etwa im nationalistischen oder konfessionali-
stischen Bereich — einem demokratischen Urteilen und Handeln Platz
macht. Freilich liegt es im Wesen des Kairos, dafl er auch verfehlt werden
kann; darum wire es Torheit, sich einfach der immanenten Dynamik ge-
schichtlicher Entwicklungen anzuvertrauen, statt sich zu eigenverantwort-
lichem Tun aufrufen zu lassen.

Von diesem Engagement spricht die dritte These, welche v. Weizsicker
aufstellt: ,Der Weltfriede verlangt von uns eine auflerordentliche mora-
lische Anstrengung.“ Der Nachdruck liegt dabei offensichtlich auf dem
saullerordentlich®, das sein Recht und seine Dringlichkeit aus der Einma-
ligkeit der Situation und aus der Ungeheuerlichkeit des zu erstellenden



Dimensionen des Friedens 201

Werkes bezieht. Was die Einmaligkeit der Situation betrifft, so missen
wir uns befragen lassen, ob wir ,in unseren moralischen Verhaltensweisen
auf die Lebensbedingungen eingerichtet sind, welche die Technik mit sich
bringt“. Die Antwort ist ein nachdriickliches Nein! ,Wir besitzen keine
Ethik des Handelns in der technischen Welt . . ., vielleicht nicht einmal die
hinreichenden Prinzipien dafiir.“ Denn es ist offensichtlich — so tber-
raschend das sein mag — fir die Mobilisierung unseres sittlichen Gewis-
sens etwas anderes, ob Unrechtstaten und Verbrechen im kleineren oder
groferen Mafistab in unser Blickfeld treten. Es ist eine allen zugingliche
Erfahrung: Sobald die Zahl der Opfer eines Ungliicks oder eines Verbre-
chens bestimmte Dimensionen iiberschreitet, nimmt die Heftigkeit der sitt-
lichen Reaktion und vor allem die Bereitschaft, sich helfend oder abweh-
rend zu engagieren, ab. Von Weizsdcker drickt das ein wenig anders
aus, wenn er daran erinnert, ,dafl wir eine viel gréfere moralische Hem-
mung haben, einen Menschen mit den eigenen Hénden zu erwiirgen, als
Hunderte, Tausende oder auch Millionen von Menschen zu toten, indem
man auf eine grofle Entfernung hin auf einen Knopf driickt”.

Was aber das zu erstellende Werk betrifft, so miissen wir begreifen
lernen, dafl es nicht nur darum geht, ,die Abwesenheit von Kriegen zu
garantieren“. Der Weltfriede, um den es geht, ist unsagbar mehr. Was
ware gewonnen, wenn sich die Vélker und Gruppen weiterhin in mif}-
trauischer Wachsamkeit gegeneinander abriegeln und bis an die Zihne
bewaffnet das eigene Haus bewachen? Auch wenn es so wegen des Gleich-
gewichtes des Schreckens nie zum wirklichen Krieg kdme, so wire dieser
Zustand einer stindigen Kriegsbereitschaft alles andere als ,der Friede,
nach dem alle Menschen zu allen Zeiten sehnlichst verlangt haben“ (Jo-
hannes XXIII.). Solange das Gefille zwischen Reich und Arm, zwischen
denen, die alles im Uberflufl haben, und denen, die hungern und darben,
zwischen denen, die ungehinderten Zugang zu allen Bildungsgtitern haben,
und denen, die noch im Analphabetentum stecken, so gewaltig und be-
drickend ist, kann der Friede nicht gewéhrleistet sein. Und darum darf
die Bemithung um den Frieden nicht erst dann einsetzen, wenn die Wol-
ken von Kriegsdrohungen sich am Wetterhimmel abzeichnen. Die , Ristung
zum Frieden® mufl friher und viel breiter ansetzen. Wo immer man sich
in echte Toleranz und in die Fahigkeit zum Dialog einiibt, wo man sich um
den Abbau von Vorurteilen und der mannigfachen Formen des individuel-
len und kollektiven Egoismus bemitht, wo man darauf aus ist, die berech-
tigten Interessen ,der anderen“ — im politischen, sozialen, kulturellen,
religiosen oder einem sonstigen Bereich — zu respektieren, da dient man
dem Frieden. Wo man sich um die Briiderlichkeit und die Menschlichkeit
bemiiht, wo man sorgsam darauf bedacht ist, die Sonderheit und Eigen-



Heinrich Bacht 202

werte jeden Volkes und jeder Rasse zu achten, wo man den Standes- und
Rassendiinkel abtut und allen Menschen aus gutem Herzen einen Platz an
der Sonne gonnt, da tut man das Werk des Friedens. Wo man willige Hilfe
leistet, um Hunger, Krankheit und Verarmung zu iiberwinden, da bereitet
man dem Frieden den Weg. In diesem Licht will die Enzyklika Pauls VI.
vom Osterfest dieses Jahres gelesen sein. Ihrem Tenor nach handelt sie
zwar vom ,Fortschritt der Volker“, aber ihrer Absicht nach will sie die
Fortsetzung und Konkretisierung dessen sein, was Johannes XXIII. in
seiner Friedensenzyklika als sein geistliches Testament hinterlassen hatte:
Es geht um die Erméglichung des Friedens. Weil ,Entwicklung der neue
Name fiir Friede ist“ (n. 76), darum geht das Dokument mit solcher Aus-
fihrlichkeit und Nachdricklichkeit auf die Probleme der Entwicklungs-
hilfe ein. ,Denn der Friede besteht nicht einfach im Schweigen der Waf-
fen oder im immer labilen Gleichgewicht der Kriéfte. Er mufl Tag fur Tag
aufgebaut werden nach einer von Gott gewollten Ordnung, die eine voll-
kommene Gerechtigkeit unter den Menschen herbeifiihrt.*

Wenn v. Weizsicker davon gesprochen hatte, dafl der Weltfriede von
uns eine auflerordentliche moralische Anstrengung verlangt, dann macht
sich Paul VI. in dieser Enzyklika zum dringenden Herold dieser Forde-
rung. So eindringlich wie er hat noch selten jemand sich zum Mahner und
Weiser fiir den Dienst am Frieden gemacht. Sein Ruf geht nicht nur an
die Christen und Katholiken, sondern wendet sich an alle Menschen guten
Willens, die sich bewufit sind, dafl der Weg zum Frieden iiber die Ent-
wicklung der Vélker Asiens, Afrikas und Siiddamerikas geht. Sie wendet
sich an die Delegierten bei den internationalen Organisationen, an die
Staatsmanner, Publizisten und Erzieher, denn in ihre Verantwortung ist
die Zukunft der Menschheit gelegt. ,Erzieher — an euch ist es, schon in den
Kindern die Liebe zu den Vo6lkern im Elend zu wecken! Publizisten — ihr
habt die Aufgabe, uns die Augen fir das zu 6ffnen, was schon getan ist,
um die gegenseitige Hilfe unter den Vélkern anzuregen, und fir das
schreckliche Elend in der Welt, das die Menschen nur zu leicht vergessen,
um so ihr Gewissen zu beschwichtigen! Die Reichen sollen wenigstens wis-
sen, dafl die Armen vor ihrer Tiir stehen und auf die Brosamen von ihren
Tischen warten. Staatsminner — ihr habt die Pflicht, eure Vélker zu einer
wirksameren, weltweiten Solidaritdt zu mobilisieren, sie zu notwendigen
Abstrichen an Luxus und Vergeudung zu veranlassen, um die Entwick-
lungshilfe zu fordern und so den Frieden zu retten! Delegierte bei den
internationalen Organisationen — von euch hiingt es ab, ob die gefihrlichen
und unfruchtbaren Blockbildungen einer freundschaftlichen, friedlichen
und selbstlosen Zusammenarbeit zu einer solidarischen Entwicklung der
Menschheit Platz machen, in der alle Menschen sich entfalten konnen.“



Das Ende der Zeit 203

Wenn somit der Dienst an der Entwicklung der eine Weg ist, dem Frie-
den zu dienen, dann dirfen dariber andere Wege und Weisen nicht iiber-
sehen werden. Wir haben oben von der Notwendigkeit gesprochen, das
Mégliche zu erstreben, um nicht an Utopien zu scheitern. Es gibt auch
heute noch viele Maglichkeiten, Kriege zu verhindern oder wenigstens
einzudimmen und ihren Ablauf weniger inhuman zu gestalten, die noch
aktiviert werden konnen. Das Instrumentar zum Ausbau der Humanisie-
rung der Kriege ist noch keineswegs ausgeschopft. Die Geschichte der letz-
ten hundert Jahre seit Errichtung des ,Roten Kreuzes“ sollte uns gelehrt
haben, wieviel die entschlossene Initiative einzelner vermag — freilich nur
dann, wenn sie sich auf das praktisch Mégliche konzentriert und nicht
durch eine Politik des ,,Alles oder Nichts“ sich selbst zum Scheitern ver-
urteilt.

Hier ist noch ein letzter Gedanke anzufiigen: Zu viele sind davon iiber-
zeugt, das Schicksal von Krieg und Frieden liege einzig in den Hinden
ganz weniger Menschen, und der einzelne Mensch sei ihnen gegeniiber
vollig machtlos. So beruhigend diese Auskuntft fiir unser feiges Gewissen
sein mag — sie stimmt nicht. Es zeigt sich immer mehr, daf} selbst in Dikta-
turen die groflen Verantwortlichen von dem, was die Offentlichkeit denkt,
abhdngig sind. Diese 6ffentliche Meinung integriert sich aber aus der Ein-
stellung und der Meinungsduflerung der vielen einzelnen. Was somit vom
einzelnen zum Abbau von Vorurteil und Gehéssigkeit innerhalb des eige-
nen Lebenskreises unternommen wird, bleibt nicht ohne Wirkung, sondern
ist mitentscheidend fur den Frieden unter den Menschen.

Das Ende der Zeit*
Heinrich Schlier, Bonn

Unsere Ausfihrungen tiber ,das Ende der Zeit* wollen als eine neutesta-
mentliche Besinnung verstanden werden. Sie wollen nicht eine exegetische
Darlegung und auch nicht eine biblisch-theologische Untersuchung sein,
sondern setzen die Arbeit beider voraus und versuchen, dem bezeichneten
Sachverhalt selbst, wie er aufgrund des Neuen Testamentes in Erschei-
nung tritt, ein wenig nachzudenken.

* Vortrag vor den katholischen Studentengemeinden in Freiburg im Breisgau und Mainz.

-





