
Das Ende der Zeit 203 

Wenn somit der Dienst an der Entwicklung der eine Weg ist, dem Frie- 
den zu dienen, dann dürfen darüber andere Wege und Weisen nicht über- 
sehen werden. Wir haben oben von der Notwendigkeit gesprochen, das 
Mögliche zu erstreben, um nicht an Utopien zu scheitern. Es gibt auch 
heute noch viele Möglichkeiten, Kriege zu verhindern oder wenigstens 
einzudämmen und ihren Ablauf weniger inhuman zu gestalten, die noch 
aktiviert werden können. Das Instrumentar zum Ausbau der Humanisie- 
rung der Kriege ist noch keineswegs ausgeschöpft. Die Geschichte der letz- 
ten hundert Jahre seit Errichtung des •Roten Kreuzes" sollte uns gelehrt 
haben, wieviel die entschlossene Initiative einzelner vermag - freilich nur 
dann, wenn sie sich auf das praktisch Mögliche konzentriert und nicht 
durch eine Politik des •Alles oder Nichts" sich selbst zum Scheitern ver- 
urteilt. 

Hier ist noch ein letzter Gedanke anzufügen: Zu viele sind davon über- 
zeugt, das Schicksal von Krieg und Frieden liege einzig in den Händen 
ganz weniger Menschen, und der einzelne Mensch sei ihnen gegenüber 
völlig machtlos. So beruhigend diese Auskunft für unser feiges Gewissen 
sein mag - sie stimmt nicht. Es zeigt sich immer mehr, daß selbst in Dikta- 
turen die großen Verantwortlichen von dem, was die Öffentlichkeit denkt, 
abhängig sind. Diese öffentliche Meinung integriert sich aber aus der Ein- 
stellung und der Meinungsäußerung der vielen einzelnen. Was somit vom 
einzelnen zum Abbau von Vorurteil und Gehässigkeit innerhalb des eige- 
nen Lebenskreises unternommen wird, bleibt nicht ohne Wirkung, sondern 
ist mitentscheidend für den Frieden unter den Menschen. 

Das Ende der Zeit* 

Heinrich Schlier, Bonn 

Unsere Ausführungen über •das Ende der Zeit" wollen als eine neutesta- 
mentliche Besinnung verstanden werden. Sie wollen nicht eine exegetische 
Darlegung und auch nicht eine biblisch-theologische Untersuchung sein, 
sondern setzen die Arbeit beider voraus und versuchen, dem bezeichneten 
Sachverhalt selbst, wie er aufgrund des Neuen Testamentes in Erschei- 
nung tritt, ein wenig nachzudenken. 

Vortrag vor den katholischen Studentengemeinden in Freiburg im Breisgau und Mainz. 



Heinrich Schlier 204 

I. 

Nach den neutestamentlichen Schriften hat die Zeit-im Sinn unserer Welt- 
zeit - ein zukünftiges Ende. Zeit steht aus in die Zukunft, die sie beendet. 
•Und dann wird das Ende kommen", heißt es z. B. Mt 24,14, •dann 
kommt das Ende" (1 Kor 15,24). Auch innerhalb der Zeit gibt es freilich 
Ereignisse, bei denen die Menschen das Empfinden haben, es gehe zu 
Ende. •Wenn ihr von Kriegen und Kriegsgerüchten hören werdet, er- 
schreckt nicht; es muß so kommen, aber es ist noch nicht das Ende" (Mk 
13,7). Das Ende ist nicht ein Abschluß innerhalb der Zeit, sondern ein 
Aufheben der Bedingungen aller Welt-Zeit. Das Weltgehäuse mit Him- 
mel und Erde zerbricht in einer planetarischen Katastrophe. •Es kom- 
men" - heißt es in Vorstellungen und Sprache spätjüdischer Apokalyp- 
tik - •jene Tage", da •sich die Sonne verfinstern und der Mond seinen 
Schein nicht geben wird, und die Sterne werden vom Himmel fallen und 
die Kräfte in den Himmeln werden erschüttert werden" (Mk 13,24 f.). •Die 
Himmel werden mit gewaltigem Getöse vergehen, die Elemente in der 
Glut sich auflösen, und die Erde und ihre Werke auf ihr werden nicht zu 
finden sein" (2 Petr 3,10). Wie immer auch die Vorstellung dieser Aus- 
sagen im einzelnen sein mag, angezeigt wird das Faktum eines konkreten 
Endes der Zeit. Zeit ist als konkret begrenzte. 

Doch was ruft eigentlich diesen Zusammenbruch des Weltgehäuses samt 
seiner Zeit hervor? Was exponiert sich in dieser Zeitkatastrophe? Welcher 
eigentliche Vorgang bricht in diesem Ende durch? Wir dürfen und müssen 
so fragen. Denn für das Neue Testament und sein Denken ist die Natur 
nur die Exposition der Geschichte und nicht etwa umgekehrt. So ist auch 
das, was sich in solchem Untergang exponiert und ihn erwirkt, etwas ganz 
anderes: die überwältigende Ankunft Gottes und seiner Zeit in der Paru- 
sie und Epiphanie Jesu Christi. Welt-Zeit ist •bis zur Erscheinung unseres 
Herrn Jesus Christus, die zu Seiner Zeit aufweisen wird der selige und 
einige Herrscher..., der da wohnt im unzugänglichen Licht" (1 Tim 
6,14 f.). Welt-Zeit ist begrenzt durch das Ereignis der IöIOI XOCIQOI, der 
Eigenzeit Gottes, in der Offenbarung Jesu Christi. 

Was aber sind die •eigenen Zeiten" Gottes? Wenn wir dem nachgehen, 
so sehen wir, daß von der Zeit Gottes nur im analogen Sinn eines erfüllten 
kritischen Augenblickes die Rede sein kann. Sie ereignet sich als •die Paru- 
sie des Tages Gottes" (2 Petr 3,12), als •der große Tag" (Jud 6, Apk 6,17; 
vgl. 16,14), •der große und helle Tag des Herrn" (Apg 2,20), als •jener 
Tag" (Mt 7,22; 2 Thess 1,10 u. a.), der •der letzte Tag" (Joh 6,39ff; 
11,24; 12,48 u. a.) ist. Er kann auch •der Tag des Menschensohnes" (vgl. 



Das Ende der Zeit 205 

Lk 17,30), •der Tag Jesu Christi" (Phil 1,6.10; 2,16 u. a.) genannt wer- 
den. Er ist •der Tag" schlechthin (Mt 25,13; 1 Thess 5,4; Hebr 10,25 
u. a.). •Er leuchtet auf" und mit ihm •der Morgenstern in unseren Her- 
zen" (2 Petr 1,19). •Jener Tag" ist aber auch •jene Stunde" (Mt 24,36) 
oder wiederum •die Stunde" (Mk 13,32; Lk 12,39ff.; Apk 3,3). •Die 
Stunde" oder •der Tag" ist aber auch •der Kairos" (Mk 13,33), •der letzte 
Kairos" (1 Petr 1,5), die äußerste Entscheidungszeit. Der Kairos aber 
ist •ein Augenblick" (QUIT) öcpftaX|Aoü) in einem •Atom" von Zeit (1 Kor 
15,52). So entschwindet trotz der apokalyptischen Sprache jede Anschau- 
lichkeit des Sachverhaltes. Aber gerade dadurch tritt sein Wesen deutlicher 
zutage. Das, was sich im Zerbrechen der Welt und in dem Ende ihrer Zeit 
exponiert, was Welt-Zeit zukünftig begrenzt und beendet, ist •das Nu" 
der Präsenz Gottes in der Parusie, und d. h. in der ankünftigen Anwesen- 
heit Jesu Christi. 

Zu solchem zukünftigen Ende der Zeit gehört es, daß es in jeder Weise 
der Verfügung der Zeit entnommen ist und sich selbst verfügt. Es ist, wie 
wir schon hörten, Seine Zeit, Gottes rechte Zeit (vgl. Gal 6,9; 1 Tim 2,6; 
Tit 1,3). Niemand und nichts kann die Ankunft der Zeit Gottes bestim- 
men, auch nicht die innere Verfassung oder der äußere Wille der Weltzeit. 
Niemand und nichts kann ihre Ankunft hindern, niemand und nichts kann 
sie herbeiführen. Christus kommt nach Mt 24,6 nicht mit dem Krieg 
(Schlatter), auch nicht mit dem Atomkrieg. Mit der Herrschaft Gottes ist es 
so wie im Gleichnis von der selbstwachsenden Saat: •von selbst (auTon&rri) 
bringt die Erde Frucht" (Mk 4,28). Gott behält sich das Ende der Zeit, 
seinen Augenblick, vor. Welt-Zeit ist unter dem Vorbehalt der Zeit Gottes. 

Dem entsprechen nun auch die zahlreichen und einheitlichen Aussagen 
des Neuen Testamentes über das Plötzliche, Unvermutete, Unberechen- 
bare und Unaufweisbare der Ankunft der alle Zeit beendenden Zeit Got- 
tes. •Mitten in der Nacht erhob sich das Geschrei", heißt es im Gleichnis 
von den zehn Jungfrauen (Mt 25,6). Der Menschensohn kommt •wie ein 
Dieb", wird oft betont (Mt 24,43; Lk 12,39; 1 Thess 5,2.4; Apk 3,3 u. a.). 
•Wie eine Schlinge", wie •ein Fallnetz" fällt das Ende herein (Lk 21,34), 
es •leuchtet auf wie ein Blitz" (Lk 17,24; Mt 24,27). Alles dies besagt, es 
kommt •plötzlich" (Mk 13,36) und •unversehens" (1 Thess 5,3). So wie- 
derholt sich der Satz immer wieder: •Ihr wißt nicht, an welchem Tag euer 
Herr kommt" (Mt 24,42 [= Lk 12,46]; 24,44.50; 25,13; Mk 13,33.35). Es 
gilt ja auch: •Über jenen Tag und die Stunde weiß niemand etwas, auch 
die Engel im Himmel nicht, auch nicht der Sohn, sondern allein der Vater" 
(Mk 13,32). Wohl gibt es Zeichen der Ankunft des Endes. Aber diese Zei- 
chen müssen gesehen und verstanden werden. Sie sind immer vieldeutig. 
Selbst das •bald" und das •nahe" sind nicht eindeutig, nicht einmal in 



Heinrich Schlier 206 

ihrem Sinn. Man muß bedenken: •Die Herrschaft Gottes kommt nicht so, 
daß man sie beobachten könnte. Man wird auch nicht sagen: siehe hier, 
siehe da!" (Lk 17,20). Man kann nicht auf sie verweisen und sie konstatie- 
ren wie andere Ereignisse. So sollen die Jünger auch nicht nach ihrer 
Stunde fragen und also nicht nach dem Ende der Weltenstunde. Sie erhal- 
ten keine Antwort. •Es ist nicht eure Sache, Zeit und Stunde zu wissen, die 
der Vater in seiner Macht festgesetzt hat" (Apg 1,7). Welt-Zeit waltet im 
gewissen, unverfügbaren, sich selbst verfügenden Abruf des zukünftigen 
Augenblickes Gottes. 

Dieser Augenblick Gottes, der das Ende der Welt-Zeit ist, ist die An- 
kunft der Herrschaft Gottes. Gottes Zeit bricht als seine Herrschaft her- 
ein. Wenn sein Tag aufgeht, •scheint seine Herrschaft auf" (Lk 19, 11). 
Jede Zeit wird nach dem Zeitgeschehen genannt. Gottes Zeit ist Gottes 
Herrschaft. Mit diesem, letztlich alttestamentlicher Hoffnung erwach- 
senen Begriff ist der Heils- und Unheilscharakter dieses Augenblickes 
gemeint, sein absolut kritisches Wesen. Gottes Zeit ist die Krisis der 
Welt-Zeit. •Jener Tag" ist •der Tag des Gerichts", der kritischen Ent- 
scheidung (Mt 10,15; 11,22.24 u.a.). •Die Stunde", das ist •die Stunde 
des Gerichts", die kritische Stunde (Apk 14, 7). Und das meint Folgendes. 
Alles tritt ins Offenbare: der Richtende, Gott in Jesus Christus (1 Kor 1, 7; 
2 Thess 1,7; 1 Petr 1,7 u. a.), aber vor ihm auch alle Völker und Men- 
schen ohne Ausnahme. •Und versammelt werden vor ihm alle Völker" 
(Mt 25,32). Ein jeder muß Rechenschaft geben. •Wir werden alle vor dem 
Richtstuhl Gottes stehen" (Rom 14, 10; 2 Kor 5, 10). Das Nächste und 
Fernste, das Innerste und Äußerste wird im Lichte dieses Augenblickes 
Gottes aufgedeckt. Der Kyrios Jesus Christos wird •das, was sich in der 
Finsternis verbirgt, ins Licht stellen und die Wünsche der Herzen an den 
Tag bringen" (1 Kor 4,5; vgl. 3,13, 1 Petr 1,7 u. a.). Alles tritt, befreit 
von Verdeckung, Verstellung, Verfälschung, Täuschung, aus Irrtum und 
Lüge, Vergessen und Verschweigen im Lichte dieses Augenblickes unver- 
hüllt und gegenwärtig in seiner Wahrheit zutage und erfährt Prüfung und 
Entscheid zum Heil oder Untergang, •auf daß ein jeder empfange nach 
dem, was er bei Leibes Leben getan hat, Gutes und Schlechtes" (2 Kor 
5,10; vgl. Mt 13, 36ff., 47 ff.; 24, 45ff.; Joh 5, 27 ff.; Apg 24, 25 u. a. m.). 
So wird dieser Tag der Offenbarung und Entscheidung •der Tag der 
Heimsuchung" (1 Petr 2, 12; Lk 19,44), der Tag der Befreiung, Ret- 
tung, Erquickung, des Sieges, des Trostes, der Freude, des Lebens, des 
Weilens beim Herrn u. a. m. (vgl. z. B. Mt 5, 3ff.; Apg 3, 20; Eph 4, 30; 
1 Petr 1,5; 1 Thess 4,17; 5,10), aber auch der Tag des Zorngerichtes (Mt 
19, 28; 25, 31; Apk 6, 17 u. a.), des Verderbens (2 Petr 3, 7), des Unter- 
ganges (Mt 7,13; Rom 9,22; 1 Tim 6,9 u. a.), sein. Es ist der Tag, da alles 



Das Ende der Zeit 207 

endgültig ins Gerechte gerichtet wird. So wird er dann der Tag der 
•Ernte", •die Zeit der Ernte" (Mt 13,30; vgl. Mk 4,29; Mt 21,34; Gal 
6, 7.9.), •die Stunde der Ernte" (Apk 14,15f.). •Die Ernte ist das Ende der 
Welt" (Mt 13,39). In diesem unverfügbaren kritischen Augenblick Gottes 
wird das Ergebnis der Welt-Zeit eingebracht. Damit eröffnet sich aber 
endlich auch der neue Äon, die neue Welt oder Zeit, •jener Äon" - •der 
Auferstehung von den Toten" (Lk 20,34f.), •der zukünftige Äon" (Mt 
12,32; Mk 10,30; Eph 1,21; Hebr 6,5 u. a.), •der neue Himmel und die 
neue Erde, auf denen Gerechtigkeit wohnt", auf die wir •warten" (2 Petr 
3,13), •das neue Jerusalem, das von Gott her, vom Himmel herabkommt" 
(Apk 21, lf.), •die Zeiten der Erquickung vom Angesicht des Herrn", •die 
Zeiten der Wiederherstellung aller Dinge" (Apg 3,20f.). Die Welt-Zeit 
ist vergangen. •Und die Stadt bedarf nicht der Sonne noch des Mondes, 
daß sie ihr scheinen. Denn die Glorie Gottes erleuchtet sie und ihre Leuchte 
ist das Lamm" (Apk 21,23). In diesem Bild, das mehr ist als ein Bild, 
wird anschaulich, was begrifflich so gesagt wird: •Siehe, ich mache alles 
neu!" (Apk 21,5). 

Wir halten fest: Die Welt-Zeit steht in ihr konkretes Ende hinaus. Die- 
ses Ende ist die Ankunft der Herrschaft Gottes und Jesu Christi. Sie ereig- 
net sich zukünftig als der unverfügbare, kritische Augenblick Gottes, vor 
dem sich alles versammelt und offenbar wird, alles endgültig in das Ge- 
rechte des Heils oder Unheils entschieden wird. Das Ende der Weltzeit im 
kritischen Augenblick Gottes ist Anfang der neuen Schöpfung. 

II. 

Aber ist das nicht •Mythologie?" Sind solche Aussagen nicht dem phanta- 
stischen Denken spätjüdischer Apokalyptik entsprungen, deren Denken 
sich auch im Neuen Testament niederschlug? Die Sprache jedenfalls und 
vielfach die Vorstellungen, aber auch manche die Aussagen bestimmende 
Fragestellungen sind ihr jedenfalls entnommen. Damit ist freilich noch 
nichts über die Wahrheit der Aussagen entschieden. Vielleicht ist doch 
auch in der Apokalyptik Wahres erfragt. Vor allem aber stammt die Ant- 
wort auf ihre Fragen, die das Neue Testament gibt, nach eigener Aussage 
ganz woanders her: sie ist die Entfaltung einer neuen geschichtlichen Er- 
fahrung. Sie ist die Auslegung der Erfahrung, die an der Person, dem 
Weg und Wort und Zeichen Jesu aufgebrochen ist. Wir sahen schon, wie 
sich nach dem Neuen Testament das Ende der Zeit letztlich als die Expo- 
sition der alles verfügenden Zukunft Gottes in Jesus Christus enthüllt. 
Aber dann hören wir aus allen Schichten und Schriften des Neuen Testa- 
mentes, daß dieses Ende der Zeit mit Jesus Christus schon in die Geschichte 



Heinrich Schlier 208 

eingebrochen ist, daß mit Jesus Christus die Zeit Gottes mitten in der 
Welt-Zeit schon angebrochen ist, und wir sie jetzt schon in Jesus Christus 
erfahren können. 

Jesus selbst hat die Herrschaftszeit Gottes bereits an seine Person ge- 
bunden. •Heil den Augen, die sehen, was ihr seht! Denn ich sage euch: 
viele Profeten und Könige wollten sehen, was ihr seht, und haben es nicht 
gesehen, sie wollten hören, was ihr hört, und haben es nicht gehört" (Lk 
10,23 f. par.)." •Als er aber von den Pharisäern gefragt wurde, wann die 
Herrschaft Gottes komme, antwortete er und sprach: Die Herrschaft Gottes 
kommt nicht so, daß man (ihre Ankunft) beobachten könnte. Man wird 
auch nicht sagen: Siehe hier, siehe dort! Denn, siehe, die Herrschaft Gottes 
ist mitten unter euch" (Lk 17,20f.).) •Wenn ich mit dem Finger Gottes die 
Dämonen austreibe, dann ist ja die Herrschaft Gottes schon zu euch ge- 
kommen" (Lk 11,20). Der Evangelist Markus stellt deshalb auch das ge- 
samte Wirken Jesu unter das Wort: •Erfüllt ist die Zeit und Gottes Herr- 
schaft nahegekommen" (Mk 1,15). Sie ist nahegekommen, um nahe zu 
bleiben, nämlich in dem gekreuzigten und auferstandenen, erhöhten Jesus 
Christus. So kann der Apostel Paulus im Blick auf diesen an die Korin- 
thische Gemeinde schreiben, daß •uns" - den Christen - •das Ende der 
Äonen begegnet ist" (1 Kor 10,11), und im Blick auf Jesu Christi Präsenz 
im Evangelium: •Jetzt ist der Tag des Heils" (2 Kor 6,2). 

Aber inwiefern ist in ihm das Ende der Zeit begegnet und Gottes Zeit 
Erfahrung geworden? Insofern, kann man sagen, als Jesus in seinem Weg 
und Wirken die Zeit Gottes gelebt, sie in der Welt-Zeit existent gemacht 
und zur Erfahrung gegeben hat. Das Neue Testament sieht ihn jedenfalls 
so, daß er sich der Herrschaft Gottes, Seiner Zeit, völlig unterstellte und sie 
auf sich nahm, und damit in seinem Weg und Wirken, die sich im Sterben 
am Kreuz erfüllten und enthüllten, zur Erfahrung brachte. In seinem 
•Gehorsam bis zum Tode, ja zum Tod am Kreuz", wie Paulus sagt (Phil 
2,8), flammte die Zeit Gottes in der Zeit als Ende der Zeit auf. 

Denn beachten wir: Dieses gehorsame Sterben am Kreuz ist im Sinn des 
Neuen Testaments einmal Jesu Freigabe und Hingabe des eigenen Lebens 
und also Jesu Verzicht auf seine Zeit zugunsten der der anderen Menschen. 
Und es ist zum anderen die Übernahme der Zeit, die die Menschen ein- 
ander zur Erfahrung bringen, ihrer eigensüchtigen und eigenmächtigen 
Zeit samt ihrem tödlichen Wesen. Seine Zeit aber gab er hin und der Men- 
schen Zeit nahm er an, indem er sich - das ist das Dritte - der Zeit Gottes 
anheimgab und anvertraute, die jenseits der Todeslinie west und sich im 
Sterben eröffnet. Indem er sich am Kreuz ihr überließ, ging er in sie, die 
Leben ist, ein und brachte sie für die Menschen zustande. So erschloß Jesus 
unter Aufgabe der eigenen Zeit und unter Übernahme der Menschenzeit 



Das Ende der Zeit 209 

aufgrund seiner Anheimgabe an die Zeit Gottes eben diese als seine Zeit, 
der Welt und den Menschen zugute. So ist in seiner Todesstunde, die in 
der Hingabe an Gottes Stunde seine Auferstehungsstunde wurde, die 
Stunde Gottes angebrochen als das Ende der Menschen-Stunde. Dessen ist 
sich das Neue Testament bewußt. •Dies ist eure Stunde und die Macht der 
Finsternis", sagt Jesus nach Lk 22,53 zu den •Hohenpriestern, Hauptleu- 
ten und Ältesten", als man ihn gefangen nimmt. Und wenn die Passion 
beginnt, kann es heißen: •Meine Zeit ist nahe" (Mt 26,18). Der Men- 
schen Stunde, die, von ihm übernommen, Seine Zeit ist, das ist aber auch 
•die Stunde" schlechthin, und d. h. Gottes Stunde. •Gekommen ist die 
Stunde. Siehe, der Menschensohn wird überliefert in die Hände der Sün- 
der" (Mk 14,41). Seine Zeit, das ist Gottes-Zeit, die er unter der Annahme 
der Menschen-Zeit besteht. Auch im Johannesevangelium ist •seine 
Stunde" oder •seine Zeit" •die Stunde" schlechthin, Gottes Stunde, in der 
die Weltenstunde schlägt. •Seine Stunde", das ist aber die Stunde, da er 
aus der Welt zum Vater geht, also im Sterben die Stunde der Menschen 
erleidet (Joh 13, 1; 2, 4; 7, 30 u. a. und 12, 23; 17, 1). Der Menschen Zeit 
ist die Alltäglichkeit des Jederzeit. Seine Zeit aber ist das einmalige und 
endgültige Jetzt seines Sterbens, in dem der Augenblick Gottes über der 
Welt aufgeht. •Meine Zeit ist noch nicht da, eure Zeit ist allezeit", sagt 
Jesus zu seinen Brüdern, die nicht an ihn glauben (Joh 7,6). 

Doch können wir den Sachverhalt noch etwas verdeutlichen, wenn wir 
bedenken, daß nach dem Neuen Testament dieser die Zeit Gottes auf 
Erden realisierende Augenblick des Todes Jesu Christi am Kreuz der 
Augenblick der Agape, der Liebe, ist. Die gehorsame Liebe Jesu, in der er 
sich hingibt, die Lieblosigkeit der Menschen tragend und der Liebe Gottes 
vertrauend, läßt Gottes Zeit in der Welt präsent werden als Ende jeder 
Menschenzeit. •. . . Als Jesus wußte, daß seine Stunde gekommen sei, aus 
dieser Welt zum Vater zu gehen, erwies er den Seinigen in der Welt, wie 
er sie geliebt hatte, seine Liebe bis zum Ende ...", heißt es Joh 13,1. Die 
Liebe im Sinn der Agape läßt Jesus seine eigene Zeit dahingehen, indem 
sie die eigensüchtige und eigenmächtige Zeit der Menschen erleidet und 
erschöpft und in sich in den Tod gibt. Jesus tut das, weil er der verborge- 
nen Zeit Gottes als Liebe gewiß ist, und, sich ihr anvertrauend, aus ihrer 
Macht leben will. So eröffnet sich ihm und so eröffnet er den Menschen die 
Zeit Gottes als Liebe. 

III. 

Und sie, in der alle unsere Zeit aufgehoben ist, bedrängt nun aus der 
Welt mit diesem Jesus alle Welt, sie jetzt zu ergreifen. Sie hält sich ja im 
•Geist" offen. Denn der Geist ist nichts anderes als die Gottes Zeit in 



Heinrich Schlier 210 

Jesu Christi Liebe erschließende Macht. Gottes Zeit in der Liebeszeit Jesu 
hält sich im Geist offen. So ist der Geist, wie Paulus sagt, ein •Angeld" 
und •eine erste Gabe" der zukünftigen Zeit Gottes, die in Jesus schon an- 
gebrochen ist. Durch ihn tut sich der Welt die Dimension dieser Zeit auf. 
Sie tut sich auf durch das Wort, dessen er sich bemächtigt. Die Zeit Gottes 
liegt offen im Wort derer, die der Geist dazu ermächtigt. Dieses ist der 
Schlüssel zu ihr. Aber inmitten des Wortes wirken die Zeichen, nicht wort- 
los, aber schweigend berührend, vor allem Taufe und Eucharistie. In der 
Taufe wird ja nach dem Apostel Paulus in der Kraft des Geistes •unser 
alter Mensch", der, den wir mitbrachten und der wir waren, •mitgekreu- 
zigt" und also unsere Zeit beendet, und empfangen wir einen neuen Ur- 
sprung, ein neues Leben, eine neue Zeit in der uns eröffneten Dimension 
der Zeit Gottes (Rom 6, Iff.). Wir sind •neue Schöpfung" (2 Kor 5,17). 
Und in der Eucharistie, in der die Proklamation des Todes Jesu Christi 
geschieht und er in bestimmter Weise präsent wird, mit ihm aber die Zeit 
Gottes in ihm präsent wird, partizipieren wir an dem, der uns gegen- 
wärtig seine Zeit darreicht als seine Gabe. Und auch das geschieht in der 
Kraft des Geistes, der auf solche Weise das konkrete Anwesen der Zeit 
Gottes auf Erden schafft, wie man die Kirche nennen könnte. Denn sie ist 
der Ort, da durch den Geist mittels - um es verkürzt zu sagen - Wort und 
Zeichen die Zeit der Liebe Gottes, in Jesu Christi Sterben und Auferste- 
hen, in der Welt existent geworden, sich immer wieder anbietet, unsere 
Zeit zu beenden. Und durch sie mit allem was dem dient, bedrängt die Zeit 
Gottes in Jesus Christus die Welt, ihre eigene Zeit zu lassen und auf Got- 
tes Zeit, in der sie hinaussteht und endet, jetzt einzugehen. In der Kirche 
als ihrem Anwesen ist die Zeit Gottes ein Faktor der Geschichte geworden, 
der sie vom Grunde her nicht mehr in Ruhe läßt. •Von den Tagen Johan- 
nes des Täufers an bis jetzt bricht sich die Herrschaft der Himmel mit Ge- 
walt Bahn und Gewalttäter reißen sie an sich", ist ein in die Reflexion der 
Urgemeinde aufgenommenes, geheimnisvolles Wort Jesu (Mt 11,12). 

Aber wer sind eigentlich •die Gewalttäter" und wie reißen sie die Zeit 
Gottes an sich, die Jesus, wenn man so sagen darf, in die Welt hinein- 
gerissen hat, und der Geist hinreißend in der Kirche offen hält? Anders 
gefragt: In welcher Weise wird die Zeit Gottes als das Ende unserer Zeit 
existentielle Erfahrung? In der Weise, ist die Antwort (die freilich, wie 
wir sehen werden, nicht alles umschließt), daß sich der Mensch dem Jesus 
Christus und Seiner Zeit überläßt in Glaube, Hoffnung und Liebe. In 
ihrem Vollzug begegnet die Zeit Gottes überall in der Geschichte und 
wird die kritische Zukunft der Weltzeit jeweils schon akut. 

Denn der Glaube ist unter unserem Aspekt nichts anderes als das im 
Gehorsam gegen das Evangelium geschehende Sich-Einlassen auf den Jesus, 



Das Ende der Zeit 211 

der in seinem Wort Gottes Zeit zur Sprache brachte, sie in seinen Zeichen 
wirkte und in seinem Weg erwies. Glaube ist in unserem Zusammenhang 
nichts anderes, als daß sich einer gegen allen Augenschein und Wider- 
spruch der Weltzeit diesem Jesus als dem Lebendigen übergibt. Glaube 
heißt, daß einer nicht mehr seiner und seiner Welt eigenen Zeit glaubt, 
als könnten sie ihm Zukunft gewähren, sondern sich in die Zeit stellt, die 
sich in der Liebe Jesu Christi eröffnet. In diesem Glauben geschieht die 
Wendung des Abschieds von aller Zeit der Selbstbehauptung, Selbstsiche- 
rung, Selbstleistung, Selbstverherrlichung in Wort und Tat. In diesem 
Glauben verläßt der Mensch immer wieder das scheinbar sichere Schiff 
seiner Eigenzeit und tritt auf die scheinbar Ungewisse See der Zeit Gottes, 
von nichts gehalten als von dem kleinen Wort •Komm!", hinter dem der 
allmächtige Herr steht (Mt 14,29ff.)- Ein Schritt des Glaubens aber, der 
auf dieses Wort hin zu gehen wagt trotz des Dunkels und der hohen Wel- 
len, ist die Hoffnung. Sie hat das Ziel fest vor Augen und schreitet, heim- 
lich von ihm getragen, über das Ungewisse. Sie vergißt über der Erwar- 
tung das Schwankende der Weltzeit. •Wir sind zur Hoffnung gerettet. 
Hoffnung, die man sieht, ist keine Hoffnung. Wenn wir aber hoffen, was 
wir nicht sehen, warten wir in Geduld" (Rom 8,24). Hoffnung •glaubt" 
immer •gegen alle Hoffnung auf Hoffnung" (Rom 4,18), gegen alle Zeit 
auf Zeit. Im hoffenden Aufblick zur Zeit Gottes hat sie alle Versprechun- 
gen und Bedrohungen, alle Anfechtungen durch den Andrang der Gegen- 
wart hinter sich gelassen. Die Zukunft, auf die sie vertraut, ist ja kein 
leeres Unsichtbares, ist auch nicht wieder ein auf Menschen angewiesenes 
Unsichtbares, sondern ist das, was uns aus dem Erweis des Vergangenen 
entgegenkommt: die Liebe Gottes in der Liebe Jesu, deren Wirklichkeit 
sich uns im Geist erschließt. Das Verborgen-Zukünftige der Zeit Gottes, 
auf die wir hoffen, hat ein Angesicht und einen Namen: Jesus. Die Hoff- 
nung hofft nicht das Namenlose, wenn sie in das Offene der Zeit Gottes 
aufbricht, und wenn sie, die eigene Zeit, die alles verstellt, im Rücken, 
dem Unsichtbaren der Zeit Gottes hoffend zugeht, zeigen sich die Züge 
dieses Angesichtes immer klarer. Christliche Hoffnung ist nicht mit dem 
•Prinzip Hoffnung" zu verwechseln. Wir erhoffen immer, wie das Neue 
Testament sagt, ein •Erbe" (Eph 1,19; 1 Petr 1,4 u.a.). 

Geben wir aber unsere Zeit im Glauben der Zeit Gottes, die in Jesu 
Christi Liebe existent ist, preis, und wenden wir uns in der Hoffnung 
wartend und eilend ihrer Aussicht zu, so holen wir sie ein in der Liebe. 
Liebend gehen wir in die Zeit Gottes ein und tragen sie dem anderen 
Menschen entgegen. •Wir wissen, daß wir aus dem Tod in das Leben hin- 
übergegangen sind. Denn wir lieben die Brüder", heißt es 1 Joh 3,14. In 
der Liebe zu den Brüdern weist und wirkt sich die Tatsache aus, daß wir in 



Heinrich Schlier 212 

der Zeit Gottes stehen. Liebend bleiben wir •im Licht" (1 Joh 2,10). Weil 
wir aber in der Liebe aus der uns mit der Liebe Gottes in Jesus Christus 
dargereichten Liebe leben, können wir sie auch andere erfahren lassen, 
in der Liebe aber die Zeit Gottes. Der Haß verschließt alle Zeit in die 
eigene Zeit, die keine Zeit hat. Aber in der Liebe tut sich unendliche Zeit 
auf im Augenblick Gottes. 

So breitet sich gleichsam die Existenz der Zeit Gottes in der Liebe Jesu 
Christi in der Kraft des Geistes durch ihr Anwesen in der Kirche in Glaube, 
Hoffnung, Liebe aus und führt die Eigenzeit der Welt immer wieder ans 
Ende. Von dieser Erfahrung her lichtet sich dem Neuen Testament aber 
die gesamte Zukunft, in die die Zeit hineinsteht. Von daher ist sie als Ende 
gewiß in aller Ungewißheit ihrer Freiheit. Von daher ist sie die Über- 
raschung eines kritischen Augenblickes, des kritischen Augenblickes einer 
alles in das Gerechte richtenden Liebe. 

IV. 

Ist aber so das Ende der Zeit in Jesus Christus und durch den ihn erschlie- 
ßenden Geist geschichtliche und existentielle Erfahrung geworden, so geht 
die Welt-Zeit nicht nur auf dieses Ende in der Zeit Gottes zu, sondern 
kommt jetzt auch immer von ihm her. Die Zukunft, auf die die Geschichte 
hineilt, ist schon ein konkreter Faktor in ihr selbst, auf den sie nun 
reagiert. Sie ist jetzt immer schon aus ihrer Mitte heraus vor ihr Ende ge- 
stellt. So wird ihr Verlauf wesentlich davon bestimmt. 

Freilich ist sie nach dem NeuenTestament ziemlich ahnungslos über ihr 
Geschick und will es auch sein. Aber diese faktische oder gespielte Harm- 
losigkeit gehört schon zur Eigenart der Zeit nach dem in Christus gekom- 
menen Ende der Zeit. Sie läuft in ihren gewohnten unsentimentalen Bah- 
nen weiter: Aufruhr, Kriege, Hungersnot, Seuchen, kosmische Verände- 
rungen und Erschütterungen, planetarische Kollisionen u. a. werden ge- 
nannt. Aber die Welt bringt das nicht mit ihrem Ende zusammen, sie er- 
kennt darin nicht den Sinn eines Zeichens. Die Menschen kennen zwar das 
Wetter, aber nicht die Geschichte (Lk 12,54ff.). Sie leben wie die Zeit- 
genossen Noahs. •Denn wie die Tage des Noah, so wird die Ankunft des 
Menschensohnes sein. Wie sie nämlich in den Tagen vor der Sintflut aßen 
und tranken, heirateten und verheirateten bis zum Tag, da Noah in die 
Arche ging, und nichts merkten, bis die Sintflut kam und alle hinweg- 
raffte, so wird auch die Parusie des Menschensohnes sein" (Mt 24, 37-39). 
Aber wenn sie so harmlos leichtsinnig sind, warum versichern sie sich 
gegenseitig: •Es ist Friede und Sicherheit" (1 Thess 5,3), und warum ver- 
steifen sie sich darauf: •Es bleibt alles wie von Anfang der Schöpfung 



Das Ende der Zeit 213 

an" (2 Petr 3,4)? Irgendwie hat sich das Wissen um das Ende dem inner- 
sten Geist der Geschichte doch mitgeteilt. Er •weiß, daß er wenig Zeit 
hat", daß die Weltzeit befristet ist, und deshalb, meint der Seher der Apo- 
kalypse, das merkwürdige Phänomen der Wut der Geschichte (Apk 12,12). 

Neben solcher weiten Ahnungslosigkeit der Geschichte, die ein inner- 
stes Wissen um ihre wenige Zeit nicht ausschließt, ist ein deutlicheres 
Merkmal der Welt-Zeit, der in Jesus Christus die Zeit Gottes als ihr 
Ende begegnet ist, der Gestaltwandel der Götter. In der Welt der Heiden 
gibt es •viele Götter und Herrn" (1 Kor 8,6). Es sind Entfächerungen des 
göttlichen Kosmos (Rom l,20ff.). In ihm träumt die Welt ihre Ewigkeit. 
Sie meint, der unabsehbare, in die Zeiten der Zeiten sich verlierende 
•Äon der Welt" zu sein (Eph 2, 2). In solcher unmittelbaren Selbstapo- 
theose ist von den Heiden auch die Frage nach Gott gestellt. Aber sie ist 
zugleich eigensüchtig und eigenmächtig beantwortet. Nun hat die Begeg- 
nung mit dem Ende ihrer Zeit in Jesus Christus die Welt zunächst ent- 
göttlicht und ihren Ewigkeitstraum gestört. Aber die Kraft der Selbst- 
behauptung und -Verklärung ist stärker. Nun macht sie sich als entdivini- 
sierte oder, wie sie sagt, säkularisierte zum Gott. Sie weiß, die Götter sind 
gestorben, aber sie sagt nun auch, der Gott Jesu Christi sei tot. Auch sie 
kommt gleichwohl nicht von der Frage nach Gott los. Aber auch sie gibt 
aus ungebrochener Zuneigung zu sich selbst und Abneigung gegen den 
wahren Gott Antwort. Die Antwort ist der säkularisierte Gott, der - im 
weitesten Sinn des Wortes - •politische" Gott. In der Offenbarung des 
Johannes wird er im Spiegelbild des damaligen politischen Gottes, des 
römischen Imperiums geschaut, mit dem Anbetungsbild des Kaisar, mit 
säkularisierten Kultsymbolen und -formen, mit Proskynese, mit Weihen, 
mit prinzipieller Intoleranz, wenn es um ihn geht, mit Scheidung in Gläu- 
bige und Ungläubige und ihrer Kennzeichnung, mit dem Drang zur Ein- 
heit, mit der Nivellierung des Geistes u. a. m. Dieser Gott ist die Antwort 
der Geschichte auf die Erscheinung ihres Endes und ihrer drohenden Ent- 
wurzelung durch die Zeit Gottes mitten in ihr. In diesem Gott stemmt sie 
sich, die doch weder an die Heidengötter noch an den Gott der Christen 
glaubt, gegen den alle ihre Möglichkeiten beendenden, aber eben Seine 
Möglichkeiten anbietenden Gott, und macht sich so mit göttlichen Drohun- 
gen und Verheißungen zu Gottes Gegenbild. In der kleinen Apokalypse 
des 2 Thess wird ergänzend noch auf zwei andere bemerkenswerte Züge 
dieses Gottes der säkularisierten Welt hingewiesen. •Der Mensch der 
Gesetzlosigkeit", der personale Antichrist, •enthüllt" sich als der, •welcher 
sich widersetzt und über alles erhebt, was Gott und Heiligtum genannt 
wird, so daß er sich im Tempel Gottes niederläßt und vorgibt, er sei Gott" 
(2 Thess 2,3ff.). Bewußt etabliert sich die neue Religion der Freiheit vom 



Heinrich Schlier 214 

Gesetz im alten Heiligtum mit prinzipiellem Widerspruch und prinzipiel- 
ler Überheblichkeit gegen das veraltete Christentum. 

Ein dritter Grundzug der Welt-Zeit, die vom künftigen Ende in Jesus 
Christus schon in geschichtlicher Erfahrung angegangen wird, ist die stän- 
dige und zunehmende Auseinandersetzung mit dem Christlichen und den 
Christen. Sie ist historisch nicht recht zu verstehen. Was bedeuten schon die 
wenigen Christen aller Zeiten in der Unzahl der Menschen, was besagt 
schon die fast immer zerrissene und glaubensschwache Christenheit gegen- 
über den mächtigen Reichen in Ost und West? Aber auf einmal möchte 
alle Welt der Messias sein -: •Ich bin es" (Mk 13,6). Auf einmal wollen 
alle wissen, wer er ist: •Siehe hier der Messias, siehe da" (Mk 13,21 par.). 
Überall erscheinen messianische Profeten mit Zeichen und Wundern, 
•um, wenn möglich, die Auserwählten irrezuführen" (Mk 13,21f. par.). 
Ihre Absicht wird an der profetischen Propaganda, die dem politischen 
Gott dient, erkennbar: sein •Bild" (image) einprägsam und wirkungskräf- 
tig zu machen und die Anbetung zu steigern. Dabei verschmäht auch sie 
Wunder und Zeichen nicht, oder was sie dafür ausgibt (Apk 13,1 Iff.). 
Aber das ist sozusagen nur die geistige und intellektuelle Seite der Aus- 
einandersetzung. Die eigentliche ist •der Krieg". Aber welch seltsamer 
•Krieg"! Völkerkriege sind ziemlich veraltet. Der politische Pluralismus 
ist, wie eigentlich auch der weltanschauliche, überwunden. Er ist keines- 
wegs das letzte. Die •Könige" sind in die politische Einheit des Weltstaa- 
tes einbezogen: •Sie haben nur eine Meinung und geben ihre Macht und 
Gewalt dem Tier (eben dem Welt-Gott-Staat)" (Apk 17,12f.). Aber ein 
Krieg bleibt doch noch übrig: •Und es ward ihm gegeben, Krieg zu führen 
mit den Heiligen und sie zu besiegen" (Apk 13, 7). Die Heiligen sind der 
letzte Feind. Offenbar bedrohen die paar, die es noch gibt, den etablierten 
Gott des universalen Imperiums und lassen ihn seine Brüchigkeit spüren 
und erinnern ihn an seine Frist. Sie sind es ja, die, wenn auch gewiß unter 
großen Anfechtungen und unter Schwachheit und Versagen, noch die Zeit 
Gottes in der Liebe Christi leben. Der Krieg gegen sie ist erbittert. Er be- 
schäftigt immer wieder die Öffentlichkeit: •Dann wird man euch der 
Drangsal preisgeben und euch töten, und ihr werdet um meines Namens 
willen von allen Völkern gehaßt werden" (Mt 24,9.). Aber er dringt auch 
in die Familien ein: •Ein Bruder wird den anderen dem Tod überliefern 
und ein Vater das Kind, und die Kinder werden gegen die Eltern auftre- 
ten und sie zum Tod bringen" (Mt 10,21). Und solcher •Krieg" ist weit- 
verbreitet (1 Petr 5,9), keineswegs etwas Zufälliges, sondern etwas Selbst- 
verständliches und Notwendiges (1 Petr 4,12; 1 Thess 3,4). Man lese im 
Neuen Testament unter dem Stichwort •Verfolgung" nach. Da er rational 
nicht zu erklären ist, wird ihn kein Fortschritt und kein weltweiter Huma- 



Das Ende der Zeit 215 

nismus überwinden. Christenverfolgung ist Glaubenssache. •Es kommt die 
Stunde, da jeder, der euch tötet, meint, Gott einen Dienst zu tun" (Joh 
16,2). Dieser Krieg wird kein Ende auf Erden haben. Es ist zwar keine 
mächtige und geschlossene Kirche verheißen, vielmehr eine dezimierte. 
Und es ist viel von •Ärgernis" und •Apostasie" die Rede. Es ist auch ge- 
sagt: •und weil die Ungebundenheit Überhand nimmt, wird die Liebe vie- 
ler erkalten" (Mt 24,12). Und es ist die melancholische Frage gestellt: 
•. .. wird der Menschensohn, wenn er kommt, auf Erden Glauben finden?" 
(Lk 18, 8). Aber der Stachel im Fleisch der Geschichte wird bleiben zum 
Heil der Welt. Es wird immer ein paar Christen geben und die Pforten 
der Hölle werden die Kirche nicht überwinden, und durch sie wird den 
Menschen das Ende der Zeit und die unverfügbare Ankunft der Zeit Got- 
tes offengehalten werden, so daß sie sie rechtzeitig ergreifen und dieser 
Weltsituation gemäß leben können. 

V. 

Dafür ist freilich noch eines zu bedenken. Die Zeit Gottes in Jesus Christus 
wird in dieser ihrem schon begonnenen Ende widerstrebenden Welt-Zeit 
nur dann gegenwärtige Erfahrung in Glaube, Hoffnung und Liebe, wenn 
diese durch Festigkeit, Wachsamkeit und Nüchternheit geformt werden. 
•Steht fest im Glauben, seid mannhaft, seid stark", mahnt Paulus seine 
korinthische Gemeinde (1 Kor 16,13). •Steht fest im Herrn" (Phil 4,1; 
1 Thess 3,8), •steht fest" (2 Thess 2,15), wiederholt er auch sonst. Diesem 
Äon, der sein Leben verteidigt, primär in uns selbst, und sich zu seinem 
Schutz in duplizierter Weise, als gott-lose Welt zum Weltgott erhebt, ist 
man nur gewachsen, wenn man im Glauben in die in der Liebe Christi 
gewährte Zeit Gottes mit allen Kräften eingewurzelt ist und in ihm be- 
harrt. Auch zum Bleiben in der Liebe Christi wird gemahnt. •Bleibt in 
mir", •bleibt in meiner Liebe", ruft der johanneische Jesus seinen Jüngern 
zu (Joh 15,4.9; vgl. 1 Tim 2,15 u. a.). Die Liebe Jesu, in der Gott liebt, 
ist Gottes Augenblick. In ihr hat Seine Zeit die unsere verschlungen. So 
soll man nicht aus ihr fliehen, sondern in ihr verharren, auch und gerade 
wenn der große Auszug aus ihr beginnt und die Kolonnen ins breite Tor 
der eigenen Zeit marschieren. Wir sind schon im Begriff zu weichen, wenn 
wir das überhören oder gar persiflieren: •Liebt nicht die Welt und was in 
der Welt ist" (1 Joh 2,15). Das meint ja: liebt sie nicht in ihrem Zeit-Ver- 
treib! Aber es gilt in dieser Welt-Zeit auch dies: •Laßt uns am Bekenntnis 
der Hoffnung festhalten ohne Wanken" (Hebr 10,23). •Haltet fest, was 
ihr habt, bis ich komme" (Apk 2,25; 3,11). •So seid nun geduldig, liebe 
Brüder, bis auf den Tag des Herrn!" (Jak 5, 7). Die praktische und die 
metaphysische Ungeduld entspringt der mit der eigenen Zeit gegebenen 



Heinrich Schlier 216 

Angst um die Zeit und erweist sich u. a. in dem, daß man der Zeit nach- 
läuft, in der Meinung, ihr damit gerecht zu werden. Aber man wird ihr nur 
gerecht, wenn man ihr Zeit gibt. Man gibt ihr aber nur Zeit, wenn man sich 
und sie der Zeit Gottes überläßt. Daß dieses Stehen, Bleiben, Festhalten 
Kampf und Widerstand heißt, nicht nur gegen Menschen, sondern auch 
gegen den allgemeinen Geist, gegen die Ideologien und ihre Manifesta- 
tionen, wird im Neuen Testament ausdrücklich bemerkt: •Legt die Waf- 
fenrüstung Gottes an...", Wahrheit,Gerechtigkeit,Frieden, und •in allem 
den Schild des Glaubens, mit dem ihr alle feurigen Pf eile des Bösen werdet 
löschen können" und •Widerstand leisten am bösen Tag" (Eph 6,10ff.). 
Das ist •militante Eschatologie", oder einfacher: militia Christi, die für 
die Zeit Gottes streitet in einer Welt, die nicht wahrhaben will, daß ihre 
Zeit zu Ende ist, und deshalb davon träumt, sich ihre Zukunft selbst erstrei- 
ten zu können. 

Neben der Festigkeit steht die Wachsamkeit. •Was ich euch sage, das 
sage ich allen: Wachet", schließt die apokalyptische Rede Jesu (Mk 13,37). 
Wachen aber meint das aufmerksame Achten auf die Eigenart dieser 
Weltzeit, und dabei nicht versäumen, was sie jetzt im Grunde in sich birgt. 
Es ist nicht mehr die relativ harmlose Welt der Heiden. Es ist auch nicht 
die relativ harmlose Welt der Atheisten. Es ist nach Christus die Welt, in 
der jeder Augenblick Gottes Augenblick ist, weil sie in allem, was sie mir 
begegnen und mich erfahren läßt, der Anspruch ist, Gottes Zeit zu ergrei- 
fen und meine Zeit fahren zu lassen, weil jetzt jede Zeit kritische Zeit ist 
zum Heil oder Unheil. Denn jetzt, da Gottes Zeit nahe ist, da sie unter uns 
ist und uns anruft, ist jede Zeit augenblickliche Gelegenheit zur Liebe. 
Jetzt ist, weil jeder Augenblick mich fordert, keine Zeit mehr, zu den 
euphorischen Träumen von der Entwicklung der Welt zum Punkte Omega 
- in einem bösen Wort kann alle Evolution vertan sein. Es ist auch keine 
Zeit mehr zu den Angstträumen, die hinter der technischen Rasanz lauern, 
daß uns die Zeit davonliefe und wir die Welt nicht erreichen könnten - in 
einem Wort der Liebe ist alle Zeit eingeholt, weil in die Zeit Gottes ver- 
schlungen. Es geht nicht um Fortschritt und nicht um Weltsorge. Es geht 
darum, daß wir wachen, den Augenblick Gottes nicht zu versäumen. Darin 
läßt sich dann noch alles andere tun. Es geht darum: •Ihr wißt die Zeit, 
daß die Stunde schon da ist, vom Schlafe aufzustehen" (Rom 13,11). 

Die Wachsamkeit muß sich endlich mit der Nüchternheit verbinden, da- 
mit wir diese Zeit als Rampe für die Zeit Gottes gebrauchen. •Also laßt 
uns nicht schlafen wie die übrigen, sondern wachen und nüchtern sein" 
(1 Thess 5,6). Nüchtern sein heißt, daß man die Dinge so sieht und nimmt, 
wie sie sind. Wie sind sie? Um nur ein Beispiel anzuführen: jedenfalls so, 
daß wir Menschen, wie wir vorkommen, immer schon unserer eigenen Zeit 



Das Ende der Zeit 217 

verfallen und die Zeit Gottes bestreiten. Wir wollen, so wie wir vorkom- 
men, aus eigener Zeit und nicht aus der von Gott gewährten Zeit leben. 
Wir wollen nicht Geschöpf Gottes sein. Diese Abneigung gegen die von 
Gott gewährte Zeit und Zuneigung zu unserer eigens besorgten Zeit ist 
für den Apostel Paulus das Innerste der Sünde (vgl. Rom 1,18ff.). Und 
davon sieht er den Menschen von seiner Herkunft her bestimmt. Deshalb 
ist es nicht nüchtern, wenn man das Gewicht der Sünde, die wir mitbrin- 
gen und die wir tun, nicht mehr wahrhaben will und behauptet, der 
Mensch, wie er vorkommt, könne •sich ganz annehmen" und zu sich •ja 
sagen" und wäre daher, weil ja das Geschöpf als solches auch schon offen 
ist zu Christus hin, ein •anonymer Christ" (K. Rahner, Schriften zur Theo- 
logie, VI, 1965, 545-554; 5497.). Als Mensch, wie er vorkommt, sagt er 
eben, entgegen seiner geschöpflichen Offenheit - auch zu Christus hin -, 
nur ein sich zugeneigtes Ja zu sich und also ein Nein zum Geschöpf. Denn 
der Mensch, wie er vorkommt, erhebt aus einem fundamentalen Undank 
heraus, in seinem Vorkommen schon Einspruch gegen sich als Geschöpf. 
Dieser Einspruch gegen Gottes Zeit hört erst auf, wenn er das Wunder der 
in Jesus Christus erwiesenen Liebe im Glauben annimmt, und als von Gott 
Geliebter, von Gott in seine Zeit Eingeholter, davon abläßt, sich in seine 
eigene Zeit einzuschließen, wenn er sich als neues Geschöpf der Zeit Gottes 
überläßt. Nüchtern sein heißt unterscheiden: z. B. den Christen, der es sich 
ja wahrhaftig nicht selbst verdankt, daß er ein neues Geschöpf ist, vom 
Menschen, der als Mensch kein unbefangenes, sondern immer nur ein be- 
fangenes Ja zu sich sagt. Aber nüchtern sein und unterscheiden ist nur 
möglich aufgrund der Distanz zu den Dingen, die um die Zeit der Welt 
und die Zeit Gottes weiß und darum, daß jene in dieser allein aufgehoben 
ist. Diese zur Nüchternheit geforderte Distanz ist eigentümlich. Sie ist das 
Ja zur Welt im Nein, und das Nein zu ihr im Ja. Sie beschreibt der Apo- 
stel Paulus so: •Dies sage ich, Brüder: die Zeit ist zusammengerafft. So 
seien, die eine Frau haben, als hätten sie keine, die weinen, als weinten sie 
nicht, die sich freuen, als freuten sie sich nicht, die da kaufen, als besäßen 
sie nicht, die mit der Welt umgehen, als gebrauchten sie sie nicht. Denn 
das Schema dieser Welt vergeht" (1 Kor 7,29-31). 

Das Ende der Zeit ist Gottes Zeit. In ihren kritischen Augenblick steht 
die Welt hinaus. Aber Gottes Zeit ist als Liebe Jesu Christi schon mitten 
in der Geschichte wirksam geworden. Sie, die durch den Geist in ihrem 
Anwesen, der Kirche, gegenwärtig ist, wird ergriffen in Glaube, Hoffnung, 
Liebe. Aber die Welt sucht sich aufs Ganze gesehen gegen dieses Ende 
der Zeit zu behaupten. Die Weltsituation der Begegnung mit dem Ende 
der Zeit verlangt daher auch Festigkeit, Wachsamkeit und Nüchternheit. 




