Das Ende der Zeit 203

Wenn somit der Dienst an der Entwicklung der eine Weg ist, dem Frie-
den zu dienen, dann dirfen dariber andere Wege und Weisen nicht iiber-
sehen werden. Wir haben oben von der Notwendigkeit gesprochen, das
Mégliche zu erstreben, um nicht an Utopien zu scheitern. Es gibt auch
heute noch viele Maglichkeiten, Kriege zu verhindern oder wenigstens
einzudimmen und ihren Ablauf weniger inhuman zu gestalten, die noch
aktiviert werden konnen. Das Instrumentar zum Ausbau der Humanisie-
rung der Kriege ist noch keineswegs ausgeschopft. Die Geschichte der letz-
ten hundert Jahre seit Errichtung des ,Roten Kreuzes“ sollte uns gelehrt
haben, wieviel die entschlossene Initiative einzelner vermag — freilich nur
dann, wenn sie sich auf das praktisch Mégliche konzentriert und nicht
durch eine Politik des ,,Alles oder Nichts“ sich selbst zum Scheitern ver-
urteilt.

Hier ist noch ein letzter Gedanke anzufiigen: Zu viele sind davon iiber-
zeugt, das Schicksal von Krieg und Frieden liege einzig in den Hinden
ganz weniger Menschen, und der einzelne Mensch sei ihnen gegeniiber
vollig machtlos. So beruhigend diese Auskuntft fiir unser feiges Gewissen
sein mag — sie stimmt nicht. Es zeigt sich immer mehr, daf} selbst in Dikta-
turen die groflen Verantwortlichen von dem, was die Offentlichkeit denkt,
abhdngig sind. Diese 6ffentliche Meinung integriert sich aber aus der Ein-
stellung und der Meinungsduflerung der vielen einzelnen. Was somit vom
einzelnen zum Abbau von Vorurteil und Gehéssigkeit innerhalb des eige-
nen Lebenskreises unternommen wird, bleibt nicht ohne Wirkung, sondern
ist mitentscheidend fur den Frieden unter den Menschen.

Das Ende der Zeit*
Heinrich Schlier, Bonn

Unsere Ausfihrungen tiber ,das Ende der Zeit* wollen als eine neutesta-
mentliche Besinnung verstanden werden. Sie wollen nicht eine exegetische
Darlegung und auch nicht eine biblisch-theologische Untersuchung sein,
sondern setzen die Arbeit beider voraus und versuchen, dem bezeichneten
Sachverhalt selbst, wie er aufgrund des Neuen Testamentes in Erschei-
nung tritt, ein wenig nachzudenken.

* Vortrag vor den katholischen Studentengemeinden in Freiburg im Breisgau und Mainz.

-



Heinrich Schlier 204

Nach den neutestamentlichen Schriften hat die Zeit—im Sinn unserer Welt-
zeit — ein zukinftiges Ende. Zeit steht aus in die Zukunft, die sie beendet.
,Und dann wird das Ende kommen®, heifit es z. B. Mt 24,14, ,dann
kommt das Ende” (1 Kor 15,24). Auch innerhalb der Zeit gibt es freilich
Ereignisse, bei denen die Menschen das Empfinden haben, es gehe zu
Ende. ,Wenn ihr von Kriegen und Kriegsgeriichten horen werdet, er-
schreckt nicht; es mufl so kommen, aber es ist noch nicht das Ende“ (Mk
18,7). Das Ende ist nicht ein Abschluf} innerhalb der Zeit, sondern ein
Aufheben der Bedingungen aller Welt-Zeit. Das Weltgehduse mit Him-
mel und Erde zerbricht in einer planetarischen Katastrophe. ,Es kom-
men“ — heiflt es in Vorstellungen und Sprache spatjiidischer Apokalyp-
tik — ,jene Tage®, da ,sich die Sonne verfinstern und der Mond seinen
Schein nicht geben wird, und die Sterne werden vom Himmel fallen und
dieKrifte in den Himmeln werden erschiittert werden“ (Mk 18,24 £.). ,Die
Himmel werden mit gewaltigem Getdse vergehen, die Elemente in der
Glut sich auflosen, und die Erde und ihre Werke auf ihr werden nicht zu
finden sein“ (2 Petr 3,10). Wie immer auch die Vorstellung dieser Aus-
sagen im einzelnen sein mag, angezeigt wird das Faktum eines konkreten
Endes der Zeit. Zeit ist als konkret begrenzte.

Doch was ruft eigentlich diesen Zusammenbruch des Weltgehduses samt
seiner Zeit hervor? Was exponiert sich in dieser Zeitkatastrophe? Welcher
eigentliche Vorgang bricht in diesem Ende durch? Wir diirfen und miissen
so fragen. Denn fiir das Neue Testament und sein Denken ist die Natur
nur die Exposition der Geschichte und nicht etwa umgekehrt. So ist auch
das, was sich in solchem Untergang exponiert und ihn erwirkt, etwas ganz
anderes: die itberwiltigende Ankunft Gottes und seiner Zeit in der Paru-
sie und Epiphanie Jesu Christi. Welt-Zeit ¢s¢ ,,bis zur Erscheinung unseres
Herrn Jesus Christus, die zu Seiner Zeit aufweisen wird der selige und
einige Herrscher..., der da wohnt im unzuginglichen Licht* (1 Tim
6,141.). Welt-Zeit ist begrenzt durch das Ereignis der idw. »awgoi, der
Eigenzeit Gottes, in der Offenbarung Jesu Christi.

Was aber sind die ,eigenen Zeiten®“ Gottes? Wenn wir dem nachgehen,
so sehen wir, dafl von der Zeit Gottes nur im analogen Sinn eines erfiillten
kritischen Augenblickes die Rede sein kann. Sie ereignet sich als ,,die Paru-
sie des Tages Gottes“ (2 Petr 3,12), als ,der grofle Tag“ (Jud 6, Apk 6,17;
vgl. 16,14), ,der grofie und helle Tag des Herrn“ (Apg 2,20), als ,jener
Tag“ Mt 7,22; 2 Thess 1,10 u. a.), der ,der letzte Tag“ (Joh 6,39 ff;
11,24; 12,48 u. a.) ist. Er kann auch ,der Tag des Menschensohnes® (vgl.



Das Ende der Zeit 205

Lk 17,30), ,der Tag Jesu Christi“ (Phil 1,6.10; 2,16 u. a.) genannt wer-
den. Er ist ,der Tag“ schlechthin (Mt 25,13; 1 Thess 5,4; Hebr 10,25
u. a.). ,Er leuchtet auf“ und mit ihm ,der Morgenstern in unseren Her-
zen® (2 Petr 1,19). ,Jener Tag“ ist aber auch ,jene Stunde® (Mt 24, 36)
oder wiederum ,die Stunde® (Mk 13,32; Lk 12,391f.; Apk 3,3). ,Die
Stunde” oder ,der Tag*® ist aber auch ,der Kairos“ (Mk 13,33), ,der letzte
Kairos“ (1 Petr 1,5), die duflerste Entscheidungszeit. Der Kairos aber
ist ,ein Augenblick® (futhy dgdahuod) in einem ,Atom“ von Zeit (1 Kor
15,52). So entschwindet trotz der apokalyptischen Sprache jede Anschau-
lichkeit des Sachverhaltes. Aber gerade dadurch tritt sein Wesen deutlicher
zutage. Das, was sich im Zerbrechen der Welt und in dem Ende ihrer Zeit
exponiert, was Welt-Zeit zukinftig begrenzt und beendet, ist ,das Nu“
der Prasenz Gottes in der Parusie, und d. h. in der ankiinftigen Anwesen-
heit Jesu Christi.

Zu solchem zukiinftigen Ende der Zeit gehort es, dafl es in jeder Weise
der Verfigung der Zeit entnommen ist und sich selbst verfiigt. Es ist, wie
wir schon horten, Seine Zeit, Gottes rechte Zeit (vgl. Gal 6,9; 1 Tim 2, 6;
Tit 1,3). Niemand und nichts kann die Ankunft der Zeit Gottes bestim-
men, auch nicht die innere Verfassung oder der duflere Wille der Weltzeit.
Niemand und nichts kann ihre Ankunft hindern, niemand und nichts kann
sie herbeifihren. Christus kommt nach Mt 24,6 nicht mit dem Krieg
(Schlatter), auch nicht mit dem Atomkrieg. Mit der Herrschaft Gottes ist es
so wie im Gleichnis von der selbstwachsenden Saat: ,,von selbst (adtopdn)
bringt die Erde Frucht® (Mk 4,28). Gott behilt sich das Ende der Zeit,
seinen Augenblick, vor. Welt-Zeit is¢ unter dem Vorbehalt der Zeit Gottes.

Dem entsprechen nun auch die zahlreichen und einheitlichen Aussagen
des Neuen Testamentes iiber das Plotzliche, Unvermutete, Unberechen-
bare und Unaufweisbare der Ankunft der alle Zeit beendenden Zeit Got-
tes. ,Mitten in der Nacht erhob sich das Geschrei“, heifit es im Gleichnis
von den zehn Jungfrauen (Mt 25,6). Der Menschensohn kommt ,wie ein
Dieb“, wird oft betont (Mt 24,43; Lk 12,39; 1 Thess 5,2.4; Apk 3,3 u. a.).
» Wie eine Schlinge“, wie ,ein Fallnetz* fillt das Ende herein (Lk 21, 34),
es ,leuchtet auf wie ein Blitz“ (Lk 17,24; Mt 24,27). Alles dies besagt, es
kommt ,plotzlich* (Mk 13,36) und ,unversehens“ (1 Thess 5,3). So wie-
derholt sich der Satz immer wieder: ,Ihr widt nicht, an welchem Tag euer
Herr kommt“ (Mt 24,42 [= Lk 12,46] ; 24,44.50; 25,13; Mk 13, 33.35). Es
gilt ja auch: ,Uber jenen Tag und die Stunde weifl niemand etwas, auch
die Engel im Himmel nicht, auch nicht der Sohn, sondern allein der Vater*
(Mk 13,32). Wohl gibt es Zeichen der Ankunft des Endes. Aber diese Zei-
chen miissen gesehen und verstanden werden. Sie sind immer vieldeutig.
Selbst das ,bald“ und das ,nahe“ sind nicht eindeutig, nicht einmal in



Heinrich Schlier 206

ihrem Sinn. Man mufl bedenken: ,Die Herrschaft Gottes kommt nicht so,
dafl man sie beobachten kénnte. Man wird auch nicht sagen: siche hier,
siehe da!“ (Lk 17,20). Man kann nicht auf sie verweisen und sie konstatie-
ren wie andere Ereignisse. So sollen die Jiinger auch nicht nach ihrer
Stunde fragen und also nicht nach dem Ende der Weltenstunde. Sie erhal-
ten keine Antwort. ,Es ist nicht eure Sache, Zeit und Stunde zu wissen, die
der Vater in seiner Macht festgesetzt hat“ (Apg 1, 7). Welt-Zeit waltet im
gewissen, unverfiigharen, sich selbst verfiigenden Abruf des zukiinftigen

Augenblickes Gottes.

Dieser Augenblick Gottes, der das Ende der Welt-Zeit ist, ist die An-
kunft der Herrschaft Gottes. Gottes Zeit bricht als seine Herrschaft her-
ein. Wenn sein Tag aufgeht, ,scheint seine Herrschaft auf“ (Lk 19, 11).
Jede Zeit wird nach dem Zeitgeschehen genannt. Gottes Zeit ist Gottes
Herrschaft. Mit diesem, letztlich alttestamentlicher Hoffnung erwach-
senen Begriff ist der Heils- und Unheilscharakter dieses Augenblickes
gemeint, sein absolut kritisches Wesen. Gottes Zeit ist die Krisis der
Welt-Zeit. , Jener Tag“ ist ,der Tag des Gerichts“, der kritischen Ent-
scheidung (Mt 10,15; 11,22.24 u. a.). ,Die Stunde”, das ist ,die Stunde
des Gerichts®, die kritische Stunde (Apk 14, 7). Und das meint Folgendes.
Alles tritt ins Offenbare: der Richtende, Gott in Jesus Christus (1 Kor 1,7;
2 Thess 1,7; 1 Petr 1,7 u. a.}, aber vor ihm auch alle Volker und Men-
schen ohne Ausnahme. ,Und versammelt werden vor ithm alle Volker®
(Mt 25, 32). Ein jeder mufl Rechenschaft geben. , Wir werden alle vor dem
Richtstuhl Gottes stehen® (Rém 14, 10; 2 Kor 5, 10). Das Néchste und
Fernste, das Innerste und Auflerste wird im Lichte dieses Augenblickes
Gottes aufgedeckt. Der Kyrios Jesus Christos wird ,,das, was sich in der
Finsternis verbirgt, ins Licht stellen und die Wiinsche der Herzen an den
Tag bringen“ (1 Kor 4,5; vgl. 3,13, 1 Petr 1,7 u. a.). Alles tritt, befreit
von Verdeckung, Verstellung, Verfdlschung, Tauschung, aus Irrtum und
Lige, Vergessen und Verschweigen im Lichte dieses Augenblickes unver-
hillt und gegenwirtig in seiner Wahrheit zutage und erfihrt Priifung und
Entscheid zum Heil oder Untergang, ,auf dafl ein jeder empfange nach
dem, was er bei Leibes Leben getan hat, Gutes und Schlechtes“ (2 Kor
5,10; vgl. Mt 18, 36f., 471f.; 24, 451f.; Joh 5, 27ff.; Apg 24,25 u. a. m.).
So wird dieser Tag der Offenbarung und Entscheidung ,der Tag der
Heimsuchung® (1 Petr 2,12; Lk 19, 44), der Tag der Befreiung, Ret-
tung, Erquickung, des Sieges, des Trostes, der Freude, des Lebens, des
Weilens beim Herrn u. a. m. (vgl. z. B. Mt 5, 3ff.; Apg 3, 20; Eph 4, 30;
1 Petr 1,5; 1 Thess 4,17; 5,10), aber auch der Tag des Zorngerichtes (Mt
19, 28; 25, 81; Apk 6, 17 u. a.), des Verderbens (2 Petr 3, 7), des Unter-
ganges (Mt 7,18; Rém 9,22; 1 Tim 6,9 u. a.), sein. Es ist der Tag, da alles



Das Ende der Zeit 207

endgiiltig ins Gerechte gerichtet wird. So wird er dann der Tag der
»Ernte®, ,die Zeit der Ernte“ (Mt 13, 30; vgl. Mk 4, 29; Mt 21,34; Gal
6,7.9.), ,die Stunde der Ernte“ (Apk 14, 151.). ,Die Ernte ist das Ende der
Welt® (Mt 13,39). In diesem unverfiigbaren kritischen Augenblidk Gottes
wird das Ergebnis der Welt-Zeit eingebracht. Damit eréffnet sich aber
endlich auch der neue Aon, die neue Welt oder Zeit, »jener Aon“ —  der
Auferstehung von den Toten“ (Lk 20,34f.), ,der zukiinftige Aon® (Mt
12,382; Mk 10, 30; Eph 1,21; Hebr 6,5 u. a.), ,der neue Himmel und die
neue Erde, auf denen Gerechtigkeit wohnt*, auf die wir ,warten® (2 Petr
3,13), ,das neue Jerusalem, das von Gott her, vom Himme] herabkommt“
(Apk 21,1f.), ,die Zeiten der Erquickung vom Angesicht des Herrn®, ,die
Zeiten der Wiederherstellung aller Dinge“ (Apg 3,20f.). Die Welt-Zeit
ist vergangen. ,Und die Stadt bedarf nicht der Sonne noch des Mondes,
daf sie ihr scheinen. Denn die Glorie Gottes erleuchtet sie und ihre Leuchte
ist das Lamm*“ (Apk 21,23). In diesem Bild, das mehr ist als ein Bild,
wird anschaulich, was begrifflich so gesagt wird: ,Siehe, ich mache alles
neu!“ (Apk 21, 5).

Wir halten fest: Die Welt-Zeit steht in ihr konkretes Ende hinaus. Die-
ses Ende ist die Ankunft der Herrschaft Gottes und Jesu Christi. Sie ereig-
net sich zukinftig als der unverfiigbare, kritische Augenblick Gottes, vor
dem sich alles versammelt und offenbar wird, alles endgiiltig in das Ge-
rechte des Heils oder Unheils entschieden wird. Das Ende der Weltzeit im
kritischen Augenblick Gottes ist Anfang der neuen Schépfung.

II.

Aber ist das nicht ,Mythologie?* Sind solche Aussagen nicht dem phanta-
stischen Denken spatjiidischer Apokalyptik entsprungen, deren Denken
sich auch im Neuen Testament niederschlug? Die Sprache jedenfalls und
vielfach die Vorstellungen, aber auch manche die Aussagen bestimmende
Fragestellungen sind ihr jedenfalls entnommen. Damit ist freilich noch
nichts iiber die Wahrheit der Aussagen entschieden. Vielleicht ist doch
auch in der Apokalyptik Wahres erfragt. Vor allem aber stammt die Ant-
wort auf ihre Fragen, die das Neue Testament gibt, nach eigener Aussage
ganz woanders her: sie ist die Entfaltung einer neuen geschichtlichen Er-
fahrung. Sie ist die Auslegung der Erfahrung, die an der Person, dem
Weg und Wort und Zeichen Jesu aufgebrochen ist. Wir sahen schon, wie
sich nach dem Neuen Testament das Ende der Zeit letztlich als die Expo-
sition der alles verfiigenden Zukunft Gottes in Jesus Christus enthiillt.
Aber dann héren wir aus allen Schichten und Schriften des Neuen Testa-
mentes, daf} dieses Ende der Zeit mit Jesus Christus schon in die Geschichte



Heinrich Schlier 208

eingebrochen ist, dal mit Jesus Christus die Zeit Gottes mitten in der
Welt-Zeit schon angebrochen ist, und wir sie jetzt schon in Jesus Christus
erfahren konnen.

Jesus selbst hat die Herrschaftszeit Gottes bereits an seine Person ge-
bunden. ,Heil den Augen, die sehen, was ihr seht! Denn ich sage euch:
viele Profeten und Kénige wollten sehen, was ihr seht, und haben es nicht
gesehen, sie wollten horen, was ihr hort, und haben es nicht gehort® (Lk
10,23 1. par.).“ ,Als er aber von den Pharisdern gefragt wurde, wann die
Herrschaft Gottes komme, antwortete er und sprach: Die Herrschaft Gottes
kommt nicht so, dal man (ihre Ankunft) beobachten konnte. Man wird
auch nicht sagen: Siehe hier, siche dort! Denn, siche, die Herrschaft Gottes
ist mitten unter euch® (Lk 17, 20f.).) , Wenn ich mit dem Finger Gottes die
Dimonen austreibe, dann ist ja die Herrschaft Gottes schon zu euch ge-
kommen*® (Lk 11,20). Der Evangelist Markus stellt deshalb auch das ge-
samte Wirken Jesu unter das Wort: ,Erfiillt ist die Zeit und Gottes Herr-
schaft nahegekommen“ (Mk 1,15). Sie ist nahegekommen, um nahe zu
bleiben, nimlich in dem gekreuzigten und auferstandenen, erhéhten Jesus
Christus. So kann der Apostel Paulus im Blick auf diesen an die Korin-
thische Gemeinde schreiben, dafl ,uns“ — den Christen — ,das Ende der
Aonen begegnet ist“ (1 Kor 10, 11), und im Blick auf Jesu Christi Préasenz
im Evangelium: , Jetzt ist der Tag des Heils“ (2 Kor 6,2).

Aber inwiefern ist in ihm das Ende der Zeit begegnet und Gottes Zeit
Erfahrung geworden? Insofern, kann man sagen, als Jesus in seinem Weg
und Wirken die Zeit Gottes gelebt, sie in der Welt-Zeit existent gemacht
und zur Erfahrung gegeben hat. Das Neue Testament sicht ihn jedenfalls
so, daf er sich der Herrschaft Gottes, Seiner Zeit, véllig unterstellte und sie
auf sich nahm, und damit in seinem Weg und Wirken, die sich im Sterben
am Kreuz erfiillten und enthiillten, zur Erfahrung brachte. In seinem
,Gehorsam bis zum Tode, ja zum Tod am Kreuz®, wie Paulus sagt (Phil
2,8), flammte die Zeit Gottes in der Zeit als Ende der Zeit auf.

Denn beachten wir: Dieses gehorsame Sterben am Kreuz ist im Sinn des
Neuen Testaments einmal Jesu Freigabe und Hingabe des eigenen Lebens
und also Jesu Verzicht auf seine Zeit zugunsten der der anderen Menschen.
Und es ist zum anderen die Ubernahme der Zeit, die die Menschen ein-
ander zur Erfahrung bringen, ihrer eigensiichtigen und eigenmachtigen
Zeit samt ihrem todlichen Wesen. Seine Zeit aber gab er hin und der Men-
schen Zeit nahm er an, indem er sich — das ist das Dritte — der Zeit Gottes
anheimgab und anvertraute, die jenseits der Todeslinie west und sich im
Sterben erdffnet. Indem er sich am Kreuz ihr Giberliefl, ging er in sie, die
Leben ist, ein und brachte sie fiir die Menschen zustande. So erschloff Jesus
unter Aufgabe der eigenen Zeit und unter Ubernahme der Menschenzeit



Das Ende der Zeit 209

aufgrund seiner Anheimgabe an die Zeit Gottes eben diese als seine Zeit,
der Welt und den Menschen zugute. So ist in seiner Todesstunde, die in
der Hingabe an Gottes Stunde seine Auferstehungsstunde wurde, die
Stunde Gottes angebrochen als das Ende der Menschen-Stunde. Dessen ist
sich das Neue Testament bewufit. ,Dies ist eure Stunde und die Macht der
Finsternis®, sagt Jesus nach Lk 22,53 zu den ,Hohenpriestern, Hauptleu-
ten und Altesten, als man ihn gefangen nimmt. Und wenn die Passion
beginnt, kann es heiflen: ,Meine Zeit ist nahe* (Mt 26,18). Der Men-
schen Stunde, die, von ihm iibernommen, Seine Zeit ist, das ist aber auch
w~die Stunde“ schlechthin, und d.h. Gottes Stunde. ,Gekommen ist die
Stunde. Siehe, der Menschensohn wird berliefert in die Hande der Siin-
der” (Mk 14,41). Seine Zeit, das ist Gottes-Zeit, die er unter der Annahme
der Menschen-Zeit besteht. Auch im Johannesevangelium ist ,seine
Stunde® oder ,seine Zeit* ,die Stunde” schlechthin, Gottes Stunde, in der
die Weltenstunde schligt. ,,Seine Stunde®, das ist aber die Stunde, da er
aus der Welt zum Vater geht, also im Sterben die Stunde der Menschen
erleidet (Joh 13, 1; 2,4; 7, 30 u. a. und 12, 23; 17, 1). Der Menschen Zeit
ist die Alltaglichkeit des Jederzeit. Seine Zeit aber ist das einmalige und
endgiiltige Jetzt seines Sterbens, in dem der Augenblick Gottes tber der
Welt aufgeht. ,Meine Zeit ist noch nicht da, eure Zeit ist allezeit®, sagt
Jesus zu seinen Briidern, die nicht an ihn glauben (Joh 7,6).

Doch konnen wir den Sachverhalt noch etwas verdeutlichen, wenn wir
bedenken, dafl nach dem Neuen Testament dieser die Zeit Gottes auf
Erden realisierende Augenblick des Todes Jesu Christi am Kreuz der
Augenblick der Agape, der Liebe, ist. Die gehorsame Liebe Jesu, in der er
sich hingibt, die Lieblosigkeit der Menschen tragend und der Liebe Gottes
vertrauend, 1afit Gottes Zeit in der Welt pridsent werden als Ende jeder
Menschenzeit. ,,. .. Als Jesus wufite, daf} seine Stunde gekommen sei, aus
dieser Welt zum Vater zu gehen, erwies er den Seinigen in der Welt, wie
er sie geliebt hatte, seine Liebe bis zum Ende . . .“, heifit es Joh 13,1. Die
Liebe im Sinn der Agape 1463t Jesus seine eigene Zeit dahingeben, indem
sie die eigensichtige und eigenmichtige Zeit der Menschen erleidet und
erschopft und in sich in den Tod gibt. Jesus tut das, weil er der verborge-
nen Zeit Gottes als Liebe gewif} ist, und, sich ihr anvertrauend, aus ihrer
Macht leben will. So erdoffnet sich ihm und so erdffnet er den Menschen die
Zeit Gottes als Liebe.

II1.
Und sie, in der alle unsere Zeit aufgehoben ist, bedrangt nun aus der
Welt mit diesem Jesus alle Welt, sie jetzt zu ergreifen. Sie hilt sich ja im
,Geist offen. Denn der Geist ist nichts anderes als die Gottes Zeit in



Heinrich Schlier 210

Jesu Christi Liebe erschlieBende Macht. Gottes Zeit in der Liebeszeit Jesu
halt sich im Geist offen. So ist der Geist, wie Paulus sagt, ein ,Angeld”
und ,eine erste Gabe“ der zukinftigen Zeit Gottes, die in Jesus schon an-
gebrochen ist. Durch ihn tut sich der Welt die Dimension dieser Zeit auf.
Sie tut sich auf durch das Wort, dessen er sich beméchtigt. Die Zeit Gottes
liegt offen im Wort derer, die der Geist dazu ermichtigt. Dieses ist der
Schliissel zu ihr. Aber inmitten des Wortes wirken die Zeichen, nicht wort-
los, aber schweigend beriihrend, vor allem Taufe und Eucharistie. In der
Taufe wird ja nach dem Apostel Paulus in der Kraft des Geistes ,unser
alter Mensch®, der, den wir mitbrachten und der wir waren, ,mitgekreu-
zigt“ und also unsere Zeit beendet, und empfangen wir einen neuen Ur-
sprung, ein neues Leben, eine neue Zeit in der uns eréffneten Dimension
der Zeit Gottes (Rom 6, 1ff.). Wir sind ,neue Schopfung® (2 Kor 5,17).
Und in der Eucharistie, in der die Proklamation des Todes Jesu Christi
geschieht und er in bestimmter Weise prasent wird, mit ihm aber die Zeit
Gottes in ihm prasent wird, partizipieren wir an dem, der uns gegen-
wirtig seine Zeit darreicht als seine Gabe. Und auch das geschieht in der
Kraft des Geistes, der auf solche Weise das konkrete Anwesen der Zeit
Gottes auf Erden schafft, wie man die Kirche nennen konnte. Denn sie ist
der Ort, da durch den Geist mittels — um es verkiirzt zu sagen — Wort und
Zeichen die Zeit der Liebe Gottes, in Jesu Christi Sterben und Auferste-
hen, in der Welt existent geworden, sich immer wieder anbietet, unsere
Zeit zu beenden. Und durch sie mit allem was dem dient, bedringt die Zeit
Gottes in Jesus Christus die Welt, ihre eigene Zeit zu lassen und auf Got-
tes Zeit, in der sie hinaussteht und endet, jetzt einzugehen. In der Kirche
als ihrem Anwesen ist die Zeit Gottes ein Faktor der Geschichte geworden,
der sie vom Grunde her nicht mehr in Ruhe 14fit. ,Von den Tagen Johan-
nes des TAufers an bis jetzt bricht sich die Herrschaft der Himmel mit Ge-
walt Bahn und Gewalttiiter reiflen sie an sich®, ist ein in die Reflexion der
Urgemeinde aufgenommenes, geheimnisvolles Wort Jesu (Mt 11, 12).

Aber wer sind eigentlich ,die Gewalttiter” und wie reiflen sie die Zeit
Gottes an sich, die Jesus, wenn man so sagen darf, in die Welt hinein-
gerissen hat, und der Geist hinreiflend in der Kirche offen halt? Anders
gefragt: In welcher Weise wird die Zeit Gottes als das Ende unserer Zeit
existentielle Erfahrung? In der Weise, ist die Antwort (die freilich, wie
wir sehen werden, nicht alles umschlieft), dafl sich der Mensch dem Jesus
Christus und Seiner Zeit iiberlafit in Glaube, Hoffnung und Liebe. In
ihrem Vollzug begegnet die Zeit Gottes tiberall in der Geschichte und
wird die kritische Zukunft der Weltzeit jeweils schon akut.

Denn der Glaube ist unter unserem Aspekt nichts anderes als das im
Gehorsam gegen das Evangelium geschehende Sich-Einlassen auf den Jesus,



Das Ende der Zeit 211

der in seinem Wort Gottes Zeit zur Sprache brachte, sie in seinen Zeichen
wirkte und in seinem Weg erwies. Glaube ist in unserem Zusammenhang
nichts anderes, als dafl sich einer gegen allen Augenschein und Wider-
spruch der Weltzeit diesem Jesus als dem Lebendigen iibergibt. Glaube
heifit, dafl einer nicht mehr seiner und seiner Welt eigenen Zeit glaubt,
als konnten sie ihm Zukunft gewéhren, sondern sich in die Zeit stellt, die
sich in der Liebe Jesu Christi eréffnet. In diesem Glauben geschieht die
Wendung des Abschieds von aller Zeit der Selbstbehauptung, Selbstsiche-
rung, Selbstleistung, Selbstverherrlichung in Wort und Tat. In diesem
Glauben verldfit der Mensch immer wieder das scheinbar sichere Schiff
seiner Eigenzeit und tritt auf die scheinbar ungewisse See der Zeit Gottes,
von nichts gehalten als von dem kleinen Wort ,Komm!“, hinter dem der
allmachtige Herr steht (Mt 14, 29ff.). Ein Schritt des Glaubens aber, der
auf dieses Wort hin zu gehen wagt trotz des Dunkels und der hohen Wel-
len, ist die Hoffnung. Sie hat das Ziel fest vor Augen und schreitet, heim-
lich von ihm getragen, iiber das Ungewisse. Sie vergifit iiber der Erwar-
tung das Schwankende der Weltzeit. ,Wir sind zur Hoffnung gerettet.
Hoffnung, die man sieht, ist keine Hoffnung. Wenn wir aber hoffen, was
wir nicht sehen, warten wir in Geduld” (Rom 8,24). Hoffnung ,, glaubt®
immer ,gegen alle Hoffnung auf Hoffnung® (Rém 4, 18), gegen alle Zeit
auf Zeit. Im hoffenden Aufblick zur Zeit Gottes hat sie alle Versprechun-
gen und Bedrohungen, alle Anfechtungen durch den Andrang der Gegen-
wart hinter sich gelassen. Die Zukunft, auf die sie vertraut, ist ja kein
leeres Unsichtbares, ist auch nicht wieder ein auf Menschen angewiesenes
Unsichtbares, sondern ist das, was uns aus dem Erweis des Vergangenen
entgegenkommt: die Liebe Gottes in der Liebe Jesu, deren Wirklichkeit
sich uns im Geist erschlieft. Das Verborgen-Zukiinftige der Zeit Gottes,
auf die wir hoffen, hat ein Angesicht und einen Namen: Jesus. Die Hoff-
nung hofft nicht das Namenlose, wenn sie in das Offene der Zeit Gottes
aufbricht, und wenn sie, die eigene Zeit, die alles verstellt, im Riicken,
dem Unsichtbaren der Zeit Gottes hoffend zugeht, zeigen sich die Ziige
dieses Angesichtes immer klarer. Christliche Hoffnung ist nicht mit dem
,Prinzip Hoffnung“ zu verwechseln. Wir erhoffen immer, wie das Neue
Testament sagt, ein ,Erbe“ (Eph 1,19; 1 Petr 1,4 u.a.).

Geben wir aber unsere Zeit im Glauben der Zeit Gottes, die in Jesu
Christi Liebe existent ist, preis, und wenden wir uns in der Hoffnung
wartend und eilend ihrer Aussicht zu, so holen wir sie ein in der Liebe.
Liebend gehen wir in die Zeit Gottes ein und tragen sie dem anderen
Menschen entgegen. , Wir wissen, dafl wir aus dem Tod in das Leben hin-
ibergegangen sind. Denn wir lieben die Briider®, heiflt es 1 Joh $,14. In
der Liebe zu den Briidern weist und wirkt sich die Tatsache aus, daf wir in



Heinrich Schlier 212

der Zeit Gottes stehen. Liebend bleiben wir ,im Licht® (1 Joh 2, 10). Weil
wir aber in der Liebe aus der uns mit der Liebe Gottes in Jesus Christus
dargereichten Liebe leben, konnen wir sie auch andere erfahren lassen,
in der Liebe aber die Zeit Gottes. Der Hafl verschliefit alle Zeit in die
eigene Zeit, die keine Zeit hat. Aber in der Liebe tut sich unendliche Zeit
auf im Augenblick Gottes.

So breitet sich gleichsam die Existenz der Zeit Gottes in der Liebe Jesu
Christi in der Kraft des Geistes durch ihr Anwesen in der Kirche in Glaube,
Hoffnung, Liebe aus und fithrt die Eigenzeit der Welt immer wieder ans
Ende. Von dieser Erfahrung her lichtet sich dem Neuen Testament aber
die gesamte Zukunft, in die die Zeit hineinsteht. Von daher ist sie als Ende
gewifl in aller Ungewifiheit ihrer Freiheit. Von daher ist sie die Uber-
raschung eines kritischen Augenblickes, des kritischen Augenblickes einer
alles in das Gerechte richtenden Liebe.

IV.

Ist aber so das Ende der Zeit in Jesus Christus und durch den ihn erschlie-
flenden Geist geschichtliche und existentielle Erfahrung geworden, so geht
die Welt-Zeit nicht nur auf dieses Ende in der Zeit Gottes zu, sondern
kommt jetzt auch immer von ihm her. Die Zukunft, auf die die Geschichte
hineilt, ist schon ein konkreter Faktor in ihr selbst, auf den sie nun
reagiert. Sie ist jetzt immer schon aus ihrer Mitte heraus vor ihr Ende ge-
stellt. So wird ihr Verlauf wesentlich davon bestimmt.

Freilich ist sie nach dem NeuenTestament ziemlich ahnungslos Giber ihr
Geschick und will es auch sein. Aber diese faktische oder gespielte Harm-
losigkeit gehort schon zur Eigenart der Zeit nach demn in Christus gekom-
menen Ende der Zeit. Sie 1duft in ihren gewohnten unsentimentalen Bah-
nen weiter: Aufruhr, Kriege, Hungersnot, Seuchen, kosmische Verinde-
rungen und Erschiitterungen, planetarische Kollisionen u. a. werden ge-
nannt. Aber die Welt bringt das nicht mit ihrem Ende zusammen, sie er-
kennt darin nicht den Sinn eines Zeichens. Die Menschen kennen zwar das
Wetter, aber nicht die Geschichte (Lk 12,54ff.). Sie leben wie die Zeit-
genossen Noahs. ,Denn wie die Tage des Noah, so wird die Ankunft des
Menschensohnes sein. Wie sie namlich in den Tagen vor der Sintflut aflen
und tranken, heirateten und verheirateten bis zum Tag, da Noah in die
Arche ging, und nichts merkten, bis die Sintflut kam und alle hinweg-
raffte, so wird auch die Parusie des Menschensohnes sein® (Mt 24, 37-39).
Aber wenn sie so harmlos leichtsinnig sind, warum versichern sie sich
gegenseitig: ,Es ist Friede und Sicherheit® (1 Thess 5,3), und warum ver-
steifen sie sich darauf: ,Es bleibt alles wie von Anfang der Schopfung



Das Ende der Zeit 213

an“ (2 Petr 3,4)? Irgendwie hat sich das Wissen um das Ende dem inner-
sten Geist der Geschichte doch mitgeteilt. Er ,weifl, dal er wenig Zeit
hat“, daf} die Weltzeit befristet ist, und deshalb, meint der Seher der Apo-
kalypse, das merkwiirdige Phanomen der Wut der Geschichte (Apk 12,12).

Neben solcher weiten Ahnungslosigkeit der Geschichte, die ein inner-
stes Wissen um ihre wenige Zeit nicht ausschliefit, ist ein deutlicheres
Merkmal der Welt-Zeit, der in Jesus Christus die Zeit Gottes als ihr
Ende begegnet ist, der Gestaltwandel der Gotter. In der Welt der Heiden
gibt es ,viele Gétter und Herrn“ (1 Kor 8,6). Es sind Entfacherungen des
gottlichen Kosmos (Rom 1,20ff.). In ithm trdumt die Welt ihre Ewigkeit.
Sie meint, der unabsehbare, in die Zeiten der Zeiten sich verlierende
»Aon der Welt“ zu sein (Eph 2, 2). In solcher unmittelbaren Selbstapo-
theose ist von den Heiden auch die Frage nach Gott gestellt. Aber sie ist
zugleich eigensiichtig und eigenmichtig beantwortet. Nun hat die Begeg-
nung mit dem Ende ihrer Zeit in Jesus Christus die Welt zunichst ent-
gottlicht und ihren Ewigkeitstraum gestort. Aber die Kraft der Selbst-
behauptung und -verkldrung ist starker. Nun macht sie sich als entdivini-
sierte oder, wie sie sagt, sakularisierte zum Gott. Sie weiff, die Gotter sind
gestorben, aber sie sagt nun auch, der Gott Jesu Christi sei tot. Auch sie
kommt gleichwohl nicht von der Frage nach Gott los. Aber auch sie gibt
aus ungebrochener Zuneigung zu sich selbst und Abneigung gegen den
wahren Gott Antwort. Die Antwort ist der sikularisierte Gott, der — im
weitesten Sinn des Wortes — , politische“ Gott. In der Offenbarung des
Johannes wird er im Spiegelbild des damaligen politischen Gottes, des
romischen Imperiums geschaut, mit dem Anbetungsbild des Kaisar, mit
sdkularisierten Kultsymbolen und -formen, mit Proskynese, mit Weihen,
mit prinzipieller Intoleranz, wenn es um ihn geht, mit Scheidung in Gliu-
bige und Ungldubige und ihrer Kennzeichnung, mit dem Drang zur Ein-
heit, mit der Nivellierung des Geistes u. a. m. Dieser Gott ist die Antwort
der Geschichte auf die Erscheinung ihres Endes und ihrer drohenden Ent-
wurzelung durch die Zeit Gottes mitten in ihr. In diesem Gott stemmt sie
sich, die doch weder an die Heidengotter noch an den Gott der Christen
glaubt, gegen den alle ihre Moglichkeiten beendenden, aber eben Seine
Méglichkeiten anbietenden Gott, und macht sich so mit géttlichen Drohun-
gen und Verheiflungen zu Gottes Gegenbild. In der kleinen Apokalypse
des 2 Thess wird erginzend noch auf zwei andere bemerkenswerte Ziige
dieses Gottes der sikularisierten Welt hingewiesen. ,Der Mensch der
Gesetzlosigkeit®, der personale Antichrist, ,enthiillt“ sich als der, ,welcher
sich widersetzt und iiber alles erhebt, was Gott und Heiligtum genannt
wird, so daf} er sich im Tempel Gottes niederldfit und vorgibt, er sei Gott“
(2 Thess 2, 3ff.). Bewufit etabliert sich die neue Religion der Freiheit vom



Heinrich Schlier 214

Gesetz im alten Heiligtum mit prinzipiellem Widerspruch und prinzipiel-
ler Uberheblichkeit gegen das veraltete Christentum.

Ein dritter Grundzug der Welt-Zeit, die vom kiinftigen Ende in Jesus
Christus schon in geschichtlicher Erfahrung angegangen wird, ist die stan-
dige und zunehmende Auseinandersetzung mit dem Christlichen und den
Christen. Sie ist historisch nicht recht zu verstehen. Was bedeuten schon die
wenigen Christen aller Zeiten in der Unzahl der Menschen, was besagt
schon die fast immer zerrissene und glaubensschwache Christenheit gegen-
tiber den méichtigen Reichen in Ost und West? Aber auf einmal mdchte
alle Welt der Messias sein —: ,,Ich bin es“ (Mk 13,6). Auf einmal wollen
alle wissen, wer er ist: ,Siehe hier der Messias, sieche da“ (Mk 13,21 par.).
Uberall erscheinen messianische Profeten mit Zeichen und Wundern,
»um, wenn méglich, die Auserwéhlten irrezufithren (Mk 13,21f. par.).
Ihre Absicht wird an der profetischen Propaganda, die dem politischen
Gott dient, erkennbar: sein ,Bild“ (image) einpragsam und wirkungskraf-
tig zu machen und die Anbetung zu steigern. Dabei verschmaht auch sie
Wunder und Zeichen nicht, oder was sie dafiir ausgibt (Apk 13,11ff.).
Aber das ist sozusagen nur die geistige und intellektuelle Seite der Aus-
einandersetzung. Die eigentliche ist ,der Krieg“. Aber welch seltsamer
»Krieg“! Volkerkriege sind ziemlich veraltet. Der politische Pluralismus
ist, wie eigentlich auch der weltanschauliche, iberwunden. Er ist keines-
wegs das letzte. Die ,Kénige® sind in die politische Einheit des Weltstaa-
tes einbezogen: ,Sie haben nur eine Meinung und geben ihre Macht und
Gewalt dem Tier (eben dem Welt-Gott-Staat)“ (Apk 17,12f.). Aber ein
Krieg bleibt doch noch iibrig: ,,Und es ward ihm gegeben, Krieg zu fiihren
mit den Heiligen und sie zu besiegen® (Apk 13, 7). Die Heiligen sind der
letzte Feind. Offenbar bedrohen die paar, die es noch gibt, den etablierten
Gott des universalen Imperiums und lassen ihn seine Briichigkeit spiiren
und erinnern ihn an seine Frist. Sie sind es ja, die, wenn auch gewif} unter
groflen Anfechtungen und unter Schwachheit und Versagen, noch die Zeit
Gottes in der Liebe Christi leben. Der Krieg gegen sie ist erbittert. Er be-
schiftigt immer wieder die Offentlichkeit: ,Dann wird man euch der
Drangsal preisgeben und euch téten, und ihr werdet um meines Namens
willen von allen Vélkern gehafit werden® (Mt 24,9.). Aber er dringt auch
in die Familien ein: ,Ein Bruder wird den anderen dem Tod tberliefern
und ein Vater das Kind, und die Kinder werden gegen die Eltern auftre-
ten und sie zum Tod bringen“ (Mt 10,21). Und solcher ,Krieg*“ ist weit-
verbreitet (1 Petr 5,9), keineswegs etwas Zufilliges, sondern etwas Selbst-
verstandliches und Notwendiges (1 Petr 4,12; 1 Thess 3,4). Man lese im
Neuen Testament unter dem Stichwort , Verfolgung“ nach. Da er rational
nicht zu erkliren ist, wird ihn kein Fortschritt und kein weltweiter Huma-



Das Ende der Zeit 215

nismus iiberwinden. Christenverfolgung ist Glaubenssache. ,Es kommt die
Stunde, da jeder, der euch totet, meint, Gott einen Dienst zu tun® (Joh
16,2). Dieser Krieg wird kein Ende auf Erden haben. Es ist zwar keine
machtige und geschlossene Kirche verheiflen, vielmehr eine dezimierte.
Und es ist viel von ,Argernis“ und ,Apostasie“ die Rede. Es ist auch ge-
sagt: ,und weil die Ungebundenheit iberhand nimmt, wird die Liebe vie-
ler erkalten® (Mt 24,12). Und es ist die melancholische Frage gestellt:
»- - . wird der Menschensohn, wenn er kommt, auf Erden Glauben finden?*
(Lk 18, 8). Aber der Stachel im Fleisch der Geschichte wird bleiben zum
Heil der Welt. Es wird immer ein paar Christen geben und die Pforten
der Holle werden die Kirche nicht iberwinden, und durch sie wird den
Menschen das Ende der Zeit und die unverfiighare Ankunft der Zeit Got-
tes offengehalten werden, so dafl sie sie rechtzeitig ergreifen und dieser
Weltsituation gemaf leben konnen.

V.

Dafiir ist freilich noch eines zu bedenken. Die Zeit Gottes in Jesus Christus
wird in dieser ihrem schon begonnenen Ende widerstrebenden Welt-Zeit
nur dann gegenwirtige Erfahrung in Glaube, Hoffnung und Liebe, wenn
diese durch Festigkeit, Wachsamkeit und Nichternheit geformt werden.
»Steht fest im Glauben, seid mannhaft, seid stark®, mahnt Paulus seine
korinthische Gemeinde (1 Kor 16,13). ,Steht fest im Herrn® (Phil 4,1;
1 Thess 3, 8), ,steht fest“ (2 Thess 2, 15), wiederholt er auch sonst. Diesem
Aon, der sein Leben verteidigt, primar in uns selbst, und sich zu seinem
Schutz in duplizierter Weise, als gott-lose Welt zum Weltgott erhebt, ist
man nur gewachsen, wenn man im Glauben in die in der Liebe Christi
gewihrte Zeit Gottes mit allen Kréiften eingewurzelt ist und in ihm be-
harrt. Auch zum Bleiben in der Liebe Christi wird gemahnt. ,Bleibt in
mir®, ,bleibt in meiner Liebe®, ruft der johanneische Jesus seinen Jiingern
zu (Joh 15,4.9; vgl. 1 Tim 2,15 u. a.). Die Liebe Jesu, in der Gott liebt,
ist Gottes Augenblick. In ihr hat Seine Zeit die unsere verschlungen. So
soll man nicht aus ihr fliehen, sondern in ihr verharren, auch und gerade
wenn der grofle Auszug aus ihr beginnt und die Kolonnen ins breite Tor
der eigenen Zeit marschieren. Wir sind schon im Begriff zu weichen, wenn
wir das iberhoren oder gar persiflieren: ,Liebt nicht die Welt und was in
der Weltist“ (1 Joh 2,15). Das meint ja: liebt sie nicht in ihrem Zeit-Ver-
treib! Aber es gilt in dieser Welt-Zeit auch dies: ,Lafit uns am Bekenntnis
der Hoffnung festhalten ohne Wanken“ (Hebr 10,23). ,Haltet fest, was
ihr habt, bis ich komme*“ (Apk 2,25; 3,11). ,So seid nun geduldig, liebe
Bruder, bis auf den Tag des Herrn!“ (Jak 5, 7). Die praktische und die
metaphysische Ungeduld entspringt der mit der eigenen Zeit gegebenen



Heinrich Schlier 216

Angst um die Zeit und erweist sich u. a. in dem, dafl man der Zeit nach-
lauft, in der Meinung, ihr damit gerecht zu werden. Aber man wird ihr nur
gerecht, wenn man ihr Zeit gibt. Man gibt ihr aber nur Zeit, wenn man sich
und sie der Zeit Gottes Gberlafit. Daf} dieses Stehen, Bleiben, Festhalten
Kampf und Widerstand heiflt, nicht nur gegen Menschen, sondern auch
gegen den allgemeinen Geist, gegen die Ideologien und ihre Manifesta-
tionen, wird im Neuen Testament ausdriicklich bemerkt: ,Legt die Waf-
fenriistung Gottes an...“, Wahrheit, Gerechtigkeit, Frieden, und ,in allem
den Schild des Glaubens, mit dem ihr alle feurigen Pfeile des Bosen werdet
16schen kénnen® und , Widerstand leisten am bosen Tag“ (Eph 6, 101f.).
Das ist ,militante Eschatologie“, oder einfacher: militia Christi, die fiir
die Zeit Gottes streitet in einer Welt, die nicht wahrhaben will, daf} ihre
Zeit zuEnde ist, und deshalb davon triumt, sich ihre Zukunft selbst erstrei-
ten zu konnen.

Neben der Festigkeit steht die Wachsamkeit. , Was ich euch sage, das
sage ich allen: Wachet*, schliefit die apokalyptische Rede Jesu (Mk 13, 37).
Wachen aber meint das aufmerksame Achten auf die Eigenart dieser
Weltzeit, und dabei nicht versdumen, was sie jetzt im Grunde in sich birgt.
Es ist nicht mehr die relativ harmlose Welt der Heiden. Es ist auch nicht
die relativ harmlose Welt der Atheisten. Es ist nach Christus die Welt, in
der jeder Augenblick Gottes Augenblick ist, weil sie in allem, was sie mir
begegnen und mich erfahren ldfit, der Anspruch ist, Gottes Zeit zu ergrei-
fen und meine Zeit fahren zu lassen, weil jetzt jede Zeit kritische Zeit ist
zum Heil oder Unheil. Denn jetzt, da Gottes Zeit nahe ist, da sie unter uns
ist und uns anruft, ist jede Zeit augenblickliche Gelegenheit zur Liebe.
Jetzt ist, weil jeder Augenblick mich fordert, keine Zeit mehr, zu den
euphorischen Traumen von der Entwicklung der Welt zum Punkte Omega
—in einem bosen Wort kann alle Evolution vertan sein. Es ist auch keine
Zeit mehr zu den Angsttrdumen, die hinter der technischen Rasanz lauern,
daf} uns die Zeit davonliefe und wir die Welt nicht erreichen kénnten — in
einem Wort der Liebe ist alle Zeit eingeholt, weil in die Zeit Gottes ver-
schlungen. Es geht nicht um Fortschritt und nicht um Weltsorge. Es geht
darum, dafl wir wachen, den Augenblick Gottes nicht zu versdumen. Darin
148t sich dann noch alles andere tun. Es geht darum: ,Thr wifit die Zeit,
daf die Stunde schon da ist, vom Schlafe aufzustehen“ (R6m 13,11).

Die Wachsamkeit muf} sich endlich mit der Niichternheit verbinden, da-
mit wir diese Zeit als Rampe fiir die Zeit Gottes gebrauchen. ,Also lafit
uns nicht schlafen wie die iibrigen, sondern wachen und niichtern sein“
(1 Thess 5, 6). Niichtern sein heift, dal man die Dinge so sieht und nimmt,
wie sie sind. Wie sind sie? Um nur ein Beispiel anzufiihren: jedenfalls so,
daf wir Menschen, wie wir vorkommen, immer schon unserer eigenen Zeit



Das Ende der Zeit 217

verfallen und die Zeit Gottes bestreiten. Wir wollen, so wie wir vorkom-
men, aus eigener Zeit und nicht aus der von Gott gewédhrten Zeit leben.
Wir wollen nicht Geschopf Gottes sein. Diese Abneigung gegen die von
Gott gewahrte Zeit und Zuneigung zu unserer eigens besorgten Zeit ist
fir den Apostel Paulus das Innerste der Siinde (vgl. Rom 1,18ff.). Und
davon sieht er den Menschen von seiner Herkunft her bestimmt. Deshalb
ist es nicht niichtern, wenn man das Gewicht der Siinde, die wir mitbrin-
gen und die wir tun, nicht mehr wahrhaben will und behauptet, der
Mensch, wie er vorkommt, konne ,,sich ganz annehmen® und zu sich ,ja
sagen“ und wire daher, weil ja das Geschopf als solches auch schon offen
ist zu Christus hin, ein ,anonymer Christ“ (K. Rahner, Schriften zur Theo-
logie, VI, 1965, 545-554; 5497.). Als Mensch, wie er vorkommt, sagt er
eben, entgegen seiner geschopflichen Offenheit — auch zu Christus hin —,
nur ein sich zugeneigtes Ja zu sich und also ein Nein zum Geschopf. Denn
der Mensch, wie er vorkommt, erhebt aus einem fundamentalen Undank
heraus, in seinem Vorkommen schon Einspruch gegen sich als Geschopf.
Dieser Einspruch gegen Gottes Zeit hort erst auf, wenn er das Wunder der
in Jesus Christus erwiesenen Liebe im Glauben annimmt, und als von Gott
Geliebter, von Gott in seine Zeit Eingeholter, davon ablafit, sich in seine
eigene Zeit einzuschliefen, wenn er sich als neues Geschopf der Zeit Gottes
uberldfit. Niichtern sein heifit unterscheiden: z. B. den Christen, der es sich
ja wahrhaftig nicht selbst verdankt, dafl er ein neues Geschopf ist, vom
Menschen, der als Mensch kein unbefangenes, sondern immer nur ein be-
fangenes Ja zu sich sagt. Aber niichtern sein und unterscheiden ist nur
moéglich aufgrund der Distanz zu den Dingen, die um die Zeit der Welt
und die Zeit Gottes weifl und darum, dafl jene in dieser allein aufgehoben
ist. Diese zur Niichternheit geforderte Distanz ist eigentiimlich. Sie ist das
Ja zur Welt im Nein, und das Nein zu ibr im Ja. Sie beschreibt der Apo-
stel Paulus so: ,Dies sage ich, Briider: die Zeit ist zusammengerafft. So
seien, die eine Frau haben, als hitten sie keine, die weinen, als weinten sie
nicht, die sich freuen, als freuten sie sich nicht, die da kaufen, als besiflen
sie nicht, die mit der Welt umgehen, als gebrauchten sie sie nicht. Denn
das Schema dieser Welt vergeht“ (1 Kor 7,29-31).

Das Ende der Zeit ist Gottes Zeit. In ihren kritischen Augenblick steht
die Welt hinaus. Aber Gottes Zeit ist als Liebe Jesu Christi schon mitten
in der Geschichte wirksam geworden. Sie, die durch den Geist in ihrem
Anwesen, der Kirche, gegenwirtig ist, wird ergriffen in Glaube, Hoffnung,
Liebe. Aber die Welt sucht sich aufs Ganze gesehen gegen dieses Ende
der Zeit zu behaupten. Die Weltsituation der Begegnung mit dem Ende
der Zeit verlangt daher auch Festigkeit, Wachsamkeit und Niichternheit.





