IM SPIEGEL DER ZEIT

Neuinterpretation der ignatianischen Exerzitien

Zu einer Tagung deutscher und niederldandischer Jesuiten

In der Pfingstwoche dieses Jahres trafen sich etwa 50 niederlindische, &ster-
reichische, schweizerische und bundesdeutsche Jesuiten in Bad Schénbrunn, Schweiz
(Kanton Zug), zu einer Exerzitienwerkwoche, um sich zu fragen, ob das Exerzi-
tienbuch des hl. Ignatius, ihres Ordensstifters, angesichts der groflen Wandlungen
in unserer Zeit noch eine bindende Richtschnur fiir das darin angestrebte Ziel:
die personale Gottesbegegnung auf eine konkrete Lebensentscheidung hin, sein
konne, oder ob es nicht tiefgehender Eingriffe und eines radikalen Neubedenkens
bediirfe. Man war sich dariiber einig, dafl man in der gegenwirtigen Krise und
Erneuerung des kirchlichen Lebens so fragen miisse, wolle man nicht an der Zeit
vorbeileben und die tatsichliche Situation miflachten. Wurde doch aus allen
Lindern, deren Vertreter anwesend waren, ein Riickgang der Exerzitien (von
Laien wie von Priestern) gemeldet, und wo solche immer noch (sogar recht hiufig)
erbeten wiirden (meist von Einzelnen und von geschlossenen Gruppen), da fehle
es hiufig an Exerzitiengebern, die ihrer Aufgabe heute noch gewachsen seien.
Man scheute sich darum nicht, hart zu fragen, d. h. nicht nur die konkrete
Exerzitienpraxis, sondern irgendwie auch das Exerzitienbuch als solches oder
wenigstens wichtige und fiir entscheidend gehaltene Inhalte bzw. Methoden des-
selben in Frage zu stellen. In den immer lebhaften Diskussionen, die den Refera-
ten folgten, wurde auf die aufgeworfenen Fragen eine Antwort zu geben ver-
sucht. Vieles mufite dabei offen gelassen werden und dringt auf eine Weiter-
fiihrung der begonnenen Arbeit. Im folgenden soll dariiber kurz berichtet werden.

Es wurde zunichst auf die weithin veranderte Situation unserer Zeit gegentiber
der Zeit des hl. Ignatius hingewiesen, die eine kritische Haltung gegeniiber dem
Exerzitienbuch, einem in vieler Hinsicht zeitgepriagten Dokument des 16. Jahr-
hunderts, als notwendig erscheinen lasse. Diese veranderte Situation spiegelt sich,
so wurde dargelegt, in Wandlungen theologischer und anthropologischer Art
wider. Als Wichtigstes wurde die verdnderte Glaubenssituation genannt. Auch
Ignatius will vom Glaubenswissen zu einem existentiellen Glauben fihren. Aber
fir ihn und fir die Menschen seiner Zeit waren die Grundtatsachen des christ-
lichen Glaubens, trotz vieler, durch die Reformation ausgeldster strittiger Fragen
im einzelnen, unangefochten. Das trifft fiir uns nicht mehr zu. Der heutige Christ
ist, auch wenn er an den Sitzen des Glaubens durchaus festhdlt und sich am
Leben der Kirche beteiligt, offen oder auch uneingestanden ein im Glauben An-
gefochtener. Er ist sich in der intellektuellen Schicht seiner Seele der Realitét der
Glaubensinhalte nicht mehr ganz sicher; sie scheinen in sein rationales, natur-
wissenschaftliches Weltverstindnis und seine konkrete Welterfahrung nicht mehr



Im Spiegel der Zeit 219

hineinzupassen, mit ihnen nicht mchr vereinbar zu sein. Gott, dessen Name ihm
bisher so selbstverstindlich von den Lippen kam, als sei seine Realitdt und seine
Prasenz das Sicherste von der Welt, ist fiir ihn der Fremde und Geheimnisvolle
geworden und wird als abwesend empfunden, weil er in der ,weltlichen Welt'
von heute keinen Ort mehr zu haben scheint. Ist solches Empfinden aber nicht ein
entscheidendes Hindernis fiir die Exerzitien, die den Menschen von Beginn an
unmittelbar vor das Antlitz Gottes stellen?

Dazu ein Zweites, was unsere Situation, glaubensmiflig gesehen, gegenuber
Ignatius verdndert hat: Ignatius las die Evangelien, die den Hauptbetrachtungs-
stoff der Exerzitien abgeben, wie alle seine Zeitgenossen, in ,naiver' Glaubigkeit
als von Augenzeugen oder jedenfalls nach Berichten von Augenzeugen erzahlte
Geschichte des Lebens Jesu. Sie wollten nach ihm die unfaflbare Grofle des Heils-
wirkens Gottes in steter Erinnerung halten, Glaube und Liebe, Bufle und Um-
kehr, Freude und Dankbarkeit wecken und vor allem zur Nachahmung Jesu auf
dem Weg der Armut und des Kreuzes aufrufen. Der historische Jesus war fiir ihn
das Vorbild des Christen schlechthin, die Richtschnur christlicher Vollkommenheit.
Damit glaubte er den Spielraum der zu treflenden Wahl von vornherein abge-
steckt: Bei gegebenen Voraussetzungen, d. h. wenn Gottes Gnade den Menschen
zur engeren Nachfolge (= Nachahmung) Jesu ruft, und der Mensch sich diesem
Ruf o6ffnet, miilten die Exerzitien, so meinte er, den Exerzitanden notwendig
auf den Weg der evangelischen Rite fithren; das ist ihr eigentliches Ziel. In den
Réten sah er schlechthin das ,Mehr’, die Verwirklichung der ,gréferen Ehre
Gottes".

Gegen diesen Sinngehalt der Exerzitien, so wandte man ein, habe man heute
einige Schwierigkeiten. Sie kommen einmal von der Exegese her: Die Evangeli-
sten haben Leben und Worte Jesu schon im Licht des Geheimnisses seiner Auf-
erstehung und Erhéhung sowie aus der lebendigen Erfahrung des Auferstandenen
und Erhéhten interpretiert. Die genaueren historischen Daten des Lebens Jesu
sind darum fiir uns in sehr vielen Fillen gar nicht mehr rekonstruierbar. Der
historische Jesus, der wohl viel menschlicher und ,welthafter’ war, als es nach den
Evangelienberichten scheinen mag, ist uns gar nicht so unmittelbar zuginglich.
Der Christus des Glaubens-aber, mit dem wir letztlich in den Evangelien kon-
frontiert werden, hat in seiner Erhéhung der ganzen Welt und allen Weisen
menschlicher Lebensverwirklichung den Weg zu ihrer Vollendung in einer
himmlischen Existenz geoffnet.

Damit wird fir uns noch eine andere Schwierigkeit gegen die Exerzitien, wie
Ignatius sie gesehen hat, deutlich; sie ist theologischer Art. Das Zweite Vati-
kanische Konzil hat wieder mit allem Nachdruck betont, daf alle Christen, jeg-
lichen Standes und in allen Lebensverhéltnissen, zur Heiligkeit berufen seien, und
dafl man auch durch cine treue, gottverbundene Erfiillung der Aufgaben in der
Welt, in Ehe und Beruf, zur Vollkommenheit der Liebe gelangen kénne. Die
Frage eines Referenten lautete darum: Verstellen die Exerzitien nicht durch die
Einseitigkeit, mit der sie auf die Nachahmung der irdischen Lebensweise Jesu
drdngen, zu stark den Blick fiir die Aufgaben in und an der weltlichen Welt?
Und erschweren sie damit nicht eine Welt- und Laienspiritualitat, deren Heraus-



Im Spiegel der Zeit 220

arbeitung gerade heute von vielen fiir so dringlich gehalten wird? Die Frage
scheint um so berechtigter, je stirker die Kirche, die Christenheit, sich ihrer Ver-
antwortung auch fir die irdische Zukunft der Welt und der Menschheit bewufit
geworden ist. Was mit den Sozialenzykliken Leos XIII. begann, hat in der Pasto-
ralkonstitution des Zweiten Vatikanums und den Weltrundschreiben Pauls VI.
seinen Hohepunkt gefunden. Vermitteln die Exerzitien (so, wie sie tatsdchlich gege-
ben werden) geniigend wirksame Impulse, um die heute filligen Weltaufgaben
als den erkannten Gotteswillen aufzugreifen? Miissen sie dafiir nicht weithin
umgeformt werden?

Zu den glaubensmifigen (theologischen) Wandlungen kommt die veranderte
Selbst- und Welterfahrung des modernen Menschen, die nach vielen eine kritische
Haltung gegeniiber den Exerzitien herausfordert. Ignatius 1aflt den Exerzitanden
allein und einsam, in der Unvertretbarkeit seiner Person, vor Gott (Christus)
hintreten. Die 20. Vorbemerkung — ,, Je mehr unsere Seele sich allein und abseits
geschieden findet, um so geeigneter macht sie sich, threm Schépfer und Herrn zu
nahen und an Ihn zu rithren® — ist nicht nur um der Sammlung willen gesagt, die
eine unerlifiliche Voraussetzung fiir die Gottesbegegnung bildet, sondern ent-
spricht einer inneren Haltuug. Der Verfasser des Exerzitienbuches spricht hier
aus seiner eigenen Erfahrung: er steht immer allein vor dem alleinigen Gott.
Kann das der heutige Mensch so noch? Kann er seine Begegnung mit Gott, wenn
sie den Tiefengrund seines Herzens erreichen soll, noch abldsen von der je neu
zu aktualisierenden Begegnung mit den Mitmenschen? Hat er nicht im einsamen,
abgeschiedenen Gebet, wo er versucht, aus den Vorstellungen und dem Erleben
des eigenen Herzens mit Gott zu sprechen, leicht den Verdacht, einer Tauschung
zu erliegen, seine eigenen Projektionen fiir die Wirklichkeit zu halten, nur das
Echo seiner eigenen Stimme, seiner momentanen Not und seiner Winsche, zu
vernehmen? Kann man tberhaupt so einfach mit Gott sprechen, wie die Menschen
das frither geglaubt haben? Und woher weiff man, dafl er uns antwortet? Wie
vernehmen wir sein Wort? Ist das iberhaupt moglich? Wird die Realitatserfah-
rung Gottes, Christi — das war die Konsequenz aus solchen Uberlegungen — sich
fir den heutigen Menschen nicht viel eher aus dem geistlichen Gesprich im klei-
nen Kreis ergeben, immer unter der Voraussetzung, dafl die Gesprachspartner das
gleiche Verlangen beseelt, Gott ndher zu kommen, seiner Gegenwart in der Welt
inne zu werden, seinen Ruf zu vernehmen, seinen Willen zu erkennen? Im echten
Gesprach, in dem jeder auf den anderen hort, erfahrt der Einzelne immer wieder
eine Korrektur seiner eigenen Gedanken, wird er aber auch bestitigt und gewinnt
so den Eindruck der unabweisbaren Wirklichkeit Gottes als dem tiefsten Grund
und letzten Ziel seines Daseins. Demnach miifite also das Gespriach auch und
gerade in den Exerzitien seinen Platz haben, der zwar das Schweigen, die Ein-
samkeit als Voraussetzung der Sammlung nicht verdrangt, wohl aber ihnen eine
andere Funktion zuweist.

Von seiten der Selbsterfahrung des heutigen Menschen, seines Sich-Befindens,
ergibt sich noch eine weitere Schwierigkeit. Die ignatianischen Exerzitien zielen
auf die Umkehr des Menschen hin, auf seine radikale Hinkehr zu Gott, auf die
apostolische Nachfolge Christi, auf das Herausspringen aus allem Eigenwillen,



Im Spiegel der Zeit 221

um sich von Gott firr das Werk der Erlésung verfiigen zu lassen. Sie gehen dies
sehr unmittelbar und kompromifilos an. Ignatius rechnet noch mit einem in seiner
menschlichen Substanz heilen und unkomplizierten Menschen, dem man etwas
zutrauen kann. Diese Voraussetzung trifft aber heute nicht mehr so ohne weiteres
zu. Der heutige Mensch ist in einem hohen Grad unsicher geworden; er empfindet
sich als innerlich zwiespiltig, hin- und hergezogen im Wechsel der Meinungen
und Gefithle. Von da her seine grofle Unruhe, das Gefiihl der Einsamkeit und
Ungeborgenheit. Dazu eine intensivere Erfahrung der Vergeblichkeiten, Frustrie-
rungen des Lebens, seiner Bedrohtheit und scheinbaren Sinnlosigkeit, die eine
tiefreichende Angst zur Folge hat. Im Vordergrund des Bewuftseins eines solchen
Menschen steht, auch wenn er ein gliubiger Christ ist, nicht so sehr das Ver-
langen nach dem gnddigen Gott und nach dem Heil, sondern nach der humanen
und personalen Heilheit, nach Selbstwerdung und Selbstentfaltung. Wollen die
Exerzitien zu echten Entscheidungen hinfithren — und sie miissen es, wenn sie
nicht ein ihnen wesentliches Merkmal verleugnen wollen —, dann werden sie
dieser Verfassung des heutigen Menschen Rechnung tragen miissen. Das bedeutet
aber, dafl sowohl vom Inhaltlichen wie vom Methodischen her manches anders
gemacht werden miifite, als es im Exerzitienbuch vorgeschen ist.

Soweit zur Krisis, in die die Exerzitien auf der Schénbrunner Tagung hinein-
gestellt wurden. Selbstversténdlich blicb man dabei nicht stehen. Man fragte ganz
konkret, wie heutige Exerzitien ausschen miifiten, um ihre Aufgabe unter ver-
dnderten Umsténden auch weiterhin zu erfiillen.

Als Grundforderung fiir den Exerzitiengeber wurde genannt, er diirfe sich
nicht damit begniigen, objektive Glaubensinhalte, wenn auch in noch so ange-
messener Form, vorzutragen, sondern miisse immer zugleich an die realen, huma-
nen, religiosen und metaphysischen Erfahrungen des heutigen Menschen an-
kniipfen. Konkret bedeute das, diesen Menschen aus seiner starken Ichverhaftung
die eine personale Ancignung der objektiven Wirklichkeit verhindere, heraus-
zuholen, ihn die verschiedenen Weisen zu lehren, sich iiberhaupt zum Gegen-
stindlichen hin zu transzendieren: im verweilenden Anschauen, im Innewerden
der cigenen inneren Welt, im Gesprich. Der Kern solcher Ubungen, die man
Voriibungen zur eigentlich geistlichen Meditation nennen konnte, ist immer der,
dafl der Mensch sich auf etwas, das nicht er selbst ist (und dazu gehért auch die ihm
vorgegebene eigene ,Natur', die nur in einem langwierigen Lebensproze personal
eingeholt wird), existentiell einlifit. Wer es gelernt hat, sich selbst, die Schwelle
seines Herzens, selbstlos, gehorsam auf das Nicht-Ich hin, diescs in seinem Eigen-
sein anerkennend und liebend, zu iiberschreiten, vermag sich auch glaubend auf
Gott, der ihm in Jesus Christus begegnen will, einzulassen. Denn letztlich jst es
hier wie dort ein und dasselbe gliubige Sich-Einlassen auf den eigenen, verbor-
genen Daseinsgrund. Wo der Mensch in solchem Tun die Erfahrung macht, daf
er zu sich selbst kommt, er selbst wird, die in ihm angelegte innere Gestalt sich
herausbildet, da fallt cin Licht in sein Dasein, da beginnt ihm in tieferer Weise
die Sinnhaftigkeit seines Lebens aufzugehen. Das Aufierste auf diesem Weg ist
das Sich-Einlassen auf Gott, auf seine Wirklichkeit und seine Gegenwart, sein
Wort und seinen Ruf. Die darin gemachte Erfahrung erdffnet einen neuen Hori-



Im Spiegel der Zeit 222

zont und weckt eine Hoffnung, die das Dasein im ganzen erhellt. Hier ist das
Glaubenswissen zum existentiellen Glauben geworden. In der Anleitung zu
solcher Erfahrung liegt wohl eine der Hauptaufgaben, die der Exerzitiengeber
heute zu leisten hat. Nicht zufdllig hiel eines der Referate der Schénbrunner
Tagung: Zuginge zum Glauben fiir den Menschen von heute.

Nur wo es gelingt, den Menschen vor die Wirklichkeit Gottes zu bringen, kann
der Ruf dieses Gottes fiir ihn hérbar werden, als Ruf zum Dienst und in die
Nachfolge des Herrn. Solcher Ruf enthilt als Grundforderung die Metanoia, die
Umbkehr, die Abkehr von aller Selbstsucht, von der Siinde, und die neue, radikale
Hinkehr zu Gott. Auch dazu hat der Exerzitiengeber eine entscheidende Hilfe zu
leisten, deren der unsicher gewordene, oftmals der tragenden Mitte entbehrende
Mensch von heute so sehr bedarf. Er mufl den Exerzitanden zu einer fruchtbaren
Gewissenserforschung, zur Erkenntnis der eigenen Mdglichkeiten und Grenzen,
der zustandlichen Versuchungssituationen, in denen er sich vorfindet, der bewuf-
ten oder unterbewufiten Verdrangungen und falscher Sublimierungen anleiten, Ex
muf} ihn lehren, sich selbst anzunehmen, ohne sich mit seiner konkreten Natur
und ihren Eigenschaften, seinen spontanen Gedanken und Antrieben, Wiinschen
und Begierden, mit seinen Erfolgen und Fehlleistungen einfachhin zu identifizie-
ren. Er muf} ihm helfen, zwischen den naturhaften und situationsbedingten Vor-
gegebenheiten und dem personal-sittlichen Bereich zu unterscheiden. Nur wo einer
sich von sich selbst zu distanzieren, seine Lebensgeschichte und -situation zu objek-
tivieren vermag, wird er die wirkliche Schuld seines Lebens, aber auch den ihm
von Gott zugewiesenen Weg, das hier und jetzt zu Tuende erkennen kénnen. Und
nur so ist echte, aus der personalen Mitte kommende Entscheidung mdglich, im
Licht klarer Erkenntnis, in Freiheit von innerem Zwang. Aus dem Gesagten wird
ersichtlich, wie sehr in der Situation des modernen Menschen humane und geist-
liche Hilfe ineinanderflieRen miissen, wie Lebenshilfe und Glaubenshilfe vonein-
ander nicht getrennt werden konnen. In dem Augenblick, wo dem (vor allem jiin-
geren) Christen von heute aufgeht, dafi der ihn einfordernde Gotteswille durch-
aus auch in der Richtung seiner Selbstwerdung und Selbstentfaltung geht, nach
denen er so sehr verlangt, wird er auch freier und mutiger sein Leben in Frage
stellen, sein Leben los-lassen kénnen, um es im Herrn neu zu gewinnen.

Es ist keine Frage, dafl damit vom heutigen Exerzitiengeber viel verlangt
wird. Er muf sich selbst auf dem Weg der Wandlung befinden, sich in Frage
stellen lassen konnen, ein Suchender sein. Man kann seine Aufgabe — und hat es
getan — mit der Aufgabe des Psychotherapeuten vergleichen. Er muf} in einem
sehr tiefen und umfassenden Sinn ein geistlicher Psychotherapeut sein. In dieser
Richtung gingen denn auch einige Referate der Tagung, wobei Einmiitigkeit dar-
iiber bestand, dafl die Erkenntnisse der heutigen Anthropologie und Tiefenpsy-
chologie fiir ein fruchtbares Geben von Exerzitien nicht mehr {ibersehen werden
konnen, aber auch Bedenken laut wurden, dieser Aspekt mochte das Exerzitien-
geschehen zu stark beherrschen und zu einer unguten Selbstbespiegelung fuhren.
Dennoch konnte nicht geleugnet werden, dafl der Exerzitiengeber behutsamer als
frither die radikalen Forderungen des Exerzitienbuches an den Exerzitanden her-
antragen miisse, um Verbildungen und Fehlentscheidungen zu verhindern.



Im Spiegel der Zeit 223

Soweit zum personalen Vollzug der Exerzitien. Auch die materiale, inhalt-
liche Seite des Exerzitienbuches wurde neu bedacht. Man war sich dariiber klar,
daf} vieles nicht mehr so vorgelegt werden kdnne, wie Ignatius es getan hat. So
kann der heutige Christ sich und die geschaffenen Dinge nicht mehr so unmittel-
bar und geradlinig auf das letzte Ziel, Gott, ausrichten, wie es im ,Fundament®
geschieht. Die Konfrontierung mit der Stinde muf} viel starker in den Rahmen
einer heilstheologischen Unheilsgeschichte des Menschen hineingestellt werden.
Die Gestalt Christi kommt uns Heutigen nicht mehr unter dem Bild des Kénigs
und Feldherrn nahe. So wurde noch manches aufgezahlt. Aber es wurde auch
betont, dafl das Exerzitienbuch in seinem Ansatz und seinen Grundelementen
(nicht unbedingt in sciner materialen Abfolge) auch heute noch giiltig, ja ein
héchst modernes Buch sei. Zweierlei wurde dafiir namhaft gemacht: 1. Ignatius
unterzieht den suchenden Menschen cinem existentiellen Glaubensexperiment.
Er appelliert vom Beginn der ,Ubungen“ an bis zum kronenden Schlufigebet:
»Nimm Dir, Herr, und tbernimm meine ganze Freiheit ...“ an die freie Ent-
scheidung des Menschen. Er 1afit ihn nicht einfach zufrieden sein mit dem Vor-
gegebenen, schicksalhaft und situationshaft Aufgegebenen, sondern auf die
Suche gehen nach dem ihm von Gott (durch Natur, Geschichte und indi-
viduellen Gnadenanruf) verordneten Lebensentwurf. (Einer solchen Inten-
tion kommt, wiec mit Recht vermerkt wurde, die auf das je Heute aktuali-
sierte Exegese unserer Zeit sehr entgegen.) 2. Ignatius bezieht in das Ste-
hen des Menschen vor Gott alle Geschdpfe mit ein; der Mensch findet sich immer
nmitten der Geschdpfe, der sachhaften Giiter und der Mitmenschen vor. Fiir ihn
gilt darum nicht einfach das kontemplative Ideal der geistlichen Uberlieferung,
nach dem ein Mensch Gott um so naher kommt, als er sich um Gottes willen der
irdischen Giter enthilt. Hier misse man, so wurde betont, ankniipfen, um den
Heilsindividualismus der Neuzeit zu iiberwinden und die Verantwortung des
Christen fiir den Mitmenschen, fiir die Geschicke und die Zukunft der Welt wach-
zurufen.

Den letzteren Gedanken urgierten vor allem einige niederlindische Jesuiten,
die die Exerzitien weithin im Sinn von Gemeinschaftsiibungen umgeformt wissen
wollten. Diese miifiten in unserer Zeit zu ihrem Hauptziel haben, ein ,Welt-
bewufltsein“, die Solidaritit mit der immer mehr auf ihre Einheit zustrebenden
Menschheit herauszubilden. Das geschehe am besten in gemeinschaftlichen Ge-
sprachen. Thr Anliegen wurde als ernsthaft anerkannt. Dennoch waren die mei-
sten der Ansicht, das Schweigen, die Einsamkeit, das alleinige Stehen vor dem
Angesicht Gottes, sei fur die ignatianischen Exerzitien unaufgebbar. Erst aus der
Sammlung heraus sei ein echtes, fruchtbares Gespriach méglich, ganz abgeschen
davon, dafl der Gemeinschaftsdrang der heutigen jlingeren Generation ambiva-
lent sei, in einer echten Erkenntnis, aber auch in einer Schwiche seinen Ursprung
habe. Dabei wurde aber anerkannt, dafl das Gesprach einen gréferen Raum in
den ,Ubungen® einnehmen solle, wo die Voraussetzungen dafiir gegeben seien.
Zweifellos ist damit eine neue Entwicklung der Exerzitien eingeleitet, deren
Fortgang man heute noch nicht absehen kann.

Friedrich Wulf S]





