
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Neuinterpretation der ignatianischen Exerzitien 

Zu einer Tagung deutscher und niederländischer Jesuiten 

In der Pfingstwoche dieses Jahres trafen sich etwa 50 niederländische, öster- 
reichische, schweizerische und bundesdeutsche Jesuiten in Bad Schönbrunn, Schweiz 
(Kanton Zug), zu einer Exerzitienwerkwoche, um sich zu fragen, ob das Exerzi- 
tienbuch des hl. Ignatius, ihres Ordensstifters, angesichts der großen Wandlungen 
in unserer Zeit noch eine bindende Richtschnur für das darin angestrebte Ziel: 
die personale Gottesbegegnung auf eine konkrete Lebensentscheidung hin, sein 
könne, oder ob es nicht tiefgehender Eingriffe und eines radikalen Neubedenkens 
bedürfe. Man war sich darüber einig, daß man in der gegenwärtigen Krise und 
Erneuerung des kirchlichen Lebens so fragen müsse, wolle man nicht an der Zeit 
vorbeileben und die tatsächliche Situation mißachten. Wurde doch aus allen 
Ländern, deren Vertreter anwesend waren, ein Rückgang der Exerzitien (von 
Laien wie von Priestern) gemeldet, und wo solche immer noch (sogar recht häufig) 
erbeten würden (meist von Einzelnen und von geschlossenen Gruppen), da fehle 
es häufig an Exerzitiengebern, die ihrer Aufgabe heute noch gewachsen seien. 
Man scheute sich darum nicht, hart zu fragen, d. h. nicht nur die konkrete 
Exerzitienpraxis, sondern irgendwie auch das Exerzitienbuch als solches oder 
wenigstens wichtige und für entscheidend gehaltene Inhalte bzw. Methoden des- 
selben in Frage zu stellen. In den immer lebhaften Diskussionen, die den Refera- 
ten folgten, wurde auf die aufgeworfenen Fragen eine Antwort zu geben ver- 
sucht. Vieles mußte dabei offen gelassen werden und drängt auf eine Weiter- 
führung der begonnenen Arbeit. Im folgenden soll darüber kurz berichtet werden. 

Es wurde zunächst auf die weithin veränderte Situation unserer Zeit gegenüber 
der Zeit des hl. Ignatius hingewiesen, die eine kritische Haltung gegenüber dem 
Exerzitienbuch, einem in vieler Hinsicht zeitgeprägten Dokument des 16. Jahr- 
hunderts, als notwendig erscheinen lasse. Diese veränderte Situation spiegelt sich, 
so wurde dargelegt, in Wandlungen theologischer und anthropologischer Art 
wider. Als Wichtigstes wurde die veränderte Glaubenssituation genannt. Auch 
Ignatius will vom Glaubenswissen zu einem existentiellen Glauben führen. Aber 
für ihn und für die Menschen seiner Zeit waren die Grundtatsachen des christ- 
lichen Glaubens, trotz vieler, durch die Reformation ausgelöster strittiger Fragen 
im einzelnen, unangefochten. Das trifft für uns nicht mehr zu. Der heutige Christ 
ist, auch wenn er an den Sätzen des Glaubens durchaus festhält und sich am 
Leben der Kirche beteiligt, offen oder auch uneingestanden ein im Glauben An- 
gefochtener. Er ist sich in der intellektuellen Schicht seiner Seele der Realität der 
Glaubensinhalte nicht mehr ganz sicher; sie scheinen in sein rationales, natur- 
wissenschaftliches Weltverständnis und seine konkrete Welterfahrung nicht mehr 



Im Spiegel der Zeit 219 

hineinzupassen, mit ihnen nicht mehr vereinbar zu sein. Gott, dessen Name ihm 
bisher so selbstverständlich von den Lippen kam, als sei seine Realität und seine 
Präsenz das Sicherste von der Welt, ist für ihn der Fremde und Geheimnisvolle 
geworden und wird als abwesend empfunden, weil er in der ,weltlichen Welt' 
von heute keinen Ort mehr zu haben scheint. Ist solches Empfinden aber nicht ein 
entscheidendes Hindernis für die Exerzitien, die den Menschen von Beginn an 
unmittelbar vor das Antlitz Gottes stellen? 

Dazu ein Zweites, was unsere Situation, glaubensmäßig gesehen, gegenüber 
Ignatius verändert hat: Ignatius las die Evangelien, die den Hauptbetrachtungs- 
stoff der Exerzitien abgeben, wie alle seine Zeitgenossen, in .naiver' Gläubigkeit 
als von Augenzeugen oder jedenfalls nach Berichten von Augenzeugen erzählte 
Geschichte des Lebens Jesu. Sie wollten nach ihm die unfaßbare Größe des Heils- 
wirkens Gottes in steter Erinnerung halten, Glaube und Liebe, Buße und Um- 
kehr, Freude und Dankbarkeit wecken und vor allem zur Nachahmung Jesu auf 
dem Weg der Armut und des Kreuzes aufrufen. Der historische Jesus war für ihn 
das Vorbild des Christen schlechthin, die Richtschnur christlicher Vollkommenheit. 
Damit glaubte er den Spielraum der zu treffenden Wahl von vornherein abge- 
steckt: Bei gegebenen Voraussetzungen, d. h. wenn Gottes Gnade den Menschen 
zur engeren Nachfolge (= Nachahmung) Jesu ruft, und der Mensch sich diesem 
Ruf öffnet, müßten die Exerzitien, so meinte er, den Exerzitanden notwendig 
auf den Weg der evangelischen Räte führen; das ist ihr eigentliches Ziel. In den 
Räten sah er schlechthin das ,Mehr', die Verwirklichung der ,größeren Ehre 
Gottes'. 

Gegen diesen Sinngehalt der Exerzitien, so wandte man ein, habe man heute 
einige Schwierigkeiten. Sie kommen einmal von der Exegese her: Die Evangeli- 
sten haben Leben und Worte Jesu schon im Licht des Geheimnisses seiner Auf- 
erstehung und Erhöhung sowie aus der lebendigen Erfahrung des Auferstandenen 
und Erhöhten interpretiert. Die genaueren historischen Daten des Lebens Jesu 
sind darum für uns in sehr vielen Fällen gar nicht mehr rekonstruierbar. Der 
historische Jesus, der wohl viel menschlicher und ,welthafter' war, als es nach den 
Evangelienberichten scheinen mag, ist uns gar nicht so unmittelbar zugänglich. 
Der Christus des Glaubens aber, mit dem wir letztlich in den Evangelien kon- 
frontiert werden, hat in seiner Erhöhung der ganzen Welt und allen Weisen 
menschlicher Lebensverwirklichung den Weg zu ihrer Vollendung in einer 
himmlischen Existenz geöffnet. 

Damit wird für uns noch eine andere Schwierigkeit gegen die Exerzitien, wie 
Ignatius sie gesehen hat, deutlich; sie ist theologischer Art. Das Zweite Vati- 
kanische Konzil hat wieder mit allem Nachdruck betont, daß alle Christen, jeg- 
lichen Standes und in allen Lebensverhältnissen, zur Heiligkeit berufen seien, und 
daß man auch durch eine treue, gottverbundene Erfüllung der Aufgaben in der 
Welt, in Ehe und Beruf, zur Vollkommenheit der Liebe gelangen könne. Die 
Frage eines Referenten lautete darum: Verstellen die Exerzitien nicht durch die 
Einseitigkeit, mit der sie auf die Nachahmung der irdischen Lebensweise Jesu 
drängen, zu stark den Blick für die Aufgaben in und an der weltlichen Welt? 
Und erschweren sie damit nicht eine Welt- und Laienspiritualität, deren Heraus- 



Im Spiegel der Zeit 220 

arbeitung gerade heute von vielen für so dringlich gehalten wird? Die Frage 
scheint um so berechtigter, je stärker die Kirche, die Christenheit, sich ihrer Ver- 
antwortung auch für die irdische Zukunft der Welt und der Menschheit bewußt 
geworden ist. Was mit den Sozialenzykliken Leos XIII. begann, hat in der Pasto- 
ralkonstitution des Zweiten Vatikanums und den Weltrundschreiben Pauls VI. 
seinen Höhepunkt gefunden. Vermitteln die Exerzitien (so, wie sie tatsächlich gege- 
ben werden) genügend wirksame Impulse, um die heute fälligen Weltaufgaben 
als den erkannten Gotteswillen aufzugreifen? Müssen sie dafür nicht weithin 
umgeformt werden? 

Zu den glaubensmäßigen (theologischen) Wandlungen kommt die veränderte 
Selbst- und Welterfahrung des modernen Menschen, die nach vielen eine kritische 
Haltung gegenüber den Exerzitien herausfordert. Ignatius läßt den Exerzitanden 
allein und einsam, in der Unvertretbarkeit seiner Person, vor Gott (Christus) 
hintreten. Die 20. Vorbemerkung - •Je mehr unsere Seele sich allein und abseits 
geschieden findet, um so geeigneter macht sie sich, ihrem Schöpfer und Herrn zu 
nahen und an Ihn zu rühren" - ist nicht nur um der Sammlung willen gesagt, die 
eine unerläßliche Voraussetzung für die Gottesbegegnung bildet, sondern ent- 
spricht einer inneren Haltung. Der Verfasser des Exerzitienbuches spricht hier 
aus seiner eigenen Erfahrung: er steht immer allein vor dem alleinigen Gott. 
Kann das der heutige Mensch so noch? Kann er seine Begegnung mit Gott, wenn 
sie den Tief engrund seines Herzens erreichen soll, noch ablösen von der je neu 
zu aktualisierenden Begegnung mit den Mitmenschen? Hat er nicht im einsamen, 
abgeschiedenen Gebet, wo er versucht, aus den Vorstellungen und dem Erleben 
des eigenen Herzens mit Gott zu sprechen, leicht den Verdacht, einer Täuschung 
zu erliegen, seine eigenen Projektionen für die Wirklichkeit zu halten, nur das 
Echo seiner eigenen Stimme, seiner momentanen Not und seiner Wünsche, zu 
vernehmen? Kann man überhaupt so einfach mit Gott sprechen, wie die Menschen 
das früher geglaubt haben? Und woher weiß man, daß er uns antwortet? Wie 
vernehmen wir sein Wort? Ist das überhaupt möglich? Wird die Realitätserfah- 
rung Gottes, Christi - das war die Konsequenz aus solchen Überlegungen - sich 
für den heutigen Menschen nicht viel eher aus dem geistlichen Gespräch im klei- 
nen Kreis ergeben, immer unter der Voraussetzung, daß die Gesprächspartner das 
gleiche Verlangen beseelt, Gott näher zu kommen, seiner Gegenwart in der Welt 
inne zu werden, seinen Ruf zu vernehmen, seinen Willen zu erkennen? Im echten 
Gespräch, in dem jeder auf den anderen hört, erfährt der Einzelne immer wieder 
eine Korrektur seiner eigenen Gedanken, wird er aber auch bestätigt und gewinnt 
so den Eindruck der unabweisbaren Wirklichkeit Gottes als dem tiefsten Grund 
und letzten Ziel seines Daseins. Demnach müßte also das Gespräch auch und 
gerade in den Exerzitien seinen Platz haben, der zwar das Schweigen, die Ein- 
samkeit als Voraussetzung der Sammlung nicht verdrängt, wohl aber ihnen eine 
andere Funktion zuweist. 

Von Seiten der Selbsterfahrung des heutigen Menschen, seines Sich-Befindens, 
ergibt sich noch eine weitere Schwierigkeit. Die ignatianischen Exerzitien zielen 
auf die Umkehr des Menschen hin, auf seine radikale Hinkehr zu Gott, auf die 
apostolische Nachfolge Christi, auf das Herausspringen aus allem Eigenwillen, 



Im Spiegel der Zeit 221 

um sich von Gott für das Werk der Erlösung verfügen zu lassen. Sie gehen dies 
sehr unmittelbar und kompromißlos an. Ignatius rechnet noch mit einem in seiner 
menschlichen Substanz heilen und unkomplizierten Menschen, dem man etwas 
zutrauen kann. Diese Voraussetzung trifft aber heute nicht mehr so ohne weiteres 
zu. Der heutige Mensch ist in einem hohen Grad unsicher geworden; er empfindet 
sich als innerlich zwiespältig, hin- und hergezogen im Wechsel der Meinungen 
und Gefühle. Von da her seine große Unruhe, das Gefühl der Einsamkeit und 
Ungeborgenheit. Dazu eine intensivere Erfahrung der Vergeblichkeiten, Frustrie- 
rungen des Lebens, seiner Bedrohtheit und scheinbaren Sinnlosigkeit, die eine 
tiefreichende Angst zur Folge hat. Im Vordergrund des Bewußtseins eines solchen 
Menschen steht, auch wenn er ein gläubiger Christ ist, nicht so sehr das Ver- 
langen nach dem gnädigen Gott und nach dem Heil, sondern nach der humanen 
und personalen Heilheit, nach Selbstwerdung und Selbstentfaltung. Wollen die 
Exerzitien zu echten Entscheidungen hinführen - und sie müssen es, wenn sie 
nicht ein ihnen wesentliches Merkmal verleugnen wollen -, dann werden sie 
dieser Verfassung des heutigen Menschen Rechnung tragen müssen. Das bedeutet 
aber, daß sowohl vom Inhaltlichen wie vom Methodischen her manches anders 
gemacht werden müßte, als es im Exerzitienbuch vorgesehen ist. 

Soweit zur Krisis, in die die Exerzitien auf der Schönbrunner Tagung hinein- 
gestellt wurden. Selbstverständlich blieb man dabei nicht stehen. Man fragte ganz 
konkret, wie heutige Exerzitien aussehen müßten, um ihre Aufgabe unter ver- 
änderten Umständen auch weiterhin zu erfüllen. 

Als Grundforderung für den Exerzitiengeber wurde genannt, er dürfe sich 
nicht damit begnügen, objektive Glaubensinhalte, wenn auch in noch so ange- 
messener Form, vorzutragen, sondern müsse immer zugleich an die realen, huma- 
nen, religiösen und metaphysischen Erfahrungen des heutigen Menschen an- 
knüpfen. Konkret bedeute das, diesen Menschen aus seiner starken Ichverhaftung 
die eine personale Aneignung der objektiven Wirklichkeit verhindere, heraus- 
zuholen, ihn die verschiedenen Weisen zu lehren, sich überhaupt zum Gegen- 
ständlichen hin zu transzendieren: im verweilenden Anschauen, im Innewerden 
der eigenen inneren Welt, im Gespräch. Der Kern solcher Übungen, die man 
Vorübungen zur eigentlich geistlichen Meditation nennen könnte, ist immer der, 
daß der Mensch sich auf etwas, das nicht er selbst ist (und dazu gehört auch die ihm 
vorgegebene eigene ,Natur\ die nur in einem langwierigen Lebensprozeß personal 
eingeholt wird), existentiell einläßt. Wer es gelernt hat, sich selbst, die Schwelle 
seines Herzens, selbstlos, gehorsam auf das Nicht-Ich hin, dieses in seinem Eigen- 
sein anerkennend und liebend, zu überschreiten, vermag sich auch glaubend auf 
Gott, der ihm in Jesus Christus begegnen will, einzulassen. Denn letztlich ist es 
hier wie dort ein und dasselbe gläubige Sich-Einlassen auf den eigenen, verbor- 
genen Daseinsgrund. Wo der Mensch in solchem Tun die Erfahrung macht, daß 
er zu sich selbst kommt, er selbst wird, die in ihm angelegte innere Gestalt sich 
herausbildet, da fällt ein Licht in sein Dasein, da beginnt ihm in tieferer Weise 
die Sinnhaftigkeit seines Lebens aufzugehen. Das Äußerste auf diesem Weg ist 
das Sich-Einlassen auf Gott, auf seine Wirklichkeit und seine Gegenwart, sein 
Wort und seinen Ruf. Die darin gemachte Erfahrung eröffnet einen neuen Hori- 



Im Spiegel der Zeit 222 

zont und weckt eine Hoffnung, die das Dasein im ganzen erhellt. Hier ist das 
Glaubenswissen zum existentiellen Glauben geworden. In der Anleitung zu 
solcher Erfahrung liegt wohl eine der Hauptaufgaben, die der Exerzitiengeber 
heute zu leisten hat. Nicht zufällig hieß eines der Referate der Schönbrunner 
Tagung: Zugänge zum Glauben für den Menschen von heute. 

Nur wo es gelingt, den Menschen vor die Wirklichkeit Gottes zu bringen, kann 
der Ruf dieses Gottes für ihn hörbar werden, als Ruf zum Dienst und in die 
Nachfolge des Herrn. Solcher Ruf enthält als Grundforderung die Metanoia, die 
Umkehr, die Abkehr von aller Selbstsucht, von der Sünde, und die neue, radikale 
Hinkehr zu Gott. Auch dazu hat der Exerzitiengeber eine entscheidende Hilfe zu 
leisten, deren der unsicher gewordene, oftmals der tragenden Mitte entbehrende 
Mensch von heute so sehr bedarf. Er muß den Exerzitanden zu einer fruchtbaren 
Gewissenserforschung, zur Erkenntnis der eigenen Möglichkeiten und Grenzen, 
der zuständlichen Versuchungssituationen, in denen er sich vorfindet, der bewuß- 
ten oder unterbewußten Verdrängungen und falscher Sublimierungen anleiten. Er 
muß ihn lehren, sich selbst anzunehmen, ohne sich mit seiner konkreten Natur 
und ihren Eigenschaften, seinen spontanen Gedanken und Antrieben, Wünschen 
und Begierden, mit seinen Erfolgen und Fehlleistungen einfachhin zu identifizie- 
ren. Er muß ihm helfen, zwischen den naturhaften und situationsbedingten Vor- 
gegebenheiten und dem personal-sittlichen Bereich zu unterscheiden. Nur wo einer 
sich von sich selbst zu distanzieren, seine Lebensgeschichte und -situation zu objek- 
tivieren vermag, wird er die wirkliche Schuld seines Lebens, aber auch den ihm 
von Gott zugewiesenen Weg, das hier und jetzt zu Tuende erkennen können. Und 
nur so ist echte, aus der personalen Mitte kommende Entscheidung möglich, im 
Licht klarer Erkenntnis, in Freiheit von innerem Zwang. Aus dem Gesagten wird 
ersichtlich, wie sehr in der Situation des modernen Menschen humane und geist- 
liche Hilfe ineinanderfließen müssen, wie Lebenshilfe und Glaubenshilfe vonein- 
ander nicht getrennt werden können. In dem Augenblick, wo dem (vor allem jün- 
geren) Christen von heute aufgeht, daß der ihn einfordernde Gotteswille durch- 
aus auch in der Richtung seiner Selbstwerdung und Selbstentfaltung geht, nach 
denen er so sehr verlangt, wird er auch freier und mutiger sein Leben in Frage 
stellen, sein Leben los-lassen können, um es im Herrn neu zu gewinnen. 

Es ist keine Frage, daß damit vom heutigen Exerzitiengeber viel verlangt 
wird. Er muß sich selbst auf dem Weg der Wandlung befinden, sich in Frage 
stellen lassen können, ein Suchender sein. Man kann seine Aufgabe - und hat es 
getan - mit der Aufgabe des Psychotherapeuten vergleichen. Er muß in einem 
sehr tiefen und umfassenden Sinn ein geistlicher Psychotherapeut sein. In dieser 
Richtung gingen denn auch einige Referate der Tagung, wobei Einmütigkeit dar- 
über bestand, daß die Erkenntnisse der heutigen Anthropologie und Tiefenpsy- 
chologie für ein fruchtbares Geben von Exerzitien nicht mehr übersehen werden 
können, aber auch Bedenken laut wurden, dieser Aspekt möchte das Exerzitien- 
geschehen zu stark beherrschen und zu einer unguten Selbstbespiegelung führen. 
Dennoch konnte nicht geleugnet werden, daß der Exerzitiengeber behutsamer als 
früher die radikalen Forderungen des Exerzitienbuches an den Exerzitanden her- 
antragen müsse, um Verbildungen und Fehlentscheidungen zu verhindern. 



Im Spiegel der Zeit 223 

Soweit zum personalen Vollzug der Exerzitien. Auch die materiale, inhalt- 
liche Seite des Exerzitienbuches wurde neu bedacht. Man war sich darüber klar, 
daß vieles nicht mehr so vorgelegt werden könne, wie Ignatius es getan hat. So 
kann der heutige Christ sich und die geschaffenen Dinge nicht mehr so unmittel- 
bar und geradlinig auf das letzte Ziel, Gott, ausrichten, wie es im •Fundament" 
geschieht. Die Konfrontierung mit der Sünde muß viel stärker in den Rahmen 
einer heilstheologischen Unheilsgeschichte des Menschen hineingestellt werden. 
Die Gestalt Christi kommt uns Heutigen nicht mehr unter dem Bild des Königs 
und Feldherrn nahe. So wurde noch manches aufgezählt. Aber es wurde auch 
betont, daß das Exerzitienbuch in seinem Ansatz und seinen Grundelementen 
(nicht unbedingt in seiner materialen Abfolge) auch heute noch gültig, ja ein 
höchst modernes Buch sei. Zweierlei wurde dafür namhaft gemacht: 1. Ignatius 
unterzieht den suchenden Menschen einem existentiellen Glaubensexperiment. 
Er appelliert vom Beginn der •Übungen" an bis zum krönenden Schlußgebet: 
•Nimm Dir, Herr, und übernimm meine ganze Freiheit ..." an die freie Ent- 
scheidung des Menschen. Er läßt ihn nicht einfach zufrieden sein mit dem Vor- 
gegebenen, schicksalhaft und situationshaft Aufgegebenen, sondern auf die 
Suche gehen nach dem ihm von Gott (durch Natur, Geschichte und indi- 
viduellen Gnadenanruf) verordneten Lebensentwurf. (Einer solchen Inten- 
tion kommt, wie mit Recht vermerkt wurde, die auf das je Heute aktuali- 
sierte Exegese unserer Zeit sehr entgegen.) 2. Ignatius bezieht in das Ste- 
hen des Menschen vor Gott alle Geschöpfe mit ein; der Mensch findet sich immer 
inmitten der Geschöpfe, der sachhaften Güter und der Mitmenschen vor. Für ihn 
gilt darum nicht einfach das kontemplative Ideal der geistlichen Überlieferung, 
nach dem ein Mensch Gott um so näher kommt, als er sich um Gottes willen der 
irdischen Güter enthält. Hier müsse man, so wurde betont, anknüpfen, um den 
Heilsindividualismus der Neuzeit zu überwinden und die Verantwortung des 
Christen für den Mitmenschen, für die Geschicke und die Zukunft der Welt wach- 
zurufen. 

Den letzteren Gedanken urgierten vor allem einige niederländische Jesuiten, 
die die Exerzitien weithin im Sinn von Gemeinschaftsübungen umgeformt wissen 
wollten. Diese müßten in unserer Zeit zu ihrem Hauptziel haben, ein •Welt- 
bewußtsein", die Solidarität mit der immer mehr auf ihre Einheit zustrebenden 
Menschheit herauszubilden. Das geschehe am besten in gemeinschaftlichen Ge- 
sprächen. Ihr Anliegen wurde als ernsthaft anerkannt. Dennoch waren die mei- 
sten der Ansicht, das Schweigen, die Einsamkeit, das alleinige Stehen vor dem 
Angesicht Gottes, sei für die ignatianischen Exerzitien unaufgebbar. Erst aus der 
Sammlung heraus sei ein echtes, fruchtbares Gespräch möglich, ganz abgesehen 
davon, daß der Gemeinschaftsdrang der heutigen jüngeren Generation ambiva- 
lent sei, in einer echten Erkenntnis, aber auch in einer Schwäche seinen Ursprung 
habe. Dabei wurde aber anerkannt, daß das Gespräch einen größeren Raum in 
den •Übungen" einnehmen solle, wo die Voraussetzungen dafür gegeben seien. 
Zweifellos ist damit eine neue Entwicklung der Exerzitien eingeleitet, deren 
Fortgang man heute noch nicht absehen kann. 

Friedrich Wulf S] 




