
Einübung und Weisung 226 

sein. Als außerordentliche Hörer können durch den Beschluß des Kuratoriums 
auch solche Bewerber aufgenommen werden, bei denen die eine oder andere der 
oben genannten Bedingungen nicht erfüllt ist. Die außerordentlichen Hörer kön- 
nen an allen Veranstaltungen teilnehmen, machen aber keine Diplomprüfung. 

Bezüglich der Inskriptions- sowie der Prüfungs- und Gebührenordnung gelten 
für die Teilnehmer des Lehrgangs dieselben Bestimmungen, durch die das Stu- 
dium an der Theologischen Fakultät in Innsbruck geregelt ist. Die Anmeldun- 
gen zur Teilnahme am Lehrgang sollen mit einem kurzen Lebenslauf und der 
Empfehlung des zuständigen kirchlichen Obern an die Geschäftsführung (A - 6020 
Innsbruck, Sillgasse 6) gerichtet werden. 

Die derzeitige Gestalt dieses Lehrganges und seine Organisation sind nicht 
endgültig. Geplant für die Zukunft ist die Erweiterung des Lehrkörpers, größere 
Differenzierung des Lehrprogrammes, staatliche Anerkennung des Diploms, Sta- 
tuts eines eigenen Universitätsinstitutes und die Entwicklung eines eigenen For- 
schungsprogrammes. Vladimir Satura SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Gott ist des Menschen, 

der Mensch Gottes und des Nächsten Schuldner 

Meditationsgedanken zu einem Text des Bischofs Fulgentius (t 457) 

•Du (Monimus) forderst von mir eine Schuld ein, die ich mit Gottes Hilfe 
bald einzulösen verspreche. Denn Er (Gott) gibt mir, wovon ich sie be- 
gleichen kann. Was Er mir geschenkt hat, gab er mir, damit ich zum Schuld- 
ner würde. Würden wir nämlich von ihm nicht zuvor empfangen, könnten 
wir nichts zurückerstatten noch wären wir es schuldig. Was schulden 
wir uns denn gegenseitig außer die Liebe. Paulus sagt es ausdrücklich: 
,Bleibt niemandem etwas schuldig außer die Liebe' (Rom 13, 8). Wer aber 
würde eine Schuld eingestehen, wenn er den Erhalt eines Gutes leugnete? 
Indem wir uns als Schuldner bekennen, geben wir zu erkennen, daß wir 
etwas erhalten haben. ,Was besitzest du, und hättest es nicht empfangen? 
Hast du aber empfangen, was rühmst du dich, als hättest du nidit empfan- 
gen?' (1 Kor 4, 7), sagt wieder Paulus. Derjenige, der uns gab, was wir zu- 
rückzuerstatten schuldig sind, wird uns auch das Ver-mögen geben, unsere 

Schuld zu begleichen. Derselbe ist also Urheber der Schuldigkeit, der auch 



Einübung und Weisung 227 

Urheber der Gabe ist. Er hat sich in seiner Großherzigkeit sogar selbst her- 
abgelassen, zum Schuldner zu werden, nicht als habe er - bedürftig - von 
einem etwas empfangen, sondern weil er von seiner Fülle freigebig ausge- 
teilt hat. Einen Halbtoten setzte er auf sein Maultier, und indem er ihn 
nach Zahlung von zwei Denaren dem Herbergswirt zur Pflege übergab, be- 
kannte er sich so sehr als Schuldner, daß er sagen konnte: ,Wenn du darüber 
hinaus etwas aufwendest, werde ich es dir erstatten, wenn ich zurückkomme' 

(Lk 10,35). Was bedeutet das: ,Wenn du darüber hinaus etwas aufwendest 
(ein Werk der Übergebühr tust)' anders als: ,Wenn du mehr von mir 
empfangen hast'. Denn auch der (Apostel), der dort, wo er kein Gebot 
erhalten hatte, sondern in Liebe einen Rat gab, bekannte, daß er Erbarmen 
erfahren habe. Er sagt nämlich: ,Wegen der Jungfrauen habe ich kein 
Herrengebot, aber ich gebe einen Rat, als einer, der vom Herrn die Barm- 
herzigkeit erlangt hat, treu zu sein' (1 Kor 7, 25). Er hat also Erbarmen 
erfahren, nicht nur damit er das, was er schuldet, erhalte, sondern noch 
darüber hinaus gebe. Siehe, so ist unser Herr: durch Geben wird er zum 
Schuldner, und je mehr er gibt, desto weniger kümmert es ihn, Schuldner 
zu sein. In dem Maß er frei austeilt, wird er als Schuldner erfunden. Nur 
insoweit kann einer den anderen zum Schuldner haben, als er sich herbei- 
gelassen hat, freigebig und umsonst zu spenden. Ihn, den Herrn, also bitte 
inständig für mich, er möge mir in reichem Maß das Ver-mögen geben, 
meine Schuld einzulösen, nachdem er mir geschenkt hat, daß ich dir in Ihm 
den freien Dienst der Liebe schulde." 

Aus dem Vorwort zu den Schriften für Monimus 

Fulgentius hatte Monimus, einen Laien, in Karthago kennengelernt und war ihm 
freundschaftlich verbunden. Dieser hatte dem Bischof einige Fragen vorgelegt, 
die die damalige Christenheit beunruhigten (Semipelagianismus) und weithin 
gespalten hatten (Arianismus). Fulgentius, jahrelang von seiner afrikanischen 
Diözese Ruspe nach Sardinien verbannt, in viele Streitfragen hineingezogen und 
in sie eingreifend, konnte seinem Versprechen nicht so schnell nachkommen. Er 
entschuldigt sich dafür. Endlich schickt er Monimus drei Schriften zu, in denen 
er u. a. über die Vorherbestimmung, über das Verhältnis von Gnade und Ver- 
dienst und über die Gottheit Christi handelt. Er begleitet sie mit einem Vorwort. 
Aus diesem stammt die hier wiedergegebene Stelle (PL 65, 151-152). Sie kreist 
um einen einzigen Gedanken. Wir suchen ihn in zwei Schritten für die Meditation 
zu erschließen. 

1. Gott hat sich zum Schuldner des Menschen gemacht: Er hat dem Menschen eine 
Verheißung gegeben; nun ist er verpflichtet, sie einzulösen; er selbst hat sich durch 
sein Wort gebunden und wollte es. Gottes Verheißung, sein Versprechen, zielt 
auf nichts Geringeres als auf das Heil, die Vollendung des Menschen, der 
Menschheit, der ganzen Welt. Wie zeigt sie sich dem Menschen, wie erfährt er 
sie? Schon darin, daß er an diesem Leben, falls er nur das sein will, was in ihm 
angelegt, ihm mitgegeben ist, scheitert; es hält nicht, was es verheißt. So treibt 
ihn eine oft untergründige, aber unausrottbare Sehnsucht nach dem Heilen, Gan- 



Einübung und Weisung 228 

zen, nach der Vollendung in der Liebe. Sein Geist weist ihn über den Tod hinaus. 
Es ist jene Unruhe, die Augustinus zu seinem berühmten Wort veranlaßt hat; 
sie findet erst ihre Erklärung, wenn der Mensch zu Gott gefunden hat. Dann weiß 
er auf einmal, rückschauend auf sein Leben, was ihn am tiefsten bewegte und nicht 
zur Ruhe kommen ließ. Wird es nicht aber auch oft so sein, daß der Mensch schon 
längst zu Gott gefunden hat, bevor er es weiß? Der Name Gottes ist ihm, wer 
weiß auf welchen Wegen, durch welche Anlässe und Verstrickungen, zur leeren 
Vokabel geworden; er sagt ihm nichts mehr. Und dennoch ist er bei Gott. Indem 
er willig auf den Gang des Lebens einging und annahm, was ihm dieses Leben 
mit seinen vielfältigen Geschicken und Begegnungen brachte, geführt durch sein 
Gewissen, durch die Stimme des Guten in seinem Herzen, wurde er geläutert, 
demütig, ein Liebender. So gewann er ein unbeirrbares Vertrauen in die Sinn- 
haftigkeit des Daseins, trotz dem vielen, das solches Vertrauen täglich Lügen zu 
strafen scheint. Sein Herz bezeugt ihm, daß er zu Recht vertraut. Und Gott wird 
ihn nicht enttäuschen. Er ist sein Schuldner geworden. Hat er selbst doch den 
Glauben und die Hoffnung in diesem Menschen geweckt. 

Was bei vielen in der Anonymität und darum im letzten undurchschaubar 
bleibt - Gott tritt hier als solcher, mit Namen genannt, nicht ins Bewußtsein, 
obwohl er der alles Bewirkende ist -, kommt in der Heilsgeschichte des Alten und 
Neuen Testaments langsam, aber immer deutlicher ans Licht. Sie in erster Linie 
ist darum die Lehrmeisterin unseres Glaubens, unserer Hoffnung und unserer 
Zuversicht. Was in ihr als wichtig, ja entscheidend erachtet und darum mitgeteilt 
wird, sind vor allem die der Menschheit, dem auserwählten Volk gegebenen Ver- 
heißungen einer eschatologischen Rettung und Vollendung, einer absoluten Zu- 
kunft. Und immer stärker tritt derjenige hervor, der die Verheißung gegeben 
hat, sie wiederholt und durch Zeichen bekräftigt: Jahwe. Er wählt einzelne Große 
aus, beschenkt sie mit seinen Gaben und macht sie zu Trägern der Verheißung; er 
führt sein Volk aus der Sklaverei heraus, schließt mit ihm einen Bund, sichert 
ihm Landbesitz, gibt ihm Führer, Könige und Propheten. Sein Name ist mit der 
Geschichte Israels aufs engste verbunden; ohne ihn ist sie gar nicht denkbar. Im 
religiösen Bewußtsein des Volkes ist Jahwe da (vgl. Ex 3, 14), als der Gewaltige, 
Unvergleichliche, der die Geschicke seines Volkes lenkt, die Völker regiert und 
das Los jedes einzelnen in seiner Hand hält, als der Strafende und Heilende. 
Und obwohl Israel ein widerspenstiges Volk genannt wird, das sich der liebenden 
Sorge seines Gottes entzieht, eine Buhlerin, die sich fremden Göttern hingibt und 
darum von Gott gestraft, zerschlagen und zerstreut wird, läßt es doch nicht vom 
Glauben an die ihm gegebenen Verheißungen ab. Jahwe ist ihm zum Schuldner 
geworden. Er wird und muß, so vertraut es, seine Verheißungen an ihm wahr 
machen, auch wenn es schwer versagt hat und immer wieder versagt. Die so oft 
erfahrene Liebe seines Gottes, die einmal verkostete Gemeinschaft mit ihm, der 
die Liebe selbst ist, kann gar nicht anders urteilen. Dieses Urteil findet denn 
auch seine Bestätigung in Christus, dem Verheißenen Gottes selbst, der alle der 
Menschheit gegebenen Verheißungen in unüberbietbarer, endgültiger Weise 
wahr macht (vgl. 2 Kor 1, 20). Er hebt im Namen und Auftrag seines Vaters die 
halbtote Menschheit auf sein Lasttier, das ist seine eigene menschliche Natur, und 



Einübung und Weisung 229 

übergibt sie dem Herbergswirt, der Kirche, die das Haus seines Vaters ist und in 
der der Geist der Liebe wirkt, zur Pflege. (Schon Origenes legt das Gleichnis vom 
barmherzigen Samariter so aus.) Damit hat Gott sich vollends zum Schuldner der 
Menschheit gemacht. Denn wenn er um ihretwillen •seines eigenen Sohnes nicht 
schonte, sondern ihn für uns dahingab, wie sollte er mit ihm uns nicht alles 
schenken?" (Rom 8,32). Dürfen wir darum von ihm nicht •Werke der Über- 
gebühr" erwarten, Werke, auf die wir kein Anrecht haben, die der Herr uns aber 
wegen der Freigebigkeit seiner Liebe •schuldet"? Dürfen wir von ihm nicht über 
alle Vernunft hinaus eine nie ermüdende Barmherzigkeit erwarten und eine 
Liebe bis ans Ende (vgl. Jo 13, 1)? •Siehe, so ist unser Gott: durch Geben wird 
er zum Schuldner, und je mehr er gibt, desto weniger verdrießt es ihn, unser 
Schuldner zu sein." Wer liebt, weckt Erwartungen und Hoffnungen, die er nicht 
enttäuschen darf. Die unendliche Liebe hat unbegrenzte Erwartungen und eine 
alle Vernunft übersteigende Hoffnung geweckt. Er gibt mehr, als wir erwarten 
und erhoffen können. Habt darum Zuversicht! Er geht an euch nicht vorüber, 
wenn ihr am Weg liegt, geschlagen, dem Tod preisgegeben. Seine Liebe hat euch 
schon aufgehoben, und für eure Heilung hat er sich mit seinem ganzen Ver-mögen, 
mit seiner unendlichen Liebe verbürgt. 

2. Der Mensch ist Gottes und der Mitmenschen Schuldner: Gott ist unser 
Schuldner geworden. Alles, sich selbst, ist er uns schuldig. Und er löst seine 
Schuld ein, Tag für Tag, indem er sich gänzlich, mit seiner ganzen Person und 
seinem innersten Herzen, uns den Unheilbaren und Unheiligen, den am Weg 
Liegenden und aus vielen Wunden Blutenden, mitteilt und schenkt. Kostbare 
Gabe; sie verspricht uns Heilung und Heil, die den Tod überdauern. Wenn wir 
nur darum wüßten! Aber auch eine schwere Gabe, die uns einfordert. In dem 
Augenblick nämlich, wo wir Gottes liebende Selbstmitteilung glaubend und lie- 
bend annehmen, uns auf sie einlassen, von ihr heilend und heiligend berührt wer- 
den, geht uns auf, daß wir damit zugleich in seiner Schuld stehen. Was er an uns 
tat und tut, uns gab und gibt, müssen wir ihm zurückerstatten. Und da er 
sich selbst uns gab und gibt, müssen auch wir uns selbst ihm zurückschenken, 
gänzlich und ohne Vorbehalt. Vielleicht sind wir dazu gewillt. Wir drücken es in 
Worten, in Gebeten aus. Aber wer vermag schon zu sagen, ob solchen Worten die 
Wirklichkeit entspricht. Wieviel entlarvt das Leben als Täuschung. Eine ernste 
Belastung hat schon manche Selbsteinschätzung zerstört. Darum kommt Gott sol- 
cher Gefahr zuvor. Er will, daß wir das, was wir ihm schulden, an den Mitmen- 
schen einlösen. Was wir ihnen tun, erachtet er als sich selbst getan (vgl. Mt 25,40). 
Hier erst erweist sich, ob und in welchem Maß unsere liebende Hingabe an ihn 
echt ist. 

Durch die liebende Selbstmitteilung Gottes an uns sind wir der Menschen 
Schuldner geworden, schulden wir ihnen nicht nur Werke der Liebe, sondern uns 
selbst. Je mehr wir erhalten, um so schuldiger werden wir. Die Menschen haben 
einen Anspruch auf unsere Liebe. Und da uns Gott seine Liebe über Gebühr er- 
wies, sind auch wir gehalten, die Menschen über Gebühr, nicht nur nach mensch- 
lichen Maßstäben und Rücksichten, zu lieben. Darum darf sich auch niemand, der 
sich für die Menschen, ihre Anliegen und ihre Not, engagiert und vielleicht so- 



Buchbesprechungen 230 

gar verzehrt, einreden, er tue mehr, als er schuldig sei. Er ist ihnen alles schuldig, 
sich selbst und sein Leben. Gewiß, von sich aus kann er es gar nicht. Aber Gott 
gibt ihm das Ver-mögen, es zu können. Nur muß er sich immer wieder auf Gottes 
Liebe einlassen, sie annehmen und in sie eingehen. Das ist auch dann der Fall, 
wenn er sie nicht als solche erkennt, wenn er sich nur den ihm täglich geschenkten 
Gnadenantrieben stellt. Zeichen dafür ist die Freiheit, mit der er sich im Dienst 
für andere zu verschenken vermag, so daß er zu dem, in dessen Schuld er steht, 
sagen kann: •Ihn, den Herrn, also bitte inständig für mich, er möge mir in reich- 
lichem Maß das Ver-mögen schenken, meine Schuld einzulösen, nachdem er mir 
geschenkt hat, daß ich dir in Ihm den freien Dienst der Liebe schulde." 

Friedrich Wulf SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Heilige Schrift 

Stuttgarter Bibelstudien, hrsg. v. Her- 
bert Haag, Norbert Lohfink und Wil- 
helm Pesch. Stuttgart, Kath. Bibelwerk. 
2. Pesch, Wilhelm: Matthäus der Seel- 
sorger. Das neue Verständnis der Evan- 
gelien dargestellt am Beispiel von Mat- 
thäus 18 (1966). 80 S., kart. DM 4,80. 
6. Haag, Herbert: Die Handschriften- 
funde in der Wüste Juda (1965). 74 S., 
2 Taf., DM 5,80. 
7. Gaechter, Paul: Die literarische 
Kunst im Matthäus-Evangelium (1965). 
82 S., kart. DM 5,80. 
10. Haag, Herbert: Biblische Schöp- 
fungslehre und kirchliche Erbsünden- 
lehre (1966). 75 S., kart. DM 4,80. 
13. McCarthy, Dennis SJ: Der Gottes- 
bund im Alten Testament. Ein Bericht 
über die Forschung der letzten Jahre 
(1966). 94 S., kart. DM 5,80. 
17. Kremer, Jacob: Das älteste Zeugnis 
von der Auferstehung Christi. Eine 
bibeltheologische Studie zur Aussage 
und Bedeutung von 1 Kor 15,1-11 
(1966). 155 S., kart. DM 7,80. 
18. Becker, Joachim: Israel deutet seine 

Psalmen. Urform und Neuinterpreta- 
tion in den Psalmen (1966). 98 S., kart. 
DM 5,80. 
19. Scharbert, Josef: Fleisch, Geist und 
Seele im Pentateuch. Ein Beitrag zur 
Anthropologie der Pentateuchquellen 
(1966). 87 S., kart. DM 5,80. 
20. Beumer, Johannes SJ: Die katho- 
lische Inspirationslehre zwischen Vati- 
kanum I und II. Kirchliche Dokumente 
im Licht der theologischen Diskussion 
(1966). 107 S., kart. DM 5,80. 
21. Blinzler, Josef: Die Brüder und 
Schwestern Jesu (1967). 158 S., kart. 
DM 8,80. 

Die sehr schnell wachsende Reihe möchte 
den •wachen Christen von heute" durch 
•Fachmänner" über Bibelfragen orientie- 
ren, •offen" auf Fragen •antworten" und 
•die Diskussion vorantreiben" (Umschlag- 
text). Die Thematik der Bände ist zufällig; 
sie erstreckt sich sowohl auf allgemeine wie 
auf Einzelfragen. Die folgende Bespre- 
chung einiger dieser Arbeiten soll einen 
Eindruck über das vermitteln, was der Le- 
ser von diesen geschmackvoll aufgemachten 




