Einiibung und Weisung 226

sein. Als auflerordentliche Hérer konnen durch den Beschlufl des Kuratorinms
anch solche Bewerber aufgenommen werden, bei denen die eine oder andere der
oben genannten Bedingungen nicht erfillt ist. Die aufRerordentlichen Hérer kon-
nen an allen Veranstaltungen teilnehmen, machen aber keine Diplompriifung.

Beziiglich der Inskriptions- sowie der Priifungs- und Gebithrenordnung gelten
fir die Teilnehmer des Lehrgangs dieselben Bestimmungen, durch die das Stu-
dium an der Theologischen Fakultit in Innsbruck geregelt ist. Die Anmeldun-
gen zur Teilnahme am Lehrgang sollen mit einem kurzen Lebenslauf und der
Empfehlung des zustdndigen kirchlichen Obern an die Geschaftsfithrung (A - 6020
Innsbruck, Sillgasse 6) gerichtet werden.

Die derzeitige Gestalt dieses Lehrganges und seine Organisation sind nicht
endgiiltig. Geplant fir die Zukunft ist die Erweiterung des Lehrkérpers, grofiere
Differenzierung des Lehrprogrammes, staatliche Anerkennung des Diploms, Sta-
tuts eines eigenen Universititsinstitutes und die Entwicklung eines eigenen For-
schungsprogrammes. Vladimir Satura S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Gott ist des Menschen,
der Mensch Gottes und des Nichsten Schuldner

Meditationsgedanken zu einem Text des Bischofs Fulgentius (T 457)

»Du (Monimus) forderst von mir eine Schuld ein, die ich mit Gottes Hilfe
bald einzulbsen verspreche. Denn Er (Gott) gibt mir, wovon ik sie be-
gleichen kann. Was Er mir geschenkt hat, gab er mir, damit ich zum Schuld-
ner wiirde. Wiirden wir nédmlich von ihm nicht zuvor empfangen, konnten
wir nichts zuriickerstatten noch wéren wir es schuldig. Was schulden
wir uns denn gegenseitig aufler die Liebe. Paulus sagt es ausdriicklich:
,Bleibt niemandem etwas schuldig aufler die Liebe (Rom 13, 8). Wer aber
wiirde eine Schuld eingestehen, wenn er den Erhalt eines Gutes leugnete?
Indem wir uns als Schuldner bekennen, geben wir zu erkennen, daff wir
etwas erhalten haben. ,Was besitzest du, und hittest es nicht empfangen?
Hast du aber empfangen, was rithmst du dich, als héttest du nicht empfan-
gen?* (1Kor 4,7), sagt wieder Paulus. Derjenige, der uns gab, was wir zu-
riickzuerstatten schuldig sind, wird uns auch das Ver-migen geben, unsere
Schuld zu begleichen. Derselbe ist also Urheber der Schuldigkeit, der auch



Einiibung und Weisung 227

Urheber der Gabe ist. Er hat sich in seiner Grofiherzigkeit sogar selbst her-
abgelassen, zum Schuldner zu werden, nicht als habe er — bediirflig — von
einem etwas empfangen, sondern weil er von seiner Fiille freigebig ausge-
teilt hat. Einen Halbtoten setzte er auf sein Maultier, und indem er ihn
nach Zahlung von zwei Denaren dem Herbergswirt zur Pflege iibergab, be-
kannte er sich so sehr als Schuldner, dafl er sagen konnte: Wenn du dariiber
hinaus etwas aufwendest, werde ich es dir erstatten, wenn ich zuriickkomme*
(Lk 10,85). Was bedeutet das: ,\Wenn du dariiber hinaus etwas aufwendest
(ein Werk der Ubergebiihr tust)’ anders als: ,Wenn du mehr von mir
empfangen hast’. Denn auch der (Apostel), der dort, wo er kein Gebot
erhalten hatte, sondern in Liebe einen Rat gab, bekannte, dafi er Erbarmen
erfahiren habe. Er sagt nimlich: ,Wegen der Jungfrauen habe ich kein
Herrengebot, aber ich gebe einen Rat, als einer, der vom Herrn die Barm-
herzigkeit erlangt hat, treu zu sein’ (1 Kor 7,25). Er hat also Erbarmen
erfahren, nicht nur damit er das, was er schuldet, erhalie, sondern noch
dariiber hinaus gebe. Siehe, so ist unser Herr: durch Geben wird er zum
Schuldner, und je mehr er gibt, desto weniger kiimmert es ihn, Schuldner
zu sein. In dem Maf er frei austeilt, wird er als Schuldner erfunden. Nur
mnsoweit kann einer den anderen zum Schuldner haben, als er sich herbei-
gelassen hat, freigebig und umsonst zu spenden. 1hn, den Herrn, also bitte
instandig fiir mich, er mége mir in reichem Maf das Ver-migen geben,
meine Schuld einzulésen, nachdem er mir geschenkt hat, daf ich dir in Ihm
den freien Dienst der Liebe schulde.”

Aus dem Vorwort zu den Schriften fiir Monimus

Fulgentius hatte Monimus, einen Laien, in Karthago kennengelernt und war ihm
freundschaftlich verbunden. Dieser hatte dem Bischof einige Fragen vorgelegt,
die die damalige Christenheit beunruhigten (Semipelagianismus) und weithin
gespalten hatten (Arianismus). Fulgentius, jahrelang von seiner afrikanischen
Diézese Ruspe nach Sardinien verbannt, in viele Streitfragen hineingezogen und
in sie eingreifend, konnte seinem Versprechen nicht so schnell nachkommen. Er
entschuldigt sich dafiir. Endlich schickt er Monimus drei Schriften zu, in denen
er u. a. iiber die Vorherbestimmung, iiber das Verhiltnis von Gnade und Ver-
dienst und iiber die Gottheit Christi handelt. Er begleitet sie mit einem Vorwort.
Aus diesem stammt die hier wiedergegebene Stelle (PL 65, 151-152). Sie kreist
um einen einzigen Gedanken. Wir suchen ihn in zwei Schritten fiir die Meditation
zu erschliefen.

1. Goit hat sich zum Schuldner des Menschen gemacht: Er hat dem Menschen eine
Verheiflung gegeben; nun ist er verpflichtet, sie einzuldsen; er selbst hat sich durch
sein Wort gebunden und wollte es. Gottes Verheiflung, sein Versprechen, zielt
auf nichts Geringeres als auf das Heil, die Vollendung des Menschen, der
Menschheit, der ganzen Welt. Wie zeigt sie sich dem Menschen, wie erfihrt er
sie? Schon darin, dafl er an diesem Leben, falls er nur das sein will, was in ihm
angelegt, ihm mitgegeben ist, scheitert; es halt nicht, was es verheifit. So treibt
ihn eine oft untergriindige, aber unausrottbare Sehnsucht nach dem Heilen, Gan-



Einiibung und Weisung 228

zen, nach der Vollendung in der Liebe. Sein Geist weist ihn iiber den Tod hinaus.
Es ist jene Unruhe, die Augustinus zu seinem berithmten Wort veranlafit hat;
sie findet erst ihre Erklarung, wenn der Mensch zu Gott gefunden hat. Dann weif§
er auf einmal, riickschauend auf sein Leben, was ihn am tiefsten bewegte und nicht
zur Ruhe kommen lief. Wird es nicht aber auch oft so sein, dafl der Mensch schon
langst zu Gott gefunden hat, bevor er es weil? Der Name Gottes ist ihm, wer
weill auf welchen Wegen, durch welche Anlidsse und Verstrickungen, zur leeren
Vokabel geworden; er sagt ihm nichts mehr. Und dennoch ist er bei Gott. Indem
er willig auf den Gang des Lebeus einging und annahm, was ihm dieses Leben
mit seinen vielfiltigen Geschicken und Begegnungen brachte, gefithrt durch sein
Gewissen, durch die Stimme des Guten in seinem Herzen, wurde er gelautert,
demiitig, ein Liebender. So gewann er ein unbeirrbares Vertrauen in die Sinn-
haftigkeit des Daseins, trotz dem vielen, das solches Vertrauen taglich Liigen zu
strafen scheint. Sein Herz bezeugt ihm, dafl er zu Recht vertraut. Und Gott wird
ihn nicht enttduschen. Er ist sein Schuldner geworden. Hat er selbst doch den
Glauben und die Hoffnung in diesem Menschen geweckt.

Was bei vielen in der Anonymitit und darum im letzten undurchschaubar
bleibt — Gott tritt hier als solcher, mit Namen genannt, nicht ins Bewufltsein.
abwohl er der alles Bewirkende ist —, kommt in der Heilsgeschichte des Alten und
Neuen Testaments langsam, aber immer deutlicher ans Licht. Sie in erster Linie
ist darum die Lehrmeisterin unseres Glaubens, unserer Hoffnung und unserer
Zuversicht. Was in ihr als wichtig, ja entscheidend erachtet und darum mitgeteilt
wird, sind vor allem die der Menschheit, dem auserwihlten Volk gegebenen Ver-
heiflungen einer eschatologischen Rettung und Vollendung, einer absoluten Zu-
kunft. Und immer stdrker tritt derjenige hervor, der die Verheifiung gegeben
hat, sie wiederholt und durch Zeichen bekraftigt: Jahwe. Er wahlt einzelne Grofle
aus, beschenkt sie mit seinen Gaben und macht sie zu Tragern der Verheiflung; er
fithrt sein Volk aus der Sklaverei heraus, schliefit mit ihm einen Bund, sichert
ihm Landbesitz, gibt ihm Fijhrer, Kénige und Propheten. Sein Name ist mit der
Geschichte Israels aufs engste verbunden; ohne ihn ist sie gar nicht denkbar. Im
religidsen Bewufltsein des Volkes ist Jahwe da (vgl. Ex 3, 14), als der Gewaltige,
Unvergleichliche, der die Geschicke seines Volkes lenkt, die Volker regiert und
das Los jedes einzelnen in seiner Hand hilt, als der Strafende und Heilende.
Und obwohl Israel ein widerspenstiges Volk genannt wird, das sich der liebenden
Sorge seines Gottes enfzieht, eine Buhlerin, die sich fremden Goéttern hingibt und
darum von Gott gestraft, zerschlagen und zerstreut wird, 18t es doch nicht vom
Glauben an die ihm gegebenen Verheilungen ab. Jahwe ist ihm zum Schuldner
geworden. Er wird und muf, so vertraut es, seine Verheilungen an ihm wahr
machen, auch wenn es schwer versagt hat und immer wieder versagt. Die so oft
erfahrene Liebe seines Gottes, die einmal verkostete Gemeinschaft mit ithm, der
die Liebe selbst ist, kann gar nicht anders urteilen. Dieses Urteil findet denn
auch seine Bestatigung in Christus, dem Verheiflenen Gottes selbst, der alle der
Menschheit gegebenen Verheiflungen in untiberbietbarer, endgiltiger Weise
wahr macht (vgl. 2 Kor 1, 20). Er hebt im Namen und Auftrag seines Vaters die
halbtote Menschheit auf sein Lasttier, das ist seine eigene menschliche Natur, und



Einiibung und Weisung 229

iibergibt sie dem Herbergswirt, der Kirche, die das Haus seines Vaters ist und in
der der Geist der Liebe wirkt, zur Pflege. (Schon Origenes legt das Gleichnis vom
barmherzigen Samariter so aus.) Damit hat Gott sich vollends zum Schuldner der
Menschheit gemacht. Denn wenn er um ihretwillen ,seines eigenen Sohnes nicht
schonte, sondern ihn fiir uns dahingab, wie sollte er mit ihm uns nicht alles
schenken?“ (R6m 8, 32). Diirfen wir darum von ihm nicht ,Werke der Uber-
gebiihr erwarten, Werke, auf die wir kein Anrecht haben, die der Herr uns aber
wegen der Freigebigkeit seiner Liebe ,schuldet“? Diirfen wir von ihm nicht iiber
alle Vernunft hinaus eine nic ermiidende Barmherzigkeit erwarten und eine
Liebe bis ans Ende (vgl. Jo 13,1)? ,Siehe, so ist unser Gott: durch Geben wird
er zum Schuldner, und je mehr er gibt, desto weniger verdriefit es ihn, unser
Schuldner zu sein.“ Wer liebt, weckt Erwartungen und Hoffnungen, die er nicht
enttduschen darf. Die unendliche Licbe hat unbegrenzte Erwartungen und eine
alle Vernunft iibersteigende Hoffnung geweckt. Er gibt mehr, als wir erwarten
und erhoffen kénnen. Habt darum Zuversicht! Er geht an euch nicht voriiber,
wenn ihr am Weg liegt, geschlagen, dem Tod preisgegeben. Seine Liebe hat euch
schon aufgehoben, und fiir eure Heilung hat er sich mit seinem ganzen Ver-mégen,
mit seiner unendlichen Liebe verbiirgt.

2. Der Mensch ist Goltes und der Mitmenschen Schuldner: Gott ist unser
Schuldner geworden. Alles, sich selbst, ist er uns schuldig. Und er 16st seine
Schuld ein, Tag fiir Tag, indem er sich génzlich, mit seiner ganzen Person und
seinem innersten Herzen, uns den Unheilbaren und Unheiligen, den am Weg
Liegenden und aus vielen Wunden Blutenden, mitteilt und schenkt. Kostbare
Gabe; sie verspricht uns Heilung und Heil, die den Tod iiberdauern. Wenn wir
nur darum wiiiten! Aber auch eine schwere Gabe, die uns einfordert. In dem
Augenblick namlich, wo wir Gottes licbende Selbstmitteilung glaubend und lie-
bend annehmen, uns auf sie einlassen, von ihr heilend und heiligend beriihrt wer-
den, geht uns auf, da wir damit zugleich in seiner Schuld stehen. Was er an uns
tat und tut, uns gab und gibt, miissen wir ihm zuriickerstatten. Und da er
sich selbst uns gab und gibt, miissen auch wir uns selbst ithm zuriickschenken,
ganzlich und ohne Vorbehalt. Vielleicht sind wir dazu gewillt. Wir driicken es in
Worten, in Gebeten aus. Aber wer vermag schon zu sagen, ob solchen Worten die
Wirklichkeit entspricht. Wieviel entlarvt das Leben als Taduschung. Eine ernste
Belastung hat schon manche Selbsteinschitzung zerstért. Darum kommt Gott sol-
cher Gefahr zuvor. Er will, daf wir das, was wir ihm schulden, an den Mitmen-
schen cinlésen. Was wir ihnen tun, erachtet er als sich selbst getan (vgl. Mt 25, 40).
Hier erst erweist sich, ob und in welchem MaR unsere liecbende Hingabe an ihn
echt ist.

Durch die liebende Selbstmitteilung Gottes an uns sind wir der Menschen
Schuldner geworden, schulden wir ihnen nicht nur Werke der Liebe, sondern uns
selbst. Je mehr wir erhalten, um so schuldiger werden wir. Die Menschen haben
einen Anspruch auf unsere Liebe. Und da uns Gott seine Liebe iiber Gebiihr er-
wies, sind auch wir gehalten, die Menschen iiber Gebiihr, nicht nur nach mensdch-
lichen Mafistiben und Riicksichten, zu lieben. Darum darf sich auch niemand, der
sich fiir die Menschen, ihre Anliegen und ihre Not, engagiert und vielleicht so-



Buchbesprechungen 230

gar verzehrt, einreden, er tue mehr, als er schuldig sei. Er ist ihnen alles schuldig,
sich selbst und sein Leben. Gewi}, von sich aus kann er es gar nicht. Aber Gott
gibt ithm das Ver-mdgen, es zu kénnen. Nur mufl er sich immer wieder auf Gottes
Liebe einlassen, sie annehmen und in sie eingehen. Das ist auch dann der Fall,
wenn er sie nicht als solche erkennt, wenn er sich nur den ihm taglich geschenkten
Gnadenantrieben stellt. Zeichen dafir ist die Freiheit, mit der er sich im Dienst
fir andere zu verschenken vermag, so dafl er zu dem, in dessen Schuld er steht,
sagen kann: ,Ihn, den Herrn, also bitte instindig fir mich, er mége mir in reich-
lichem Mafl das Ver-mogen schenken, meine Schuld einzuldsen, nachdem er mir

geschenkt hat, dafl ich dir in Thm den freien Dienst der Liebe schulde.“

Friedrich Wulf S]

BUCHBESPRECHUNGEN

Heilige Schrift

Stuttgarter Bibelstudien, hrsg. v. Her-
bert Haag, Norbert Lohfink und Wil-
helm Pesch. Stuttgart, Kath. Bibelwerk.
9. Pesch, Wilhelm: Matthius der Seel-
sorger. Das neue Verstindnis der Evan-
gelien dargestellt am Beispiel von Mat-
thiaus 18 (1966). 80 S., kart. DM 4,80.
6. Haag, Herbert: Die Handschriften-
funde in der Wiiste Juda (1965). 74 S.,
2 Taf., DM 5,80.

7. Gaedhter, Paul: Die literarische
Kunst im Matthius-Evangelium (1965).
82 S., kart. DM 5,80.

10. Haag, Herbert: Biblische Schop-
fungslehre und kirchliche Erbsiinden-
lehre (1966). 75 S., kart. DM 4,80.

13. McCarthy, Dennis S]: Der Gottes-
bund im Alten Testament. Ein Bericht
iber die Forschung der letzten Jahre
(1966). 94 S., kart. DM 5,80.

17. Kremer, Jacob: Das alteste Zeugnis
von der Auferstehung Christi. Eine
bibeltheologische Studie zur Aussage
und Bedeutung von 1 Kor 15,1-11
(1966). 155 S., kart. DM 7,80.

18. Becker, Joachim: Israel deutet seine

Psalmen. Urform und Neuinterpreta-
tion in den Psalmen (1966). 98 S., kart.
DM 5,80.

19. Scharbert, Josef: Fleisch, Geist und
Seele im Pentateuch. Ein Beitrag zur
Anthropologie der Pentateuchquellen
(1966). 87 S., kart. DM 5,80.

20. Beumer, Johannes SJ: Die katho-
lische Inspirationslehre zwischen Vati-
kanum [ und II. Kirchliche Dokumente
im Licht der theologischen Diskussion
(1966). 107 S., kart. DM 5,80.

21. Blinzler, Josef: Die Briider und
Schwestern Jesu (1967). 158 S., kart.
DM 8,80.

Die sehr schnell wachsende Reihe mdochte
den ,wachen Christen von heute® durch
,Fachminner“ iber Bibelfragen orientie-
ren, ,offen® auf Fragen ,antworten” und
,die Diskussion vorantreiben“ (Umschlag-
text). Die Thematik der Bande ist zufillig;
sie erstreckt sich sowohl auf allgemeine wie
auf Einzelfragen. Die folgende Bespre-
chung einiger dieser Arbeiten soll einen
Eindruck iiber das vermitteln, was der Le-
ser von diesen geschmackvoll aufgemachten





