
Von den Erschütterungen des Lebens 

und dem Weg des Glaubens 

Norbert Mulde SJ, München 

Der ständige Fortschritt von Wissenschaft und Technik, dessen Zeugen 
wir sind, hat einen Optimismus eigener Art erweckt. Wir glauben, daß 
die Kräfte der uns umgebenden Welt grundsätzlich dem menschlichen Zu- 
griff offenliegen, und sind überzeugt, daß wir sie von Tag zu Tag mehr in 
den Dienst menschlichen Wohlergehens und der Erfüllung gerade auch 
unserer kühnsten Wünsche stellen werden. Ja nicht allein die materielle 
Umwelt, der Mensch selbst, sein Werden, Entfalten und Reifen, erscheint 
manipulierbar. Wir sind nicht mehr allein darauf angewiesen, das, was 
uns die Natur vorgibt, zu gebrauchen: wir können nun auch das Vorge- 
gebene verändern und so Voraussetzungen für neue Möglichkeiten und 
Entfaltungen schaffen. Das ehemals Utopische scheint möglich, ja in greif- 
barer Nähe. Mögen ihm auch Rückschläge nicht erspart bleiben, so hegt 
der Mensch doch die berechtigte Hoffnung, daß er nicht länger der Sklave 
der Elemente sein wird, sondern ihr Herr. 

Es ist nicht verwunderlich, daß mit diesem neuen Selbstbewußtsein des 
Menschen seine traditionelle Religiosität in die Krise gerät. Diese Krise 
muß aber nicht notwendig zum Atheismus führen. Übermut und Hybris 
sind nur dann die Folge, wenn der geschilderte Optimismus in naiver 
Beschränktheit die tatsächlich erlebte Begrenzung übersieht und den zu- 
nehmend eindringlicheren Appell ignoriert, die erworbene größere Macht 
über die Welt in die Verantwortung seiner Freiheit zu nehmen. Wenn wir 
aber der Versuchung zur Selbstüberschätzung nicht verfallen, können wir 
aus dem neuen Bewußtsein einen Zuwachs an schöpferischer Kraft, an 
Freude und Lebensmut schöpfen, der nicht nur der Erfüllung unserer 
sozialen Aufgaben und persönlichen Aspirationen, sondern gerade auch 
der Entfaltung unserer gesamtmenschlichen und religiösen Persönlichkeit 
zugute kommt. 

Es soll nicht verschwiegen werden, daß dieser neue Optimismus mit 
dem christlichen Bewußtsein in einen gewissen Konflikt geraten ist. Eine 
der Grundlehren und Grunderfahrungen, die das Christentum und die 
Kirche immer aufs neue in Erinnerung rufen, ist die der Notwendigkeit 
von Verzicht und Entsagung. Der Weg des Menschen führt nicht gerade- 
wegs in Glück und Erfüllung. Die Auferstehung in das volle, unbegrenzte, 



Norbert Mulde 242 

•ewige" Leben geschieht durch das dunkle Tor des Todes hindurch, wo sie 
alle Halbheit und alles Tote zurücklassen muß. Das aber bedeutet Tren- 
nung, Entsagung, eine schmerzliche Geburt, die nur im Glauben an den 
Sinn des Ganzen, d. h. an Gott als den liebenden Vater aller Lebendigen, 
durchgelitten werden kann. Denn im Tod wird der Mensch in seinen 
Grundfesten erschüttert. Die Sicherheiten, die er sich oft mühsam errichtet 
und auf die er sich im Lauf seines Lebens verlassen hat, werden auf ihren 
tragfähigen Grund ausgeforscht. Durch den Tod wird der Mensch in seiner 
gesamten Existenz in Frage gestellt. Das ist die •Krise", das ist das Ge- 
richt, und zugleich das läuternde Feuer, das alles Tote am Menschen zu 
Schlacke verbrennt und so das Gold des Lebens in seine volle Reinheit 
und Schönheit befreit. 

Dieser Läuterungsprozeß ist schmerzlich. Aber der Glaubende bejaht 
ihn im Hinblick auf Gott. Hier liegt der Grund der christlichen Todes- 
zuversicht und der Grund des christlichen Optimismus. Dieser Optimismus 
hat aber bereits alles Naive, wenigstens grundsätzlich, abgestreift; denn 
er kann nur im ständig erneuerten Ja des Glaubens an Gott als den Vater 
aller Lebendigen festgehalten und durchgehalten werden. Zugleich wäre 
aber dieser Optimismus rein passiv und unfruchtbar, würde er sich nur 
auf das Ende des Lebens beziehen und nicht auch auf dieses Leben selbst. 
•Wir alle, die wir getauft wurden auf Jesus Christus, (wurden) auf seinen 
Tod getauft. Mitbegraben wurden wir also mit ihm durch die Taufe auf 
seinen Tod, damit, wie Christus auferweckt wurde von den Toten durch 
die Herrlichkeit des Vaters, so auch wir im Neusein des Lebens wandeln" 
(Rom 6,3f.). Damit ist aber zum Ausdruck gebracht, daß der Mensch, der 
sich im Glauben zu Gott und Jesus Christus bekennt und die Taufe emp- 
fängt, in ebendiesem freien Akt, der ein Akt der Liebe und des Vertrauens 
ist, sein Ja dazu spricht, daß er von nun an alle Erschütterungen, Krisen, 
Konflikte, Mißgeschicke, Mißerfolge und dergleichen seines Lebens im 
Licht der letzten und gründlichen Erschütterung, die ihm durch Gottes Huld 
im Tod widerfahren wird, sehen will. Im Glauben an Tod und Auferste- 
hung Christi weiß er, daß alle Erschütterung des Lebens letztlich nur der 
Läuterung und der Herausstellung seines eigentlichen, wahren Wesens 
dient. Auch die großen und kleinen Krisen des Menschenlebens sind Wachs- 
tumskrisen. Sie sind die Reaktion des Lebens in uns, unseres Lebens- 
kerns, gegen die Verhärtung, das Abgestorbene, das die Entfaltung des 
Lebens behindert. Sie sind Frage und Aufruf an uns selbst, uns immer je 
neu den Erfordernissen des Lebens zu stellen und vertrauensvoll zu öffnen. 
Sie sind ebensoviele Appelle, die einmal eingenommenen Standpunkte 
auf ihre jetzige Gültigkeit hin erproben zu lassen. Die Schickungen des 
Lebens sind wie Fragen, die dem Menschen gestellt werden, Aufforde- 



Von den Erschütterungen des Lebens und dem Weg des Glaubens 243 

rungen, aus dem Wesentlichen und letztlich aus der Bereitschaft für Gott 
zu leben und in Aufrichtigkeit und Ehrlichkeit alles auszuscheiden, was 
zu diesem wesentlichen Leben nicht mehr taugt. Das Erdreich seiner 
Existenz wird dann gleichsam aufgerissen und aufgelockert, um dem grö- 
ßeren und volleren Leben Nährboden zu werden. 

Und wenn der Mensch auf diese Fragen, die die Existenz an ihn stellt, 
aktiv eingeht und mittut, dann läßt er sich in Frage stellen. Er läßt es zu, 
in seinem innersten Wesen betroffen zu werden, weil er weiß, daß er 
durch diese Infragestellung nicht ruiniert, sondern nur geläutert werden 
soll. Er überhört die Sprache der Lebensereignisse nicht. Er weist ihre 
Rede nicht ab, indem er der falschen Adresse die •Schuld" an der erlit- 
tenen Erschütterung oder Enttäuschung zuschiebt. Er betäubt sich nicht, 
um ignorieren zu können oder nicht wahrhaben zu müssen, was doch wahr 
ist. Er kompensiert nicht, weil das ein schlechtes Spiel wäre, das aufs 
Ganze gesehen über die Lage nur hinwegtäuscht, aber keine heilende Lö- 
sung bringen kann. Vielmehr nimmt er die Frage an, weil sie ihm einen 
Zuwachs an Wahrheit und Leben verheißt. Jede Frage birgt ja bereits in 
gewisser Weise ihre Antwort in sich. Diese Antwort will nur ans Licht 
kommen, will ent-borgen werden, um ihre lebenweckende Kraft zu ent- 
falten. Bei den Fragen, die uns das Leben stellt, sind selbstverständlich 
nicht jene gemeint, auf die wir auch mit einem •Ich weiß nicht" reagieren 
können. Die Fragen der Ereignisse sind konkret, weil sie aus dem Leben 
selbst aufsteigen und nicht von außen herangetragen werden. Sie dienen 
dem Leben, nicht aber einem irgendwie gearteten Wissen, welches immer 
nur einem besseren Manipulieren von Sachen, niemals der besseren Be- 
wältigung des Lebens förderlich ist, es sei denn, es trifft gerade dann ein, 
wenn das Leben die diesbezügliche Frage stellt. 

Die Annahme einer solchen Frage ist erst eigentlich das echte, weil heil- 
bringende Erleiden der Erschütterung. Das meist leidvolle Ereignis wird 
nicht abgewehrt oder verdrängt, sondern wirklich bis in die Mitte des 
eigenen Selbst zugelassen. Das ganze Gewicht der Wirklichkeit einer 
Not wird gefühlt und erfahren, der Widerspruch, die Einsamkeit, die 
Bedrohungen des Lebens. Der Schmerz wird nicht vorschnell abgewehrt 
als etwas Unnützes oder gar Schädliches, sondern verstanden als die We- 
hen eine Neugeburt, eines noch umgreifenderen Zur-Welt-Kommens des 
Menschen in seinem eigentlichsten Sein. 

Die Kraft zur Annahme und zum Erleiden der Erschütterung ist aber 
nichts anderes als der Glaube selbst. Das •Urvertrauen", das die moderne 
Wissenschaft vom Menschen als die Grundvoraussetzung für die adäquate 
Meisterung des Lebens erkannt hat, ist ja nicht einfachhin das Produkt 
einer intelligenten Erziehung und eines glücklichen Reifeprozesses. Das 



Norbert Mulde 244 

richtige Verhalten der Eltern und Erzieher, ihre echte Väterlichkeit und 
Mütterlichkeit, hilft dazu, daß das Kind zu diesem Urvertrauen findet, 
das in ihm schlummert und zur Entfaltung drängt und das Siegel der 
Väterlichkeit und Mütterlichkeit Gottes selbst darstellt. Wenn nun das 
Ja des Glaubens frei und bewußt gesprochen wird, dann wird auch dieses 
Grundvertrauen in Gott neu verlebendigt. Wer sich bereitfindet, sich den 
Fragen des Lebens und seinen Anforderungen zu stellen, wer ja sagt zum 
Erleiden der Erschütterung, traut Gott und glaubt an den Segen aus den 
Schmerzen: •Wenn die Frau gebiert, hat sie Trauer, weil ihre Stunde ge- 
kommen ist; hat sie aber das Kind geboren, denkt sie nicht mehr an die 
Not, vor Freude, daß ein Mensch zur Welt geboren wurde. So habt auch 
ihr jetzt Trauer; doch ich werde euch wiedersehen, und euer Herz wird 
sich freuen, und eure Freude wird niemand von euch nehmen" (Jo 16,21 f.). 

Darum hat auch die Bereitschaft, sich in Frage stellen zu lassen, nichts 
mit Pessimismus oder mit einem Hang zur Skepsis oder zur Depression zu 
tun. Das Leben, d. h. Gott, will uns nicht •verunsichern", es will uns viel- 
mehr von Sicherheit zu Sicherheit führen. Es will uns veranlassen, zwi- 
schen wahrer und falscher Sicherheit und Geborgenheit zu unterscheiden. 
Nicht alles, was uns beruhigt, ist gut und dient dem Leben. Es gibt die 
Genügsamkeit des Heiligen und die des Spießers, die Selbst-Sicherheit 
des •Reichen", der vor Gott ein Tor ist (vgl. Lk 12,16-21) und die innere 
Gewißheit des Apostels, der den Menschen als lebensfremder Idealist gilt 
(Rom 8,38f.: •Ich bin überzeugt, weder Tod noch Leben, weder Engel 
noch Mächte, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges noch Kräfte, weder 
Höhe noch Tiefe noch sonst etwas Geschaffenes wird uns zu trennen ver- 
mögen von der Liebe Gottes in Christus Jesus, unserem Herrn!"). Ebenso- 
wenig ist es wünschenswert, daß wir in beständiger Sorge und Unruhe 
leben; denn es gibt auch das Sorgen und die Unruhe derer, die nicht an 
Gott glauben (vgl. Mt 6, 31 f.). 

Wenn nun der Mensch einmal erfahren hat, daß die Ereignisse des 
Lebens nicht dumpf-fatale Widerfahrnisse sind, deren Zwang man wehr- 
los ausgeliefert ist, ohne daraus einen Zuwachs an Leben zu gewinnen, 
daß man vielmehr in ein lebendiges Gespräch mit ihnen eintreten kann 
und eintreten soll, dann wird er in zunehmendem Maß für ihre Fragen 
und Anrufe feinfühlig und hellhörig werden. Die Erschütterung, der 
Mißerfolg, der Widerspruch zerrütten ihn nicht, vielmehr beginnt er 
sich selbst zu fragen, was das Ereignis, das ihm eben zugestoßen ist, ihm zu 
sagen hat, zu welchem Verhalten er aufgerufen ist, um eben diese Situa- 
tion gültig zu bestehen. Der so Befragte und Sich-fragende wird fort- 
schreitend von den sogenannten •Man"-Haltungen und Klischees zur 
eigenen, je ursprünglichen Persönlichkeit befreit und kann so erst eigent- 



Von den Erschütterungen des Lebens und dem Weg des Glaubens 245 

lieh den andern in voller Weise Mit-Mensch sein, weil er er selbst ge- 
worden ist. Indem er sich von der ihn betreffenden Wirklichkeit befragen 
läßt, findet er zu sich selbst. So bringt ihm jede Begegnung mit Wirklich- 
keit, d. h. jeder Augenblick seines Lebens, der in Aufrichtigkeit und Wach- 
heit gelebt wird, die Chance, Lebenhinderndes abzubauen und auszu- 
scheiden und einen Zuwachs an Lebendigkeit zu gewinnen. Für den Chri- 
sten bedeutet das aber nichts anderes, als daß sich ihm in jedem Augen- 
blick die Gelegenheit anbietet, einen Schritt auf Gott hin zu tun, der der 
Gott des Lebens, die Fülle des Lebens ist, einen Schritt hin •zur vollen 
Mannesreife, zum Vollmaß der Gestalt in der Fülle Christi" (Eph 4, 13), 
der zugleich das Maß des vollen, ganz in die eigene Lebendigkeit gelang- 
ten Menschen ist. So gesehen ist christliche Frömmigkeit nicht mehr ein sek- 
torhaftes Bemühen, das nur dann geschehen kann, wenn sich der Mensch 
dazu Zeit nimmt und seinen Geist zum Gebet sammelt. Vielmehr ist uns 
die Chance, fromm zu sein, in jedem Augenblick angeboten, wenn wir uns 
nämlich in gläubigem Vertrauen von einem Ereignis betreffen lassen und 
seiner Frage aufrichtig standhalten. Wer sich auf dieses Wagnis des Sich- 
in-Frage-stellen-lassens gläubig einläßt, wird die Erfahrung machen 
können, daß es schließlich nichts gibt, was den Menschen in seiner Leben- 
digkeit und bei seinem Reifen in seine eigene Vollendung hinein zu hin- 
dern vermag, weder Freudiges noch Trauriges, •weder Tod noch Leben, 
weder Engel noch Mächte, weder Höhe noch Tiefe noch sonst etwas Ge- 
schaffenes" (Rom 8,38f.) daß im Gegenteil alles dem Menschen zum Fort- 
schritt dienen kann und dienen soll (vgl. Rom 8, 28). Durch den Glauben 
hat uns Gott frei gemacht, indem er uns in seinem Vertrauen fest begrün- 
det. Nun aber können wir uns den Fragen der Ereignisse zu unserem 
eigenen Wohl zuversichtlich und unbedenklich aussetzen, weil die faszi- 
nierende Macht des Bösen durch den Glauben an Gott gebrochen ist und 
nun auch das Widrige in der Welt, das •Übel", dem größeren Leben dient. 
Aber noch einmal sei es gesagt: Ohne den Glauben ist es unmöglich! 




