Von den Erschiitterungen des Lebens

und dem Weg des Glaubens

Norbert Mulde SJ, Miinchen

Der stindige Fortschritt von Wissenschaft und Technik, dessen Zeugen
wir sind, hat einen Optimismus eigener Art erweckt. Wir glauben, daf}
die Krifte der uns umgebenden Welt grundsatzlich dem menschlichen Zu-
griff offenliegen, und sind iiberzeugt, dafl wir sie von Tag zu Tag mehr in
den Dienst menschlichen Wohlergehens und der Erfillung gerade auch
unserer kithnsten Wiinsche stellen werden. Ja nicht allein die materielle
Umwelt, der Mensch selbst, sein Werden, Entfalten und Reifen, erscheint
manipulierbar. Wir sind nicht mehr allein darauf angewiesen, das, was
uns die Natur vorgibt, zu gebrauchen: wir kénnen nun auch das Vorge-
gebene verandern und so Voraussetzungen fiir neue Méglichkeiten und
Entfaltungen schaffen. Das ehemals Utopische scheint méoglich, ja in greif-
barer Ndhe. Mogen ihm auch Riickschldge nicht erspart bleiben, so hegt
der Mensch doch die berechtigte Hoffnung, daf er nicht linger der Sklave
der Elemente sein wird, sondern ihr Herr.

Es ist nicht verwunderlich, dafl mit diesem neuen Selbstbewufitsein des
Menschen seine traditionelle Religiositat in die Krise gerit. Diese Krise
muff aber nicht notwendig zum Atheismus fihren. Ubermut und Hybris
sind nur dann die Folge, wenn der geschilderte Optimismus in naiver
Beschranktheit die tatséchlich erlebte Begrenzung iibersieht und den zu-
nehmend eindringlicheren Appell ignoriert, die erworbene grofere Macht
iber die Welt in die Verantwortung seiner Freiheit zu nehmen. Wenn wir
aber der Versuchung zur Selbstiberschatzung nicht verfallen, kénnen wir
aus dem neuen Bewufltsein einen Zuwachs an schopferischer Kraft, an
Freude und Lebensmut schépfen, der nicht nur der Erfiillung unserer
sozialen Aufgaben und personlichen Aspirationen, sondern gerade auch
der Entfaltung unserer gesamtmenschlichen und religiésen Personlichkeit
zugute kommt.

Es soll nicht verschwiegen werden, dafl dieser neue Optimismus mit
dem christlichen Bewuftsein in einen gewissen Konflikt geraten ist. Eine
der Grundlehren und Grunderfahrungen, die das Christentum und die
Kirche immer aufs neue in Erinnerung rufen, ist die der Notwendigkeit
von Verzicht und Entsagung. Der Weg des Menschen fithrt nicht gerade-
wegs in Gliick und Erfiillung. Die Auferstehung in das volle, unbegrenzte,



Norbert Mulde 242

~ewige® Leben geschieht durch das dunkle Tor des Todes hindurch, wo sie
alle Halbheit und alles Tote zuriicklassen mufl. Das aber bedeutet Tren-
nung, Entsagung, eine schmerzliche Geburt, die nur im Glauben an den
Sinn des Ganzen, d. h. an Gott als den liebenden Vater aller Lebendigen,
durchgelitten werden kann. Denn im Tod wird der Mensch in seinen
Grundfesten erschiittert. Die Sicherheiten, die er sich oft mithsam errichtet
und auf die er sich im Lauf seines Lebens verlassen hat, werden auf ihren
tragfihigen Grund ausgeforscht. Durch den Tod wird der Mensch in seiner
gesamten Existenz in Frage gestellt. Das ist die ,Krise®, das ist das Ge-
richt, und zugleich das lduternde Feuer, das alles Tote am Menschen zu
Schlacke verbrennt und so das Gold des Lebens in seine volle Reinheit
und Schonheit befreit.

Dieser Liuterungsprozef} ist schmerzlich. Aber der Glaubende bejaht
ihn im Hinblick auf Gott. Hier liegt der Grund der christlichen Todes-
zuversicht und der Grund des christlichen Optimismus. Dieser Optimismus
hat aber bereits alles Naive, wenigstens grundsitzlich, abgestreift; denn
er kann nur im stindig erneuerten Ja des Glaubens an Gott als den Vater
aller Lebendigen festgehalten und durchgehalten werden. Zugleich wére
aber dieser Optimismus rein passiv und unfruchtbar, wiirde er sich nur
auf das Ende des Lebens beziehen und nicht auch auf dieses Leben selbst.
» Wir alle, die wir getauft wurden auf Jesus Christus, (wurden) auf seinen
Tod getauft. Mitbegraben wurden wir also mit ihm durch die Taufe auf
seinen Tod, damit, wie Christus auferweckt wurde von den Toten durch
die Herrlichkeit des Vaters, so anch wir im Neusein des Lebens wandeln®
(Rom 6, 3f.). Damit ist aber zum Ausdruck gebracht, dafl der Mensch, der
sich im Glauben zu Gott und Jesus Christus bekennt und die Taufe emp-
fangt, in ebendiesem freien Akt, der ein Akt der Liebe und des Vertrauens
ist, sein Ja dazu spricht, daf’ er von nun an alle Erschiitterungen, Krisen,
Konflikte, Mifigeschicke, Miflerfolge und dergleichen seines Lebens im
Licht der letzten und griindlichen Erschiitterung, die ihm durch Gottes Huld
im Tod widerfahren wird, sehen will. Im Glauben an Tod und Auferste-
hung Christi weif er, dafl alle Erschiitterung des Lebens letztlich nur der
Lauterung und der Herausstellung seines eigentlichen, wahren Wesens
dient. Auch die grofen und kleinen Krisen des Menschenlebens sind Wachs-
tumskrisen. Sie sind die Reaktion des Lebens in uns, unseres Lebens-
kerns, gegen die Verhidrtung, das Abgestorbene, das die Entfaltung des
Lebens behindert. Sie sind Frage und Aufruf an uns selbst, uns immer je
neu den Erfordernissen des Lebens zu stellen und vertrauensvoll zu 6ffnen.
Sie sind ebensoviele Appelle, die einmal eingenommenen Standpunkte
auf ihre jetzige Gultigkeit hin erproben zu lassen. Die Schickungen des
Lebens sind wie Fragen, die dem Menschen gestellt werden, Aufforde-



Von den Erschiitterungen des Lebens und dem Weg tées Glaubens 243

rungen, aus dem Wesentlichen und letztlich aus der Bereitschaft fiir Gott
zu leben und in Aufrichtigkeit und Ehrlichkeit alles auszuscheiden, was
zu diesem wesentlichen Leben nicht mehr taugt. Das Erdreich seiner
Existenz wird dann gleichsam aufgerissen und aufgelockert, um dem gré-
Reren und volleren Leben Nidhrboden zu werden.

Und wenn der Mensch auf diese Fragen, die die Existenz an ihn stellt,
aktiv eingeht und mittut, dann 148t er sich in Frage stellen. Er 1ifit es zu,
in seinem innersten Wesen betroffen zu werden, weil er weif}, dafl er
durch diese Infragestellung nicht ruiniert, sondern nur geliutert werden
soll. Er tiberhort die Sprache der Lebensereignisse nicht. Er weist ihre
Rede nicht ab, indem er der falschen Adresse die ,Schuld® an der erlit-
tenen Erschiitterung oder Enttduschung zuschiebt. Er betiubt sich nicht,
um ignorieren zu konnen oder nicht wahrhaben zu miissen, was doch wahr
ist. Er kompensiert nicht, weil das ein schlechtes Spiel wire, das aufs
Ganze gesehen iiber die Lage nur hinwegtduscht, aber keine heilende Lé-
sung bringen kann. Vielmehr nimmt er die Frage an, weil sie ihm einen
Zuwachs an Wahrheit und Leben verheifit. Jede Frage birgt ja bereits in
gewisser Weise ihre Antwort in sich. Diese Antwort will nur ans Licht
kommen, will ent-borgen werden, um ihre lebenweckende Kraft zu ent-
falten. Bei den Fragen, die uns das Leben stellt, sind selbstverstindlich
nicht jene gemeint, auf die wir auch mit einem ,Ich weifl nicht“ reagieren
konnen. Die Fragen der Ereignisse sind konkret, weil sie aus dem Leben
selbst aufsteigen und nicht von auflen herangetragen werden. Sie dienen
dem Leben, nicht aber einem irgendwie gearteten Wissen, welches immer
nur einem besseren Manipulieren von Sachen, niemals der besseren Be-
waltigung des Lebens forderlich ist, es sei denn, es trifft gerade dann ein,
wenn das Leben die diesbeziigliche Frage stellt.

Die Annahme einer solchen Frage ist erst eigentlich das echte, weil heil-
bringende Erleiden der Erschiitterung. Das meist leidvolle Ereignis wird
nicht abgewehrt oder verdringt, sondern wirklich bis in die Mitte des
eigenen Selbst zugelassen. Das ganze Gewicht der Wirklichkeit einer
Not wird gefiihlt und erfahren, der Widerspruch, die Einsamkeit, die
Bedrohungen des Lebens. Der Schmerz wird nicht vorschnell abgewehrt
als etwas Unniitzes oder gar Schidliches, sondern verstanden als die We-
hen eine Neugeburt, eines noch umgreifenderen Zur-Welt-Kommens des
Menschen in seinem eigentlichsten Sein.

Die Kraft zur Annahme und zum Erleiden der Erschiitterung ist aber
nichts anderes als der Glaube selbst. Das ,Urvertrauen®, das die moderne
Wissenschaft vom Menschen als die Grundvoraussetzung fiir die adiquate
Meisterung des Lebens erkannt hat, ist ja nicht einfachhin das Produkt
einer intelligenten Erziehung und eines gliicklichen Reifeprozesses. Das



Norbert Mulde 244

richtige Verhalten der Eltern und Erzieher, ihre echte Viterlichkeit und
Miitterlichkeit, hilft dazu, dafl das Kind zu diesem Urvertrauen findet,
das in ihm schlummert und zur Entfaltung dringt und das Siegel der
Viterlichkeit und Miitterlichkeit Gottes selbst darstellt. Wenn nun das
Ja des Glaubens frei und bewufit gesprochen wird, dann wird auch dieses
Grundvertrauen in Gott neu verlebendigt. Wer sich bereitfindet, sich den
Fragen des Lebens und seinen Anforderungen zu stellen, wer ja sagt zum
Erleiden der Erschiitterung, traut Gott und glaubt an den Segen aus den
Schmerzen: , Wenn die Frau gebiert, hat sie Trauer, weil ihre Stunde ge-
kommen ist; hat sie aber das Kind geboren, denkt sie nicht mehr an die
Not, vor Freude, daff ein Mensch zur Welt geboren wurde. So habt auch
ihr jetzt Trauer; doch ich werde euch wiedersehen, und euer Herz wird
sich freuen, und eure Freude wird niemand von euch nehmen*® (Jo 16,21f.).

Darum hat auch die Bereitschaft, sich in Frage stellen zu lassen, nichts
mit Pessimismus oder mit einem Hang zur Skepsis oder zur Depression zu
tun. Das Leben, d. h. Gott, will uns nicht ,verunsichern®, es will uns viel-
mehr von Sicherheit zu Sicherheit fithren. Es will uns veranlassen, zwi-
schen wahrer und falscher Sicherheit und Geborgenheit zu unterscheiden.
Nicht alles, was uns beruhigt, ist gut und dient dem Leben. Es gibt die
Gentigsamkeit des Heiligen und die des Spieflers, die Selbst-Sicherheit
des ,Reichen®, der vor Gott ein Tor ist (vgl. Lk 12,16-21) und die innere
Gewilheit des Apostels, der den Menschen als lebensfremder Idealist gilt
(Rom 8,38f.: ,Ich bin iiberzeugt, weder Tod noch Leben, weder Engel
noch Machte, weder Gegenwirtiges noch Zukiinftiges noch Krifte, weder
Hohe noch Tiefe noch sonst etwas Geschaffenes wird uns zu trennen ver-
mogen von der Liebe Gottes in Christus Jesus, unserem Herrn!“). Ebenso-
wenig ist es winschenswert, dal wir in bestdndiger Sorge und Unruhe
leben; denn es gibt auch das Sorgen und die Unruhe derer, die nicht an
Gott glauben (vgl. Mt 6, 31£.).

Wenn nun der Mensch einmal erfahren hat, dall die Ereignisse des
Lebens nicht dumpf-fatale Widerfahrnisse sind, deren Zwang man wehr-
los ausgeliefert ist, ohne daraus einen Zuwachs an Leben zu gewinnen,
dafl man vielmehr in ein lebendiges Gesprich mit ihnen eintreten kann
und eintreten soll, dann wird er in zunchmendem Maf} fir ihre Fragen
und Anrufe feinfihlig und hellhorig werden. Die Erschiitterung, der
Miflerfolg, der Widerspruch zerriitten ihn nicht, vielmehr beginnt er
sich selbst zu fragen, was das Ereignis, das ihm eben zugestofien ist, ihm zu
sagen hat, zu welchem Verhalten er aufgerufen ist, um eben diese Situa-
tion giiltig zu bestehen. Der so Befragte und Sich-fragende wird fort-
schreitend von den sogenannten ,Man®“-Haltungen und Klischees zur
eigenen, je urspringlichen Personlichkeit befreit und kann so erst eigent-



Von den Erschiitterungen des Lebens und dem Weg des Glaubens 245

lich den andern in voller Weise Mit-Mensch sein, weil er er selbst ge-
worden ist. Indem er sich von der ihn betreffenden Wirklichkeit befragen
1aft, findet er zu sich selbst. So bringt ihm jede Begegnung mit Wirklich-
keit, d. h. jeder Augenblick seines Lebens, der in Aufrichtigkeit und Wach-
heit gelebt wird, die Chance, Lebenhinderndes abzubanen und auszu-
scheiden und einen Zuwachs an Lebendigkeit zu gewinnen. Fiir den Chri-
sten bedeutet das aber nichts anderes, als dafl sich ihm in jedem Augen-
blick die Gelegenheit anbietet, einen Schritt auf Gott hin zu tun, der der
Gott des Lebens, die Fiille des Lebens ist, einen Schritt hin ,zur vollen
Mannesreife, zum Vollmafl der Gestalt in der Fille Christi“ (Eph 4, 13),
der zugleich das Mafl des vollen, ganz in die eigene Lebendigkeit gelang-
ten Menschen ist. So gesehen ist christliche Frommigkeit nicht mehr ein sek-
torhaftes Bemihen, das nur dann geschehen kann, wenn sich der Mensch
dazu Zeit nimmt und seinen Geist zum Gebet sammelt. Vielmehr ist uns
die Chance, fromm zu sein, in jedem Augenblick angeboten, wenn wir uns
namlich in glaubigem Vertrauen von einem Ereignis betreffen lassen und
seiner Frage aufrichtig standhalten. Wer sich auf dieses Wagnis des Sich-
in-Frage-stellen-lassens gldubig einldft, wird die Erfahrung machen
kénnen, daf} es schlieflich nichts gibt, was den Menschen in seiner Leben-
digkeit und bei seinem Reifen in seine eigene Vollendung hinein zu hin-
dern vermag, weder Freudiges noch Trauriges, ,weder Tod noch Leben,
weder Engel noch Michte, weder Hohe noch Tiefe noch sonst etwas Ge-
schaffenes® (R6m 8, 381.) dafl im Gegenteil alles dem Menschen zum Fort-
schritt dienen kann und dienen soll (vgl. Rom 8, 28). Durch den Glauben
hat uns Gott frei gemacht, indem er uns in seinem Vertrauen fest begriin-
det. Nun aber konnen wir uns den Fragen der Ereignisse zu unserem
eigenen Wohl zuversichtlich und unbedenklich aussetzen, weil die faszi-
nierende Macht des Bosen durch den Glauben an Gott gebrochen ist und
nun auch das Widrige in der Welt, das ,,Ubel, dem gréferen Leben dient.
Aber noch einmal sei es gesagt: Ohne den Glauben ist es unméglich!





