Die Botschaft des Dienens

Strukturanalytische Reflexionen iiber den christlichen Gehorsam

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

I. Historische Reminiszenzen

Wenn Christentum eine geschichtliche Religion ist, wenn der Mensch Jesus
nicht nur irgendein Weisheitslehrer, sondern der Weg Gottes zum Men-
schen und des Menschen zu Gott ist, wenn die Kirche kein mehr oder
minder gegliickter Versuch ist, Christus zu verstehen, sondern die ,,Geist“-
getragene Realisierung des Christusglaubens im Voranschreiten der Zeit,
—~ dann sollte eigentlich jede Reflexion iiber eine Glaubensfrage in der
Geschichte ansetzen, der Lehrmeisterin fiir die Gegenwart. Nicht von
ungefibr kommt es, dafl die Méanner, die das Gesicht der heutigen theolo-
gischen Bemithungen prigen, ihr fiir die Note der Zeit waches Auge in
der Begegnung mit eben dieser Geschichte geklart haben.

a) Ein kartausischer Text als Einstieg in die Frage.

In einem mystischen Traktat des spaten 15. Jahrhunderts, der schon des-
halb Interesse erregen muf}, weil sich in ihm der Streit der gelehrten
(Heidelberger) Theologie mit der aus der Tradition gendhrten Frommig-
keit (der Trierer Kartause) widerspiegelt, konnen wir folgenden Rat-
schlag lesen: ,Mische dich niemals, weder in Wort noch in Tat, in die An-
gelegenheiten des Hauses ein und gib anderen, die solches tun, niemals
deine Zustimmung .. .; denn wir alle sind Ménche, keine Prioren oder
Verwalter — es sei denn durch den Ruf des Gehorsams oder die Verpflich-
tung des Gewissens. Dafl die Offizialen sich ihre Fufle beflecken - obgleich
es oftmals unfreiwillig geschieht — geniigt namlich. Wir miissen mit ihnen
von Herzen Mitleid haben und stidndig und instdndig fir sie beten“!. Ein
Amt ausiiben, Befehle erteilen, wird als eine verstiarkte Versuchung zur
Siinde angeseben, wihrend der Gehorsam gerade den Sinn hat, ,sich
durch andere den koniglichen Weg des Dienstes vor Gott vorschreiben
zu lassen“? und sich der eigenen Verantwortung zu entledigen. ,Als Un-
tergebener wird man eher und leichter heilig“ als der Obere, schreibt ein
moderner Autor?,

1 Trier, Stadtbibliothek MS 699/261, 12r—v.

2 1. Hausherr, L’obéissance religicuse, Toulouse 1966, 50.57: ,Diese grofle Idee bringt
Ménchtum und Ordensleben hervor: Die Sehnsucht, sicher (& coup slir) auf den Wegen

des Willens Gottes zu gehen, ohne Irrtum an der Erfullung der Pline Gottes mitzu-
arbeiten.” 3 R. Graf, Priesterliche Menschen, Donauwérth 1949, 104.



Die Botschaft des Dienens 247

Daf dies kein zufélliges, aus einer weltabgewandten Zelle stammendes
Zeugnis ist, zeigt der Blick in einen etwas frither geschriebenen Kommen-
tar zur Benediktinerregel, der mit seiner mafivollen Klugheit ganz im
Geist dieser Regel steht, wo die Lehre des Gehorsams ,humanisiert und
in unsere (menschlich-alltigliche) Reichweite hineingestellt wurde“s. Der
Autor, ein Oberpfilzer Monch, schreibt: ,Es ist ein Zeichen gottlicher
Liebe, den Obliegenheiten eines Amtes nicht ausgesetzt zu sein . .. Denn
auch der Familienvater schickt zu solcher Arbeit, von der er seine Sohne
zuriickhalt, die Knechte aus ... Wahrhaftig ein Zeichen géttlichen Zorns
ist die Obliegenheit eines Amts.“ Zu dieser Verteufelung der Befehlsge-
walt bringt der Benediktiner beachtliche Viterzeugnisse bei — zur Haupt-
sache: Augustinus, Gregor den Grofien und Bernhard von Clairvaux;
auf sie gestiitzt, kann er schlieBen: ,Hieraus erhellt sonnenklar, dafl zwar
jeder Mensch stindig in Furcht leben muf}, dafl aber der Vorgesetzte sich
mehr zu fiirchten hat als der Untergebene*s.

Hinter solchen Aussagen steht eine Vorstellung, die Thomas von Aquin
folgendermaflen formuliert: , Jene, die in der Welt leben, halten etwas
fiir sich zuriick; jene, die im Ordensstand leben, iibergeben sich und das
Thrige vollstindig an Gott“; der Obere allerdings mufl etwas von der
Welt, nédmlich seinen Entscheidungswillen, behalten und ist deshalb in
einer dhnlich gefdhrlichen Lage wie die im Stande der Unvollkommen-
heit lebenden Weltleute: so ungefihr miifite man diesen Satz fortsetzen.
In der Lebensbeschreibung Bernardins von Siena heifit es ausdriicklich,
»dafll gerade hinter den hichsten Wiirden die schlimmsten Ubel und Ge-
fahren lauern; deshalb mifiten alle verstindigen Leute sie geringschit-
zen“’. Befehlsgewalt ist in dieser Auffassung ,bose Welt“® im hochsten
Grad. Deshalb wurde es in der Gattung der Heiligenbiographien gerade-
zu zum ,Topos“, daf der Monch oder, wer es auch sei, sich gegen die
Ubernahme eines geistlichen Amtes zu striuben habe?®.

¢ A. de Vogié, La communauté ct I’ Abbé dans la régle de saint Benoit, Paris 1960, 464;
der Autor spricht sogar von dem ,demokratischen Element“, das die Regula Benedicti in
den Vorgang der Abtswahl eingefiihrt hat (367).

% J. Sudbrack, Die geistliche Theologic des Johannes von Kastl, Bd. 1: Darstellung, Miin-
ster 1966, 184. 202 f. (mit den dort angegebenen Stellen).

¢ Zitiert nach de Vogiié a. a. 0. 153; A. Adam, Die Tugend der Freiheit, Niirnberg 1947,
117 meint, daf die Ausleger von Thomas und Ignatius ,den Gehorsam stark auf Kosten
der Freiheit iberdehnen und seinen Wert geradezu verabsolutieren®; vgl. M. M. Labour-
dette, La vertu de I'obéissance sclon saint Thomas, RevThom 57 (1957) 125.

7 Ubersetzt von L. Schldpfer, Diisseldorf 1965, 125.

8 Die mannigfaltigen Untersuchungen R. Bultots iiber ,Die Lehre von der Verachtung
der Welt® (vgl. GuL 38 [1965] 307) scheinen uns den eigentlich zentralen Ursprung der
Weltverachtungslehre noch nicht tief und geistig genug anzusetzen.

® Vgl. z.B. I. Hausherr, Direction spirituelle en Orient d autrefois, Rom 1955, 124 ff.;
J. Leclercq, Chances de la spiritualité occidentale, Paris 1966, 134 ff.; P.Nagel, Die



Josef Sudbrack 248
b) Geistesgeschichtlicher Hintergrund

Statt ahnliche Beispiele (bis in die moderne Zeit binein!) anzuhdufen, ist
es dienlicher, nach der Geisteshaltung zu fragen, die hinter solchen Aufie-
rungen stehen mag.

Eines der groflen Leitbilder der Ménchs- und Ordens-Theologie ist die
Doktrin vom ,engelgleichen Leben“!?, die zuletzt von Abt Colombas'* und
Suso Frank!2 behandelt wurde. Fiir unsere Frage lehrt sie: ,Durch den Ge-
horsam wire der Mensch ohne Tod zur Gemeinschaft der Engel aufge-
stiegen“ (Augustinus)!*. Was mit dieser , Angleichung an die Engel“ (Ba-
silius)!* gemeint ist, zeigt die monchische ,Fastentheologie®: , Je seltener
wir essen, desto mehr gleichen wir uns den himmlischen Geistern an; je
ofter wir essen, desto unahnlicher werden wir ihnen“®®, Einmal am Tage
essen ist engelgleich, zweimal menschlich, 6fter aber ist tierisch“!¢. Das
engelgleiche Leben verlangt also ein Freiwerden von der Tatigkeit des
Essens, von den korperlichen Bediirfnissen: prazise driickt dies der schon
erwdhnte Johannes von Kastl aus: ,So verhalte auch du dich zu deinem
Korper, als seiest du schon nicht mehr im Korper . ..“Y". Und genau das-
selbe gilt von den geistigen Tétigkeiten: befreie dich von ihnen, lege
alles ab, auch das eigene Verstehen und das eigene Wollen, damit alles,
was zwischen dir und Gott steht, beiseite gerdumt werde und du ganz in
Gott aufgehen kannst.

Es ist die gleiche Theologie, die z. B. in der ,Deutschen Theologie® und
bei dem Jesuiten Sandius lehrt: Gehorsam ist ,ganz aus sich heraus ge-

Motivierung der Askese in der alten Kirche und der Ursprung des Monchtums, Berlin
1966, 83 (mit wichtigen Korrekturen an einer zu weltfeindlichen Interpretation).

10 Vgl. Gul. 29 (1956) 347-357; ich halte diesen Aufsatz von U. Ranke-Heinemann
cbenso wie ihr Buch ,Das frithe Ménchtum. Seine Motive nach den Selbstzeugnissen®,
Essen 1964, als eine berechtigte Gegendarstellung mancher Verzerrungen, aber dennoch
fir zu wenig kritisch und distanziert.

11 Paradis et vie angélique. Le sens eschatologique de la vocation chrétienne, Paris 1961,
nach dem spanischen Original von 1958, 90: ,11 n'y a donc rien d’extraordinaijre dans le
fait que les Orientaux aient employé V'expression ,vie angélique’ . .. pour désigner exclu-
sivement la vie monastique, de telle sorte que les deux termes sont devenues synonymes.“
12 AGGELIKOS BIOS, Begriffsanalytische und begriff sgeschichtliche Uniersuchung zum
sengelgleichen Leben® im friihen Mondunm, Munster 1964; gegenitber Frank scheint mir
die differenzierte Darstellung von Nagel, a.a. 0., 34-48, der Quellenlage gerechter zu
werden; entsprechende Texte fiir das Mittelalter finden sich in den Werken von Jean
Leclercq. Eine scharfe Kritik iibte Luther an der Auffassung des Ménchtums als ,engel-
gleiches Leben®, vgl. B. Lohse, Monditum und Reformation. Luthers Auseinandersetzung
mit dem Monchsideal des Mittelalters, Gottingen 1963, 299 {.

13 Frank, a.a.O. 55; s. auch bei K. D. Schmidt, Die Gehorsamsidee des Ignatius von
Loyola, Géttingen 1935, 8-19.

14 Frank. a. a. Q. 24.

15 Nach Johannes von Kastl (J. Sudbradk, a. a. O. I, 205. 251).

16 Auch dieses ,feststehende Axiom im Altertum® (Frank, a.a. O. 24, nach Leclercq) bei
Johannes von Kastl, Rk 41 {., 185 rb. 17 Vgl. J. Sudbrack, a. a. O. 1, 444.



Die Botschaft des Dienens 249

hen“®8, oder nach Meister Eckhart: ,Im wahren Gehorsam darf kein ,Ich
will so oder so oder dies oder das’ gefunden werden, sondern (nur) voll-
kommenes Aufgeben des Deinen“?®. In seinem Handbuch fafit Heinrich
Herpf die Tradition zusammen: ,Bemerke: daf das Vornehmste, was Gott
dem Menschen schenkte, der freie Wille ist, durch den allein er Siinden
begeht oder Tugenden ubt. Und deshalb ist nichts fiir den Menschen so
schadlich, wie den eigenen Willen ausiiben. Denn dieser ist gleichsam das
Fundament, auf dem die ganze siindhafte Unordnung aufgebaut und be-
grindet ist; aber wenn wir dieses Fundament einreifien, stiirzen alle
Mauern Jerichos, d. h. — nach der fir die alte Exegese typischen Namens-
exegese — der Unordnung“®.

Es kann kein Zweifel dartber herrschen, daf in solchen Aussagen tiefe
christliche Wahrheiten verborgen sind. Dort, wo der Gehorsam sich mit
dem Stehen in der Gemeinschaft verbindet (z. B. bei Basilius®!), ist das
negative ,Aufgeben des Eigenwillens“ vielleicht nur das Gewand eines
positiven ,In-Dienst-Stellens des Eigenwillens®; und oft kommt in der
Selbst-Aufgabe der biblische Gehorsam vor Gott zum Ausdruck, wie z. B.
in dem vielleicht iber das kanonische Recht auf Ignatius von Loyola ge-
langten Zitat Gregors des Groflen: ,Mit Recht wird der Gehorsam den
Schlachtopfern vorgezogen, denn durch Schlachtopfer wird fremdes Fleisch,
durch Gehorsam der eigene Wille geopfert“®. Es ist dies eine Paraphrase
des Psalms ,Miserere® (51, 181.).

Ebenso deutlich liegt aber auch in all den Aussagen eine Denkstruktur
verborgen, die vom Christentum wegfiihrt; es zeigt sich in ihnen ein Men-
schenbild an, das kaum noch christlich genannt werden kann: Wille, Ent-
scheidung, freier Entschlufl usw. sollen etwas sein, was von Gott trennt. Der
Mensch muf} dasjenige, was er im Wesenskern ist, ndmlich Freiheit, Selbst-
bestimmung, aufgeben, um Gott zu finden. Zugleich stof8t uns heute der
verborgene oder offene Heilsindividualismus dieser ,Gehorsamstheolo-

3

gie®.
Im christlichen Raum sind solche Auffassungen durch den Neuplatonis-

mus? am greifbarsten geworden. An ihm l4fit sich deutlich erkennen, wel-

18 Pro Theologia Mystica Clavis, Kéln 1640, 290 f.; Der Frankfurter. Eine Deutsche
Theologie, ibersetzt von J. Bernhart, Miinchen 19462, 158 f.

19 Meister Eckhart, Deutsche Predigten und Traktate, hrsg. von J. Quint, Miinchen 1955, 54.
20 Theologia Mystica, Koln 1538, Fol. 143 E; wie sich eine solche Auffassung in der
Popularliteratur ausmacht, kann man z. B. bei H. Wilms, Das Tugendstreben der Mysti-
kerinnen, Vechta 1927, nachlesen; nach der hl. Gertrud von Helfta bietet der Gehorsam
die Zapfen an dem Balken iiber dem Abgrund, an denen sich der Mensch zum Himmel
semporhangelt® (158 £.).

2t Frank, a. a. 0. 53-57. 22 C8,qul, c10 (Friedberg I 593).

2 Vgl. M. de Gandillac, La sagesse de Plotin, Paris 1966; W. Theilers Forschungen zum
Neuplatonismus, Berlin 1966, scheinen uns zu scholastisch voranzugehen; Bultot, La doc-



Josef Sudbrack 250

che Gefahr dem Christentum von den Tendenzen, die wir kurz mit , Auf-
geben des eigenen Willens“ bezeichnen konnen, drohen. Neuplatonismus
ist strukturell eine Metaphysik der Einheit. Der Mensch ist in die Zersplit-
terung, die , Zerstreuung®, d. h. in die , Stindhaftigkeit“ gefallen: Materie,
Leiblichkeit, selbst das Tun von diesem und jenem, bedeuten , Vielheit*
und damit Abfall von Gott. Die Riickkehr zu Gott aber geschieht durch ein
Hinter-sich-Lassen aller Zerstreuung, durch ,Sammlung®. Der Mensch
mufl so eins und in sich geschlossen werden, wie ein reiner Geist. Auch der
Wille und (in der » Wesens“-Mystik) der Verstand stehen letztlich im
Weg, sind eine Zerstreuung und miissen abgelegt werden.

Wenn solche Sétze rein aszetisch-moralisch genommen werden, klingen
sie harmlos vertraut; sie gehoren zu dem gingigen Vokabular der geist-
lichen Literatur. Werden sie aber ontologisch-seinshaft verstanden — und
es ist wohl deutlich geworden, dafl in den oben zitierten Sitzen so etwas
zugrunde lag —, sind sie mit dem Christentum unvereinbar. Heute sind wir
feinfiihlig geworden fiir subkutane Strukturen der Sprache und miissen
uns fragen, ob die christliche Aszese immer der verfithrerischen Kraft einer
solchen Sprache sich entziehen konnte.

¢) Der Ansatz des Ignatius von Loyola

Der gewissenhafte Historiker — das sei auch fiir das Weitere in Klammern
gesagt — wird allerdings feststellen, dafl bei den grofien christlichen Auto-
ren die oftmals neuplatonisch klingenden Worte mit ihrer zugrunde liegen-
den unchristlichen Philosophie aus einem vollig anderen Impuls heraus for-
muliert wurden: man griff zur Sprache und zum Denken der Zeit, um dem
Neuen des Christentums, das niemals in einem einzigen Denken und Spre-
chen restlos aufgeht, ein sprachliches Gewand zu verleihen.

Der protestantische Kirchenhistoriker Kurt Dietrich Schmidt hat 1935 in
einer kleinen Studie tiber ,Die Gehorsamsidee des Ignatius von Loyola“
gezeigt, zu welchen Irrtiimern man gelangt, wenn man bei der Sprache
eines Autors stehen bleibt, anstatt ihn von seinem Geist her zu interpretie-
ren; er hat gezeigt, wie verfehlt die ,vulgire” Deutung des ignatianischen
Gehorsams als ,Kadaver“-Gehorsam ist — nach einem traditionellen, auch
von Ignatius gebrauchten, neuplatonischen Bild. Dem Ordensstifter kam
es nur darauf an, ,Gottes Willen zu erfiillen. Um seine Erkenntnis ringt
er. Ihm gegeniiber fordert er Gelassenheit, von sich wie von den andern.
Fiir ihn erwartete er hochste Einsatzbereitschaft. Um seinetwillen fordert

trine du mépris du monde, Léwen—Paris 1963 f. IV 1, 40, schreibt dazu: ,Die ,engelhafte
Anthropologie' — man mufl diese widerspriichliche Formulierung gebrauchen — fafit den
Menschen nicht so sehr als ein zugleich korperliches wie geistiges ,Sein-in-der-Welt!, denn
als ein geistiges und ein unweltliches Sein auf, eine von der hellenischen Philosophie
iibernommene Begrifflichkeit . . .“.



Die Botschaft des Dienens 251

er eine so hochgespannte Selbstandigkeit, Tatfreudigkeit und Entschlufi-
kraft der einzelnen . . ., wie sie sonst nur selten anzutreffen ist. Wahrlich,
wer diese positiven Forderungen, die Ignatius an die Seinen richtet, nicht
mit heranzieht, wer nur den Kadavergehorsam, d. h. die scheinbare Wil-
lenslosigkeit beriicksichtigt, der begeht einfach eine Falschung. Beides ge-
hort aufs engste zusammen, beides ist vereint in dem einen Wort: Gelas-
senheit. Bereit sein ist alles! Bereit aber fiir Gott!*4*

Von hierher — und von einer vielleicht zu hohen, fast mystischen Auf-
fassung iiber die Moglichkeit des Menschen, ganz aufzugehen im Dienst® —
ist der beriichtigte ignatianische Verstandesgehorsam zu verstehen: mit
ihm mochte Ignatins nichts anderes aussagen als ein ganzmenschliches
(auch mit dem Denken!) Dienen. Man mufl nur einmal den Brief lesen, in
dem er Franz von Borja mitteilt, er sei der Meinung, dieser solle die ihm
angebotene Kardinalswiirde ablehnen®: Nichts von einer Aszese der Welt-
flucht wie bei den Wiistenvitern, nichts von Uberlegungen wie ,, Je hher
der Rang, desto tiefer der Fall“?, sondern niichternes Suchen nach dem
Willen Gottes. Und iiberdies gibt Ignatius die Entscheidung ganz und gar
in die Freiheit des damaligen Paters Franz von Borja.

Gewift, Ignatius spricht oft genug in den traditionellen, neuplatonisch
beeinfluflten Schemata der Tradition; er baut die Ordensleitung auf nach
dem Bild des absolut befehlenden Renaissancefiirsten und -feldherrn;
aber alles ist nur eine — zeitbedingte? — Konkretisation des Zentrums sei-
ner ,geistlichen Ubungen®, Finden des Willens Gottes: ,daf} all meine
Absichten, Handlungen und Beschiiftigungen rein auf den Dienst und das
Lob seiner gottlichen Majestit geordnet seien®2,

Es wire eine lohnende Untersuchung, sich einmal durch zeitbedingte
Vorstellungen, durch traditionelle Schemata, durch sprachliche Unbehol-
fenheiten des Basken hindurchzutasten, um die Wurzelidee des Ignatius
zu erspiiren und von dort her eine niichterne Transponierung ins 20. Jahr-
hundert zu versuchen. Das Buch von Lewis ist eher eine Stellensammlung
zur ,geistlichen Regierungs- und Fuhrungsvorstellung des Ignatius“® als
eine solche Studie. Doch es belehrt uns schon zur Genuge, wie sehr eine

2 A.a. 0. 291,; die Kritik, die man an Schmidts schwarz-weifl-malender Gegeniiber-
setzung von monchischem und ignatianischem Gehorsam iiben muf, betrifft nicht unser
Thema einer Strukturanalyse der Gehorsamsauffassung.

% F. Marxer, Die inneren geistlichen Sinne. Ein Beitrag zur Deutung ignatianischer
Mystik, Freiburg 1964, 86; vgl. auch Adam, a.a. O. 121.

26 Jgnatius von Loyola, Geistliche Briefe, eing. von Hugo Rahner. Einsiedeln 19563,
212-214; vgl. Hausherr, L’obéissance, a. a. O. 105 ff.

27 Ein von Johannes von Kastl, Rk 36 bd, 141 vc, zitiertes Sprichwort, um mit Augustinus
und Bernhard vor der Pralatur zu warnen.

28 Exerzitienbuch 46.

2 J. Lewis SJ, Le gouvernement spirituel selon saint Ignace de Loyola, Paris 1961.



Josef Sudbrack 252

antikatholische (und auch katholische, oft sogar jesuitische) Vulgarisierung
das Bild des Ignatius von Loyola verfélscht.

Wenn man z. B. den Urspriingen des jesuitischen Gehorsamsgeliibdes
nachgeht, entdeckt man, dafl es spat, eigentlich erst nachtraglich, in die
Idee des entstehenden Ordens eingefiigt wurde. Die ,,Prima Deliberatio“3,
das erste Dokument aus dem Jahre 1539 tiber die werdende Verfassung,
das wir besitzen, offenbart die ,Prima Intentio“, die Grundintention des
Ignatius und seiner Gefdhrten. Grundlage aller Uberlegungen war das
»Suchen des Willens Gottes“, ,die vollkommenere Dienstleistung fiir
Gott“. Bereits entschieden war damals, dafl die Gefahrten in einer Ge-
meinschaft leben wollten — unter den beiden Geliibden der Armut und der
Keuschheit, die sie in die Hinde des pépstlichen Legaten von Venedig ab-
gelegt hatten. Entschieden war auch die absolute Bereitschaft, dem Papst,
als dem Oberhaupt der sichtbaren Kirche Christi, ,allen Gehorsam® zu
leisten, ,sei es im allgemeinen, sei es in Finzelheiten“. Und nun versuchte
die Gemeinschaft, den Willen Gottes auch fir die noch ausstehende Frage
zu ergrinden: Ist das Geliibde des Ordensgehorsams notwendig oder hin-
derlich ,fir das Ziel, das wir seit so langer Zeit uns vor Augen gestellt
haben®, sollen die Gefdhrten einem unter ihnen gehorchen, ,damit wir
unsere ersten Absichten besser und genauer ausfihren kénnen®, oder steht
der Ordensgehorsam dem Papstgehorsam entgegen und hindert die ,gro-
flere Ehre Gottes“? Erst nach langen, von Gebet und Diskussion getrage-
nen Uberlegungen kam man damals zur einstimmigen Bejahung des Or-
densgehorsams.

Modern ausgedriickt konnte man sagen: Ordensgehorsam als Funktion
der vorausliegenden Urabsicht. Und diese ist deutlich eine zweifache:

(1) Das Leben in der Gemeinschaft, besser gesagt: aus der Gemeinschaft
heraus; denn von Anfang an stand fest, dal man zwar raumlich an ver-
schiedensten Orten arbeiten konne, daf} aber das innere Band der Zusam-
mengehérigkeit und die Verantwortung fireinander die Gefihrten zu-
sammenschliefen misse.

3 Der Text in MHS]J, Const. I, 1-7; wir benutzen zur gleichen Zeit die moderne, in Bel-
gien als Manuskript gedruckte franzésische Ubersetzung (Notes Ignatiennes, Braine-le-
Comte, 1956) 1 ff. Wichtige Literatur: P. de Leturia, Importancia del afio 1538 en el cum-
plimiento del ,voto de Montmartre“, (Estudios Ignacianos), Rom 1957, 1, 201-221; A las
Juentes de la .romanidad® de la Compaiiia de Jesis, ebd. 289-256 (franzésisch in Chri-
stus Nr. 5, 1955, 81-100); B. Schneider, Nuestro principio y principal fundamento. Zum
listorischen Verstindnis des Papstgehorsamsgeliibdes (Arch Hist. ST 25 [1956] 488-513);
interessante Aspekte bringt auch F. Roustang, Analyse d’un texte de St.Ignace sur I'obéis-
sance, RAM 42 (1966) 31-38; vgl. B. Sorge, La genesi della Spiritualité ignaziana de
»Servizio®, RivAM 85 (1966) 279-288; die Kritik von J. G. Gerhartz, ,Insuper promit-
to...” Die feierlichen Sondergeliibde katholischer Orden, Rom 1966, 210-219 an B.
Schneider trifft nicht unsere Frage, Die folgenden Zitate stammen aus dieser ,Prima
Deliberatio*.



Die Botschaft des Dicnens 253

(2) Restloser und bedingungsloser Dienst an der sichtbaren Kirche. Auch
das ignatianische Papstgeliibde mufl man mit dem geschirften Blick des
Historikers zu verstehen suchen. J. G. Gerhartz hat gezeigt, wie es aus
dem Willen, ,Gott, Unserem Herrn, mehr zu dienen und ihn mehr zu
loben mit Hilfe seiner Gnade“?!, herausgewachsen ist. Man muf} dazu be-
riicksichtigen, dafl es damals, zu Beginn des 16. Jahrhunderts, keine Kir-
chentheologie gab; den Ersatz lieferte das kanonische Recht. Unter seinem
Einflufl, aber auch im Zug der Wirren des spiten Mittelalters und viel-
leicht aus der feudalistischen Perspektive des Ignatius heraus, konnte die-
ser nicht anders, als dasjenige, was an sichtbarer Befehlsgewalt der Kirche
— der er dienen wollte — greifbar war, zusammenzuschauen mit der Person
des Heiligen Vaters. Man braucht nur das Papstgeliibde in den Wandel
der Kirchentheologie, wie sie im Zweiten Vatikanum offiziell anerkannt
wurde, hineinzustellen, um die Intention der jungen Gesellschaft Jesu in

moderner Sprache wiederzugeben: Dienst der Gemeinschafl an der sicht-
baren Kirche®.

I1. Aktuelle Reflexionen

Es sind also zwei Grundtypen der Gehorsamsausdeutung, die man — bei
allen Vorbehalten wegen konkreten Verflechtungen und Verschiebungen —
an der Geschichte ablesen kann: Gehorsam als In-Dienst-Stellen und Ge-
horsam als Selbst-Aufgabe. Unschwer 148t sich erkennen, wie verwandt,
sogar identisch beide Haltungen sein konnen, die sich hinter solchen theo-
retischen Rellexionen verbergen; zugleich aber sieht man, wie verschieden,
ja kontradiktorisch die theologische Reflexion, der strukturelle Unter-
grund ist, von dem aus die Typen konzipiert worden sind.

In den modernen Handbiichern findet man wenig iber die hier aufge-
worfene Problematik. G. Thils weifl nicht mehr als: ,Gehorsam im stren-
gen Sinn hilt uns dazu an, einen Befehl, eben weil er Befehl ist, zu befol-
gen“®. Gliucklicherweise sind Monographien und Aufsitze tiefer in die
Fragen eingedrungen. Uber die grundlegende Arbeit A. Miillers ist in
dieser Zeitschrift schon berichtet worden®; leider sind ihre Ausfilhrungen

31 Ala. 0.214 ff.

3 Dafl wir zur Exemplifizierung auf den Jesuitenorden zuriickgriffen, hat nicht zuletzt
seinen Grund darin, dafl bei ihm das ,Leben aus dem Gehorsam® am ausgeprigtesten
sich niedergeschlagen hat. Ohne Zweifel kinnte man dhnliches bei andern Orden heraus-
arbeiten. Z. B. spielt im Franziskanerorden der Papstgehorsam eine idhnliche Rolle wie
bei den Jesuiten (s. Gerhartz, a. a. O. 232-247).

3 Christliche Heiligkeit, Handbudy der aszetischen Theologie fiir Ordensleute, Priester
und Laien, Minchen 1961, 474 ff.

3 38 (1965) 64-08; einige wichtige Arbeiten, die nach Miillers Literaturiibersicht erschie-
nen sind, seien kurz angefithrt: H. Beintker, Zur Vollmachi der ethischen Forderung des



Josef Sudbrack 254

iiber den Ordensgehorsam Aduflerst zuriickhaltend, so dafl ihrer nach K. Rah-
ner® ausgearbeiteten Theologie der Zeichenhaftigkeit die Beziehung zum
Alltag fehlt. Zwei jesuitische Auflerungen legen die tatsachliche Einheit
des religiosen mit dem funktionellen Gehorsam nahe®®, weisen also darauf
hin, daf der Sinn und damit auch die Gestalt und die konkrete Form (und
damit auch die Gesetzgebung!) des Ordensgehorsams von den Aufgaben
und der Dienstleistung der Ordensgemeinschaft her zu entwickeln seien.
Eine benediktinische Arbeit wagt Sitze wie folgende, dafl ,reifer Gehorsam
in sich echte Mitberatung, Mitbestimmung, Mitverantwortung ... ein-
schliefit“, und dafl ,Gottes Wille sich nicht nur in allgemeinen Prinzipien
oder in der Person des Amtstrigers findet, sondern auch in personlichen
Imperativen, die den einzelnen aufrufen“¥, dafl also der Untergebene
nicht blind, sondern selbstverantwortlich und selbstentscheidend — um es
paradox auszudriicken —, im Blick auf das gemeinsame Ziel, zu gehorchen
habe. Solche Aussagen weisen in die Richtung des Gehorsams als Dienst.

a) Einleitende Kldrungen

Bevor wir im dritten Teil unserer Arbeit die in der Terminologie des Ge-
horsams als Selbst-Aufgabe gemeinte Sache aus ihrem oft unchristlichen
Vorstellungs- und Begriffsschema herauszulosen und in die Auffassung
vom Gehorsam als Dienst einzubringen versuchen, seien einige in der Ge-
horsamsiiberlieferung gingige Topoi auf ihren Wahrheitsgehalt genauer
untersucht.

Geliorsams, TheolLitzig 91 (1966) 241-254; W. Hillmann, Perfectio evangelica. Der klo-
sterliche Gehorsam in biblisch-theologischer Sicht, WissWeis 25 (1962) 163-168; J. Lec-
lercq, Pour I'histoire de Iobéissance au moyen age, RAM 41 (1965) 125-143; J. Leclercq,
L obéissance, éducatrice de la liberté dans la tradition monastique, in: La liberté reli-
gieuse. Principes et pratique, Paris 1965, 55-85; Sammelband: Problémes de 'autorité,
Paris 1962 (Unam Sanctam Nr. 38); H. Rondet, L'obéissance. Probléme de vie, mystére
de foi, Lyon 1966; B. Stoeckle, Schipfungsgehorsam und Erlosungsgehorsam, ErbAuftr 40
(1964) 118-127; G. Tavard, Freedom and Responsability in the religious life, Continuum
9 (1965) 574-586; weitere Literatur in den Anmerkungen zu diesem Aufsatz.

35 S. besonders 185 f{.

36 Sje stammen von den zwei amtierenden Provinzidlen der westdeutschen Ordensprovin-
zen: H. Ostermann, Mithestimmung in der Kirche und in den Orden, Orient. 30 (1966)
194-198; H. Krauss, Der Gehorsam gegeniiber Menschen in den Ordenssatzungen. Refle-
xionen zu ciner zeitgemdfen Anpassung des Ordensgehorsams, GuL. 39 (1966) 252-264;
s. S. Giet, Saint Bernard et le troisiéme degré d obéissance ou la soumission de jugement,
Année théologique 7 (1946) 192-221; und R.d’Ouince, Der Gehorsam im Leben des
Paters Teilhard de Chardin, Orient. 28 (1964) 139-144; das Heft der Zeitschrift Christus
Nr. 36 (1962), das der Frage ,Obéissance et Autorité* gewidmet ist.

37 Das sechste Heft von Erbe und Auftrag, 42 (1966) beschiftigt sich mit dem Gehorsam;
unsere Zitate sind R. Kleiner, Hordhen und Gehordien, ebd. 482-488, entnommen.



Die Botschaft des Dienens 255

1. Gehorsam gegeniiber Gott und Gehorsam gegeniiber Menschen

Mag die fromme Auflerung, dal man im ,Ordensobern®, also in einem
Menschen, Gott und Christus gehorcht, sich auch in jingste kirchliche
Auflerungen eingeschlichen haben, theologisch trigt sie letztlich, unbescha-
det der Besonderheit des Amts, nicht weiter als Sitze wie, dafl man im
Menschen Gott liebt, Gott dient, dafl man in allem Gott findet. Die eigent-
liche Frage beginnt erst, wenn der Wahrheitsgehalt solcher Sitze feststeht.
Und hierzu sagt Miiller: ,Die meisten Unausgeglichenheiten in der katho-
lischen Gehorsamsliteratur haben ihren Ausgangspunkt in einer prakti-
schen Gleichsetzung des Gehorsams gegen Gott mit Gehorsam gegen Men-
schen“®®, und B. Schiiller zeigt scharfsinnig, dafl man zwar zwischen Got-
tes- und Nachsten-Liebe eine innere Analogie aufweisen mufl, aber zwi-
schen dem Gehorsam gegen Gott und dem Gehorsam gegen einen Men-
schen nur eine ,analogia extrinseca®, eine duferliche Vergleichsméglich-
keit, besteht: Denn nur Gottes Wille dringt in das Gewissen ein; mensch-
liches Befehlen hat den Charakter ,eines sittlich bindenden Gesetzes nur,
insoweit (es) Gottes Befehl und Gottes Gesetz (ist). Das Menschliche an
menschlichen Befehlen und menschlichen Gesetzen hat lediglich eine Ver-
mittlungsfunktion®s®,

2. Autoritédt der Kirche und Héren auf die Stimme des Geistes

Obige Unterscheidung Schiillers von dem (niemals absolut bindenden)
menschlichen und dem (absolut bindenden) gottlichen Anteil eines Befehls
muf} mit aller Unerbittlichkeit auf den Ordensgehorsam angewandt wer-
den. Man kann sogar noch verschiarfen: Die in irgendeiner Form in den
Bereich der kirchlichen Unfehlbarkeit gehérende Anerkennung der ein-
zelnen Orden als christliche Wege zum Heil® hat nichts mit einer Delega-
tion der von Gott eingesetzten Lehrautoritit zu tun; bilden doch gerade
die Orden das Element im lebendigen Organismus der Kirche, in dem die
von ,unten“ kommende charismatische Initiative des Geistes sich verkor-
pert und einen Gegenpol zur hierarchischen Amtsgewalt der Kirche bildet.
Gerade in den Orden miifite das Gespiir fiir den Geist in der Kirche — in

¥ A.a. 0. 125; positiv zu dieser Frage spricht er 280 ff.; Hausherr, Direction, a. a. O.
192 {. schreibt iiber die aus dieser Identifizierung hervorwachsende Monchstheologie: ,Der
Gehorsam kennt keine physische Grenze. Einige gehen sogar so weit zu sagen, dafl
cr auch keine moralische Grenze haben darf.“ Aber auch noch Dionysius Carth. und Alfons
von Liguori lehren nach Adam, a.a. 0. 117 f£., daf im Zweifelsfall, ob ein Befehl gegen
das Sittengesetz sei, man im Gehorsam gehalten ist, den Befehl auszufiihren.

® Gesetz und Freiheit. Eine moraltheologische Untersuchung. Diisseldorf 1966, 36 ff.;
Hausherr, L’obéissance, a.a. Q. 86: ,Der Obere ist kein Vize-Gott . . .“; anders A. Ger-
ken, Christ und Kirche im Umbruch der Gegenwart, Diisseldorf 1966, 122 f.

4 Hausherr, ebd. 67.



Josef Sudbrack 256

Absetzung, nicht im Gegensatz zur dufleren kirchlichen Gesetzgebung —
wachbleiben.

3. Ordensgehorsam als der ,vollkommene® Gehorsam

Um die Fragwiirdigkeit der in der Uberschrift formulierten Gleichsetzung
zu entlarven, braucht man nur der paulinischen Vorstellung vom ,Glau-
bensgehorsam® nachzugehen: ,Der Gehorsam ist ein stdndiges, primares
Strukturelement des Glaubensvollzuges; denn die Preisgabe des Selbst
kann nur aufgrund der Begegnung, des Anspruches Gottes auf meine Exi-
stenz vollzogen werden“#. ,Ein vélliger Irrtum, der aber in der Gehor-
samsliteratur vorkommt, wire die Behauptung, der Christ auferhalb des
Ritestandes habe seinen Willen nicht vollkommen Gott hingegeben, weil
er in vielen Dingen ,seinen eigenen Willen tue’ . . .“#2, Gehorsam, als — um
eine iiberholte Terminologie zu benutzen — Mittel oder Sinngehalt der
Vollkommenheit, geht jeden Christen gleichmafiig an.

4. Der ,blinde“ Gehorsam

Die aus der paulinischen Sicht notwendig werdende Zuriickverlegung des
Gehorsams aus der Ebene des Willentlichen in die Tiefe des Gesamt-
menschlichen und Personalen, in das Christsein tiberhaupt, zwingt uns
audh, ein iibliches Sprechen vom ,blinden* Gehorsam zu libersteigen. Hier
ist vielleicht die Existenzschicht erreicht, die Ignatius mit seinem ,, Verstan-
desgehorsam® zur Aussage bringen wollte. Wenn die katholische Theolo-
gie behauptet, dafl ein vollig blinder Glaube unmoralisch sei, und wenn
die moderne Anthropologie zeigt, dall jedes menschliche Tun eine innere
Sinnhaftigkeit in sich tragen mufi*, um iiberhaupt wahrhaft ,menschlich®
zu werden, dann gilt fir den Ordensgehorsam gerade aus seiner Verbin-
dung mit dem Glaubensgehorsam, dafl ,er niemals das Recht hat, voll-
kommen und absolut blind zu sein“*, und seine innere Sinnhaftigkeit ,be-
greifen® muR, um {iberhaupt menschenwiirdig und menschenméglich, um
christlich zu sein.

b) Der Einzelne vor dem Willen Gottes

Was aber geschieht nun, wenn cin Christ in die Hand eines menschlichen
Vorgesetzten das Gelilbde oder Versprechen des Gehorsams ablegt?

41 @. Hasenhiittl, Der Glaubensvollzug. Eine Begegnung mit Rudolf Bultmann aus katho-
lischem Glaubensverstindnis, Essen 1963, 196. 2 Miiller, a. a. 0. 262 Anm. 4.

1 Schiiller, a. a. 0. 99, verweist auf H. Thomae, Der Mensch in der Entscheidung.

# Hausherr, L obéissance 66; Miller, a.a. 0. 265: ,Absolute Persénlichkeitsrechte dem
Prestige der Autoritit zu opfern, ware Totalitarismus.”



Die Botschaft des Dienens 257

1. Erzieherische Rolle des Gehorsams

Zweifellos gibt es auch innerhalb der Gelibde einen Erziehungs- oder
Fiihrungsgehorsam, der parallel zum Recht der Eltern und Erzieher l4uft.
Aber unter dieser Riicksicht, die de Lubac mit seinem , Jeder Gehorsam
hat erzieherische Funktion“# meint, gelten dieselben Gesetze wie fiir Eltern
und Erziecher. Der Ordensobere hat die gleiche schwere Gewissensver-
pilichtung — wie schwer sie ist, lehrt uns die moderne Psychologie —, seine
Untergebenen in die eigene Verantwortung zu entlassen’®, Daf} dies nicht
immer geschieht, daf} die ,Kindheit und ,die Zeit der Erziehung“ oft
weit iber Gebiihr ausgedehnt wird, soll nur angemerkt werden. Uns geht
es um eine andere Frage.

2. Gebhorsam und Finden des Willens Gottes

Wenn man die theologischen Begriindungen des Ordensgehorsams nach
den traditionellen Handbiichern von ihrer Struktur her zu verstehen sucht,
stofit man fast immer auf eine Argumentation, die vom Einzelmenschen
ausgeht. Etwa so: Der Mensch hat einen gewissen Freiheitsraum, in dem
er in moralischer Freiheit verschiedene, auch kontradiktorische Entschei-
dungen treffen kann. Diesen Raum gibt er aus irgendeinem Grund auf
und 14}t sich von auflen, von einem andern Menschen, die zu treffende
Wahl abnehmen. Der Grund kann in der héheren Bewertung eines Han-
delns aus dem Gehorsam, aus fremder Initiative liegen, oder in der gro-
Beren Sicherheit, die der Wille des Obern garantiert, oder in der Zeichen-
haftigkeit, die sich in diesem Verzicht verkérpert, oder in dem aszetischen
Wert des ,,Opfers®, usw. Die Struktur bleibt dieselbe: Mittels des mensch-
lichen Gehorsams wird die eigene Entscheidung im Sinne des géttlichen
Wollens letztdeterminiert; der Eigenwille wird ,aufgegeben®.

Unsere Frage lautet: Kann und darf ein fremder, nicht véllig in die
eigene Uberzeugung integrierter Wille ohne weiteres mafigebend sein fiir
eine Entscheidung? (Welche sehr konkreten Ansichten mit dieser abstrakt
klingenden Auffassung verbunden sind, sahen wir im ersten Teil.) Bei
»Nebensachlichkeiten“, bei denen der Personkern nicht ins Spiel kommt
— z. B. bei disziplindren Regelungen fiir das Zusammenleben in einer Ge-
meinschaft —, besteht keine Schwierigkeit. Wenn aber die Entscheidung
eine Angelegenheit von personaler Bedeutung betrifft, wire es dann nicht
unaufgebbare Pflicht, den Willen Gottes in der Art zu finden, die Ignatius
von Loyola, der ,Fanatiker des Ordensgehorsams“, mit seinen Regeln zur

4 H. de Lubac, Paradoxes, suivi de nouveaux paradoxes, Paris 1959, 16.
* Vgl. K. Rahner, Marginalien iiber den Gehorsam, in: Sendung und Gnade, Innsbruck
1959, 494.



Josef Sudbrack 258

Unterscheidung der Geister lehrt, also in einer einsamen, nur vor dem
Angesicht Gottes stehenden Wahl ohne Fremddetermination?

Der Stifter des Jesuitenordens scheint vorauszusetzen, dafl Gott vom
Menschen etwas bis in die letzte Bestimmung hinein Konkretes verlangt,
so dafl kein Platz mehr bleibt fiir sittlich indifferente Alternativen. Nach
seinen Exerzitien steht das feinfithlige Gewissen vor einem Entweder-
Oder, Fiir-oder-gegen-Gott; eine Stufung von ,Gebot“ — ,Rat® — ,véllig
frei“ hat keinen Platz mehr: ,Die Lauen aber will ich ausspeien®4%2,

Man muf sich also fragen, wo in dem Versuch, den Willen Gottes zu er-
kennen, der ,menschliche“ Gehorsam, als eine genauere Determinierung
des nur im Allgemeinen erkannten Willen Gottes, stehen kénnte. Wiirde
mit einem ,menschlichen® Gehorsam innerhalb des Willens Gottes nun
nicht doch unterschieden zwischen: gut — besser — am besten, als ob der
Mensch innerhalb des erkannten Willens Gottes noch Platz habe, einen
andern die Letztentscheidungen treffen zu lassen, und dies dann das
»Bessere” se1?

3. Der Individualwille Gottes

Im Grunde taucht mit dieser Frage ein altes philosophisches Problem wie-
der auf. Uber die jiidisch-arabische Aristoteles-Rezeption, die mit neuplato-
nischem Gedankengut durchsetzt war, gelangte eine Kontroverse in das
scholastische Denken: Ob Gott in seiner transzendenten Wiirde nur das
allgemeine ,Gut® seiner Schépfung besorge, wihrend das Einzelding und
der Einzelmensch zu gering seien, um von ihm ausdriicklich beobachtet und
gewollt zu werden. Eine solche Lehre ist fiir die christliche Gotteslehre un-
annehmbar. Zu fragen aber ist, ob man die Konsequenzen aus der Ableh-
nung dieses neuplatonischen Denkens auch in der geistlichen Theologie
mit gentigender Schirfe gezogen hat.

Schiiller hat in seiner eindringlichen Studie tiber ,Gesetz und Freiheit®
die Uberlegungen K. Rahners iiber den ,Individualwillen® Gottes*” auf-
genommen und gegen eine grofle abendldndische Tradition gezeigt, dafl
es im Willen Gottes keine verschiedenen Ebenen gibt, eine, auf der der
Mensch streng verpflichtet sei, und andere, auf denen er, frei von strenger
Bindung, einem Rat oder dem eigenen Willen folgen konne®. Das aber

462 Y1, Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 316 f,
spricht im Zusammenhang mit dem ,schwierigen Lehrstiick vom Verhiltnis zwischen Ge-
bot und Rat“ von dem entscheidenden Gewicht der ,Evidenz der inneren Erleuchtung®,
was fiir I1gnatius ,typisch® sei.

17 Zuerst in: Die ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis. in: Ignatius wvon
Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Vermichinis (hrsg. Fr. Walf), Wiirzburg 1956,
182-188; Prinzipien und Dnperative, WortWahr 12 (1957) 325-339; Der Anspruch Gottes
und der Einzelne, in: Der Christ und die Weltwirklichkeit (hrsg. K. Rudolf), Wien 1960,
53-64; und spitere Schriften. 48 A.a.0.61-75.



Die Botschaft des Dienens 259

heif}t fiirr unsere Frage: Gott will vom Menschen ganz konkret dies oder
das; hier bleibt kein Raum fiir irgendeine Bestimmung, die von auflen
kommt und worin man einen Ansatzpunkt zur Begriindung des religiosen
Gehorsams sehen diirfte.

Ein Einwurf legt sich nahe: Ob denn nicht gerade der Gehorsam, die
Tat des Gehorchens, dies von Gott Gewollte sei, ob nicht der Befehl des
Obern die Erkenntnis des Willens Gottes ermégliche? Das stimmt natiir-
lich! Aber damit ist nichts anderes ausgesagt als die selbstverstandliche
Voraussetzung unserer Uberlegungen: der religiose Gehorsam ist sittlich
gut und wertvoll, er kann von Gott gewollt sein. Unsere Frage ging wei-
ter: Warum ist er von Gott gewollt? Welche Anlage im Menschen wird
angesprochen und zur ibernatirlichen Vollendung gefiihrt, wenn ein
Mensch einem anderen oder einer Gemeinschaft religidsen Gehorsam ge-
lobt? Ein Verzichten auf dieses , Warum?*“ wiirde in den menschenunwiir-
digen ,blinden® Gehorsam auslaufen, es wire ein intellektfeindlicher No-
minalismus. Der Frageansatz beim Einzelmenschen scheint aber zu der im
I. Teil geschilderten neuplatonischen Auffassung zu fithren. Wir miissen
also einen neuen Ansatz finden, um Giiltiges iiber den Sinn des Ordens-
gehorsams aussagen zu konnen.

¢) Die Rolle der Gemeinschaft

Von der modernen Philosophie und Theologie belehrt, wissen wir, daf}
dasStehen-in-der-Gemeinschaft nicht irgendeine Zugabe bedeutet, die zum
Menschen als in sich abgerundeter Personlichkeit hinzukommt, sondern
ihn ebenso wesentlich bestimmt wie sein individuelles Sein; er steht ebenso
unmittelbar vor Gott als Einzelmensch wie als Glied der Gemeinschaft.

1. Dienen als Grundstruktur der menschlichen Existenz

Man kann alle philosophischen Voriiberlegungen itber den Menschen als
»oein-zum-Anderen® beiseite lassen, das Evangelium spricht eine eindeu-
tige Sprache. Der Herr selbst fafit sein Leben mit dem Wort vom ,Dienst*
zusammen und gibt uns diesen Dienst als Auftrag weiter: ,Ein Beispiel
habe ich euch gegeben®, spricht er bei der Fuflwaschung, ,,damit ihr so tut,
wie ich an euch getan habe.“ ,Wer ist gréfier? Der zu Tische sitzt oder der
aufwartet? Doch wohl der zu Tische sitzt. Ich aber bin bei euch als ein Die-
ner!“ Es wire ein leichtes, die ganze biblische Botschaft unter diesem
Grundauftrag zu subsumieren. Paulus z. B. sieht die Einheit der Gnaden-
gaben vom Auftrag des Dienens her: ,Von ihm (dem Herrn) aus fiigt und
schliefit sich der ganze Leib zusammen — und jedes Gelenk leistet seinen
Dienst dabei — und jedem Teil ist sein ganz bestimmtes Mafl der Arbeit



Josef Sudbrack 260

zugemessen . . .“ Die Gnadengaben, deren Individualitdt in kaum zu iiber-
bietender Weise betont wird, wachsen nach dem Epheserbrief (4, 12ff.),
im Dienst aneinander zur Einheit zusammen — ,um die Heiligen fiir das
Werk des Dienstes auszuriisten®.

Dieser Dienst, der den Menschen in selbstloser Liebe zum Nachsten und
in ihm zu Christus hin 6ffnet, ist nach Przywara das unterscheidend Christ-
liche: ,Aszese, die nicht der Eine ,Dienst’ ist, wird ,Judaismus‘, der mit
,Werken® sich Gottes zu bemichtigen sucht. Mystik, die nicht der Eine
,JDienst’ ist, wird ,Hellenismus’, der in ,Vergeistigung’ wie Gott werden
will“4e,

2. Die Kirche als dienende Gemeinschaft

Audh iiber diese, in der Zwischeniiberschrift ausgedriickte Grundwahrheit
braucht man heute keine langen Untersuchungen mehr anzustellen: Die
Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils sind so eindeutig, dafl man
seine Grundintention als Bewufitwerden der ,kirchlichen Dienstfunktion®
charakterisieren konnte.

Das Missionsdekret sieht als Aufgabe der Kirche, ,die Liebe Gottes
allen Menschen und Volkern zu verkiinden und mitzuteilen“®. Und dieser
Dienst an der Botschaft Gottes und dem Heil der Menschen ,umfafit den
Aufbau der gesamten zeitlichen Ordnung. Darum besteht die Sendung
der Kirche nicht nur darin, die Botschaft und Gnade Christi den Menschen
nahezubringen, sondern auch darin, die zeitliche Ordnung mit dem Geist
des Evangeliums zu durchdringen . ..“%. Das Amt der Bischofe wird als
,Dienstamt“ gesehen, ein Amt, das diese wiederum in ,mehrfacher Ab-
stufung verschiedenen Trigern in der Kirche rechtmiflig weitergeben®s.

Der biblische, vom Evangelium und den Apostelbriefen herkommende
Impuls des Konzils 1388t sich nirgendwo leichter ergreifen als bei dieser
stindig wiederkehrenden Betonung der Kirche als dienender Gemein-
schaft.

3. Der Dienst der religiosen Gemeinschaften

Jedes christliche Tun muf} also im Licht der dienenden Kirche gesehen
werden. Nur sollte man sich hiiten, ,Dienst”, ,Apostolat® usw. in einem
zu engen, oberflichlichen Wortsinn zu verstehen. Im Dekret iiber das
Laienapostolat heifit es ausdriicklich: , Jede Tatigkeit des mystischen Lei-
bes, die auf dieses Ziel — der Ausbreitung der Herrschaft Christi zur Ehre

¥ Deus semper maior. Theologie der Exerzitien 111, Freiburg 1940, 365 Anm.

50 Die Texte werden zitiert nach K. Rahner, H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium,
Freiburg 1966, Nr. 10 (619).

5t Dekret iiber das Apostolat der Laien, Nr. 5 (395).

32 Dogmatische Konstitution iiber die Kirche, Nr. 28 (157).



Die Botschaft des Dienens 261

des Vaters und der heilbringenden Erlésung aller Menschen — gerichtet
ist, wird Apostolat genannt; die Kirche verwirklicht es, wenn auch auf
verschiedene Weise, durch alle ihre Glieder; denn die christliche Berufung
ist ihrer Natur nach auch Berufung zum Apostolat*s.

Unter diesen ,Dienst® muf§ sich auch der Ordensberuf einreihen lassen:
Apostolat kann nicht nur Predigen, Sakramente-Spenden usw. heiflen,
wenn nach dem Konzil Christsein seiner Natur nach ,Berufung zum Apo-
stolat® bedeutet. Man hat z. B. in der Vergangenheit die ,vita contempla-
tiva“ oft genug als Streben nach der eigenen Vollkommenheit beschrie-
ben; war dies aber nicht ein fremdes Sprachgewand, wodurch das eigent-
lich Gemeinte mehr verdeckt als offenbart wurde? Mufl nicht auch die
»vita contemplativa® von der Grundaufgabe des Christen, vom Dienst
her verstanden werden? Es lohnte sich, die Aussagen der grofien Zeugen
der ,vita contemplativa® genauer zu untersuchen; ganz sicher wiirde man
auch bei ihnen finden: Kontemplation heifit nicht zuletzt Dienst in und an
der Kirche! Wenn der Mensch betet und Gott preist, wichst in seiner
»,Contemplatio“ der Geist der Kirche, lebt in ihm und durch sein Gebet,
von seinem Gebet her, das Leben der Kirche. Und oft genug zeigte sich,
dafl gerade von den groflen Kontemplativen die entscheidende Aktivitit,
der Dienst an der Kirche ausging; die hl. Therese von Lisieux mag als ein
Beispiel fiir viele hier erwdhnt werden.

4. Das Spezifische im Dienst der religidsen Gemeinschaften

Wenn Christenleben also Dienst heiflt, ganz gleich ob es im Alltag der
Familie und der Arbeit, oder am Altar, oder hinter Klostermauern sich
abspielt, wie unterscheiden sich dann diejenigen, die durch ein Geliibde
sich Gott verbunden haben, von den anderen Christen, die in der tigli-
chen Berufspflicht ihr Christenleben ernst nehmen? Bedeutet eine Subsu-
mierung des Standes der Rite unter das Stichwort ,Dienst® nicht seine
Nivellierung?

Ohne auf die Kontroversen um das Wesen von ,,Geliibde“ und , Ver-
sprechen® einzugehen, méochte ich auf die Paragraphen des kanonischen
Rechts hinweisen®, in denen die ,religio“, die religiose Gemeinschaft, der
Ordensstand, der Stand der Réte — oder welche Bezeichnung wir auch wih-
len wollen — innerlich auf die Kirche bezogen wird. Es heifit z. B.: ,Vota
publica®, ,o6ffentliche, d. h. von der Kirche anerkannte Geliibde* machen
den Ordensstand aus. Die religiose Gemeinschaft ist, wie nicht nur das
Recht, sondern die giiltige Tradition zeigt, in einer besonderen Weise mit
der Kirche, als gesellschaftlich formierter, ,6ffentlicher® Gemeinschaft ver-

5 Nr. 2 (390).
5 CIC cc. 488 ff.



Josef Sudbrack 262

bunden. Das Zweite Vatikanum hat das wieder mit allem Nachdruck be-
tont’42, Der Dienst an Gott und den Menschen, der die Berufung eines
jeden Christen ausmacht, ist fiir das Mitglied eines Ordens usw. auf die
sakramental-hierarchisch-sichtbare Gegenwart Gottes in der Kirche spezi-
fiziert.

Der Laie baut sich mit Recht eine biirgerliche Existenz — nicht abseits von
der sichtbaren Kirche —, aber dennoch in Unabhéngigkeit von ihr auf. Wenn
die Kirche sich nach dem Missionsdekret ,auf keine Weise in die Leitung
des irdischen Staatswesens einmischen will%® — _sie beansprucht kein an-
deres Redht, als mit Gottes Hilfe in Liebe und treuer Gemeinschaft den
Menschen zu dienen® —, so gilt das auch fir den wirtschaftlichen, politi-
schen, kulturellen, humanen Bereich, in dem der Laienchrist steht. Das
Mitglied einer religiosen Gemeinschaft hat sich — mit all den Differenzie-
rungen, die sich aus dem Ordensziel, aus der Situation der Zeit und der
personlichen Stellung ergeben — ganz und gar der Kirche verschrieben.
Nicht nur im Bereich des Glaubens und der Sitte, sondern mit der Breite
des gesamtmenschlichen Vollzugs dient es ihr. Und diese Kirche, der es
sich verschrieben hat, ist nicht nur die Kirche als Gemeinschaft aller Glau-
bigen, sondern auch — und in gewisser Hinsicht sogar: besonders — die
Kirche in ihrer dufleren, hierarchisch strukturierten und gesetzlich verfafi-
ten Sichtbarkeit, die Kirche in ihrer sakramentalen Zeichenhaftigkeit.

Dienst ist die Aufgabe jedes Christen; aber Dienst an der Kirche in ihrer
fast aufdringlichen Leiblichkeit, und totaler Dienst an dieser Kirche, ist
die Aufgabe derer, die sich dem religiésen Gehorsam verpflichtet haben.

III. Gehorsam als Dienst in und an der Kirche

Beide von uns eingeschlagenen Wege, der ,historische wie der ,theologi-
sche®, legen uns die Sinngebung des Gehorsams als ,Dienst in und an der
Kirche“ nahe. Im folgenden soll gefragt werden, ob nun tatsichlich mit
einer solchen Beschreibung der Reichtum dessen eingefangen werden kann,
was gelebte Tradition und reflekticrende Theologie iiber den Ordens-
gehorsam iiberlieferten.

a) Gehorsam zwischen Amt und Charisma

Wenm gilt eigentlich der Gehorsam, zu dem sich das Ordensmitglied ver-
pflichtet? Letztlich natiirlich Gott, wie jedes religiose Tun eines Christen;
wem aber gilt er in der konkreten Gestalt, in der er gelobt wird? Dem

81 Im Kp. VI der dogmat. Konstitution iiber die Kirche wie auch im Ordensdekret.
5 Nr. 12 (622).



Die Botschaft des Dienens 263

Wortlaut des Gelibdes oder des Versprechens nach dem Obern, tiefer
gesehen aber dem Orden und dem Ordensziel, fiir das der Obere nur Aus-
filhrungsorgan ist. Der Obere konkretisiert nur das Ordensziel ,gemafl
den Satzungen®, wie es immer wieder in den Konstitutionen heif}t?¢. Wenn
wir nicht das Zufallige — den Gehorsam gegeniber einer bestimmten Per-
son — fiir das eigentlich Bestimmende — das von der Kirche authentisch be-
statigte Ordensziel — eintauschen wollen, miissen wir auch von diesem
Ziel her die Struktur des Gehorsams zu verstehen suchen.

Nur so 14}t sich die immer bewufiter werdende Einsicht, dafl in den
Orden das charismatische Element der Kirche lebt (oder leben sollte), mit
der oft wenig charismatischen Gestalt der religiésen Gemeinschaften
vereinen. Im Ursprung, im Leben des Ordensstifters, ist dieses Charisma
meist mit Hianden greifbar. Eine neue Gestalt des Dienstes an der Kirdhe,
abhingig und doch unableitbar von vorhergehenden Formen, erwachsen
aus den Noten der Zeit, wird der Kirche geschenkt. In der Gesetzgebung
der folgenden Generationen scheint dieses ,Charisma“ oft zu Paragraphen,
zu Amt und Verfassung, zu versteinern. Und doch muf sich auf der Ebene
der Gemeinschaft genau dasselbe wachhalten, was sich im Ménchtum der
W iiste ereignete, wenn der Schiiler von dem Abbas, dem geistlichen Vater,
ein Rhema, ein Lebenswort, verlangte. Der Christ, der sich gerufen weif}
in den Stand der Rite, erfahrt hier, in der konkreten Gestalt des Ordens,
das geisterfillte Wort Gottes; und im Gehorsam ordnet er sich diesem
Wort des Ordensziels ebenso unter wie der Méndhseleve dem Abbas.

Der Unterschied liegt nicht in der Tatsache des Rufes, den Gott durch
die charismatische Weisheit eines ,Abbas® oder durch die vom Geist des
Ordensstifters getragene Institution an den Einzelnen richtet, sondern
nur in der Gestalt dieses Rufes. Aber gerade darin, dafl die charismatische
Willenskundgabe Gottes nicht vom Menschenmund unmittelbar das Men-
schenohr erreicht, sondern durch die Vermittlung der Gemeinschaft, der
Geschichte und der Kirche, zeigt sich der ekklesiale Charakter des Charis-
mas. Zwischen Amt und Charisma muf} es polare Spannungen geben, aber
ein echter Gegensatz ist unmoglich®’; im gemeinsamen Dienst an der Kirche
Jesu Christi begegnen sich beide.

b) Um die Sinngebung des Ordensgehorsams

Wenn — wie zu Anfang gesagt — die Geschichte wirklich die Lehrmei-
sterin der Gegenwart ist, dann muf die Auffassung vom Gehorsam als
Dienst sich auch in der Konfrontation mit andern Auffassungen bewédhren.
% Rahner, Marginalien, a. a. Q. 506; Hausherr, L’obéissance, a. a. 0. 67.

57 Vgl. K. Rahner, Das Dynamische in der Kirche, Freiburg 1958, wo einige der in Anm.
47 genannten Aufsitze vereint sind.



Josef Sudbrack 264

1. Gehorsam als das Horen auf das Geisteswort des Abbas

Die Kontinuitat des Bandes zwischen dem Wiistenvater und dem seinem
Wort lauschenden Schiiler zu dem Band, das die Mitglieder eines moder-
nen Ordens miteinander verbindet, 1488t sich gerade an dem charismati-
schen Beginn und der vom Geist geschenkten Zielsetzung des Ordens er-
kennen. Die Riickkehr zu den Quellen, die das Konzil den Orden an-
empfiehlt®, ist kein altersschwacher Traditionalismus, sondern eine Be-
gegnung mit dem Charisma, aus dem heraus eine religiose Gemeinschaft
ihre Berechtigung nachweisen mufl. Thr Charisma aber ist immer Dienst
an der Kirche und Dienst in der Kirche. Daf} aber fiir den Menschen, der
sich dem Charisma einer religiosen Gemeinschaft verpflichtet hat, sich nun
innerhalb der Gemeinschaft ein ,geistlicher Vater“ findet, der ihm seinen
Weg weist, ist ein Geschenk Gottes, hat aber, wie I. Hausherr ausdriick-
lich betont, mit dem Ordensgehorsam kaum etwas zu tun®?.

2. Gehorsam als Aszese

Hier geht es um den Wahrheitskern der neuplatonisch verfarbten Lehren,
nach denen die Aufgabe des Eigenwillens ein Gott wohlgefdlliges Werk
sei. Undhristlich wird diese Auffassung, wenn sie sagen will, dal man
durch ,Aufgeben®, durch ,Negation® in sich schon auf dem Wege zu Gott
sei; es ist geere der neuplatonische Irrtum, dafl das Materielle, das Viel-
faltige, wie es sich auch im koérperlichen und geistigen Tun duflert, etwas
Schlechtes oder wenigstens etwas Hinderliches fiir den Menschen sei.
Christliche Aszese aber dient einem Ziel, darf etwas Gottgegebenes, den
Eigenwillen, nur in etwas Grofleres, den Willen Gottes, hinein ,aufhe-
ben“. Der Wille Gottes aber gibt sich uns uniiberbietbar in seinem mensch-
gewordenen Sohn kund. Es ist an dieser Stelle nicht notwendig, auf die
subtile Frage vom Verhiltnis der Gottes- und Nichsten-Liebe einzugehen,
denn es ist zu sichtbar, daf in der Botschaft Christi dieses Doppelgebot
eine unaufgebbare Mitte bedeutet. Hiernach hat sich alle Aszese zu rich-
ten. Gehorsam aber nach unserer Auffassung heif’t nichts anderes als kon-
krete Liebe, als Dienst am Menschen und Dienst an Gott in dem Auftrag
des Geistes Jesu Christi durch seine Kirche. Ob dieser Gehorsam und die
Verzichtleistung, die sich in ihm verwirklicht, iiber einen Einzelnen oder
eine Gemeinschaft, im charismatischen Wort oder auf biirokratischem Weg
vom Christen gefordert wird, ist fiir das Wesen des Gehorsams und der
»Aszese“ nicht mehr wichtig. Schwer — in dem massiv-aszetischen Sinn der
Selbstitberwindung — kann und wird auch gelegentlich der Gehorsam in
all diesen Fillen sein; das ,Kreuz“ wird eher driickender als bequemer.

58 Dekret iiber die zeitgemifle Erneuerung des Ordenslebens, Nr. 2 (318).
%a A.a. 0., bes. 91 ff.



Die Botschaft des Dienens 265

3. Gehorsam als eschatologisches Zeichen

Nur auf den ersten Blick wird die von K. Rahner erarbeitete und allge-
mein anerkannte Zeichenhaftigkeit des Ratestandes durch unsere Aus-
deutung des religiosen Gehorsams als Dienstleistung vernachlissigt. Auf
der unteren, sichtbaren Ebene scheint uns allerdings der Geliibdegehor-
sam in seiner Funktion, seinem Dienstcharakter aufzugehen. Aber die ,,In-
stitution“, der der Gehorsam letztlich gilt, ist die Kirche Jesu Christi, und
von ihr her wird der funktionelle Gehorsam tiberkleidet mit der religidsen
Bedeutsamkeit. Dieses Verhalinis 148t sich aus der Analogie zu dem Ver-
haltnis von Natur und Gnade bestimmen. Gnade zerstort nicht die Natur,
baut nicht einmal einen Bereich neben der Natur auf, sondern bringt sie
ungebrochen ein in die neue Dimension der Liebe Christi. So sind auch
funktioneller (= sich niichtern aus der Zielsetzung bestimmende Ge-
setzmafigkeit) und religioser Gehorsam im Orden keine zwei nebenein-
anderstehende Bereiche, sondern der Dienst in der Kirche macht den funk-
tionellen Gehorsam zum religiosen Gehorsam. Und von der Kirche erhilt
der Ordensgehorsam auch seine Zeichenhaftigkeit. Weil Wesen und Auf-
gabe der Kirche nicht aufgehen im natirlich-kausalen Verstindnis und
weil in ihnen ein zu glaubender und nicht zu verstehender Rest bleibt,
weist die Kirche iiber sich hinaus auf den je gréfieren Gott. In dieser einen
Sinnhaftigkeit stehen die Orden, die der Kirche dienen, und die Menschen,
die in einer religiosen Gemeinschaft der Kirche Gehorsam leisten. Der
Charakter der Kirche, ein ,Zeichen unter den Volkern® zu sein, und die
sckklesiologische, zeichenhafte Bedeutung des Ordensstandes“ sind nicht
zwei Dinge, sondern die eine Offenbarungswirklichkeit Gottes®.

Wenn aber das Zeichensein des Ordensstandes nur ein Widerspiegeln
des Zeichenseins der Kirche ist, dann ist auch das Verhaltnis Kirche-Orden
in einem funktionalen Sinn zu verstehen, d. h. es ist niichtern von den
Aufgaben der Kirche und der Zweckmafligkeit des konkreten Ordens zu
bestimmen. Und ebenso ist das Gehorsamsgeliibde des Christen vom Or-
den her mit diesen funktionellen Mafistiben zu beurteilen; seine religiose
Zielhaftigkeit erhdlt es aus dem organischen Ganzen der Kirche, in das
sich der Christ dienend eingegliedert hat, nicht aber aus einer isolierten
Eigenbedeutung, dhnlich wie die ,Gnade“ - in unserem Falle ,religiose“
Bedeutsamkeit — sich nicht neben der ,Natur® — also der Funktionalitat —

5 Hier scheint mir z. B. A. Milller die Zeichenhaftigkeit des Ordensgehorsams zu stark
von der Zeichenhaftigkeit der Kirche zu trennen, wenn er dem religiésen Gehorsam ,eine
gewisse Selbstzwecklichkeit* zuschreibt. Dafl damit keine rein theoretische Frage angegan-
gen ist, zeigt die unserer Meinung nach falsche Folgerung, die Miiller aus seinem Ansatz
ziechen muf}: ,Den Normalfall vorausgesetzt, dal die Befechle des Obern auf das Regel-
ziel ausgerichtet sind, kiimmert den Ordensmann der konkrete Inhalt, soweit er sich auf
ihn bezieht, wenig® (a.a. 0. 180-181).



Josef Sudbrack 266

ihren Bereich schafft, sondern den ganzen Menschen zum Sein der Gottes-

kindschaft erhebt.

4. Gehorsam als Mittel zur Vollkommenheit

Auch in dieser heilsindividualistischen Vorstellung liegt ein Wahrheits-
kern, den es herauszuschalen gilt.

Doch zuerst muf} jede quantitativ-vergleichende Betrachtungsweise aus
dem Wort ,,Vollkommenheit“ verbannt werden. Die Mahnung der ,,Imi-
tatio Christi“: ,Stelle keine Untersuchungen an und diskutiere nicht iiber
die Verdienste der Heiligen: wer heiliger als der andere oder grofier sei
im Himmelreich“, ist nicht nur erbauliche Mahnung, sondern Ausdruck der
theologischen Wahrheit, dafl Gott den Menschen nur je-personlich beruft,
dafl es keinen allgemeingiiltigen , grofRen“ Mafistab der Vollkommenheit
gibt, nach dem Gott die Menschen mifit, sondern dafl Gott jeden Menschen
zu genau dem Status beruft, in dem er ,vollkommen®, ganz und gar abge-
rundet und erfillt sein wird. Ein quantitativer Vergleich der , Vollkom-
menheiten® zerrt diesen persdnlichen Ruf und auch die Personwiirde des
Menschen in den Staub der Polemik.

Der christliche Ansatz mufl dagegen die unvergleichbare Individualitét
des Rufes Gottes an jeden einzelnen Menschen voll und ganz ernst neh-
men. Die Erlosung in Christus ist kein breiter Gnadenstrom, aus dem der
eine mehr und der andere weniger Wasser schépfen kann, sondern ist
Jesus Christus selbst, der mit seiner vollen personalen Liebeskraft jeden
einzelnen Menschen ganz und gar umfaflt, so wie der gute Hirt dem einen
und einzelnen Schiflein nachgeht. Wenn aber Gott jedem einzelnen Men-
schen seine Vatersorge zuwendet, wenn Gnade, Erlosung usw. keinen
Teilaspekt Gottes bilden — um es einmal anthropologisch auszudriicken —,
sondern stets von neuem den ganzen Gott und den ganzen Jesus Chri-
stus fiir den Einzelmenschen anfordern, dann ist menschliches Verglei-
chenwollen der verschiedenen Gnaden und Gnadenwege doch nur neu-
gieriger, sich auflerhalb der Gnade stellender Vorwitz.

Erst nach Abweisung dieser falschen Vorstellungen von , Vollkommen-
heit“ darf gefragt werden, was eigentlich gemeint ist, wenn es in der Tra-
dition heifdt: Der Gehorsam sei der bessere, vollkommenere oder sicherere
Weg! Unserer Meinung nach ist in dieser, nach der Art der neuplatoni-
schen Stufenleiter der Vollkommenheiten ausgedriickten Uberlieferung
nichts anderes eingefangen als die alle Grenzen (auch die Grenzen der
Sprache!) sprengende Gottesliebe, eine nicht rasten konnende Sehnsucht
nach dem Herrn. In dem benediktinischen, uns heute heilsindividualistisch
klingenden ,Suchen Gottes“ ebenso wie in der Leidensnachahmung des
spaten Mittelalters finden wir den Drang der Heiligen wieder, stets noch



Die Botschaft des Dienens 267

mehr fiir Gott und sein Reich zu tun. Es ist — und dafiir haben wir heute
ein starkeres Gespiir als frither — grundsatzlich unmoéglich, diese niemals
zur Ruhe kommende Dynamik auf den stets gréfleren Gott in einer sprach-
lichen Formulierung oder gar einer gesetzhaften Institution addquat fest-
zuhalten. Die Formulierung vom Stand des Gehorsams als dem ,, vollkom-
meneren Weg* war ein Versuch, dies dennoch auszudriicken. Leicht liefle
sich zeigen, dafl sich die Groflen der Vergangenheit der Inadiquatheit
dieses Versuches bewufit waren.

Wie aber konnte man heute dieses Stets-grofier-Sein Gottes und den
Stets-dringlicher-werdenden Anruf an den Menschen besser formulieren
als durch die Betonung des Dienstcharakters des Gehorsams, der nach
H. Rahner ,einfachhin die christusformige Leibwerdung der Begeiste-
rung“® ist? H. U. von Balthasar hat hierzu wunderbare Zeilen geschrie-
ben®:.

IV. Einige Ausblicke

Unsere Uberlegungen zur Sinnstruktur des Ordensgehorsams sind alles
andere als theoretische Spiegelfechtereien. Das soll noch in einigen Fol-
gerungen gezeigt werden.

a. Wie stellt sich die Frage nach dem Regierungssystem innerhalb eines
Ordens, wenn man den Gehorsam als ,Dienst in und an der Kirche®
definiert und alle weitere Institutionalisierung an dieser Primdrfunktion
des Gehorsams mifit? Miifite man nicht die konkrete — demokratische®?,
hierarchische o. 4. — Regierungsform einfachhin von der Funktion des Or-
dens innerhalb der Kirche bestimmen? Miifite man nicht z. B. Fachleute
der Verwaltung heranziehen, die niichtern und sachlich herausarbeiten
sollten, welche Gesetzgebung die zweckmifigste sei? Der charismatische
Charakter des Gehorsams steht dem nicht im Wege, denn dieser bemifit
sich an dem Ordensziel, und der Zeichencharakter des Gehorsams gewinnt
seine ganze Bedeutsamkeit aus der Kirche, der das Ordensmitglied dient,
nicht aber aus der Regierungsform der Orden in sich genommen.

80 Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 875.

8t Besonders: Philosophie, Christentum, Monchtum und priesterliche Existenz, in: Sponsa
Verbi. Skizzen zur Theologie 11, Einsiedeln 1961, 349-433; oder: Herrlichkeit. Eine theo-
logische Asthetik I, Einsiedeln 1961, 578 f.

82 Wie wenig echte Autoritit und ,Demokratie” sich widersprechen, zeigt Gadamer,
Wahrheit und Methode, Tiibingen? 1967, 264, wenn er die Autoritit von der Erkenntnis
in die Fahigkeiten des Befehlenden und die Struktnr des Gesamtorganismus ableitet:
»Der beriichtigte Satz: ,Die Partei (oder der Fiihrer) hat immer recht’, ist nicht deshalb
falsch, weil er die Uberlegenheit der Filthrung in Anspruch nimmt, sondern weil er dazu
dient, die Filhrung durch Machtentscheid gegen jede Kritik, die wahr sein kénnte, abzu-
schirmen. Wahre Autoritit braucht nicht autoritar aufzutreten.®



Josef Sudbrack 268

b. Darf man weiterhin noch eine ,Mystik des blinden Unterwerfens®
kultivieren oder muf nicht auch der asketische Wert des Gehorchens vom
Ziel her bemessen werden? Ist nicht sogar das ,blinde Unterwerfen“ per-
sonal gesehen bequemer und auch unfruchtbarer als ein bewuf$tes und ver-
antwortliches Ein- und Unter-ordnen der eigenen Ansicht und der eigenen
Initiative unter das groflere Ziel des Ordens, unter den Dienst an der
Kirche? Was sollte noch iibrig bleiben von dem , Wert“ des blinden Ge-
horchens?

c. Wiirden nicht auch durch eine solche Auffassung des Gehorsams als
Dienst die Unterschiede von Priester-, Ordens- und Laienstand auf ihr
verniinftiges Mafl abgebaut? Kénnte man durch die Riickfithrung einer
»Gehorsams-Mystik“ auf die funktionelle Einschitzung des Verhaltnisses
von Befehl — Gehorsam einer dhnlich schwirmerischen Mystifizierung des
Laienstandes entgegenwirken? Liegt nicht gerade in dem Wort vom
»Dienst® die innere Zuordnung der verschiedenen christlichen Berufungen
begriindet, und sollte man nicht mehr als bisher in der Besinnung auf eine
Eigen-Spiritualitit nicht an sich, sondern an die andern, denen man dient,
denken?

d. Ein Letztes sei noch zum Abschlufl angedeutet. In unseren Uberle-
gungen wurde nicht immer klar geschieden zwischen Geliibde und Ver-
sprechen; gelegentlich wurde auch statt vom Gehorsam des Ordensman-
nes ganz allgemein von seinem Stand gesprochen. Das war nicht nur ein
Versehen; dahinter steht die Frage, ob nicht auch die anderen Geliibde
von ihrer funktionellen Bedeutung innerhalb des kirchlichen Dienstes her
betrachtet werden miifiten: Jungfriulichkeit also als ,Freisein fiir den
Herrn®, aber nicht fiir den Herrn in einer weltfernen Abgeschiedenheit,
sondern fiir den Herrn als den Herrn seiner Kirche; und Armut als die
ungebundene Verfiigbarkeit fiir eben diesen Dienst in der Kirche, an der
Kirche und an der Welt®. Gibt es iiberhaupt eine Konkretisation des Chri-
stentums, die zentraler und zugleich umfassender ist als dasjenige, was
wir mit dem Wort ,Dienst® bezeichnen?

83 Zur biblischen Begriindung solcher Sichten vgl. H. Schiirmann, Der Jingerkreis Jesu
als Zeichen fiir Israel und als Urbild des kirchlichen Rditestandes. GuL 36 (1968) 21-35;
Eschatologie und Liebesdienst in der Verkiindigung Jesu, in: Vom Messias zum Christus,
Wien 1964, 203-232; vgl. im laufenden Jhrg. dieser Zeitschrift A. Stéger, 49: ,Das Motiv
der Entsagung ist die Nachfolge Jesu in der Missionsarbeit, die Freiheit fiir das aposto-
lische Wirken“; Armut und Ehelosigkeit sind ,nicht aszetische Leistung, sondern durch
Hingabe an Jesus und sein Werk bedingt.“





