
Die Botschaft des Dienens 
Strukturanalytische Reflexionen über den christlichen Gehorsam 

Josef Sudbrack SJ, München 

I. Historische Reminiszenzen 

Wenn Christentum eine geschichtliche Religion ist, wenn der Mensch Jesus 
nicht nur irgendein Weisheitslehrer, sondern der Weg Gottes zum Men- 
schen und des Menschen zu Gott ist, wenn die Kirche kein mehr oder 
minder geglückter Versuch ist, Christus zu verstehen, sondern die •Geist"- 
getragene Realisierung des Christusglaubens im Voranschreiten der Zeit, 
- dann sollte eigentlich jede Reflexion über eine Glaubensfrage in der 
Geschichte ansetzen, der Lehrmeisterin für die Gegenwart. Nicht von 
ungefähr kommt es, daß die Männer, die das Gesicht der heutigen theolo- 
gischen Bemühungen prägen, ihr für die Nöte der Zeit waches Auge in 
der Begegnung mit eben dieser Geschichte geklärt haben. 

a) Ein kartäusischer Text als Einstieg in die Frage. 

In einem mystischen Traktat des späten 15. Jahrhunderts, der schon des- 
halb Interesse erregen muß, weil sich in ihm der Streit der gelehrten 
(Heidelberger) Theologie mit der aus der Tradition genährten Frömmig- 
keit (der Trierer Kartause) widerspiegelt, können wir folgenden Rat- 
schlag lesen: •Mische dich niemals, weder in Wort noch in Tat, in die An- 
gelegenheiten des Hauses ein und gib anderen, die solches tun, niemals 
deine Zustimmung.. .; denn wir alle sind Mönche, keine Prioren oder 
Verwalter - es sei denn durch den Ruf des Gehorsams oder die Verpflich- 
tung des Gewissens. Daß die Offizialen sich ihre Füße beflecken - obgleich 
es oftmals unfreiwillig geschieht - genügt nämlich. Wir müssen mit ihnen 
von Herzen Mitleid haben und ständig und inständig für sie beten"1. Ein 
Amt ausüben, Befehle erteilen, wird als eine verstärkte Versuchung zur 
Sünde angesehen, während der Gehorsam gerade den Sinn hat, •sich 
durch andere den königlichen Weg des Dienstes vor Gott vorschreiben 
zu lassen"2 und sich der eigenen Verantwortung zu entledigen. •Als Un- 
tergebener wird man eher und leichter heilig" als der Obere, schreibt ein 
moderner Autor3. 
1 Trier, Stadtbibliothek MS 699/261, 12r-v. 
2 I. Hausherr, L'obeissance religiense, Toulouse 1966, 50.57: •Diese große Idee bringt 
Mönchtum und Ordensleben hervor: Die Sehnsucht, sicher (ä coup sür) auf den Wegen 
des Willens Gottes zu gehen, ohne Irrtum an der Erfüllung der Pläne Gottes mitzu- 
arbeiten." ' R. Graf, Priesterliche Menschen, Donauwörth 1949, 104. 



Die Botschaft des Dienens 247 

Daß dies kein zufälliges, aus einer weitabgewandten Zelle stammendes 
Zeugnis ist, zeigt der Blick in einen etwas früher geschriebenen Kommen- 
tar zur Benediktinerregel, der mit seiner maßvollen Klugheit ganz im 
Geist dieser Regel steht, wo die Lehre des Gehorsams •humanisiert und 
in unsere (menschlich-alltägliche) Reichweite hineingestellt wurde"4. Der 
Autor, ein Oberpfälzer Mönch, schreibt: •Es ist ein Zeichen göttlicher 
Liebe, den Obliegenheiten eines Amtes nicht ausgesetzt zu sein ... Denn 
auch der Familienvater schickt zu solcher Arbeit, von der er seine Söhne 
zurückhält, die Knechte aus . .. Wahrhaftig ein Zeichen göttlichen Zorns 
ist die Obliegenheit eines Amts." Zu dieser Verteufelung der Befehlsge- 
walt bringt der Benediktiner beachtliche Väterzeugnisse bei - zur Haupt- 
sache: Augustinus, Gregor den Großen und Bernhard von Clairvaux; 
auf sie gestützt, kann er schließen: •Hieraus erhellt sonnenklar, daß zwar 
jeder Mensch ständig in Furcht leben muß, daß aber der Vorgesetzte sich 
mehr zu fürchten hat als der Untergebene"5. 

Hinter solchen Aussagen steht eine Vorstellung, die Thomas von Aquin 
folgendermaßen formuliert: •Jene, die in der Welt leben, halten etwas 
für sich zurück; jene, die im Ordensstand leben, übergeben sich und das 
Ihrige vollständig an Gott"6; der Obere allerdings muß etwas von der 
Welt, nämlich seinen Entscheidungswillen, behalten und ist deshalb in 
einer ähnlich gefährlichen Lage wie die im Stande der Unvollkommen- 
heit lebenden Weltleute: so ungefähr müßte man diesen Satz fortsetzen. 
In der Lebensbeschreibung Bernardins von Siena heißt es ausdrücklich, 
•daß gerade hinter den höchsten Würden die schlimmsten Übel und Ge- 
fahren lauern; deshalb müßten alle verständigen Leute sie geringschät- 
zen"7. Befehlsgewalt ist in dieser Auffassung •böse Welt"8 im höchsten 
Grad. Deshalb wurde es in der Gattung der Heiligenbiographien gerade- 
zu zum •Topos", daß der Mönch oder, wer es auch sei, sich gegen die 
Übernahme eines geistlichen Amtes zu sträuben habe9. 

4 A. de Vogüe, La communaute et l'Abbe dans la regle de saint Benoit, Paris 1960, 464; 
der Autor spricht sogar von dem •demokratischen Element", das die Regula Benedicti in 
den Vorgang der Abtswahl eingeführt hat (367). 
3 J. Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl, Bd. I: Darstellung, Mün- 
ster 1966, 184. 202 f. (mit den dort angegebenen Stellen). 
6 Zitiert nach de Vogüe a. a. O. 153; A. Adam, Die Tugend der Freiheit, Nürnberg 1947, 
117 meint, daß die Ausleger von Thomas und Ignatius •den Gehorsam stark auf Kosten 
der Freiheit überdehnen und seinen Wert geradezu verabsolutieren"; vgl. M. M. Labour- 
dette, La vertu de l'obeissance scion saint Thomas, RevThom 57 (1957) 125. 
7 Übersetzt von L. Schläpfer, Düsseldorf 1965, 125. 
8 Die mannigfaltigen Untersuchungen R. Bultots über •Die Lehre von der Verachtung 
der Welt" (vgl. GuL 38 [1965] 307) scheinen uns den eigentlich zentralen Ursprung der 
Weltverachtungslehre noch nicht tief und geistig genug anzusetzen. 
9 Vgl. z.B. I.Hausherr, Direction spirituelle en Orient d'autrefois, Rom 1955, 124 ff.; 
J. Leclercq, Chances de la spiritualite occidentale, Paris  1966,  134 ff.; P.Nagel, Die 



Josef Sudbrack 248 

b) Geistesgeschichtlicher Hintergrund 

Statt ähnliche Beispiele (bis in die moderne Zeit hinein!) anzuhäufen, ist 
es dienlicher, nach der Geisteshaltung zu fragen, die hinter solchen Äuße- 
rungen stehen mag. 

Eines der großen Leitbilder der Mönchs- und Ordens-Theologie ist die 
Doktrin vom •engelgleichen Leben"10, die zuletzt von Abt Colombäs11 und 
Suso Frank12 behandelt wurde. Für unsere Frage lehrt sie: •Durch den Ge- 
horsam wäre der Mensch ohne Tod zur Gemeinschaft der Engel aufge- 
stiegen" (Augustinus)13. Was mit dieser •Angleichung an die Engel" (Ba- 
silius)14 gemeint ist, zeigt die mönchische •Fastentheologie": •Je seltener 
wir essen, desto mehr gleichen wir uns den himmlischen Geistern an; je 
öfter wir essen, desto unähnlicher werden wir ihnen"15. •Einmal am Tage 
essen ist engelgleich, zweimal menschlich, öfter aber ist tierisch"16. Das 
engelgleiche Leben verlangt also ein Freiwerden von der Tätigkeit des 
Essens, von den körperlichen Bedürfnissen: präzise drückt dies der schon 
erwähnte Johannes von Kastl aus: •So verhalte auch du dich zu deinem 
Körper, als seiest du schon nicht mehr im Körper . . ."17. Und genau das- 
selbe gilt von den geistigen Tätigkeiten: befreie dich von ihnen, lege 
alles ab, auch das eigene Verstehen und das eigene Wollen, damit alles, 
was zwischen dir und Gott steht, beiseite geräumt werde und du ganz in 
Gott aufgehen kannst. 

Es ist die gleiche Theologie, die z. B. in der •Deutschen Theologie" und 
bei dem Jesuiten Sandäus lehrt: Gehorsam ist •ganz aus sich heraus ge- 

Motivierung der Askese in der alten Kirche und der Ursprung des Mönchtums, Berlin 
1966, 83 (mit wichtigen Korrekturen an einer zu weltfeindlichen Interpretation). 
10 Vgl. GuL 29 (1956) 347-357; ich halte diesen Aufsatz von U. Ranke-Heinemann 
ebenso wie ihr Buch •Das frühe Mönchlum. Seine Motive nach den Sclbstzeugnissen", 
Essen 1964, als eine berechtigte Gegendarstellung mancher Verzerrungen, aber dennoch 
für zu wenig kritisch und distanziert. 
11 Paradis et vie angelique. Le sens cschatologique de la vocation chretienne, Paris 1961, 
nach dem spanischen Original von 1958, 90: •II n'y a done rien d'extraordinaire dans le 
fait que les Orientaux aient employe l'expressinn ,vie angelique' . . . pour designer exclu- 
sivement la vie monastique, de teile sorte que les deux termes sont devenues synonymes." 
12 AGGELIKOS BIOS, Begriffsanalytische und be griffs geschichtliche Untersuchung zum 
,engelgleichen Leben im frühen Mönchtum, Münster 1964; gegenüber Frank scheint mir 
die differenzierte Darstellung von Nagel, a. a. 0., 34-48, der Quellenlage gerechter zu 
werden; entsprechende Texte für das Mittelalter finden sich in den Werken von Jean 
Leclercq. Eine scharfe Kritik übte Luther an der Auffassung des Mönchtums als •engel- 
gleiches Leben", vgl. B. Lohse, Mönchtum und Reformation. Luthers Auseinandersetzung 
mit dem Mönchsideal des Mittelalters, Göttingen 1963, 299 f. 
15 Frank, a.a.O. 55; s. auch bei K. D. Schmidt, Die Gehorsamsidee des Ignatius von 
Loyola, Göttingen 1935, 8-19. 
14 Frank, a. a. O. 24. 
15 Nach Johannes von Kastl (J. Sudbrack, a. a. O. I, 205. 251). 
16 Auch dieses •feststehende Axiom im Altertum" (Frank, a. a. 0. 24, nach Leclercq) bei 
Johannes von Kastl, Rk 41 f., 185 rb. " Vgl. J. Sudbrack, a. a. O. I, 444. 



Die Botschaft des Dienens 249 

hen"18, oder nach Meister Eckhart: •Im wahren Gehorsam darf kein ,Ich 
will so oder so oder dies oder das' gefunden werden, sondern (nur) voll- 
kommenes Aufgeben des Deinen"19. In seinem Handbuch faßt Heinrich 
Herpf die Tradition zusammen: •Bemerke: daß das Vornehmste, was Gott 
dem Menschen schenkte, der freie Wille ist, durch den allein er Sünden 
begeht oder Tugenden übt. Und deshalb ist nichts für den Menschen so 
schädlich, wie den eigenen Willen ausüben. Denn dieser ist gleichsam das 
Fundament, auf dem die ganze sündhafte Unordnung aufgebaut und be- 
gründet ist; aber wenn wir dieses Fundament einreißen, stürzen alle 
Mauern Jerichos, d. h. - nach der für die alte Exegese typischen Namens- 
exegese - der Unordnung"20. 

Es kann kein Zweifel darüber herrschen, daß in solchen Aussagen tiefe 
christliche Wahrheiten verborgen sind. Dort, wo der Gehorsam sich mit 
dem Stehen in der Gemeinschaft verbindet (z. B. bei Basilius21), ist das 
negative •Aufgeben des Eigenwillens" vielleicht nur das Gewand eines 
positiven •In-Dienst-Stellens des Eigenwillens"; und oft kommt in der 
Selbst-Aufgabe der biblische Gehorsam vor Gott zum Ausdruck, wie z. B. 
in dem vielleicht über das kanonische Recht auf Ignatius von Loyola ge- 
langten Zitat Gregors des Großen: •Mit Recht wird der Gehorsam den 
Schlachtopfern vorgezogen, denn durch Schlachtopfer wird fremdes Fleisch, 
durch Gehorsam der eigene Wille geopfert"22. Es ist dies eine Paraphrase 
des Psalms •Miserere" (51,18 f.). 

Ebenso deutlich liegt aber auch in all den Aussagen eine Denkstruktur 
verborgen, die vom Christentum wegführt; es zeigt sich in ihnen ein Men- 
schenbild an, das kaum noch christlich genannt werden kann: Wille, Ent- 
scheidung, freier Entschluß usw. sollen etwas sein, was von Gott trennt. Der 
Mensch muß dasjenige, was er im Wesenskern ist, nämlich Freiheit, Selbst- 
bestimmung, aufgeben, um Gott zu finden. Zugleich stößt uns heute der 
verborgene oder offene Heilsindividualismus dieser •Gehorsamstheolo- 
gie . 

Im christlichen Raum sind solche Auffassungen durch den Neuplatonis- 
mus23 am greifbarsten geworden. An ihm läßt sich deutlich erkennen, wel- 

18 Pro Theologia Mystica Clavis, Köln 1640,290 f.; Der Frankfurter. Eine Deutsche 
Theologie, übersetzt von J. Bernhart, München I9462, 158 f. 
19 Meister Eckhart, Deutsche Predigten und Traktate, hrsg. von J. Quint, München 1955,54. 
20 Theologia Mystica, Köln 1538, Fol. 143 E; wie sich eine solche Auffassung in der 
Populärliteratur ausmacht, kann man z. B. bei H. Wilms, Das Tugendstreben der Mysti- 
kerinnen, Vechta 1927, nachlesen; nach der hl. Gertrud von Helfta bietet der Gehorsam 
die Zapfen an dem Balken über dem Abgrund, an denen sich der Mensch zum Himmel 
•emporhangelt" (158 f.). 
21 Frank, a. a. O. 53-57. 22 C 8, qu 1, c 10 (Friedberg I 593). 
23 Vgl. M. de Gandillac, La sagesse de Plotin, Paris 1966; W. Theilers Forschungen zum 
Neuplatonismus, Berlin 1966, scheinen uns zu scholastisch voranzugehen; Bultot, La doc- 



Josef Sudbrack 250 

ehe Gefahr dem Christentum von den Tendenzen, die wir kurz mit •Auf- 
geben des eigenen Willens" bezeichnen können, drohen. Neuplatonismus 
ist strukturell eine Metaphysik der Einheit. Der Mensch ist in die Zersplit- 
terung, die •Zerstreuung", d. h. in die •Sündhaftigkeit" gefallen: Materie, 
Leiblichkeit, selbst das Tun von diesem und jenem, bedeuten •Vielheit" 
und damit Abfall von Gott. Die Rückkehr zu Gott aber geschieht durch ein 
Hinter-sich-Lassen aller Zerstreuung, durch •Sammlung". Der Mensch 
muß so eins und in sich geschlossen werden, wie ein reiner Geist. Auch der 
Wille und (in der •Wesens"-Mystik) der Verstand stehen letztlich im 
Weg, sind eine Zerstreuung und müssen abgelegt werden. 

Wenn solche Sätze rein aszetisch-moralisch genommen werden, klingen 
sie harmlos vertraut; sie gehören zu dem gängigen Vokabular der geist- 
lichen Literatur. Werden sie aber ontologisch-seinshaft verstanden - und 
es ist wohl deutlich geworden, daß in den oben zitierten Sätzen so etwas 
zugrunde lag -, sind sie mit dem Christentum unvereinbar. Heute sind wir 
feinfühlig geworden für subkutane Strukturen der Sprache und müssen 
uns fragen, ob die christliche Aszese immer der verführerischen Kraft einer 
solchen Sprache sich entziehen konnte. 

c) Der Ansatz des Ignatius von Loyola 

Der gewissenhafte Historiker - das sei auch für das Weitere in Klammern 
gesagt - wird allerdings feststellen, daß bei den großen christlichen Auto- 
ren die oftmals neuplatonisch klingenden Worte mit ihrer zugrunde liegen- 
den unchristlichen Philosophie aus einem völlig anderen Impuls heraus for- 
muliert wurden: man griff zur Sprache und zum Denken der Zeit, um dem 
Neuen des Christentums, das niemals in einem einzigen Denken und Spre- 
chen restlos aufgeht, ein sprachliches Gewand zu verleihen. 

Der protestantische Kirchenhistoriker Kurt Dietrich Schmidt hat 1935 in 
einer kleinen Studie über •Die Gehorsamsidee des Ignatius von Loyola" 
gezeigt, zu welchen Irrtümern man gelangt, wenn man bei der Sprache 
eines Autors stehen bleibt, anstatt ihn von seinem Geist her zu interpretie- 
ren; er hat gezeigt, wie verfehlt die •vulgäre" Deutung des ignatianischen 
Gehorsams als •Kadaver"-Gehorsam ist - nach einem traditionellen, auch 
von Ignatius gebrauchten, neuplatonischen Bild. Dem Ordensstifter kam 
es nur darauf an, •Gottes Willen zu erfüllen. Um seine Erkenntnis ringt 
er. Ihm gegenüber fordert er Gelassenheit, von sich wie von den andern. 
Für ihn erwartete er höchste Einsatzbereitschaft. Um seinetwillen fordert 

trine du mepris du monde, Löwen-Paris 1963 f. IV 1, 40, schreibt dazu: •Die .engelhafte 
Anthropologie' - man muß diese widersprüchliche Formulierung gebrauchen - faßt den 
Menschen nicht so sehr als ein zugleich körperliches wie geistiges ,Sein-in-der-Welt', denn 
als ein geistiges und ein unweltliches Sein auf, eine von der hellenischen Philosophie 
übernommene Begrifflichkeit...". 



Die Botschaft des Dienens 251 

er eine so hochgespannte Selbständigkeit, Tatfreudigkeit und Entschluß- 
kraft der einzelnen . . ., wie sie sonst nur selten anzutreffen ist. Wahrlich, 
wer diese positiven Forderungen, die Ignatius an die Seinen richtet, nicht 
mit heranzieht, wer nur den Kadavergehorsam, d. h. die scheinbare Wil- 
lenslosigkeit berücksichtigt, der begeht einfach eine Fälschung. Beides ge- 
hört aufs engste zusammen, beides ist vereint in dem einen Wort: Gelas- 
senheit. Bereit sein ist alles! Bereit aber für Gott!24" 

Von hierher - und von einer vielleicht zu hohen, fast mystischen Auf- 
fassung über die Möglichkeit des Menschen, ganz aufzugehen im Dienst25 - 
ist der berüchtigte ignatianische Verstandesgehorsam zu verstehen: mit 
ihm möchte Ignatius nichts anderes aussagen als ein ganzmenschliches 
(auch mit dem Denken!) Dienen. Man muß nur einmal den Brief lesen, in 
dem er Franz von Bor ja mitteilt, er sei der Meinung, dieser solle die ihm 
angebotene Kardinalswürde ablehnen26: Nichts von einer Aszese der Welt- 
flucht wie bei den Wüstenvätern, nichts von Überlegungen wie •Je höher 
der Rang, desto tiefer der Fall"27, sondern nüchternes Suchen nach dem 
Willen Gottes. Und überdies gibt Ignatius die Entscheidung ganz und gar 
in die Freiheit des damaligen Paters Franz von Bor ja. 

Gewiß, Ignatius spricht oft genug in den traditionellen, neuplatonisch 
beeinflußten Schemata der Tradition; er baut die Ordensleitung auf nach 
dem Bild des absolut befehlenden Renaissancefürsten und -feldherrn; 
aber alles ist nur eine - zeitbedingte? - Konkretisation des Zentrums sei- 
ner •geistlichen Übungen", Finden des Willens Gottes: •daß all meine 
Absichten, Handlungen und Beschäftigungen rein auf den Dienst und das 
Lob seiner göttlichen Majestät geordnet seien"28. 

Es wäre eine lohnende Untersuchung, sich einmal durch zeitbedingte 
Vorstellungen, durch traditionelle Schemata, durch sprachliche Unbehol- 
fenheiten des Basken hindurchzutasten, um die Wurzelidee des Ignatius 
zu erspüren und von dort her eine nüchterne Transponierung ins 20. Jahr- 
hundert zu versuchen. Das Buch von Lewis ist eher eine Stellensammlung 
zur •geistlichen Regierungs- und Führungsvorstellung des Ignatius"29 als 
eine solche Studie. Doch es belehrt uns schon zur Genüge, wie sehr eine 

24 A. a. 0. 29 f.; die Kritik, die man an Schmidts schwarz-weiß-malender Gegenüber- 
setzung von mönchischem und ignatianischem Gehorsam üben muß, betrifft nicht unser 
Thema einer Strukturanalyse der Gehorsamsauffassung. 
25 F. Marxer, Die inneren geistlichen Sinne. Ein Beitrag zur Deutung ignatianischer 
Mystik, Freiburg 1964, 86; vgl. auch Adam, a. a. O. 121. 
26 Ignatius von Loyola, Geistliche Briefe, eing. von Hugo Rahner. Einsiedeln 1956s, 
212-214; vgl. Hausherr, L'obeissance, a. a. O. 105 ff. 
27 Ein von Johannes von Kastl, Rk 36 bd, 141 vc, zitiertes Sprichwort, um mit Augustinus 
und Bernhard vor der Prälatur zu warnen. 
28 Exerzitienbuch 46. 
29 J. Lewis SJ, Le gouvernement spirituel selon saint Ignace de Loyola, Paris 1961. 



Josef Sudbrack 252 

antikatholische (und auch katholische, oft sogar jesuitische) Vulgarisierung 
das Bild des Ignatius von Loyola verfälscht. 

Wenn man z. B. den Ursprüngen des jesuitischen Gehorsamsgelübdes 
nachgeht, entdeckt man, daß es spät, eigentlich erst nachträglich, in die 
Idee des entstehenden Ordens eingefügt wurde. Die •Prima Deliberatio"30, 
das erste Dokument aus dem Jahre 1539 über die werdende Verfassung, 
das wir besitzen, offenbart die •Prima Intentio", die Grundintention des 
Ignatius und seiner Gefährten. Grundlage aller Überlegungen war das 
•Suchen des Willens Gottes", •die vollkommenere Dienstleistung für 
Gott". Bereits entschieden war damals, daß die Gefährten in einer Ge- 
meinschaft leben wollten - unter den beiden Gelübden der Armut und der 
Keuschheit, die sie in die Hände des päpstlichen Legaten von Venedig ab- 
gelegt hatten. Entschieden war auch die absolute Bereitschaft, dem Papst, 
als dem Oberhaupt der sichtbaren Kirche Christi, •allen Gehorsam" zu 
leisten, •sei es im allgemeinen, sei es in Einzelheiten". Und nun versuchte 
die Gemeinschaft, den Willen Gottes auch für die noch ausstehende Frage 
zu ergründen: Ist das Gelübde des Or^ercsgehorsams notwendig oder hin- 
derlich •für das Ziel, das wir seit so langer Zeit uns vor Augen gestellt 
haben", sollen die Gefährten einem unter ihnen gehorchen, •damit wir 
unsere ersten Absichten besser und genauer ausführen können", oder steht 
der Ordensgehorsa.m dem Papst gehorsam entgegen und hindert die •grö- 
ßere Ehre Gottes"? Erst nach langen, von Gebet und Diskussion getrage- 
nen Überlegungen kam man damals zur einstimmigen Bejahung des Or- 
densgehorsams. 

Modern ausgedrückt könnte man sagen: Ordensgehorsam als Funktion 
der vorausliegenden Urabsicht. Und diese ist deutlich eine zweifache: 

(1) Das Leben in der Gemeinschaft, besser gesagt: aus der Gemeinschaft 
heraus; denn von Anfang an stand fest, daß man zwar räumlich an ver- 
schiedensten Orten arbeiten könne, daß aber das innere Band der Zusam- 
mengehörigkeit und die Verantwortung füreinander die Gefährten zu- 
sammenschließen müsse. 

30 Der Text in MHSJ, Const. I, 1-7; wir benutzen zur gleichen Zeit die moderne, in Bel- 
gien als Manuskript gedruckte französische Übersetzung (Notes Ignatiennes, Braine-le- 
Comte, 1956) 1 ff. Wichtige Literatur: P. de Leturia, Importancia del ano 1538 en el cum- 
plimiento del •voto de Montmartre", (Estudios Ignacianos), Rom 1957, I, 201-221; A las 
Juenles de la •ro?nanidad" de la Compania de Jesus, ebd. 239-256 (französisch in Chri- 
stus Nr. 5, 1955, 81-100); B. Schneider, Nuestro principio y principal fundamento. Zum 
historischen Verständnis des Papstgehorsamsgelübdes (Arch Hist. SJ 25 [1956] 488-513); 
interessante Aspekte bringt auch F. Roustang, Analyse d'un texte de St.Ignace sur l'obeis- 
sance, RAM 42 (1966) 31-38; vgl. B. Sorge, La genesi della Spiritualitd ignaziana de 
•scrvizio", RivAM 35 (1966) 279-288; die Kritik von J. G. Gerhartz, Jnsuper promit- 
to . . ." Die feierlichen Sondergelübde katholischer Orden, Rom 1966, 210-219 an B. 
Schneider trifft nicht unsere Frage. Die folgenden Zitate stammen aus dieser •Prima 
Deliberatio". 



Die Botschaft des Dienens 253 

(2) Restloser und bedingungsloser Dienst an der sichtbaren Kirche. Auch 
das ignatianische Papstgelübde muß man mit dem geschärften Blick des 
Historikers zu verstehen suchen. J. G. Gerhartz hat gezeigt, wie es aus 
dem Willen, •Gott, Unserem Herrn, mehr zu dienen und ihn mehr zu 
loben mit Hilfe seiner Gnade"31, herausgewachsen ist. Man muß dazu be- 
rücksichtigen, daß es damals, zu Beginn des 16. Jahrhunderts, keine Kir- 
chentheologie gab; den Ersatz lieferte das kanonische Recht. Unter seinem 
Einfluß, aber auch im Zug der Wirren des späten Mittelalters und viel- 
leicht aus der feudalistischen Perspektive des Ignatius heraus, konnte die- 
ser nicht anders, als dasjenige, was an sichtbarer Befehlsgewalt der Kirche 
- der er dienen wollte - greifbar war, zusammenzuschauen mit der Person 
des Heiligen Vaters. Man braucht nur das Papstgelühde in den Wandel 
der Kirchentheologie, wie sie im Zweiten Vatikanum offiziell anerkannt 
wurde, hineinzustellen, um die Intention der jungen Gesellschaft Jesu in 
moderner Sprache wiederzugeben: Dienst der Gemeinschaft an der sicht- 
baren Kirche•. 

II. Aktuelle Reflexionen 

Es sind also zwei Grundtypen der Gehorsamsausdeutung, die man - bei 
allen Vorbehalten wegen konkreten Verflechtungen und Verschiebungen - 
an der Geschichte ablesen kann: Gehorsam als In-Dienst-Stellen und Ge- 
horsam als Selbst-Aufgabe. Unschwer läßt sich erkennen, wie verwandt, 
sogar identisch beide Haltungen sein können, die sich hinter solchen theo- 
retischen Reflexionen verbergen; zugleich aber sieht man, wie verschieden, 
ja kontradiktorisch die theologische Reflexion, der strukturelle Unter- 
grund ist, von dem aus die Typen konzipiert worden sind. 

In den modernen Handbüchern findet man wenig über die hier aufge- 
worfene Problematik. G. Thils weiß nicht mehr als: •Gehorsam im stren- 
gen Sinn hält uns dazu an, einen Befehl, eben weil er Befehl ist, zu befol- 
gen"33. Glücklicherweise sind Monographien und Aufsätze tiefer in die 
Fragen eingedrungen. Über die grundlegende Arbeit A. Müllers ist in 
dieser Zeitschrift schon berichtet worden34; leider sind ihre Ausführungen 

31 A.a.O. 214 ff. 
33 Daß wir zur Exemplifizierung auf den Jesuitenorden zurückgriffen, hat nicht zuletzt 
seinen Grund darin, daß bei ihm das •Leben aus dem Gehorsam" am ausgeprägtesten 
sich niedergeschlagen hat. Ohne Zweifel könnte man ähnliches bei andern Orden heraus- 
arbeiten. Z. B. spielt im Franziskanerorden der Papstgehorsam eine ähnliche Rolle wie 
bei den Jesuiten (s. Gerhartz, a. a. 0. 232-247). 
33 Christliche Heiligkeit. Handbuch der aszelischcn Theologie für Ordensleute, Priester 
und Laien. München 1961, 474 ff. 
34 38 (1965) 64-68; einige wichtige Arbeiten, die nach Müllers Literaturübersicht erschie- 
nen sind, seien kurz angeführt: H. Beintker, Zur Vollmacht der ethischen Forderung des 



Josef Sudbrack 254 

über den Ordensgehorsam äußerst zurückhaltend, so daß ihrer nach K. Rah- 
ner35 ausgearbeiteten Theologie der Zeichenhaftigkeit die Beziehung zum 
Alltag fehlt. Zwei jesuitische Äußerungen legen die tatsächliche Einheit 
des religiösen mit dem funktionellen Gehorsam nahe36, weisen also darauf 
hin, daß der Sinn und damit auch die Gestalt und die konkrete Form (und 
damit auch die Gesetzgebung!) des Ordensgehorsams von den Aufgaben 
und der Dienstleistung der Ordensgemeinschaft her zu entwickeln seien. 
Eine benediktinische Arbeit wagt Sätze wie folgende, daß • reifer Gehorsam 
in sich echte Mitberatung, Mitbestimmung, Mitverantwortung.. . ein- 
schließt", und daß •Gottes Wille sich nicht nur in allgemeinen Prinzipien 
oder in der Person des Amtsträgers findet, sondern auch in persönlichen 
Imperativen, die den einzelnen aufrufen"37, daß also der Untergebene 
nicht blind, sondern selbstverantwortlich und selbstentscheidend - um es 
paradox auszudrücken -, im Blick auf das gemeinsame Ziel, zu gehorchen 
habe. Solche Aussagen weisen in die Richtung des Gehorsams als Dienst. 

a) Einleitende Klärungen 

Bevor wir im dritten Teil unserer Arbeit die in der Terminologie des Ge- 
horsams als Selbst-Aufgabe gemeinte Sache aus ihrem oft unchristlichen 
Vorstellungs- und Begriffsschema herauszulösen und in die Auffassung 
vom Gehorsam als Dienst einzubringen versuchen, seien einige in der Ge- 
horsamsüberlieferung gängige Topoi auf ihren Wahrheitsgehalt genauer 
untersucht. 

Gehorsams, TheolLitztg 91 (1966) 241-254; W. Hillmann, Perfectio evangelica. Der klö- 
sterliche Gehorsam in biblisch-theologischer Sicht, WissWeis 25 (1962) 163-168; J. Lec- 
lercq, Pour I'hisloire de l'obeissancc au moyen age, RAM 41 (1965) 125-143; J. Leclercq, 
L'oMissuncc, educalrice de la liberte dans la tradition monastique, in: La liberte reli- 
gieuse, Principcs et pratique, Paris 1965, 55-85; Sammelband: Problemes de l'autorite, 
Paris 1962 (Unam Sanctam Nr. 38); H. Rondet, L'obeissance. Probleme de vie, mystere 
de foi, Lyon 1966; B. Stoeckle, Schöpfungsgehorsam und Erlösungsgehorsam, ErbAuftr 40 
(1964) 118-127; G. Tavard, Freedom and Responsability in the religious life, Continuum 
2 (1965) 574-586; weitere Literatur in den Anmerkungen zu diesem Aufsatz. 
35 S. besonders 185 f. 
36 Sie stammen von den zwei amtierenden Provinziälen der westdeutschen Ordensprovin- 
zen: H. Ostermann, Mitbestimmung in der Kirclie und in den Orden, Orient. 30 (1966) 
194-198; H. Krauss, Der Gehorsam gegenüber Menschen in den Ordenssatzungen. Refle- 
xionen zu einer zeitgemäßen Anpassung des Ordensgehorsams, GuL 39 (1966) 252-264; 
s. S. Giet, Saint Bernard et le troisieme degre d'obeissance ou la soumission de jugement, 
Annee theologique 7 (1946) 192-221; und R. d'Ouince, Der Gehorsam im Leben des 
Paters Teilhard de Chardin, Orient. 28 (1964) 139-144; das Heft der Zeitschrift Christus 
Nr. 36 (1962), das der Frage •Obeissance et Autorite" gewidmet ist. 
37 Das sechste Heft von Erbe und Auftrag, 42 (1966) beschäftigt sich mit dem Gehorsam; 
unsere Zitate sind R. Kleiner, Horchen und Gehorchen, ebd. 482-488, entnommen. 



Die Botschaft des Dienens 255 

1. Gehorsam gegenüber Gott und Gehorsam gegenüber Menschen 

Mag die fromme Äußerung, daß man im •Ordensobern", also in einem 
Menschen, Gott und Christus gehorcht, sich auch in jüngste kirchliche 
Äußerungen eingeschlichen haben, theologisch trägt sie letztlich, unbescha- 
det der Besonderheit des Amts, nicht weiter als Sätze wie, daß man im 
Menschen Gott liebt, Gott dient, daß man in allem Gott findet. Die eigent- 
liche Frage beginnt erst, wenn der Wahrheitsgehalt solcher Sätze feststeht. 
Und hierzu sagt Müller: •Die meisten Unausgeglichenheiten in der katho- 
lischen Gehorsamsliteratur haben ihren Ausgangspunkt in einer prakti- 
schen Gleichsetzung des Gehorsams gegen Gott mit Gehorsam gegen Men- 
schen"38, und B. Schüller zeigt scharfsinnig, daß man zwar zwischen Got- 
tes- und Nächsten-Liebe eine innere Analogie aufweisen muß, aber zwi- 
schen dem Gehorsam gegen Gott und dem Gehorsam gegen einen Men- 
schen nur eine •analogia extrinseca", eine äußerliche Vergleichsmöglich- 
keit, besteht: Denn nur Gottes Wille dringt in das Gewissen ein; mensch- 
liches Befehlen hat den Charakter •eines sittlich bindenden Gesetzes nur, 
insoweit (es) Gottes Befehl und Gottes Gesetz (ist). Das Menschliche an 
menschlichen Befehlen und menschlichen Gesetzen hat lediglich eine Ver- 
mittlungsfunktion "39. 

2. Autorität der Kirche und Hören auf die Stimme des Geistes 

Obige Unterscheidung Schüllers von dem (niemals absolut bindenden) 
menschlichen und dem (absolut bindenden) göttlichen Anteil eines Befehls 
muß mit aller Unerbittlichkeit auf den Ordensgehorsam angewandt wer- 
den. Man kann sogar noch verschärfen: Die in irgendeiner Form in den 
Bereich der kirchlichen Unfehlbarkeit gehörende Anerkennung der ein- 
zelnen Orden als christliche Wege zum Heil40 hat nichts mit einer Delega- 
tion der von Gott eingesetzten Lehrautorität zu tun; bilden doch gerade 
die Orden das Element im lebendigen Organismus der Kirche, in dem die 
von •unten" kommende charismatische Initiative des Geistes sich verkör- 
pert und einen Gegenpol zur hierarchischen Amtsgewalt der Kirche bildet. 
Gerade in den Orden müßte das Gespür für den Geist in der Kirche - in 

ss A.a.O. 125; positiv zu dieser Frage spricht er 280ff.; Hausherr, Direction, a.a.O. 
192 f. schreibt über die aus dieser Identifizierung hervorwachsende Mönchstheologie: •Der 
Gehorsam kennt keine physische Grenze. Einige gehen sogar so weit zu sagen, daß 
er auch keine moralische Grenze haben darf." Aber auch noch Dionysius Carth. und Alfons 
von Liguori lehren nach Adam, a. a. 0. 117 ff., daß im Zweifelsfall, ob ein Befehl gegen 
das Sittengesetz sei, man im Gehorsam gehalten ist, den Befehl auszuführen. 
30 Gesetz und Freiheit. Eine moraltheologische Untersuchung, Düsseldorf 1966, 36 ff.; 
Hausherr, L'obeissance, a. a. 0. 86: •Der Obere ist kein Vize-Gott . . ."; anders A. Ger- 
ken, Christ und Kirche im Umbruch der Gegenwart, Düsseldorf 1966, 122 f. 
40 Hausherr, ebd. 67. 



Josef Sudbrack 256 

Absetzung, nicht im Gegensatz zur äußeren kirchlichen Gesetzgebung - 
wachbleiben. 

3. Ordensgehorsam als der •vollkommene" Gehorsam 

Um die Fragwürdigkeit der in der Überschrift formulierten Gleichsetzung 
zu entlarven, braucht man nur der paulinischen Vorstellung vom •Glau- 
bensgehorsam" nachzugehen: •Der Gehorsam ist ein ständiges, primäres 
Strukturelement des Glaubensvollzuges; denn die Preisgabe des Selbst 
kann nur aufgrund der Begegnung, des Anspruches Gottes auf meine Exi- 
stenz vollzogen werden"41. •Ein völliger Irrtum, der aber in der Gehor- 
samsliteratur vorkommt, wäre die Behauptung, der Christ außerhalb des 
Rätestandes habe seinen Willen nicht vollkommen Gott hingegeben, weil 
er in vielen Dingen ,seinen eigenen Willen tue' . . ."42. Gehorsam, als - um 
eine überholte Terminologie zu benutzen - Mittel oder Sinngehalt der 
Vollkommenheit, geht jeden Christen gleichmäßig an. 

4. Der •blinde" Gehorsam 

Die aus der paulinischen Sicht notwendig werdende Zurückverlegung des 
Gehorsams aus der Ebene des Willentlichen in die Tiefe des Gesamt- 
menschlichen und Personalen, in das Christsein überhaupt, zwingt uns 
auch, ein übliches Sprechen vom •blinden" Gehorsam zu übersteigen. Hier 
ist vielleicht die Existenzschicht erreicht, die Ignatius mit seinem •Verstan- 
desgehorsam" zur Aussage bringen wollte. Wenn die katholische Theolo- 
gie behauptet, daß ein völlig blinder Glaube unmoralisch sei, und wenn 
die moderne Anthropologie zeigt, daß jedes menschliche Tun eine innere 
Sinnhaftigkeit in sich tragen muß43, um überhaupt wahrhaft •menschlich" 
zu werden, dann gilt für den Ordensgehorsam gerade aus seiner Verbin- 
dung mit dem Glaubensgehorsam, daß •er niemals das Recht hat, voll- 
kommen und absolut blind zu sein"44, und seine innere Sinnhaftigkeit •be- 
greifen" muß, um überhaupt menschenwürdig und menschenmöglich, um 

christlich zu sein. 

b) Der Einzelne vor dem Willen Gottes 

Was aber geschieht nun, wenn ein Christ in die Hand eines menschlichen 
Vorgesetzten das Gelübde oder Versprechen des Gehorsams ablegt? 

41 G. Hasenhüttl, Der Glaubensvollzug. Eine Begegnung mit Rudolf Bultmann aus katho- 
lischem Glaubensverständnis, Essen 1963, 196. "2 Müller, a. a. 0. 262 Anm. 4. 
43 Schüller, a. a. O. 99, verweist auf H. Thomae, Der Mensch in der Entscheidung. 
44 Hausherr, L'obeissance 66; Müller, a.a.O. 265: •Absolute Persönlichkeitsrechte dem 
Prestige der Autorität zu opfern, wäre Totalitarismus." 



Die Botschaft des Dienern 257 

1. Erzieherische Rolle des Gehorsams 

Zweifellos gibt es auch innerhalb der Gelübde einen Erziehungs- oder 
Führungsgehorsam, der parallel zum Recht der Eltern und Erzieher läuft. 
Aber unter dieser Rücksicht, die de Lubac mit seinem •Jeder Gehorsam 
hat erzieherische Funktion"45 meint, gelten dieselben Gesetze wie für Eltern 
und Erzieher. Der Ordensobere hat die gleiche schwere Gewissensver- 
pflichtung - wie schwer sie ist, lehrt uns die moderne Psychologie -, seine 
Untergebenen in die eigene Verantwortung zu entlassen46. Daß dies nicht 
immer geschieht, daß die •Kindheit" und •die Zeit der Erziehung" oft 
weit über Gebühr ausgedehnt wird, soll nur angemerkt werden. Uns geht 
es um eine andere Frage. 

2. Gehorsam und Finden des Willens Gottes 

Wenn man die theologischen Begründungen des Ordensgehorsams nach 
den traditionellen Handbüchern von ihrer Struktur her zu verstehen sucht, 
stößt man fast immer auf eine Argumentation, die vom Einzelmenschen 
ausgeht. Etwa so: Der Mensch hat einen gewissen Freiheitsraum, in dem 
er in moralischer Freiheit verschiedene, auch kontradiktorische Entschei- 
dungen treffen kann. Diesen Raum gibt er aus irgendeinem Grund auf 
und läßt sich von außen, von einem andern Menschen, die zu treffende 
Wahl abnehmen. Der Grund kann in der höheren Bewertung eines Han- 
delns aus dem Gehorsam, aus fremder Initiative liegen, oder in der grö- 
ßeren Sicherheit, die der Wille des Obern garantiert, oder in der Zeichen- 
haftigkeit, die sich in diesem Verzicht verkörpert, oder in dem aszetischen 
Wert des •Opfers", usw. Die Struktur bleibt dieselbe: Mittels des mensch- 
lichen Gehorsams wird die eigene Entscheidung im Sinne des göttlichen 
Wollens letztdeterminiert; der Eigenwille wird •aufgegeben". 

Unsere Frage lautet: Kann und darf ein fremder, nicht völlig in die 
eigene Überzeugung integrierter Wille ohne weiteres maßgebend sein für 
eine Entscheidung? (Welche sehr konkreten Ansichten mit dieser abstrakt 
klingenden Auffassung verbunden sind, sahen wir im ersten Teil.) Bei 
•Nebensächlichkeiten", bei denen der Personkern nicht ins Spiel kommt 
- z. B. bei disziplinären Regelungen für das Zusammenleben in einer Ge- 
meinschaft -, besteht keine Schwierigkeit. Wenn aber die Entscheidung 
eine Angelegenheit von personaler Bedeutung betrifft, wäre es dann nicht 
unaufgebbare Pflicht, den Willen Gottes in der Art zu finden, die Ignatius 
von Loyola, der •Fanatiker des Ordensgehorsams", mit seinen Regeln zur 

43 H. de Lubac, Paradoxes, suivi de nouveaux paradoxes, Paris 1959, 16. 
46 Vgl. K. Rahner, Marginalien über den Gehorsam, in: Sendung und Gnade, Innsbruck 
1959, 494. 



Josef Sudbrack 258 

Unterscheidung der Geister lehrt, also in einer einsamen, nur vor dem 
Angesicht Gottes stehenden Wahl ohne Fremddetermination? 

Der Stifter des Jesuitenordens scheint vorauszusetzen, daß Gott vom 
Menschen etwas bis in die letzte Bestimmung hinein Konkretes verlangt, 
so daß kein Platz mehr bleibt für sittlich indifferente Alternativen. Nach 
seinen Exerzitien steht das feinfühlige Gewissen vor einem Entweder- 
Oder, Für-oder-gegen-Gott; eine Stufung von •Gebot" - •Rat" - •völlig 
frei" hat keinen Platz mehr: •Die Lauen aber will ich ausspeien"46a. 

Man muß sich also fragen, wo in dem Versuch, den Willen Gottes zu er- 
kennen, der •menschliche" Gehorsam, als eine genauere Determinierung 
des nur im Allgemeinen erkannten Willen Gottes, stehen könnte. Würde 
mit einem •menschlichen" Gehorsam innerhalb des Willens Gottes nun 
nicht doch unterschieden zwischen: gut - besser - am besten, als ob der 
Mensch innerhalb des erkannten Willens Gottes noch Platz habe, einen 
andern die Letztentscheidungen treffen zu lassen, und dies dann das 

•Bessere" sei? 

3. Der Individualwille Gottes 

Im Grunde taucht mit dieser Frage ein altes philosophisches Problem wie- 
der auf. Über die jüdisch-arabische Aristoteles-Rezeption, die mit neuplato- 
nischem Gedankengut durchsetzt war, gelangte eine Kontroverse in das 
scholastische Denken: Ob Gott in seiner transzendenten Würde nur das 
allgemeine •Gut" seiner Schöpfung besorge, während das Einzelding und 
der Einzelmensch zu gering seien, um von ihm ausdrücklich beobachtet und 
gewollt zu werden. Eine solche Lehre ist für die christliche Gotteslehre un- 
annehmbar. Zu fragen aber ist, ob man die Konsequenzen aus der Ableh- 
nung dieses neuplatonischen Denkens auch in der geistlichen Theologie 
mit genügender Schärfe gezogen hat. 

Schüller hat in seiner eindringlichen Studie über •Gesetz und Freiheit" 
die Überlegungen K. Rahners über den •Individualwillen" Gottes47 auf- 
genommen und gegen eine große abendländische Tradition gezeigt, daß 
es im Willen Gottes keine verschiedenen Ebenen gibt, eine, auf der der 
Mensch streng verpflichtet sei, und andere, auf denen er, frei von strenger 
Bindung, einem Rat oder dem eigenen Willen folgen könne48. Das aber 

46a H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 316 f., 
spricht im Zusammenhang mit dem •schwierigen Lehrstück vom Verhältnis zwischen Ge- 
bot und Rat" von dem entscheidenden Gewicht der •Evidenz der inneren Erleuchtung", 
was für Ignatius •typisch" sei. 
47 Zuerst in: Die ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis, in: Ignatius von 
Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Vermächtnis (hrsg. Fr. Wulf), Würzburg 1956, 
182-188; Prinzipien und Imperative, WortWahr 12 (1957) 325-339; Der Anspruch Gottes 
und der Einzelne, in: Der Christ und die Weltwirklichkeit (hrsg. K. Rudolf), Wien I960, 
53-64; und spätere Schriften. 48 A. a. O. 61-75. 



Die Botschaft des Dienern 259 

heißt für unsere Frage: Gott will vom Menschen ganz konkret dies oder 
das; hier bleibt kein Raum für irgendeine Bestimmung, die von außen 
kommt und worin man einen Ansatzpunkt zur Begründung des religiösen 
Gehorsams sehen dürfte. 

Ein Einwurf legt sich nahe: Ob denn nicht gerade der Gehorsam, die 
Tat des Gehorchens, dies von Gott Gewollte sei, ob nicht der Befehl des 
Obern die Erkenntnis des Willens Gottes ermögliche? Das stimmt natür- 
lich! Aber damit ist nichts anderes ausgesagt als die selbstverständliche 
Voraussetzung unserer Überlegungen: der religiöse Gehorsam ist sittlich 
gut und wertvoll, er kann von Gott gewollt sein. Unsere Frage ging wei- 
ter: Warum ist er von Gott gewollt? Welche Anlage im Menschen wird 
angesprochen und zur übernatürlichen Vollendung geführt, wenn ein 
Mensch einem anderen oder einer Gemeinschaft religiösen Gehorsam ge- 
lobt? Ein Verzichten auf dieses •Warum?" würde in den menschenunwür- 
digen •blinden" Gehorsam auslaufen, es wäre ein intellektfeindlicher No- 
minalismus. Der Frageansatz beim Einzelmenschen scheint aber zu der im 
I. Teil geschilderten neuplatonischen Auffassung zu führen. Wir müssen 
also einen neuen Ansatz finden, um Gültiges über den Sinn des Ordens- 
gehorsams aussagen zu können. 

c) Die Rolle der Gemeinschaft 

Von der modernen Philosophie und Theologie belehrt, wissen wir, daß 
das Stehen-in-der-Gemeinschaft nicht irgendeine Zugabe bedeutet, die zum 
Menschen als in sich abgerundeter Persönlichkeit hinzukommt, sondern 
ihn ebenso wesentlich bestimmt wie sein individuelles Sein; er steht ebenso 
unmittelbar vor Gott als Einzelmensch wie als Glied der Gemeinschaft. 

1. Dienen als Grundstruktur der menschlichen Existenz 

Man kann alle philosophischen Vorüberlegungen über den Menschen als 
•Sein-zum-Anderen" beiseite lassen, das Evangelium spricht eine eindeu- 
tige Sprache. Der Herr selbst faßt sein Leben mit dem Wort vom •Dienst" 
zusammen und gibt uns diesen Dienst als Auftrag weiter: •Ein Beispiel 
habe ich euch gegeben", spricht er bei der Fußwaschung, •damit ihr so tut, 
wie ich an euch getan habe." •Wer ist größer? Der zu Tische sitzt oder der 
aufwartet? Doch wohl der zu Tische sitzt. Ich aber bin bei euch als ein Die- 
ner!" Es wäre ein leichtes, die ganze biblische Botschaft unter diesem 
Grundauftrag zu subsumieren. Paulus z. B. sieht die Einheit der Gnaden- 
gaben vom Auftrag des Dienens her: •Von ihm (dem Herrn) aus fügt und 
schließt sich der ganze Leib zusammen - und jedes Gelenk leistet seinen 
Dienst dabei - und jedem Teil ist sein ganz bestimmtes Maß der Arbeit 



Josef Sudbrack 260 

zugemessen ..." Die Gnadengaben, deren Individualität in kaum zu über- 
bietender Weise betont wird, wachsen nach dem Epheserbrief (4, 12ff.), 
im Dienst aneinander zur Einheit zusammen - •um die Heiligen für das 
Werk des Dienstes auszurüsten". 

Dieser Dienst, der den Menschen in selbstloser Liebe zum Nächsten und 
in ihm zu Christus hin öffnet, ist nach Przywara das unterscheidend Christ- 
liche: •Aszese, die nicht der Eine ,Dienst' ist, wird Judaismus', der mit 
, Werken sich Gottes zu bemächtigen sucht. Mystik, die nicht der Eine 
,Dienst' ist, wird ,Hellenismus', der in ,Vergeistigung' wie Gott werden 
will"49. 

2. Die Kirche als dienende Gemeinschaft 

Auch über diese, in der Zwischenüberschrift ausgedrückte Grundwahrheit 
braucht man heute keine langen Untersuchungen mehr anzustellen: Die 
Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils sind so eindeutig, daß man 
seine Grundintention als Bewußtwerden der •kirchlichen Dienstfunktion" 
charakterisieren könnte. 

Das Missionsdekret sieht als Aufgabe der Kirche, •die Liebe Gottes 
allen Menschen und Völkern zu verkünden und mitzuteilen"50. Und dieser 
Dienst an der Botschaft Gottes und dem Heil der Menschen •umfaßt den 
Aufbau der gesamten zeitlichen Ordnung. Darum besteht die Sendung 
der Kirche nicht nur darin, die Botschaft und Gnade Christi den Menschen 
nahezubringen, sondern auch darin, die zeitliche Ordnung mit dem Geist 
des Evangeliums zu durchdringen . . ."51. Das Amt der Bischöfe wird als 
•Dienstamt" gesehen, ein Amt, das diese wiederum in •mehrfacher Ab- 
stufung verschiedenen Trägern in der Kirche rechtmäßig weitergeben"52. 

Der biblische, vom Evangelium und den Apostelbriefen herkommende 
Impuls des Konzils läßt sich nirgendwo leichter ergreifen als bei dieser 
ständig wiederkehrenden Betonung der Kirche als dienender Gemein- 
schaft. 

3. Der Dienst der religiösen Gemeinschaften 

Jedes christliche Tun muß also im Licht der dienenden Kirche gesehen 
werden. Nur sollte man sich hüten, •Dienst", •Apostolat" usw. in einem 
zu engen, oberflächlichen Wortsinn zu verstehen. Im Dekret über das 
Laienapostolat heißt es ausdrücklich: •Jede Tätigkeit des mystischen Lei- 
bes, die auf dieses Ziel - der Ausbreitung der Herrschaft Christi zur Ehre 

49 Deas semper maior. Theologie der Exerzitien III, Freiburg 1940, 365 Anm. 
50 Die Texte werden zitiert nach K. Rahner, H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, 
Freiburg 1966, Nr. 10 (619). 
51 Dekret über das Apostolat der Laien, Nr. 5 (395). 
52 Dogmatische Konstitution über die Kirche, Nr. 28 (157). 



Die Botschaft des Dienens 261 

des Vaters und der heilbringenden Erlösung aller Menschen - gerichtet 
ist, wird Apostolat genannt; die Kirche verwirklicht es, wenn auch auf 
verschiedene Weise, durch alle ihre Glieder; denn die christliche Berufung 
ist ihrer Natur nach auch Berufung zum Apostolat"63. 

Unter diesen •Dienst" muß sich auch der Ordensberuf einreihen lassen: 
Apostolat kann nicht nur Predigen, Sakramente-Spenden usw. heißen, 
wenn nach dem Konzil Christsein seiner Natur nach •Berufung zum Apo- 
stolat" bedeutet. Man hat z. B. in der Vergangenheit die •vita contempla- 
tiva" oft genug als Streben nach der eigenen Vollkommenheit beschrie- 
ben; war dies aber nicht ein fremdes Sprachgewand, wodurch das eigent- 
lich Gemeinte mehr verdeckt als offenbart wurde? Muß nicht auch die 
•vita contemplativa" von der Grundaufgabe des Christen, vom Dienst 
her verstanden werden? Es lohnte sich, die Aussagen der großen Zeugen 
der •vita contemplativa" genauer zu untersuchen; ganz sicher würde man 
auch bei ihnen finden: Kontemplation heißt nicht zuletzt Dienst in und an 
der Kirche! Wenn der Mensch betet und Gott preist, wächst in seiner 
•Contemplatio" der Geist der Kirche, lebt in ihm und durch sein Gebet, 
von seinem Gebet her, das Leben der Kirche. Und oft genug zeigte sich, 
daß gerade von den großen Kontemplativen die entscheidende Aktivität, 
der Dienst an der Kirche ausging; die hl. Therese von Lisieux mag als ein 
Beispiel für viele hier erwähnt werden. 

4. Das Spezifische im Dienst der religiösen Gemeinschaften 

Wenn Christenleben also Dienst heißt, ganz gleich ob es im Alltag der 
Familie und der Arbeit, oder am Altar, oder hinter Klostermauern sich 
abspielt, wie unterscheiden sich dann diejenigen, die durch ein Gelübde 
sich Gott verbunden haben, von den anderen Christen, die in der tägli- 
chen Berufspflicht ihr Christenleben ernst nehmen? Bedeutet eine Subsu- 
mierung des Standes der Räte unter das Stichwort •Dienst" nicht seine 
Nivellierung? 

Ohne auf die Kontroversen um das Wesen von •Gelübde" und •Ver- 
sprechen" einzugehen, möchte ich auf die Paragraphen des kanonischen 
Rechts hinweisen54, in denen die •religio", die religiöse Gemeinschaft, der 
Ordensstand, der Stand der Räte - oder welche Bezeichnung wir auch wäh- 
len wollen - innerlich auf die Kirche bezogen wird. Es heißt z. B.: •Vota 
publica", •öffentliche, d. h. von der Kirche anerkannte Gelübde" machen 
den Ordensstand aus. Die religiöse Gemeinschaft ist, wie nicht nur das 
Recht, sondern die gültige Tradition zeigt, in einer besonderen Weise mit 
der Kirche, als gesellschaftlich formierter, •öffentlicher" Gemeinschaft ver- 

53 Nr. 2 (390). 
54 CIC cc. 488 ff. 



Josef Sudbrack 262 

bunden. Das Zweite Vatikanum hat das wieder mit allem Nachdrude be- 
tont54*. Der Dienst an Gott und den Menschen, der die Berufung eines 
jeden Christen ausmacht, ist für das Mitglied eines Ordens usw. auf die 
sakramental-hierarchisch-sichtbare Gegenwart Gottes in der Kirche spezi- 
fiziert. 

Der Laie baut sich mit Recht eine bürgerliche Existenz - nicht abseits von 
der sichtbaren Kirche-aber dennoch in Unabhängigkeit von ihr auf. Wenn 
die Kirche sich nach dem Missionsdekret •auf keine Weise in die Leitung 
des irdischen Staatswesens einmischen" will55 - •sie beansprucht kein an- 
deres Recht, als mit Gottes Hilfe in Liebe und treuer Gemeinschaft den 
Menschen zu dienen" -, so gilt das auch für den wirtschaftlichen, politi- 
schen, kulturellen, humanen Bereich, in dem der Laienchrist steht. Das 
Mitglied einer religiösen Gemeinschaft hat sich - mit all den Differenzie- 
rungen, die sich aus dem Ordensziel, aus der Situation der Zeit und der 
persönlichen Stellung ergeben - ganz und gar der Kirche verschrieben. 
Nicht nur im Bereich des Glaubens und der Sitte, sondern mit der Breite 
des gesamtmenschlichen Vollzugs dient es ihr. Und diese Kirche, der es 
sich verschrieben hat, ist nicht nur die Kirche als Gemeinschaft aller Gläu- 
bigen, sondern auch - und in gewisser Hinsicht sogar: besonders - die 
Kirche in ihrer äußeren, hierarchisch strukturierten und gesetzlich verfaß- 
ten Sichtbarkeit, die Kirche in ihrer sakramentalen Zeichenhaftigkeit. 

Dienst ist die Aufgabe jedes Christen; aber Dienst an der Kirche in ihrer 
fast aufdringlichen Leiblichkeit, und totaler Dienst an dieser Kirche, ist 
die Aufgabe derer, die sich dem religiösen Gehorsam verpflichtet haben. 

III. Gehorsam als Dienst in und an der Kirche 

Beide von uns eingeschlagenen Wege, der •historische" wie der •theologi- 
sche", legen uns die Sinngebung des Gehorsams als •Dienst in und an der 
Kirche" nahe. Im folgenden soll gefragt werden, ob nun tatsächlich mit 
einer solchen Beschreibung der Reichtum dessen eingefangen werden kann, 
was gelebte Tradition und reflektierende Theologie über den Ordens- 
gehorsam überlieferten. 

a) Gehorsam zwischen Amt und Charisma 

Wem gilt eigentlich der Gehorsam, zu dem sich das Ordensmitglied ver- 
pflichtet? Letztlich natürlich Gott, wie jedes religiöse Tun eines Christen; 
wem aber gilt er in der konkreten Gestalt, in der er gelobt wird? Dem 
54a Im Kp. VI der dogmat. Konstitution über die Kirche wie auch im Ordensdekret. 
55 Nr. 12 (622). 



Die Botschaft des Dienern 263 

Wortlaut des Gelübdes oder des Versprechens nach dem Obern, tiefer 
gesehen aber dem Orden und dem Ordensziel, für das der Obere nur Aus- 
führungsorgan ist. Der Obere konkretisiert nur das Ordensziel •gemäß 
den Satzungen", wie es immer wieder in den Konstitutionen heißt56. Wenn 
wir nicht das Zufällige - den Gehorsam gegenüber einer bestimmten Per- 
son - für das eigentlich Bestimmende - das von der Kirche authentisch be- 
stätigte Ordensziel - eintauschen wollen, müssen wir auch von diesem 
Ziel her die Struktur des Gehorsams zu verstehen suchen. 

Nur so läßt sich die immer bewußter werdende Einsicht, daß in den 
Orden das charismatische Element der Kirche lebt (oder leben sollte), mit 
der oft wenig charismatischen Gestalt der religiösen Gemeinschaften 
vereinen. Im Ursprung, im Leben des Ordensstifters, ist dieses Charisma 
meist mit Händen greifbar. Eine neue Gestalt des Dienstes an der Kirche, 
abhängig und doch unableitbar von vorhergehenden Formen, erwachsen 
aus den Nöten der Zeit, wird der Kirche geschenkt. In der Gesetzgebung 
der folgenden Generationen scheint dieses •Charisma" oft zu Paragraphen, 
zu Amt und Verfassung, zu versteinern. Und doch muß sich auf der Ebene 
der Gemeinschaft genau dasselbe wachhalten, was sich im Mönchtum der 
Wüste ereignete, wenn der Schüler von dem Abbas, dem geistlichen Vater, 
ein Rhema, ein Lebenswort, verlangte. Der Christ, der sich gerufen weiß 
in den Stand der Räte, erfährt hier, in der konkreten Gestalt des Ordens, 
das geisterfüllte Wort Gottes; und im Gehorsam ordnet er sich diesem 
Wort des Ordensziels ebenso unter wie der Mönchseleve dem Abbas. 

Der Unterschied liegt nicht in der Tatsache des Rufes, den Gott durch 
die charismatische Weisheit eines •Abbas" oder durch die vom Geist des 
Ordensstifters getragene Institution an den Einzelnen richtet, sondern 
nur in der Gestalt dieses Rufes. Aber gerade darin, daß die charismatische 
Willenskundgabe Gottes nicht vom Menschenmund unmittelbar das Men- 
schenohr erreicht, sondern durch die Vermittlung der Gemeinschaft, der 
Geschichte und der Kirche, zeigt sich der ekklesiale Charakter des Charis- 
mas. Zwischen Amt und Charisma muß es polare Spannungen geben, aber 
ein echter Gegensatz ist unmöglich57; im gemeinsamen Dienst an der Kirche 
Jesu Christi begegnen sich beide. 

b) Um die Sinngebung des Ordensgehorsams 

Wenn - wie zu Anfang gesagt - die Geschichte wirklich die Lehrmei- 
sterin der Gegenwart ist, dann muß die Auffassung vom Gehorsam als 
Dienst sich auch in der Konfrontation mit andern Auffassungen bewähren. 
56 Rahner, Marginalien, a. a. 0. 506; Hausherr, L'obeissance, a. a. O. 67. 
57 Vgl £ Rahner, Das Dynamische in der Kirche, Freiburg 1958, wo einige der in Anm. 
47 genannten Aufsätze vereint sind. 



Josef Sudbrack 264 

1. Gehorsam als das Hören auf das Geisteswort des Abbas 

Die Kontinuität des Bandes zwischen dem Wüstenvater und dem seinem 
Wort lauschenden Schüler zu dem Band, das die Mitglieder eines moder- 
nen Ordens miteinander verbindet, läßt sich gerade an dem charismati- 
schen Beginn und der vom Geist geschenkten Zielsetzung des Ordens er- 
kennen. Die Rückkehr zu den Quellen, die das Konzil den Orden an- 
empfiehlt88, ist kein altersschwacher Traditionalismus, sondern eine Be- 
gegnung mit dem Charisma, aus dem heraus eine religiöse Gemeinschaft 
ihre Berechtigung nachweisen muß. Ihr Charisma aber ist immer Dienst 
an der Kirche und Dienst in der Kirche. Daß aber für den Menschen, der 
sich dem Charisma einer religiösen Gemeinschaft verpflichtet hat, sich nun 
innerhalb der Gemeinschaft ein •geistlicher Vater" findet, der ihm seinen 
Weg weist, ist ein Geschenk Gottes, hat aber, wie I. Hausherr ausdrück- 
lich betont, mit dem Ordensgehorsam kaum etwas zu tun58a. 

2. Gehorsam als Aszese 

Hier geht es um den Wahrheitskern der neuplatonisch verfärbten Lehren, 
nach denen die Aufgabe des Eigenwillens ein Gott wohlgefälliges Werk 
sei. Unchristlich wird diese Auffassung, wenn sie sagen will, daß man 
durch •Aufgeben", durch •Negation" in sich schon auf dem Wege zu Gott 
sei; es ist gerade der neuplatonische Irrtum, daß das Materielle, das Viel- 
fältige, wie es sich auch im körperlichen und geistigen Tun äußert, etwas 
Schlechtes oder wenigstens etwas Hinderliches für den Menschen sei. 
Christliche Aszese aber dient einem Ziel, darf etwas Gottgegebenes, den 
Eigenwillen, nur in etwas Größeres, den Willen Gottes, hinein •aufhe- 
ben". Der Wille Gottes aber gibt sich uns unüberbietbar in seinem mensch- 
gewordenen Sohn kund. Es ist an dieser Stelle nicht notwendig, auf die 
subtile Frage vom Verhältnis der Gottes- und Nächsten-Liebe einzugehen, 
denn es ist zu sichtbar, daß in der Botschaft Christi dieses Doppelgebot 
eine unaufgebbare Mitte bedeutet. Hiernach hat sich alle Aszese zu rich- 
ten. Gehorsam aber nach unserer Auffassung heißt nichts anderes als kon- 
krete Liebe, als Dienst am Menschen und Dienst an Gott in dem Auftrag 
des Geistes Jesu Christi durch seine Kirche. Ob dieser Gehorsam und die 
Verzichtleistung, die sich in ihm verwirklicht, über einen Einzelnen oder 
eine Gemeinschaft, im charismatischen Wort oder auf bürokratischem Weg 
vom Christen gefordert wird, ist für das Wesen des Gehorsams und der 
•Aszese" nicht mehr wichtig. Schwer - in dem massiv-aszetischen Sinn der 
Selbstüberwindung - kann und wird auch gelegentlich der Gehorsam in 
all diesen Fällen sein; das •Kreuz" wird eher drückender als bequemer. 
58 Dekret über die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens, Nr. 2 (318). 
58» A. a. O., bes. 91 ff. 



Die Botschaft des Dienens 265 

3. Gehorsam als eschatologisches Zeichen 

Nur auf den ersten Blick wird die von K. Rahner erarbeitete und allge- 
mein anerkannte Zeichenhaftigkeit des Rätestandes durch unsere Aus- 
deutung des religiösen Gehorsams als Dienstleistung vernachlässigt. Auf 
der unteren, sichtbaren Ebene scheint uns allerdings der Gelübdegehor- 
sam in seiner Funktion, seinem Dienstcharakter aufzugehen. Aber die •In- 
stitution", der der Gehorsam letztlich gilt, ist die Kirche Jesu Christi, und 
von ihr her wird der funktionelle Gehorsam überkleidet mit der religiösen 
Bedeutsamkeit. Dieses Verhältnis läßt sich aus der Analogie zu dem Ver- 
hältnis von Natur und Gnade bestimmen. Gnade zerstört nicht die Natur, 
baut nicht einmal einen Bereich neben der Natur auf, sondern bringt sie 
ungebrochen ein in die neue Dimension der Liebe Christi. So sind auch 
funktioneller (= sich nüchtern aus der Zielsetzung bestimmende Ge- 
setzmäßigkeit) und religiöser Gehorsam im Orden keine zwei nebenein- 
anderstehende Bereiche, sondern der Dienst in der Kirche macht den funk- 
tioneilen Gehorsam zum religiösen Gehorsam. Und von der Kirche erhält 
der Ordensgehorsam auch seine Zeichenhaftigkeit. Weil Wesen und Auf- 
gabe der Kirche nicht aufgehen im natürlich-kausalen Verständnis und 
weil in ihnen ein zu glaubender und nicht zu verstehender Rest bleibt, 
weist die Kirche über sich hinaus auf den je größeren Gott. In dieser einen 
Sinnhaftigkeit stehen die Orden, die der Kirche dienen, und die Menschen, 
die in einer religiösen Gemeinschaft der Kirche Gehorsam leisten. Der 
Charakter der Kirche, ein •Zeichen unter den Völkern" zu sein, und die 
•ekklesiologische, zeichenhafte Bedeutung des Ordensstandes" sind nicht 
zwei Dinge, sondern die eine Offenbarungswirklichkeit Gottes59. 

Wenn aber das Zeichensein des Ordensstandes nur ein Widerspiegeln 
des Zeichenseins der Kirche ist, dann ist auch das Verhältnis Kirche-Orden 
in einem funktionalen Sinn zu verstehen, d. h. es ist nüchtern von den 
Aufgaben der Kirche und der Zweckmäßigkeit des konkreten Ordens zu 
bestimmen. Und ebenso ist das Gehorsamsgelübde des Christen vom Or- 
den her mit diesen funktionellen Maßstäben zu beurteilen; seine religiöse 
Zielhaftigkeit erhält es aus dem organischen Ganzen der Kirche, in das 
sich der Christ dienend eingegliedert hat, nicht aber aus einer isolierten 
Eigenbedeutung, ähnlich wie die •Gnade" - in unserem Falle •religiöse" 
Bedeutsamkeit - sich nicht neben der •Natur" - also der Funktionalität - 

59 Hier scheint mir z. B. A. Müller die Zeichenhaftigkeit des Ordensgehorsams zu stark 
von der Zeichenhaftigkeit der Kirche zu trennen, wenn er dem religiösen Gehorsam •eine 
gewisse Selbstzwecklichkeit" zuschreibt. Daß damit keine rein theoretische Frage angegan- 
gen ist, zeigt die unserer Meinung nach falsche Folgerung, die Müller aus seinem Ansatz 
ziehen muß: •Den Normalfall vorausgesetzt, daß die Befehle des Obern auf das Regel- 
ziel ausgerichtet sind, kümmert den Ordensmann der konkrete Inhalt, soweit er sich auf 
ihn bezieht, wenig" (a. a. 0. 180-181). 



Josef Sudbrack 266 

ihren Bereich schafft, sondern den ganzen Menschen zum Sein der Gottes- 
kindschaft erhebt. 

4. Gehorsam als Mittel zur Vollkommenheit 

Auch in dieser heilsindividualistischen Vorstellung liegt ein Wahrheits- 
kern, den es herauszuschälen gilt. 

Doch zuerst muß jede quantitativ-vergleichende Betrachtungsweise aus 
dem Wort •Vollkommenheit" verbannt werden. Die Mahnung der •Imi- 
tatio Christi": •Stelle keine Untersuchungen an und diskutiere nicht über 
die Verdienste der Heiligen: wer heiliger als der andere oder größer sei 
im Himmelreich", ist nicht nur erbauliche Mahnung, sondern Ausdruck der 
theologischen Wahrheit, daß Gott den Menschen nur je-persönlich beruft, 
daß es keinen allgemeingültigen •großen" Maßstab der Vollkommenheit 
gibt, nach dem Gott die Menschen mißt, sondern daß Gott jeden Menschen 
zu genau dem Status beruft, in dem er •vollkommen", ganz und gar abge- 
rundet und erfüllt sein wird. Ein quantitativer Vergleich der •Vollkom- 
menheiten" zerrt diesen persönlichen Ruf und auch die Personwürde des 
Menschen in den Staub der Polemik. 

Der christliche Ansatz muß dagegen die unvergleichbare Individualität 
des Rufes Gottes an jeden einzelnen Menschen voll und ganz ernst neh- 
men. Die Erlösung in Christus ist kein breiter Gnadenstrom, aus dem der 
eine mehr und der andere weniger Wasser schöpfen kann, sondern ist 
Jesus Christus selbst, der mit seiner vollen personalen Liebeskraft jeden 
einzelnen Menschen ganz und gar umfaßt, so wie der gute Hirt dem einen 
und einzelnen Schäflein nachgeht. Wenn aber Gott jedem einzelnen Men- 
schen seine Vatersorge zuwendet, wenn Gnade, Erlösung usw. keinen 
Teilaspekt Gottes bilden • um es einmal anthropologisch auszudrücken -, 
sondern stets von neuem den ganzen Gott und den ganzen Jesus Chri- 
stus für den Einzelmenschen anfordern, dann ist menschliches Verglei- 
chenwollen der verschiedenen Gnaden und Gnadenwege doch nur neu- 
gieriger, sich außerhalb der Gnade stellender Vorwitz. 

Erst nach Abweisung dieser falschen Vorstellungen von •Vollkommen- 
heit" darf gefragt werden, was eigentlich gemeint ist, wenn es in der Tra- 
dition heißt: Der Gehorsam sei der bessere, vollkommenere oder sicherere 
Weg! Unserer Meinung nach ist in dieser, nach der Art der neuplatoni- 
schen Stufenleiter der Vollkommenheiten ausgedrückten Überlieferung 
nichts anderes eingefangen als die alle Grenzen (auch die Grenzen der 
Sprache!) sprengende Gottesliebe, eine nicht rasten könnende Sehnsucht 
nach dem Herrn. In dem benediktinischen, uns heute heilsindividualistisch 
klingenden •Suchen Gottes" ebenso wie in der Leidensnachahmung des 
späten Mittelalters finden wir den Drang der Heiligen wieder, stets noch 



Die Botschaft des Dienens 267 

mehr für Gott und sein Reich zu tun. Es ist - und dafür haben wir heute 
ein stärkeres Gespür als früher - grundsätzlich unmöglich, diese niemals 
zur Ruhe kommende Dynamik auf den stets größeren Gott in einer sprach- 
lichen Formulierung oder gar einer gesetzhaften Institution adäquat fest- 
zuhalten. Die Formulierung vom Stand des Gehorsams als dem •vollkom- 
meneren Weg" war ein Versuch, dies dennoch auszudrücken. Leicht ließe 
sich zeigen, daß sich die Großen der Vergangenheit der Inadäquatheit 
dieses Versuches bewußt waren. 

Wie aber könnte man heute dieses Stets-größer-Sein Gottes und den 
Stets-dringlicher-werdenden Anruf an den Menschen besser formulieren 
als durch die Betonung des Dienstcharakters des Gehorsams, der nach 
H. Rahner •einfachhin die christusförmige Leibwerdung der Begeiste- 
rung"60 ist? H. U. von Balthasar hat hierzu wunderbare Zeilen geschrie- 
ben61. 

IV. Einige Ausblicke 

Unsere Überlegungen zur Sinnstruktur des Ordensgehorsams sind alles 
andere als theoretische Spiegelfechtereien. Das soll noch in einigen Fol- 
gerungen gezeigt werden. 

a. Wie stellt sich die Frage nach dem Regierungssystem innerhalb eines 
Ordens, wenn man den Gehorsam als •Dienst in und an der Kirche" 
definiert und alle weitere Institutionalisierung an dieser Primärfunktion 
des Gehorsams mißt? Müßte man nicht die konkrete - demokratische82, 
hierarchische o. ä. • Regierungsform einfachhin von der Funktion des Or- 
dens innerhalb der Kirche bestimmen? Müßte man nicht z. B. Fachleute 
der Verwaltung heranziehen, die nüchtern und sachlich herausarbeiten 
sollten, welche Gesetzgebung die zweckmäßigste sei? Der charismatische 
Charakter des Gehorsams steht dem nicht im Wege, denn dieser bemißt 
sich an dem Ordensziel, und der Zeichencharakter des Gehorsams gewinnt 
seine ganze Bedeutsamkeit aus der Kirche, der das Ordensmitglied dient, 
nicht aber aus der Regierungsform der Orden in sich genommen. 

60 Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 375. 
61 Besonders: Philosophie, Christentum, Mönchtum und priesterliche Existenz, in: Sponsa 
Verbi. Skizzen zur Theologie II, Einsiedeln 1961, 349-433; oder: Herrlichkeit. Eine theo- 
logische Ästhetik 1, Einsiedeln 1961, 578 f. 
62 Wie wenig echte Autorität und •Demokratie" sich widersprechen, zeigt Gadamer, 
Wahrheit und Methode, Tübingen2 1967, 264, wenn er die Autorität von der Erkenntnis 
in die Fähigkeiten des Befehlenden und die Struktur des Gesamtorganismus ableitet: 
•Der berüchtigte Satz: ,Die Partei (oder der Führer) hat immer recht', ist nicht deshalb 
falsch, weil er die Überlegenheit der Führung in Anspruch nimmt, sondern weil er dazu 
dient, die Führung durch Machtentscheid gegen jede Kritik, die wahr sein könnte, abzu- 
schirmen. Wahre Autorität braucht nicht autoritär aufzutreten." 



Josef Sudbrack 268 

b. Darf man weiterhin noch eine •Mystik des blinden Unterwerfens" 
kultivieren oder muß nicht auch der asketische Wert des Gehorchens vom 
Ziel her bemessen werden? Ist nicht sogar das •blinde Unterwerfen" per- 
sonal gesehen bequemer und auch unfruchtbarer als ein bewußtes und ver- 
antwortliches Ein- und Unter-ordnen der eigenen Ansicht und der eigenen 
Initiative unter das größere Ziel des Ordens, unter den Dienst an der 
Kirche? Was sollte noch übrig bleiben von dem •Wert" des blinden Ge- 
horchens? 

c. Würden nicht auch durch eine solche Auffassung des Gehorsams als 
Dienst die Unterschiede von Priester-, Ordens- und Laienstand auf ihr 
vernünftiges Maß abgebaut? Könnte man durch die Rückführung einer 
•Gehorsams-Mystik" auf die funktionelle Einschätzung des Verhältnisses 
von Befehl - Gehorsam einer ähnlich schwärmerischen Mystifizierung des 
Laienstandes entgegenwirken? Liegt nicht gerade in dem Wort vom 
•Dienst" die innere Zuordnung der verschiedenen christlichen Berufungen 
begründet, und sollte man nicht mehr als bisher in der Besinnung auf eine 
Eigen-Spiritualität nicht an sich, sondern an die andern, denen man dient, 
denken? 

d. Ein Letztes sei noch zum Abschluß angedeutet. In unseren Überle- 
gungen wurde nicht immer klar geschieden zwischen Gelübde und Ver- 
sprechen; gelegentlich wurde auch statt vom Gehorsam des Ordensman- 
nes ganz allgemein von seinem Stand gesprochen. Das war nicht nur ein 
Versehen; dahinter steht die Frage, ob nicht auch die anderen Gelübde 
von ihrer funktioneilen Bedeutung innerhalb des kirchlichen Dienstes her 
betrachtet werden müßten: Jungfräulichkeit also als •Freisein für den 
Herrn", aber nicht für den Herrn in einer weltfernen Abgeschiedenheit, 
sondern für den Herrn als den Herrn seiner Kirche; und Armut als die 
ungebundene Verfügbarkeit für eben diesen Dienst in der Kirche, an der 
Kirche und an der Welt63. Gibt es überhaupt eine Konkretisation des Chri- 
stentums, die zentraler und zugleich umfassender ist als dasjenige, was 
wir mit dem Wort •Dienst" bezeichnen? 

63 Zur biblischen Begründung solcher Sichten vgl. H. Schürmann, Der Jüngerkreis Jesu 
als Zeichen für Israel und als Urbild des kirchlichen Rätestandes. GuL 36 (1963) 21-35; 
Eschatologie und Liebesdienst in der Verkündigung Jesu, in: Vom Messias zum Christus, 
Wien 1964, 203-232; vgl. im laufenden Jhrg. dieser Zeitschrift A. Stöger, 49: •Das Motiv 
der Entsagung ist die Nachfolge Jesu in der Missionsarbeit, die Freiheit für das aposto- 
lische Wirken"; Armut und Ehelosigkeit sind •nicht aszetische Leistung, sondern durch 
Hingabe an Jesus und sein Werk bedingt." 




